
   

Revista Brasileira do Caribe

ISSN: 1518-6784

revista_brasileira_caribe@hotmail.com

Universidade Federal de Goiás

Brasil

Cabrera, Olga; Marques, Rickley

Ambiente y Cultura: ‘Santana dos Pretos’ (MA-Br) e Palenque de San Basilio (Caribe, Col)

Revista Brasileira do Caribe, vol. XIV, núm. 27, julio-diciembre, 2013, pp. 157-176

Universidade Federal de Goiás

Goiânia, Brasil

Disponible en: http://www.redalyc.org/articulo.oa?id=159130118008

   Cómo citar el artículo

   Número completo

   Más información del artículo

   Página de la revista en redalyc.org

Sistema de Información Científica

Red de Revistas Científicas de América Latina, el Caribe, España y Portugal

Proyecto académico sin fines de lucro, desarrollado bajo la iniciativa de acceso abierto

http://www.redalyc.org/revista.oa?id=1591
http://www.redalyc.org/articulo.oa?id=159130118008
http://www.redalyc.org/comocitar.oa?id=159130118008
http://www.redalyc.org/fasciculo.oa?id=1591&numero=30118
http://www.redalyc.org/articulo.oa?id=159130118008
http://www.redalyc.org/revista.oa?id=1591
http://www.redalyc.org


Revista Brasileira do Caribe, São Luis-MA, Brasil, Vol. XIV, nº27, Jul-Dez 2013, p. 157-176

Artigo recebido em junho de 2013 e aprovado para publicação em outubro de 2013

Ambiente y Cultura: ‘Santana 
dos Pretos’ (MA-Br) e Palenque 
de San Basilio (Caribe, Col)

Olga Cabrera
(Visitante UFMA Senior CAPES, Brasil)

Rickley Marques
(UFMA - Pinheiro, MA - Br)

Resumo

A partir de um estudo transnacional interconectado entre duas 
comunidades negras, uma em Maranhão, Brasil e outra no Caribe 
Colombiano, pode se aprofundar nas relações entre Cultura e 
Ambiente. A importância do território negro para pensar em um 
desenvolvimento sustentável, com base no extrativismo e na 
permanência da diversidade cultural e ambiental em geral, são 
questões prioritárias deste estudo. Cultura e Ambiente se enlaçam 
para mostrar que ainda é possível pensar num desenvolvimento 
apoiado na ciência que recupere experiências e conhecimentos 
populares.

Palavras-chave: Cultura, Ambiente, Santana dos Pretos, 
Palenque de São Basílio.

Resumen

A partir de un estudio transnacional interconectado entre dos 
comunidades negras una de Marañón, Brasil y otra en el Caribe 
Colombiano puede profundizarse en las relaciones entre Cultura 



158 Revista Brasileira do Caribe, São Luis-MA, Brasil, Vol. XIV, nº27, Jul-Dez 2013, p. 157-176

Olga Cabrera e Rickley Marques

y Ambiente. La importancia del territorio negro para pensar 
en un desarrollo sostenible con base en el extractivismo y la 
permanencia de la diversidad cultural y ambiental en general, 
son asuntos prioritarios de este estudio. Cultura y Ambiente se 
enlazan para mostrar que aún es posible pensar el desarrollo 
apoyado en la ciencia que recupere experiencias y conocimientos 
populares.

Palabras claves: Cultura, Ambiente, Santana dos Pretos, 
Palenque de San Basilio.

Abstract

From an interconnected transnational study between two Black 
communities, one in Maranhão state, Brasil, the other in the 
Colombian Carribean, relational processes between Culture and 
Environment can be examined. The importance of Black territory 
to think of a sustainable development based on extractivism and 
the maintenance of cultural diversity and environment are priority 
issues in this study. Culture and Environment are intertwined to 
show that it is still possible to think of a development which 
recuperates popular experiences and knowledge which are not 
obstacles to scientifi c development.

Keywords: Culture, Environment, Santana dos Pretos, Palenque 
de São Basílio

Introducción

El mantenimiento de formas de dominación colonialistas 
en el Caribe y en Brasil, en este último sobre todo en el Nordeste 
y en el Norte, crea un mundo distorsionado por la opresión que 
impide el desarrollo normal de sus poblaciones, estigmatizándolas 
y excluyéndolas. Los protagonistas han sido ocultos en función 
de una historia elitista de las minorías, mientras en nombre del 
desarrollo y de la tecnología les usurpan sus espacios culturales 



159Revista Brasileira do Caribe, São Luis-MA, Brasil, Vol. XIV, nº27, Jul-Dez 2013, p. 157-176

Ambiente y Cultura

en los cuales, a partir de sus matrices africanas reconstruyeron 
sus culturas en un diálogo con el ambiente, recreándose 
mutuamente. Mientras tanto, estos procesos culturales son 
desconocidos por la sociedad envolvente y, como consecuencia 
de la imposición de la cultura dominante, el fracaso escolar 
tanto en el Caribe colombiano como en Brasil es mayor entre 
sus poblaciones negras. Sin duda que para eso contribuyen los 
mecanismos discriminatorios en acción gracias al silencio sobre 
el protagonismo de estas poblaciones.

Un camino que puede contribuir a restaurar la confi anza 
en los valores ancestrales de los afro-descendientes es el 
estudio de sus manifestaciones culturales en sus conexiones 
transnacionales. El concepto conexiones alude a pensar en el 
proceso epistemológico orientado menos al estudio de los sistemas 
y más a los vínculos, a las conexiones, a la interdisciplinaridad, tal 
como fue visualizado por Watts (2002). Esta postura interpretativa 
facilita la percepción de puntos de contacto entre los palenques 
y las “terras de preto” en Colombia y Brasil respectivamente. 
El concepto afro-Atlántico de Thornton (1992) completa la 
perspectiva contextual al enfatizar la presencia común en todo el 
nuevo mundo de las culturas negras así como su participación en 
los procesos social, político y cultural.  

Un aspecto que sobresale en los países forjados en la 
interacción cultural con la emigración forzada de los “inmigrantes 
desnudos” (GLISSANT, 2000) fue la presencia en todos ellos 
de una cultura palenquera (cimarrona, quilombola) formada 
en largos procesos de lucha contra la  esclavitud. Aunque los 
palenques y “terras de preto” no fueron las únicas manifestaciones 
de autonomía cultural, mantuvieron enfrentamientos que se 
prolongaron durante siglos y permitieron, aún en la interacción 
social, un mayor poder para decidir y seleccionar en la recreación 
cultural. La cultura palenquera, cimarrona, quilombola, está 
presente en diferentes países del área Atlántica, tanto en las islas 



160 Revista Brasileira do Caribe, São Luis-MA, Brasil, Vol. XIV, nº27, Jul-Dez 2013, p. 157-176

Olga Cabrera e Rickley Marques

del Caribe como en el Caribe Colombiano y Brasil. Ésta signifi có 
la continuidad (en el espacio y en el tiempo) de la interrelación 
entre etnias de procedencia africana con otras en el nuevo 
ambiente. 

La construcción de los estados nacionales dejó fuera 
a las poblaciones negras que se mantuvieron durante siglos 
marginadas por la exclusión y el abandono. El desarrollismo,  
basado en una visión económica distorsionada, por su falta 
de diálogo con otras disciplinas, provocó la emigración de 
gran número de estas poblaciones para las periferias de los 
centros urbanos, fundamentalmente en el Caribe Colombiano a 
Cartagena de Indias y en la Amazonia Marañense a las ciudades 
de la región, incluidas algunas localizadas en el Estado de Pará.

 La crisis del desarrollismo, la del medio ambiente y la de 
las culturas y poblaciones en peligro de extinción, colocaron la 
urgencia de una mirada entre  la interrelación y el diálogo desde 
diferentes campos disciplinarios. La educación ambiental en su 
proyección por la diversidad y la interdisciplinaridad ha sido 
enunciada como el camino para incorporar estas poblaciones 
al pleno goce de su ciudadanía mediante el rescate y la auto-
valorización de sus culturas. Interesa también reconocer que así 
como la discriminación racial ha trascendido las fronteras, las 
culturas nacidas en el nuevo mundo son también transnacionales 
y que ese carácter tiene que estar explícito en los paradigmas de 
la educación. Éstos deben refl ejar la vinculación con la realidad 
social en la que está insertada la escuela, la Universidad, pero 
simultáneamente, el carácter transnacional que se refl eja en las 
culturas negras. Pero, es imposible interactuar en la educación sin 
conocer una historia que fue relegada junto con sus protagonistas, 
así como reconocer que hay todo un pensamiento dominante que 
ha considerado inferiores esas culturas. Para ese pensamiento 
el valor del ambiente está relacionado a sus posibilidades de 
explotación mercantil, mientras para las culturas negras, más 



161Revista Brasileira do Caribe, São Luis-MA, Brasil, Vol. XIV, nº27, Jul-Dez 2013, p. 157-176

Ambiente y Cultura

allá del valor de uso que representa, está el simbólico. De ahí 
su importancia para la permanencia de la diversidad ambiental. 
Hay una pertinencia de diálogo entre ambiente y cultura que no 
es simplemente nacional y de eso trataremos en este artículo, 
intentando aproximar dos historias: Palenque de San Basilio en 
el Caribe Colombiano y “Santana dos Pretos” en la Amazonia 
Marañense1.  

Un estudio en el cual se ha profundizado poco es 
en la interacción que ha permitido la permanencia y hasta 
reconstrucción de confi guraciones ambientales de gran 
importancia para nuestros países, merced a ese diálogo entre 
las culturas palenqueras o quilombolas con su ambiente físico y 
natural.

 Algunos movimientos sociales negros han colocado en 
la agenda del currículo escolar la valorización de sus culturas, 
analizando éste como un mero  reproductor de aquellas. En 
contrapartida, algunos profesores y educadores piensan que el 
currículo es obra de  expertos y que la escuela apenas tiene que 
trasmitir los conocimientos que dimanan de los centros políticos 
y de poder. Ni una ni otra postura es aceptable, no se trata de 
una instrumentalización de la educación cuando pensamos en la 
importancia de las culturas negras, sino de fortalecer la práctica 
educativa dialógica interdisciplinar y para eso es necesaria la 
creación de una Cultura Ambiental, en la cual participen tanto 
los conocimientos científi cos como los saberes procedentes de 
esas culturas. 

San Basilio de Palenque y Santana dos Pretos: Rebeldía 
negra en el Caribe colombiano y en Marañón, Brasil

El poblado de San Basilio de Palenque se encuentra a 60 
kilómetros de la ciudad de Cartagena, capital del Departamento 
de Bolívar en Colombia, en el municipio de Mahates. Está 



162 Revista Brasileira do Caribe, São Luis-MA, Brasil, Vol. XIV, nº27, Jul-Dez 2013, p. 157-176

Olga Cabrera e Rickley Marques

ubicado en uno de los valles al pie de los Montes de María. Según 
el censo realizado en el año 2006 por el Consejo Comunitario 
Ma Kankamaná, palenque tiene 4.000 habitantes,  pero desde el 
punto de vista de la población fl otante, y como consecuencia de 
las migraciones forzadas de indígenas, se pueden calcular unos 
40.000 palenqueros.

Durante años el territorio de San Basilio fue sostenido 
por los negros rebeldes mediante las armas, hasta que los 
españoles tuvieron que reconocer la autonomía del territorio de 
Palenque después de una guerra que se prolongó durante varias 
décadas. Esa expresión de rebeldía mantuvo la diferencia que 
fue reconocida a fi nes del siglo XX, ocasión en que San Basilio 
fue proclamado por la UNESCO “Espacio Cultural de Palenque 
de San Basilio”. En San Basilio fue gestándose “la lengua 
palenquera, la única lengua criolla de las Américas que combina 
una base léxica española y portuguesa con las características 
gramaticales de las lenguas bantúes”. Ciertamente no es el único 
caso en el Caribe porque existe también un creole, a partir del 
francés y el portugués, en Martinica, Guadaloupe, Santa Lucia  
y en Trinidad. Otra lengua de base indígena Caribe con varias 
africanas, el garífuna, nacido en las pequeñas islas caribeñas se 
habla también en la costa Atlántica de América Central.

 En Brasil no hay una lengua creole, aunque bien poco 
han sido estudiados los aportes de los negros a la lengua2 y menos 
aún a la sintaxis portuguesa, tal cual puede ser analizada mediante 
el estudio de la lengua hablada en los quilombos. Pero, no cabe 
dudar que la lengua, como revela el palenque de San Basilio, 
constituyó un factor primordial al reforzar la cohesión social 
entre sus miembros, garantizando el triunfo sobre las fuerzas 
militares españolas. A pesar de que, tanto en Brasil como en el 
Caribe Colombiano, los negros fueron marginados del proyecto 
de construcción nacional, éstos garantizaron, durante más de 



163Revista Brasileira do Caribe, São Luis-MA, Brasil, Vol. XIV, nº27, Jul-Dez 2013, p. 157-176

Ambiente y Cultura

cien años, la permanencia en sus territorios de las diversidades 
cultural y ambiental.  

En Brasil, avanzado el siglo XX y con la irrupción 
de fuertes intereses capitalistas, apoyados por los gobiernos 
sujetos a las visiones desarrollistas, los territorios de las  “terras 
de pretos” en Marañón se vieron sujetos a los fuertes intereses 
capitalistas que apoyados por el Estado, decidieron, por la ley, 
declarar todas las tierras ocupadas por negros y por indios como 
“devolutas” (sin propietarios, de la Unión). Más de un 90% de las 
tierras de Marañón quedaron abiertas a la voracidad capitalista, 
quedando en libertad para  registrarlas, aún cuando venían 
siendo trabajadas por los negros e indios durante más de cien 
años. Aquellos que se negaron a salir de las tierras tuvieron que 
aceptar trabajar para el nuevo propietario o fueron asesinados, 
destruidas sus siembras, quemadas sus casas. Muchos decidieron 
abandonar las comunidades donde habían nacido y enterrado 
a sus antecesores. Otros permanecieron enfrentando todos los 
riesgos, también las imposiciones y una mayor extorsión. Ese 
fue el caso de  la comunidad Santana dos Pretos. 

Santana dos Pretos está localizada a 32 km da cidade de 
Pinheiro/Marañón, posee una extensión de 3400ha y es una de 
las muchas comunidades negras en Marañón que luchó por su 
libertad durante todo el siglo pasado. Mas el día 20 de junio de 
1947, la tierra que había sido patrimonio de la comunidad por más 
de 100 años, fue registrada por Romão Julião Soares. El pueblo 
negro de Santana dos Pretos fue convertido en dependiente del 
hacendado y su fuerza de trabajo explotada hasta que después 
de muchas reclamaciones y luchas obtuvieron que la tierra fuera 
expropiada por el INCRA el 14 de Agosto de1990. Unos años 
más tarde, en 1995, fue reconocida como quilombo (palenque).

En Santana dos Pretos la emigración a las ciudades 
también dejó sus marcas. A los primeros emigrantes del 



164 Revista Brasileira do Caribe, São Luis-MA, Brasil, Vol. XIV, nº27, Jul-Dez 2013, p. 157-176

Olga Cabrera e Rickley Marques

período del desarrollismo, siguieron otros debido a la 
escasez de recursos, la falta de escuelas, de atendimiento 
para la salud y otras. En la actualidad permanecen en la 
comunidad 148 familias que integran un total de 614 personas.
En Brasil y Colombia las constituciones en las cuales se recogía 
la inquietud de los movimientos negros por la integridad de 
sus territorios, llegaron a fi nales de la octava década del siglo 
XX (1888) en el primer país y en 1991, en el segundo. En ellas 
fueron reconocidos los derechos de las comunidades negras de  
alcanzar condiciones de igualdad frente al resto de la sociedad. 
Sin embargo,  bien poco se ha hecho en este sentido. En Brasil, 
las comunidades aún no tienen el derecho a la tierra que les fue 
arrebatada en los años del desarrollismo (años 60 del siglo XX) 
mediante las leyes espurias que posibilitaron que fueran expulsos 
de sus territorios seculares. En Colombia los narcotrafi cantes 
y las fuerzas paramilitares creadas por los hacendados con el 
pretexto de combatir a los guerrilleros,  han hostilizado a las 
comunidades negras, indígenas y campesinas. Así, han agravado 
la penuria de estas poblaciones. Muchas comunidades indígenas, 
desalojadas de sus tierras, se han incorporado al Palenque de San 
Basilio sin recibir la comunidad ningún apoyo de las autoridades. 
Las carencias han llevado a la emigración del palenque de San 
Basilio para barrios insalubres de Cartagena, como es el caso de 
las culturas palenqueras del barrio de Nariño. Y aún para otros 
países, como Venezuela.   

En Colombia se han producido algunos estudios sobre 
el palenque de San Basilio. Sobresalen los de Aquiles Escalante, 
Nina S. de Friedemann y Manuel Zapata Olivella3. Estos 
autores  mostraron la importancia de estas comunidades para la 
permanencia de la diversidad cultural y ambiental colombiana. 
En el caso de Marañón, Brasil los estudios más importantes son 
los de Sergio Ferretti, pero aún falta vincular la permanencia de 
las terras de preto y los palenques en la conservación del bioma 



165Revista Brasileira do Caribe, São Luis-MA, Brasil, Vol. XIV, nº27, Jul-Dez 2013, p. 157-176

Ambiente y Cultura

de ambas regiones. En Marañon los trabajos científi cos dedicados 
al estudio del babaçú han tocado en el asunto, aún sin un propósito 
de abordaje desde el campo de las ciencias sociales.  

  Los descendientes de africanos nacidos en Colombia, 
suman unos 40.262, el 26% del total de  habitantes. Según un 
estudio integral de las comunidades negras en América Latina, 
realizado por el Banco Interamericano de Desarrollo y Cowater 
Internacional Inc. –una agencia canadiense de asistencia para el 
desarrollo internacional-, “... con el fi n de evaluar su situación 
económica y buscar posibles soluciones” [a la desigualdad social 
que los sigue marginando]. Lo que representa un porcentaje alto 
en relación con otros países de la región. En el Caribe colombiano 
los afro-descendientes se encuentran presentes en las ciudades 
capitales de Barranquilla, Cartagena, Riohacha y Santa Marta, y en 
las poblaciones de Ciénaga, El Banco, Guamal, Mompox, Plato, 
Santa Ana, Tenerife y el Palenque de San Basilio. Así también 
la comunidad afro-colombiana que vive en territorio insular, en 
las islas del archipiélago de San Andrés, Providencia y Santa 
Catalina, en el Caribe Occidental. La situación de las comunidades 
negras en Colombia no es muy diferente a la realidad de Brasil 
(...) en Colombia “la población afro-descendiente tiene el 80% 
de las necesidades Básicas Insatisfechas, el 76% vive por debajo 
de la extrema pobreza y un 42% no tiene empleo. La cobertura 
en educación básica entre las comunidades afrocolombianas es 
del 59%, mientras que en el país la cobertura es del 88%.” En 
Brasil la mitad de su población es negra, aunque en el sur con 
las emigraciones europeas y asiáticas (destes últimos, japoneses 
principalmente) el mayor peso demográfi co pasó a la población 
blanca, pero el Nordeste y el Norte aún mantienen un mayor 
porciento de población negra. En la Amazonia Marañense más de 
la mitad de la población es negra. Eso fue posible porque San Luis, 
en siglos pasados, fue un importante puerto para el comercio de 
esclavos, aún después de ser prohibido por los ingleses. También 



166 Revista Brasileira do Caribe, São Luis-MA, Brasil, Vol. XIV, nº27, Jul-Dez 2013, p. 157-176

Olga Cabrera e Rickley Marques

como en Colombia, en la Amazonia Marañense se perciben los 
más bajos índices de escolarización y salud de todo el país.

Diversidad Cultural y Ambiental

El concepto ambiente ha sufrido importantes 
transformaciones con la inclusión de la perspectiva humana 
que permite también la incorporación de la historia formal e 
informal, la perspectiva social, la historia del barrio, de la región 
de la familia (Del Informe Bruntland, 1987  a Johannesburgo, 
2002). Esa perspectiva humana en el concepto desplazó la 
visión de una disciplina única o privilegiada para el estudio de 
los contextos,  permitiendo la relación de todas las dimensiones 
(humanas, sociales, físicas, naturales, de la vida). En la sociedad 
del conocimiento la Universidad tiene un papel catalizador en la 
educación para el desarrollo sostenible (Declaraçión de Lûneburg, 
Alemania: Outubro 2001).  En ese sentido gana importancia el 
estudio interconectado de Santana dos Pretos en Marañón, Brasil 
y el Palenque de San Basilio, Cartagena de Indias, Colombia. 
La cultura en sus relaciones con el ambiente es un importante 
medio para profundizar en el estudio de estas comunidades 
formadas durante siglos de vínculos estrechos con el ambiente, 
proceso en el cual interactuaron transformando y siendo a su vez 
transformados. Sin apoyo de los gobiernos tuvieron que acudir a 
sus conocimientos ancestrales y en relación estrecha con el medio 
ambiente construir nuevas expectativas de vida, garantizando la 
diversidad ambiental.

Uno de los aspectos más interesantes de las relaciones 
cultura y ambiente puede ser estudiada a través de la religión. 
El rescate de las religiones negras cumple, por una parte, con el 
objetivo de ampliar las bases de las relaciones democráticas, y por 
otra, estudiar muchos aspectos de la ética y de la fi losofía de estos 
pueblos que explican su comportamiento con el medio ambiente. 



167Revista Brasileira do Caribe, São Luis-MA, Brasil, Vol. XIV, nº27, Jul-Dez 2013, p. 157-176

Ambiente y Cultura

Mientras en la cultura occidental hay una separación entre las 
esferas de la fi losofía y de la religión que provocó el divorcio 
entre ciencia y creencia, en las religiones negras ese divorcio 
no existe, permaneciendo vivos los elementos matriciales de la 
fi losofía alternativa representativa de estas culturas. De la religión 
africana pueden ser derivados los valores y relaciones entre los 
humanos y la naturaleza en su visión unitaria del mundo. Las 
esferas espaciales de los ancestrales (orixás en África) y las de 
los  hombres se interpenetran, de ahí que el orixá puede tomar 
posesión del cuerpo de alguien o de alguna cosa, planta, animal. 
Si bien esta comprensión se explica por la religión, ultrapasa esos 
límites cuando lo que analizamos es la concepción de dimensiones 
iguales interconectadas. Eso da una fuerza especial a la memoria 
ancestral, autorizando prescindir de la centralidad del individuo. 
Esa continuidad espacial es internalizada y viajó con el hombre y 
la mujer esclavo(a) en el barco negrero, y fue la que mantuvo la 
autonomía de esas culturas, justifi cando su fuerza y el hecho de 
que sobrevivieran y se recrearan en las terribles condiciones de la 
esclavitud. La concepción del tiempo también es unitaria, carece 
de las fronteras que el tiempo tiene en la fi losofía occidental. 
En ésta el pasado es el tempo de los muertos, acabado ya. El 
pasado en las culturas negras es la historia de las divinidades (los 
ancestrales en África) y forma parte del presente de los hombres 
y las mujeres. La fi losofía afro presenta una compresión del 
tiempo y del espacio inexistente en la occidental. La continuidad 
se presenta también en las relaciones con la naturaleza, tanto las 
plantas como los animales son esferas (iguales en importancia) 
que se intercomunican con la humana. Por eso el valor de la 
naturaleza trasciende el mercantil y aún el de uso.

San Basilio --declarado por la Unesco como Patrimonio 
Oral e Inmaterial de la Humanidad-- es rico en tradiciones orales, 
rituales, músicales y danzarias. Mantiene una religiosidad propia 
que se anima durante los velorios y los rituales de las fi estas. De 



168 Revista Brasileira do Caribe, São Luis-MA, Brasil, Vol. XIV, nº27, Jul-Dez 2013, p. 157-176

Olga Cabrera e Rickley Marques

manera similar se manifi esta la religión en la terra dos pretos 
de Marañón donde, aún con la fuerte presencia de la iglesia 
católica4 la matriz de la religión africana resalta en la manera de 
reconocer sus divinidades por la intuición, cuestión facilitada por 
la visión unitaria del mundo. A pesar de toda la literatura racista, 
el pensamiento negro está penetrado por una razón propicia al 
dialogo, implícita también en la religión. Sambi, Olofi ,  o Dios,  
es la fuerza de todas las fuerzas. El acuerdo de los elementos 
en esa fuerza es la armonía que mantiene el equilibrio. Pero el 
hombre no es un ente individual, él es una fuerza en el seno de 
las relaciones con los otros hombres y con la naturaleza. Por eso 
la comunidad, la familia, el ambiente son tan importantes.

El sentido de las cosas, del mundo que nos rodea se 
obtiene en la literatura occidental por la integración entre palabra, 
imagen y signo. Pero en las comunidades estudiadas predomina 
una visión fi losófi ca de matriz afro, en la cual la integración es 
reforzada por el timbre, el tono y el ritmo, aún cuando, el signo, 
pueda  estar ausente. El pensamiento occidental es sintético, la 
sintaxis se logra por yuxtaposición mientras en el pensamiento 
afro ésta se logra por la subordinación, la coordinación y la 
relación. De esa manera se explica que, en la poesía negra la 
palabra parece perforar el signo en función del logro de un 
signifi cado, inclusive a contrapelo del signo, apoyándose en las 
imágenes. En los versos de Césaire (2001) se puede ver como 
logran ese sentido lógico: “Un hombre que grita no es un oso que 
dança” o estes otros versos: “femme nua femme obscure bouche 
que fais lyrique na bouche”.

El modo de conocimiento, como explicado antes, es 
intuitivo y opera por empatía, esa empatía es la que crea el vínculo 
con la naturaleza. El ser es una fuerza que está presente en todo 
lo existente sin solución de continuidad, tampoco hay rupturas 
entre el mundo visible y el invisible, entre las divinidades y 
el hombre y la mujer. Otro aspecto importante es que no hay 



169Revista Brasileira do Caribe, São Luis-MA, Brasil, Vol. XIV, nº27, Jul-Dez 2013, p. 157-176

Ambiente y Cultura

recompensa después de la muerte, El ser humano se completa 
cuando encuentra su lugar en el conjunto de las fuerzas que se 
mueven en el mundo. Las fuerzas vitales pueden ser puestas 
en funcionamiento durante la danza o la reza. La familia y la 
comunidad son los intermediarios de esas fuerzas vitales.

 El arte se produce mediante una operación mágica, por 
lo tanto, la obra de arte es símbolo. (SENGHOR, 1955) Por sí 
sola la obra de arte no provoca la emoción, la comprensión es 
también por simpatía (empatía), y viene estructurada por el ritmo 
que opera a través de los sentidos. De ahí su signifi cado profundo 
que va más allá de lo que representa.

De manera similar a sus matrices africanas, la fi losofía 
pós-colonial caribeña5, tanto la historicista  como la poética, 
reconoce que el ser no existe por sí sólo. Por su vez, esta fi losofía 
elimina el estatismo de la centrada en el ser con su visión de 
unidad en sí mismo. Éste existe en el movimiento, en la dinámica 
que le da vida, en la relación con los otros, tanto humanos como 
plantas, animales, agua, los muertos, las divinidades, etc. Esa 
concepción tiene sus lazos con las culturas bantús donde la fuerza 
no es un atributo del ser, sino que éste se identifi ca en la fuerza. 
Por eso, la base de la fi losofía caribeña está en la cultura, el venir 
a ser, el proceso, y no en la ontología que considera al ser como 
el primero y derivados de él todos los otros elementos. 

Otra de las características de la fi losofía caribeña (apoyada 
en las matrices africanas) es que las abstracciones fi losófi cas se 
expresan en términos concretos. Las cosas reciben un nombre. 
La naturaleza intima de las cosas se presenta al espirito como una 
fuerza específi ca y no como realidad estática.

En las culturas palenqueras se arriba a la formación del 
sentido o signifi cado de lo real que emerge en forma de imágenes 
que refl ejan algo concreto, incorporando también la emoción. 
Las imágenes reafi rman el sentido de las cosas los tonos, timbres, 



170 Revista Brasileira do Caribe, São Luis-MA, Brasil, Vol. XIV, nº27, Jul-Dez 2013, p. 157-176

Olga Cabrera e Rickley Marques

ritmos, también  comparten la trascendencia que deriva en 
fi losofía. Los tambores resuenan en los velorios y en las fi estas.

El tambor de criolla en Santana dos Pretos, combina la 
percusión con la voz, que se completa en la armonía que propicia 
la danza. Durante las fi estas resuenan los tambores con el anuncio 
de un nuevo renacer. Esa tradición artística ha sido proclamada 
también por la UNESCO patrimonio cultural de la Humanidad y 
se preserva por la trasmisión de una a otra generación. 

En el palenque de San Basilio hay formas organizativas 
tradicionales. Existe desde la época de las guerras contra los 
españoles el kuagro que después fue utilizado para organizar las  
diferentes actividades socio-culturales de la comunidad. Éste 
reúne grupos de personas de los miesmos grupos de edades. La 
estabilidad está apoyada en la armonía entre sabiduría y autoridad. 
En este sentido existen diferentes kuagros en correspondencia 
con la afi nidad generacional y actividades comunes, cumpliendo 
de esta manera una función social, económica y organizativa. 
Mientras tanto, la organización en la terra de pretos se relaciona 
también a la generación, aunque no reciba un nombre específi co. 
La autoridad está en relación con la mayor edad. 

La Medicina tradicional es una práctica que  deriva 
del conocimiento heredado sobre el valor de las plantas, su 
preparación y administración a personas enfermas. Predomina 
tanto en la terra de pretos como en el palenque. A diferencia de 
la medicina alopática ésta no sólo tiene en cuenta los problemas 
somáticos sino que también atiende los desórdenes espirituales 
ligados a los problemas del cuerpo, en este sentido al paciente se 
le da una pócima o cataplasma para aliviar el quebranto somático. 
Pero ese tratamiento viene acompañado del secreto o del rezo 
para atacar el confl icto espiritual ligado a la enfermedad. En 
ambas comunidades aún se mantienen expresiones culturales de 
matriz africana que se trasmiten de generación en generación y 
que tienen que ver con la música, la danza, el arte, la gastronomía, 



171Revista Brasileira do Caribe, São Luis-MA, Brasil, Vol. XIV, nº27, Jul-Dez 2013, p. 157-176

Ambiente y Cultura

el arte manual y el deporte, manifestaciones estas que visibilizan 
la estética del hombre y la mujer de terra de pretos y de Palenque. 

La naturaleza en ambos contextos deja de ser objeto y 
por eso no hay intermediarios en la relación con el sujeto. La 
“razón”, a diferencia de la occidental,  no empobrece las cosas, 
no las somete a la prisión de los esquemas (SENGHOR, 1955, 
p.202 203). Los elementos de la naturaleza también sienten al 
hombre y es eso lo que prima en la relación, la naturaleza está 
en posesión de un sentido sobre el hombre que puede ser de 
rechazo o aceptación, todo depende del trabajo que el hombre y 
la mujer realicen para lograr el vínculo. El tacto es antes que el 
oído, se siente más que ver porque en el tacto confl uyen todos los 
sentidos. En esa relación, las radiaciones procedentes tanto de 
hombres y mujeres como de la naturaleza establecen el contacto. 
La naturaleza no es asimilada, lo que ocurre es una identifi cación 
con ella, y esa es la manera de conocerla, se conoce por la 
relación, la simpatía, como explicamos antes. 

En la terra de pretos de Marañón y en el palenque 
San Basilio los recursos se organizan dentro de la economía 
extractivista, dirigidos a la preservación del bioma: Hay una 
alternancia del ciclo de recolección de los frutos entre los 
humanos y los animales que atienden al período de germinación 
de las plantas. Así, unas veces los frutos son utilizados por los 
animales que dejan la semilla libre para germinar la tierra y otras 
es el hombre quien utiliza el fruto en su integralidad. Son culturas 
basadas en la restauración de la naturaleza  (por el extractivismo). 
Esa reproducción natural que garantiza la diversidad ambiental, 
puede ser orientada al desarrollo sostenible con el apoyo de las 
diversas ciencias. 

 Varias veces me he referido a esa conciencia ecológica 
que tienen las culturas negras, una sabiduría que relaciona todos 
los seres y elementos de la naturaleza al hombre, otorgándole 
el ser (CABRERA, 2002). Un relato de matriz bantú puede 



172 Revista Brasileira do Caribe, São Luis-MA, Brasil, Vol. XIV, nº27, Jul-Dez 2013, p. 157-176

Olga Cabrera e Rickley Marques

ejemplifi car estos vínculos: Sambi dejó que la tierra diera 
siempre sus frutos al hombre y su descendencia, llegó un día 
en que la intervención del viento y del sol, envidiosos por esos 
benefi cios alcanzados tan fácilmente, advirtieron a la tierra de 
su situación de desventaja y ésta se negó a continuar entregando 
sus frutos. El hombre acudió a Sambi pero éste le advirtió que 
en esos problemas él no intervenía y que por lo tanto tendría 
que arreglárselas con la tierra. El hombre retornó y pidió a la 
tierra que cosa quería a cambio de sus frutos. La tierra le pidió 
el cuerpo y desde entonces, la tierra entregó sus frutos y el 
hombre llegado el momento de su muerte se devuelve a la tierra 
(CABRERA, 2002). Ese vínculo me fue explicado con otras 
palabras en el cerrado brasileño cuando un entrevistado afi rmó: 
“la tierra no es de nadie, el hombre es de la tierra” (Coordinadora 
de la investigación Olga Cabrera entrevistador,  Rickley Leandro 
Marques ) Y para enfatizar la idea proyectó la siguiente imagen:  
“Ud. no puede cargar la tierra en un saco”. 

Para estos hombres y mujeres la tierra no puede ser 
dividida, tampoco el trabajo es una obligación, su objetivo es 
fecundar la tierra, y permitir la realización del ser. 

A autora con algunos palenqueros de San Basilio. Colombia



173Revista Brasileira do Caribe, São Luis-MA, Brasil, Vol. XIV, nº27, Jul-Dez 2013, p. 157-176

Ambiente y Cultura

Conclusiones

Sin dudas los estudios relacionales (GLISSANT, 2002), 
interconectados (WATTS, 2002), transnacionales pueden ofrecer 
la posibilidad de entender que la migración forzada de africanos 
no apenas contribuyó a la formación social de los países 
americanos, otorgándoles algunas características peculiares 
específi cas. También los procesos, dependiendo del ambiente, 
fueron diferentes a pesar de la similitud de las fuerzas sociales que 
intervinieron (en ambos países procedían de las mismas etnias 
africanas). Esa diversidad revela la creatividad y fl exibilidad 
en la interacción con el ambiente de esos migrantes desnudos 
pero al mismo tiempo, también el poder de un pensamiento, una 
razón concreta que, apoyada en la memoria, a pesar de todos los 
obstáculos, permitió la construcción, en ambientes diferentes,  de 
comunidades fuertemente impregnadas de sus matrices africanas.  

Notas
1 A partir de los 80 las constituciones de varios países (Brasil 1988, Colombia 
1991) consideraron la cuestión del respeto a la diferencia y comenzaron ya en 
la década de los 90 a promulgar leyes que tenían una incidencia directa en la 
educación. Pero hay un desfase signifi cativo entre la universidad y la educación 
básica y media públicas en casi todos estos países: La universidad no cumple con 
su papel de pertinencia de la inclusión social de los postergados. Si hay inequidad 
en el acceso a la educación el negro continuará sin alcanzar el desarrollo porque 
no podrá ser competitivo. Las constituciones no pudieron resolver las difíciles 
condiciones de vida en que viven los negros, es decir el mapa de la pobreza 
coincide con la localización de las comunidades negras, dando fuerza a la 
persistencia de los estereotipos, y por tanto, de la discriminación. Procurar la 
búsqueda de la potencialidad de esos estudiantes y obtener la articulación con 
la universidad, mediante programas de actividades que les permita el desarrollo 
de sus potencialidades, mientras, deben ser discutidas las fórmulas de exámenes 
que exijan más habilidades que conocimientos.  
2 Una excepción notable son los estudios de Yeda Castro. 



174 Revista Brasileira do Caribe, São Luis-MA, Brasil, Vol. XIV, nº27, Jul-Dez 2013, p. 157-176

Olga Cabrera e Rickley Marques

3 Aquiles Escalante, es el pionero de los estudios negros; con un abordaje 
antropológico trazó el proceso histórico en la formación de palenque y otras 
comunidades negras en,  El Negro en Colombia. Colombia. Universidad 
Nacional, Bogotá, 1964. Abre también los estudios sobre cimarronismo con 
su trabajo El Palenque de San Basilio. Una Comunidad de Descendientes 
de Negros Cimarrones. Divulgaciones Etnográfi cas, Vol. III, No. 5, Instituto 
Etnográfi co del Atlántico, Barranquilla, 1954. Jaime Jaramillo Uribe es el 
Maestro de toda una generación de historiadores que, examinando desde todos 
los ángulos y trazando derroteros, muestra todas las facetas del problema, tanto 
en su dimensión económica, como en las relaciones sociales y los debates 
jurídicos acerca de la esclavitud. Sus trabajos sobre este tema, publicados 
inicialmente en el Anuario Colombiano de Historia Social y de la Cultura, 
fueron editados en un volumen: Jaime Jaramillo Uribe, Ensayos sobre 
Historia Social Colombiana, Universidad Nacional, Bogotá, 1968.]. Y Nina 
de Friedemann, a través de estudios antropológicos sobre negros del Atlántico 
y del Pacífi co, de sus formas de vida y de sus formas de resistencia, y con un 
ánimo reivindicatorio del negro, ha ido acercándose a una visión diacrónica del 
problema antropológico que se propone (Nina de Friedemann y Jaime Arocha, 
De Sol a Sol, Editorial Planeta, Bogotá, 1986. Nina de Friedeman, Ma Mgombe, 
Bogotá: Valencia Editores, 1979.
4 Em los últimos años las religiones protestantes han  ganado  espacio por el 
apelo a la solución de los problemas de la vida cotidiana, postergados en la 
católica por el alcance del paraíso en el cielo. 
5 Esta fi losofía nace de la peculiaridad presente en las manifestaciones culturales 
de las poblaciones negras en el nuevo mundo

Referências bibliográfi cas 

BHABHA, Homi. O local da cultura, Belo Horizonte: 
Universidade /federal de Minas Gerais, 2002.

CABRERA, Olga. Identidades em transito culturas de migração 
In Maria Theresa Cortes Zavala, Olga Cabrera (orgs.) Región /
frontera y prácticas culturales em La historia de America Latina 
y El Caribe. Morelia, Goiania: Universidad Michoacana de San 
Nicolas de Hidalgo y CECAB, 2002.

CABRERA, Olga. “Entre a invisibilidade e a cor do medo: 



175Revista Brasileira do Caribe, São Luis-MA, Brasil, Vol. XIV, nº27, Jul-Dez 2013, p. 157-176

Ambiente y Cultura

Literatura e escravidão no Brasil e em Cuba”. In: Olga Cabrera 
e Jaime de Almeida (orgs). Caribe sintonias e dissonâncias. 
Goiania: CECAB, 2004

CABRERA Olga (org.) Experiencias e Memorias. Goiania, 
CECAB 2001. 

CASTRO Yeda Pessoa. Falares Africanos na 
Bahia: Um vocabulario afro-brasileiro RJ: 
Academia Brasileira das Letras, 2009. 

COMBE, Dominique. Aimé Césaire cahier de un retour au pays 
natal.Paris: Presses Universitaires de France, 1993. 

DECLARACIÓN DE LÛNEBURG sobre “Educación Superior 
para el Desarrollo Sostenible”, Lûneburg, Alemanha. Outubro 
2001.

FERRETTI, Sergio. Sincretismo e religião na festa do 
Divino Consultado In: 5 janeiro de 2014 www.gpmina.ufma.
br?pastas?doc?sincretismo%20festa%20divino.pdf.

GLISSANT, Edouard. Le discourse antillais. Paris: Seuil, 1981.

GLISSANT, Edouard. Poetique de la relation. Paris: Gallimard, 
1990.

GLISSANT, Edouard. Introducción a una poética de lo diverso,  
Barcelona: Ediciones del Bronce, 2002..

NOVAIS, Fernando. História da vida privada no Brasil 
Contrastes da intimidade contemporânea. T. 4 . São Paulo: Cia 
das Letras, 2004.

SENGHOR, Sedar, Leopold. La art negro africane. París: Seuil, 
1955.

SENGHOR, Sedar, Leopold. In: NAVARRETE, César. Círculo 
de Poesía. Revista electrónica de Literatura, ano 3, semana 24, 
Junio de 2012.



176 Revista Brasileira do Caribe, São Luis-MA, Brasil, Vol. XIV, nº27, Jul-Dez 2013, p. 157-176

Olga Cabrera e Rickley Marques

THORNTON, John. Africa and Africans in the maping of the 
Atlantic World. 1400-1900. Cambridge: Cambridge University 
Press, 1992.

WATTS Duncan. Six Degrees. The Sciences Conected age.
London: Norton&Co, 2002. 

Entrevistas

Entrevistas de Rickley Leandro Marques e Libertad Bitttencourt 
na equipe coordenada por Olga Cabrera. 

Entrevistas a Joaquim Jovenil, Salete e Etelvina da Silva, outubro 
10, 1994.

Entrevista com Jose Silvestre da Silva. Outubro 10 de 1994. 


