Comunicacioén y Sociedad
ISSN: 0188-252X
comysoc@yahoo.com.mx
Universidad de Guadalajara
México

Comunicacion
¥ Sociedad

Gomez Rodriguez, Gabriela
Resefia de "Le 'concept' du 11 septembre. Dialogues a New York (octobre-décembre, 2001) avec
Jacques Derrida et Jurgen Habermas." de Giovanna Borradori
Comunicacion y Sociedad, num. 8, julio-diciembre, 2007, pp. 179-185
Universidad de Guadalajara
Zapopan, México

Disponible en: http://www.redalyc.org/articulo.oa?id=34600809

Coémo citar el articulo [ &\ /!

Numero completo . -, o
P Sistema de Informacion Cientifica

Red de Revistas Cientificas de América Latina, el Caribe, Espafa y Portugal
Pagina de la revista en redalyc.org Proyecto académico sin fines de lucro, desarrollado bajo la iniciativa de acceso abierto

Mas informacion del articulo


http://www.redalyc.org/revista.oa?id=346
http://www.redalyc.org/articulo.oa?id=34600809
http://www.redalyc.org/comocitar.oa?id=34600809
http://www.redalyc.org/fasciculo.oa?id=346&numero=6588
http://www.redalyc.org/articulo.oa?id=34600809
http://www.redalyc.org/revista.oa?id=346
http://www.redalyc.org

Comunicacion
y Sociedad

Departamento de Estudios de la Comunicacién Social
Universidad de Guadalajara

RESENA

El “concepto” 11 de septiembre

GABRIELA GOMEZ RODRIGUEZ!

Le “concept” du 11 septembre  Borradori, Giovanna.

nos presenta no una discusion Le “concept” du 11

entre Habermas y Derrida, sino septembre. Dialogues a New

un interesante debate entre estos York (octobre-décembre,

y la filésofa Giovanna Borrado- 2001) avec Jacques Derrida

ri, profesora del Departamento et Jiirgen Habermas. Francia:
de Filosofia del Vassar College Galilée:

(Poughkeepsie, New York). A raiz 2004. 244 pp.

de los sucesos del 11 de septiem-

bre del 2001, Borradori entrevista

de manera separada a dos de los filosofos mas importantes de nuestra
época: Jirgen Habermas y Jacques Derrida (quien muri6 en octubre 8 de
2004), cuyas respuestas demuestran que ambos tenian pensamientos si-
milares con respecto a lo acontecido en Nueva York aquel 11 de sep-
tiembre, y sus consecuencias.

El didlogo con ellos constituye, entonces, el pivote del libro. Borra-
dori alega que la ideologia explicita de los autores de los atentados del
11 de septiembre rechaza la modernidad y la laicidad (conceptos que
fueron formulados por vez primera en el siglo XVIII por filésofos de la
Tlustracion) y, frente a esto, se plantea la pregunta, ;cudl es el rol de
la filosofia hoy en dia?, pues considera que es precisamente la filosofia

1 Universidad de Guadalajara.
Correo electronico: gabygomez79@hotmail.com

Nueva época, nim. 8, julio-diciembre, 2007, pp. 179-185. ISSN 0188-252x 179



180 Gabriela Gomez Rodriguez

la que podria ayudar a esclarecer las causas de fenomenos tales como
los atentados a las Torres Gemelas. El hilo conductor es, por tanto, un
analisis filosofico de las cuestiones que surgieron a proposito del terror
y el terrorismo. Sin embargo, Borradori concentra su conversacion con
estos pensadores principalmente en lo que es al parecer un proyecto
personal: su identificacion con el pensamiento de la Ilustracion.

Semanas después de los atentados, Borradori se entrevista con Ha-
bermas y Derrida gracias a una visita realizada por estos a la metropoli
neoyorkina. Los invita a responder en paralelo, pero de manera separa-
da a una serie de preguntas relacionadas con el 11 de septiembre. Seria
esta la primera vez que aceptarian aparecer juntos en un libro. El mo-
tivo principal: extraer los argumentos mas importantes de los filosofos
con respecto a la fatidica fecha estadounidense, el terror, el terrorismo y
otros conceptos, asi como desentraiiar la forma en que tales argumentos
se insertan en el cuadro teérico de cada uno de ellos.

Le “concept” du 11 septembre, titulo distinto al original publicado
en inglés, Philosophy in a time of terror, a iniciativa de Jaques Derrida,
quien propuso uno diferente para ser publicado en su version francesa.
Es evidente que lo que quiso fue subrayar el caracter filosofico de las
entrevistas, pero también llamar la atencién sobre las dificultades en-
contradas cuando se trata de formar el “concepto” de una “cosa” nom-
brada solamente por una fecha: “11 de septiembre”.

El libro esta estructurado en tres partes. En la primera, a manera de
introduccion (por cierto demasiado amplia), Borradori defiende la tesis
sobre la necesidad de la movilizacion de la filosofia, y a lo largo de este
apartado busca justificar el papel que debe tener esta en relacion con
la historia (relacion que para Aristoteles no existia, mientras que con
Hegel se reduce la brecha con aseveraciones tales como “nada es mas
filosofico que la historia™).

En este mismo apartado, Borradori presenta un panorama general
de las posturas intelectuales de Jiirgen Habermas y de Jacques Derrida,
asi como de la vida personal de ambos, por considerar que esto marca y
afecta su pensamiento y su obra.

(Cual es la responsabilidad de los filésofos en la politica y en la
sociedad?

Tanto Habermas como Derrida demuestran, en sus respuestas, su



El “concepto” 11 de septiembre 181

identificacion con el didlogo de los ilustrados, en especial con el de
Kant, lo que para Borradori ha forjado una definicion comin de lo que
es la responsabilidad politica de la filosofia, responsabilidad que es mas
bien distincion europea, pues en la tradicion angloamericana, la filoso-
fia y la politica se han mantenido separadas y la implicacion politica se
interpreta como algo mas de eleccion personal.

Borradori se pregunta si el suceso del 11 de septiembre y el terroris-
mo mundial deberian llevarnos hasta un replanteamiento de la validez
del proyecto y las ideas de la época de la Ilustracion. La tesis que se
defiende a lo largo del libro es que esto es necesario en la medida en que
las respuestas que se han vertido a nivel diploméatico y militar, con res-
pecto a los atentados, fueron estudiadas y, por tanto, reclaman también
una respuesta propiamente filosofica.

Habermas y Derrida concuerdan en que el sistema judicial y po-
litico que estructura la legislacion internacional y las instituciones
multilaterales naci6 de la herencia filoséfica occidental fundada con
la Ilustracion. Esta, en filosofia, no es solamente una época —el siglo
XVIII- sino también la afirmacion de la democracia y de la separacion
del poder politico y la fe religiosa, y tom6 como voceros a las revo-
luciones francesa y americana. La Ilustracion marca, pues, la ruptura
con un pasado que ya no es accesible mas que a los individuos inde-
pendientes frente a la autoridad. Es esa independencia la marca de
la modernidad. Borradori asegura que la posicion de un filésofo, en
relacion con esta herencia, no es solamente una cuestion tedrica sino
igualmente politica. Segln afirma Borradori, se decia que Habermas
y Derrida mantenian posiciones diametralmente opuestas a propdsito
de la Iustracion. Habermas defendia los planteamientos de los ilus-
trados mientras que Derrida los rechazaba. Pero, a pesar de esto, en
los dialogos que se presentan en el libro aqui resefiado se evidencia
que estos filosofos comparten la misma lealtad a la Ilustracion. Su di-
ferencia radica en el interés en la historia; la misma Borradori plantea
que esta idea de puntos opuestos entre Derrida y Habermas sobre la
Tlustracion es falsa, y que se debe, sobre todo, a la querelle (pelea)
que se ha establecido entre los llamados modernos y posmodernos.

En la segunda y tercera partes de Le “concept” du 11 septembre
se exponen las respuestas a las entrevistas. La organizacion y presen-



182 Gabriela Gomez Rodriguez

tacion del material se da a manera de pregunta-respuesta, y ambos
pensadores amplian sus opiniones ¢ invitan a participar en el dialogo
a otros temas y conceptos. Posteriormente Borradori extiende el
panorama, al complementar algunos de los conceptos y referencias
discutidos, como el perdon, la hospitalidad, la tolerancia, el derecho
internacional, entre otros. Estas entrevistas se acompafian, también,
de un ensayo cuyo propdsito expreso por la autora es subrayar los
principales argumentos relativos al terror y el terrorismo, y demostrar
como esos argumentos se insertan en el cuadro teérico de cada uno
de los pensadores.

Los planteamientos extraidos de la entrevista con el aleman Jiirgen
Habermas (realizada en diciembre del 2001) se publican en la segunda
seccion del libro. En la misma se presenta una discusion dividida en
dos: 1) en torno al fundamentalismo y el terror, y 2) la reconstruccion
del concepto de terrorismo. Tanto Habermas como Derrida discuten so-
bre este ultimo en el contexto de la globalizacién, o como mejor diria el
segundo, la mundializacion.

Habermas hace un simil entre el 11 de septiembre y lo ocurrido en
Pear]l Harbor2, y afirma que debemos comparar el evento con otros para
darnos cuenta si el 11 de septiembre es un parteaguas dentro de la histo-
ria del mundo, aunque, asegura, s6lo con el tiempo se tomara concien-
cia de esto. La novedad, para este filésofo, radica en que el terrorismo
adquirio6 otra dimension no s6lo porque se destruyo6 un icono dentro del
imaginario de la nacion americana, sino también porque tal destruccion
fue presenciada via los medios de comunicacion. En relacion con tal
cuestion, Habermas reconoce el abismo entre el hecho y su representa-
cion, la percepcion de la 1* y 3 persona. Las imagenes aparecidas por
television solo permitieron una percepcion de tercera persona. Image-
nes que, dice, no fueron montadas ni producidas como ¢l mismo habia
criticado cuando la Guerra del Golfo, en 1991, donde todo parecia ser
una puesta en escena articulada por los medios. Resalta el rol de estos
el dia 11 de septiembre, y afirma que los medios de comunicacion se
inscribieron (sobre todo la television) dentro de la historia mundial en

2 Puerto estadounidense atacado por Japon en 1941, ante el bloqueo econd-
mico que le aplicaba Estados Unidos.



El “concepto” 11 de septiembre 183

sentido estricto: el impacto, la explosion, todo bajos los ojos de la es-
fera pblica mundial. Por tanto, subraya que lo que hace unico al 11 de
septiembre fueron sus modalidades comunicativas, por lo que prefiere
que la historia juzgue su importancia.

El argumento central del pensador aleman, que explica las causas del
terrorismo, esta basado en algunos de sus planteamientos desarrollados
en su tratado Teoria de la accion comunicativa. Ahora, Habermas se cues-
tiona si luego del 11 de septiembre toda esta teoria no estaria entrando en
el ridiculo. Paraél el terrorismo es una patologia de la comunicacion, una
ruptura originada por la globalizacion:

la espiral de la violencia comienza con una espiral de comunicacion pertur-
bada, que via la espiral de la defensa incontrolada conduce a la ruptura de la
comunicacion (p.: 68).

Habermas afirma que el terrorismo global no tiene un objetivo politico
real, y lo define como una actividad criminal ordinaria.

En la tercera y ultima seccion del libro, Jacques Derrida expone sus
ideas respecto a lo que nombra 1) autoinmunidad: suicidios reales y
simbdlicos, y 2) la deconstruccion3 del concepto “terrorismo”. Sobre
este ultimo asegura que mas que ser confuso es docil a su apropiacion
oportunista. ;Cudles serian los limites entre guerra y terrorismo? (A
partir de qué momento el terrorismo deja de ser denunciado como tal
para convertirse en un combate legitimo?

3 Derrida es conocido por su método de pensamiento conocido como decons-
truccion, supuestamente tomado del concepto de Destruktion de Martin
Heidegger, que consiste en mostrar como se ha construido un concepto
cualquiera a partir de procesos historicos, de manera que lo que parece
claro deja de serlo. También se le ha definido como una manera de hacer
filosofia, de leer los textos, entre otras mas. Lo que si es claro es que el
exponente mayor de la deconstruccion es Jacques Derrida. Para conocer de
manera general la obra de este pensador se puede consultar Jeff Collins y
Hill Mayblin (2005) Introducing Derrida, United Kingdom, Totem Books
o bien, de Cristina de Peretti della Rocca (1989) Jacques Derrida: texto y
deconstruccion, Barcelona, Anthropos.



184 Gabriela Gomez Rodriguez

En su didlogo con Borradori, Jacques Derrida (entrevistado en oc-
tubre 22, 2001) aprovecho para problematizar y “deconstruir” el “con-
cepto” 11 de septiembre. Para este filosofo francés nacido en Argelia,
el hecho de nombrar algo, que para esas fechas atin no estaba definido,
se queda como una intuicion sin concepto, como una especie de encar-
nacion ritual, un poema conjugatorio, una letania periodistica. Nombra
al 11 de septiembre como un fenomeno de la lengua, de nominacion,
como una compulsion de repeticion. Esto para comprender lo que su-
cede mas alla del lenguaje y que se repite sin fin, sin saber de lo que se
habla, es ahi donde la lengua y el concepto encuentran sus limites: el
11 de septiembre, 11-Septiembre, september eleventh, 9-11. El hecho
de designar un evento por una fecha le confiere un estatus histérico. Su
reflexion, por tanto, apuesta a que nos cuestionemos como se nos ha
impuesto lo que llama “conminacién mecéanica”: nombrar algo y hacer
uso del idioma angloamericano para ello, debido a que es el discurso
politico que ha dominado la escena mundial, los derechos internacio-
nales y el poderio tecnocientifico. Nos han impuesto, dice, que el 11 de
septiembre es un evento mayor. Ademas, considera que la mediatiza-
cién maxima fue el interés de los perpetradores de los hechos del 11 de
septiembre, y se cuestiona qué seria de ese suceso sin la television.

En la ultima parte, Borradori analiza la interpretacion que Derrida
hace del terrorismo, en tanto sintoma de una crisis autoinmune (la cual
Derrida plantea en tres niveles, y que se refiere al mecanismo por el cual
un organismo vivo se emplea en destruirse a si mismo, crea sus propias
protecciones y se inmuniza contra su propia inmunidad). El primer sinto-
ma de autoinmunidad suicida: “La guerra fria en la cabeza” plantea que
no solamente el suelo, esto es, la figura literal del fundamento o de la fun-
dacion de esta “fuerza de la ley”, se ve expuesto a la agresion, sino que

(...) la agresion de que es objeto viene como desde el interior, de fuerzas
que aparentemente no tienen fuerza propia pero que encuentran la manera,
mediante la astucia y el despliegue high-tech, de apoderarse de un arma
norteamericana, en una ciudad norteamericana, en el suelo de un aeropuerto
norteamericano. Inmigrantes formados, preparados para su accion en los
Estados Unidos por los Estados Unidos, estos hijackers incorporan, si puede
decirse, dos suicidios en uno: el suyo (y lo que mas aterroriza es que siempre



El “concepto” 11 de septiembre 185

estaremos desarmados ante una agresion suicida, autoinmune), pero también
el suicidio de quienes los recibieron, los armaron, los entrenaron (p.147).

La segunda autoinmunidad es lo que Derrida califica como “peor
que la Guerra Fria” y tendria que ver con el traumatismo surgido el 11
de septiembre, en el sentido de que lo peor esta por venir, no en lo que
paso: la amenaza latente de otro ataque, ya sea bioldgico, con armas nu-
cleares, etc. El tercer momento autoinmune es lo que 1lama el “circulo
vicioso de la represion”. No se puede decir que la humanidad esté inde-
fensa ante la amenaza de este mal. Pero hay que saber que las defensas
y todas las formas de eso que llaman con dos palabras tan problematicas
la una como la otra, war on terrorism, trabajan para regenerar, a corto o
a largo plazo, las causas del mal que pretenden exterminar (p. 152).

Le “concept” du 11 septembre es una obra compleja por los con-
ceptos que ahi se manejan y discuten, ademas de una invitacion a traer
al presente algunas de las corrientes del Siglo de las Luces, su relevan-
cia actual y la aplicacion que puede tener hoy en dia. Sin embargo, a
Giovanna Borradori le falté ser mas critica para con las posturas de los
filésofos a quienes invitd a participar. No obstante, su iniciativa es muy
valiosa. Tener juntos en una sola publicacion a dos de los mas gran-
des filésofos contemporaneos, Jiirgen Habermas y Jacques Derrida, y
poder conocer sus opiniones y posturas respecto a temas tan actuales y
relevantes como el del terrorismo, es ya un gran aporte —en medio de
tanta literatura oportunista que ha surgido a raiz del 11 de septiembre—,
y debe ser, a la vez, una invitacion a reflexionar no sélo sobre el papel
que debe asumir la filosofia en politica y en otras areas, sino también
sobre el rol de otras disciplinas y ciencias como la sociologia, la comu-
nicacion, la educacion, etc., y a nosotros a inmiscuirnos como “decons-
tructores” de la realidad.



