
   

Comunicación y Sociedad

ISSN: 0188-252X

comysoc@yahoo.com.mx

Universidad de Guadalajara

México

Gómez Rodríguez, Gabriela

Reseña de "Le 'concept' du 11 septembre. Dialogues à New York (octobre-décembre, 2001) avec

Jacques Derrida et Jürgen Habermas." de  Giovanna Borradori

Comunicación y Sociedad, núm. 8, julio-diciembre, 2007, pp. 179-185

Universidad de Guadalajara

Zapopan, México

Disponible en: http://www.redalyc.org/articulo.oa?id=34600809

   Cómo citar el artículo

   Número completo

   Más información del artículo

   Página de la revista en redalyc.org

Sistema de Información Científica

Red de Revistas Científicas de América Latina, el Caribe, España y Portugal

Proyecto académico sin fines de lucro, desarrollado bajo la iniciativa de acceso abierto

http://www.redalyc.org/revista.oa?id=346
http://www.redalyc.org/articulo.oa?id=34600809
http://www.redalyc.org/comocitar.oa?id=34600809
http://www.redalyc.org/fasciculo.oa?id=346&numero=6588
http://www.redalyc.org/articulo.oa?id=34600809
http://www.redalyc.org/revista.oa?id=346
http://www.redalyc.org


179Nueva época, núm. 8, julio-diciembre, 2007, pp. 179-185. issn 0188-252x

Reseña

El “concepto” 11 de septiembre

Gabriela Gómez Rodríguez�

Le “concept” du 11 septembre 
nos presenta no una discusión 
entre Habermas y Derrida, sino 
un interesante debate entre estos 
y la filósofa Giovanna Borrado-
ri, profesora del Departamento 
de Filosofía del Vassar College 
(Poughkeepsie, New York). A raíz 
de los sucesos del 11 de septiem-
bre del 2001, Borradori entrevista 
de manera separada a dos de los filósofos más importantes de nuestra 
época: Jürgen Habermas y Jacques Derrida (quien murió en octubre 8 de 

2004), cuyas respuestas demuestran que ambos tenían pensamientos si-
milares con respecto a lo acontecido en Nueva York aquel 11 de sep-
tiembre, y sus consecuencias.

El diálogo con ellos constituye, entonces, el pivote del libro. Borra-
dori alega que la ideología explícita de los autores de los atentados del 
11 de septiembre rechaza la modernidad y la laicidad (conceptos que 
fueron formulados por vez primera en el siglo xviii por filósofos de la 
Ilustración) y,  frente a esto, se plantea la pregunta, ¿cuál es el rol de 
la filosofía hoy en día?, pues considera que es precisamente la filosofía 

�	 Universidad de Guadalajara.

	 Correo electrónico: gabygomez79@hotmail.com	

Borradori, Giovanna.
	 Le “concept” du 11 

septembre. Dialogues à New 
York (octobre-décembre, 
2001) avec Jacques Derrida 
et Jürgen Habermas. Francia: 
Galilée: 

	 2004. 244 pp. 



180 Gabriela Gómez Rodríguez

la que podría ayudar a esclarecer las causas de fenómenos tales como 
los atentados a las Torres Gemelas. El hilo conductor es, por tanto, un 
análisis filosófico de las cuestiones que surgieron a propósito del terror 
y el terrorismo. Sin embargo, Borradori concentra su conversación con 
estos pensadores principalmente en lo que es al parecer un proyecto 
personal: su identificación con el pensamiento de la Ilustración.

Semanas después de los atentados, Borradori se entrevista con Ha-
bermas y Derrida gracias a una visita realizada por estos a la metrópoli 
neoyorkina. Los invita a responder en paralelo, pero de manera separa-
da a una serie de preguntas relacionadas con el 11 de septiembre. Sería 
esta la primera vez que aceptarían aparecer juntos en un libro. El mo-
tivo principal: extraer los argumentos más importantes de los filósofos 
con respecto a la fatídica fecha estadounidense, el terror, el terrorismo y 
otros conceptos, así como desentrañar la forma en que tales argumentos 
se insertan en el cuadro teórico de cada uno de ellos.

Le “concept” du 11 septembre, título distinto al original publicado 
en inglés, Philosophy in a time of terror, a iniciativa de Jaques Derrida, 
quien propuso uno diferente para ser publicado en su versión francesa. 
Es evidente que lo que quiso fue subrayar el carácter filosófico de las 
entrevistas, pero también llamar la atención sobre las dificultades en-
contradas cuando se trata de formar el “concepto” de una “cosa” nom-
brada solamente por una fecha: “11 de septiembre”. 

El libro está estructurado en tres partes. En la primera, a manera de 
introducción (por cierto demasiado amplia), Borradori defiende la tesis 
sobre la necesidad de la movilización de la filosofía, y a lo largo de este 
apartado busca justificar el papel que debe tener esta en relación con 
la historia (relación que para Aristóteles no existía, mientras que con 
Hegel se reduce la brecha con aseveraciones tales como “nada es más 
filosófico que la historia”).

En este mismo apartado, Borradori presenta un panorama general 
de las posturas intelectuales de Jürgen Habermas y de Jacques Derrida, 
así como de la vida personal de ambos, por considerar que esto marca y 
afecta su pensamiento y su obra.

¿Cuál es la responsabilidad de los filósofos en la política y en la 
sociedad? 

Tanto Habermas como Derrida demuestran, en sus respuestas, su 



181El “concepto” 11 de septiembre

identificación con  el diálogo de los ilustrados, en especial con el de 
Kant, lo que para Borradori ha forjado una definición común de lo que 
es la responsabilidad política de la filosofía, responsabilidad que es más 
bien  distinción europea, pues en la tradición angloamericana, la filoso-
fía y la política se han mantenido separadas y la implicación política se 
interpreta como algo más de elección personal. 

Borradori se pregunta si el suceso del 11 de septiembre y el terroris-
mo mundial deberían llevarnos hasta un replanteamiento de la validez 
del proyecto y las ideas de la época de la Ilustración. La tesis que se 
defiende a lo largo del libro es que esto es necesario en la medida en que 
las respuestas que se han vertido a nivel diplomático y militar, con res-
pecto a los atentados, fueron estudiadas y, por tanto, reclaman también 
una respuesta propiamente filosófica. 

Habermas y Derrida concuerdan en que el sistema judicial y po-
lítico que estructura la legislación internacional y las instituciones 
multilaterales nació de la herencia filosófica occidental fundada con 
la Ilustración. Esta, en filosofía, no es solamente una época –el siglo 
xviii– sino también la afirmación de la democracia y de la separación 
del poder político y la fe religiosa, y tomó como voceros a las revo-
luciones francesa y americana. La Ilustración marca, pues, la ruptura 
con un pasado que ya no es accesible más que a los individuos inde-
pendientes frente a la autoridad. Es esa independencia la marca de 
la modernidad. Borradori asegura que la posición de un filósofo, en 
relación con esta herencia, no es solamente una cuestión teórica sino 
igualmente política. Según afirma Borradori, se decía que Habermas 
y Derrida mantenían posiciones diametralmente opuestas a propósito 
de la Ilustración. Habermas defendía los planteamientos de los ilus-
trados mientras que Derrida los rechazaba. Pero, a pesar de esto, en 
los diálogos que se presentan en el libro aquí reseñado se evidencia 
que estos filósofos comparten la misma lealtad a la Ilustración. Su di-
ferencia radica en el interés en la historia; la misma Borradori plantea 
que esta idea de puntos opuestos entre Derrida y Habermas sobre la 
Ilustración es falsa, y que se debe, sobre todo, a la querelle (pelea) 
que se ha establecido entre los llamados modernos y posmodernos.  

En la segunda y tercera partes de Le “concept” du 11 septembre 
se exponen las respuestas a las entrevistas. La organización y presen-



182 Gabriela Gómez Rodríguez

tación del material se da a manera de pregunta-respuesta, y ambos 
pensadores amplían sus opiniones e invitan a participar en el diálogo 
a otros temas y conceptos. Posteriormente Borradori extiende el 
panorama, al complementar algunos de los conceptos y referencias 
discutidos, como el perdón, la hospitalidad, la tolerancia, el derecho 
internacional, entre otros. Estas entrevistas se acompañan, también, 
de un ensayo cuyo propósito expreso por la autora es subrayar los 
principales argumentos relativos al terror y el terrorismo, y demostrar 
cómo esos argumentos se insertan en el cuadro teórico de cada uno 
de los pensadores. 

Los planteamientos extraídos de la entrevista con el alemán Jürgen 
Habermas (realizada en diciembre del 2001) se publican en la segunda 
sección del libro. En la misma se presenta una discusión dividida en 
dos: 1) en torno al fundamentalismo y el terror, y 2) la reconstrucción 
del concepto de terrorismo. Tanto Habermas como Derrida discuten so-
bre este último en el contexto de la globalización, o como mejor diría el 
segundo, la mundialización.

Habermas hace un símil entre el 11 de septiembre y lo ocurrido en 
Pearl Harbor�, y afirma que debemos comparar el evento con otros para 
darnos cuenta si el 11 de septiembre es un parteaguas dentro de la histo-
ria del mundo, aunque, asegura, sólo con el tiempo se tomará concien-
cia de esto. La novedad, para este filósofo, radica en que el terrorismo 
adquirió otra dimensión no sólo porque se destruyó un icono dentro del 
imaginario de la nación americana, sino también porque tal destrucción 
fue presenciada vía los medios de comunicación. En relación con tal 
cuestión, Habermas reconoce el abismo entre el hecho y su representa-
ción, la percepción de la 1ª y 3ª persona. Las imágenes aparecidas por 
televisión sólo permitieron una percepción de tercera persona. Imáge-
nes que, dice, no fueron montadas ni producidas como él mismo había 
criticado cuando la Guerra del Golfo, en 1991, donde todo parecía ser 
una puesta en escena articulada por los medios. Resalta el rol de estos 
el día 11 de septiembre, y afirma que los medios de comunicación se 
inscribieron (sobre todo la televisión) dentro de la historia mundial en 

�	 Puerto estadounidense atacado por Japón en 1941, ante el bloqueo econó-

mico que le aplicaba Estados Unidos.



183El “concepto” 11 de septiembre

sentido estricto: el impacto, la explosión, todo bajos los ojos de la es-
fera pública mundial. Por tanto, subraya que lo que hace único al 11 de 
septiembre fueron sus modalidades comunicativas, por lo que prefiere 
que la historia juzgue su importancia.

El argumento central del pensador alemán, que explica las causas del 
terrorismo, está basado en algunos de sus  planteamientos desarrollados 
en su tratado Teoría de la acción comunicativa. Ahora, Habermas se cues-
tiona si luego del 11 de septiembre toda esta teoría no estaría entrando en 
el ridículo.  Para él  el terrorismo es una patología de la comunicación, una 
ruptura originada por la globalización:

la espiral de la violencia comienza con una espiral de comunicación pertur-

bada, que vía la espiral de la defensa incontrolada conduce a la ruptura de la 

comunicación (p.: 68).  

Habermas afirma que el terrorismo global no tiene un objetivo político 
real, y lo define como una actividad criminal ordinaria.

En la tercera y última sección del libro, Jacques Derrida expone sus 
ideas respecto a lo que nombra 1) autoinmunidad: suicidios  reales y 
simbólicos, y 2) la deconstrucción� del concepto “terrorismo”. Sobre 
este último asegura que más que ser confuso es dócil a su apropiación 
oportunista. ¿Cuáles serían los límites entre guerra y terrorismo? ¿A 
partir de qué momento el terrorismo deja de ser denunciado como tal 
para convertirse en un combate legítimo? 

�	 Derrida es conocido por su método de pensamiento conocido como decons-

trucción, supuestamente tomado del concepto de Destruktion de Martin 

Heidegger, que consiste en mostrar cómo se ha construido un concepto 

cualquiera a partir de procesos históricos, de manera que lo que parece 

claro deja de serlo. También se le ha definido como una manera de hacer 

filosofía, de leer los textos, entre otras más. Lo que sí es claro es que el 

exponente mayor de la deconstrucción es Jacques Derrida. Para conocer de 

manera general la obra de este pensador se puede consultar Jeff Collins y 

Hill Mayblin (2005) Introducing Derrida, United Kingdom, Totem Books 

o bien, de Cristina de Peretti della Rocca (1989) Jacques Derrida: texto y 

deconstrucción, Barcelona, Anthropos.



184 Gabriela Gómez Rodríguez

En su diálogo con Borradori, Jacques Derrida (entrevistado en oc-
tubre 22, 2001) aprovechó para problematizar y “deconstruir” el “con-
cepto” 11 de septiembre.  Para este filósofo francés nacido en Argelia, 
el hecho de nombrar algo, que para esas fechas aún no estaba definido, 
se queda como una intuición sin concepto, como una especie de encar-
nación ritual, un poema conjugatorio, una letanía periodística. Nombra 
al 11 de septiembre como un fenómeno de la lengua, de nominación, 
como una compulsión de repetición. Esto para comprender lo que su-
cede más allá del lenguaje y que se repite sin fin, sin saber de lo que se 
habla, es ahí donde la lengua y el concepto encuentran sus límites: el 
11 de septiembre, 11-Septiembre, september eleventh, 9-11. El hecho 
de designar un evento por una fecha le confiere un estatus histórico. Su 
reflexión, por tanto, apuesta a que nos cuestionemos cómo se nos ha 
impuesto lo que llama “conminación mecánica”: nombrar algo y hacer 
uso del idioma angloamericano para ello, debido a que es el discurso 
político que ha dominado la escena mundial, los derechos internacio-
nales y el poderío tecnocientífico. Nos han impuesto, dice, que el 11 de 
septiembre es un evento mayor. Además, considera que la mediatiza-
ción máxima fue el interés de los perpetradores de los hechos del 11 de 
septiembre, y se cuestiona qué sería de ese suceso sin la televisión. 

En la última parte, Borradori analiza la interpretación que Derrida 
hace del terrorismo, en tanto síntoma de una crisis autoinmune (la cual 
Derrida plantea en tres niveles, y que se refiere al mecanismo por el cual 
un organismo vivo se emplea en destruirse a sí mismo, crea sus propias 
protecciones y se inmuniza contra su propia inmunidad). El primer sínto-
ma de autoinmunidad suicida: “La guerra fría en la cabeza” plantea que 
no solamente el suelo, esto es, la figura literal del fundamento o de la fun-
dación de esta “fuerza de la ley”, se ve expuesto a la agresión, sino que 

(…) la agresión de que es objeto viene como desde el interior, de fuerzas 

que aparentemente no tienen fuerza propia pero que encuentran la manera, 

mediante la astucia y el despliegue high-tech, de apoderarse de un arma 

norteamericana, en una ciudad norteamericana, en el suelo de un aeropuerto 

norteamericano. Inmigrantes formados, preparados para su acción en los 

Estados Unidos por los Estados Unidos, estos hijackers incorporan, si puede 

decirse, dos suicidios en uno: el suyo (y lo que más aterroriza es que siempre 



185El “concepto” 11 de septiembre

estaremos desarmados ante una agresión suicida, autoinmune), pero también 

el suicidio de quienes los recibieron, los armaron, los entrenaron (p.147).

 La segunda autoinmunidad es lo que Derrida califica como “peor 
que la Guerra Fría” y tendría que ver con el traumatismo surgido el 11 
de septiembre, en el sentido de que lo peor está por venir, no en lo que 
pasó: la amenaza latente de otro ataque, ya sea biológico, con armas nu-
cleares, etc. El tercer momento autoinmune es lo que llama el “círculo 
vicioso de la represión”. No se puede decir que la humanidad esté inde-
fensa ante la amenaza de este mal. Pero hay que saber que las defensas 
y todas las formas de eso que llaman con dos palabras tan problemáticas 
la una como la otra, war on terrorism, trabajan para regenerar, a corto o 
a largo plazo, las causas del mal que pretenden exterminar (p. 152).

Le “concept” du 11 septembre es una obra compleja por los con-
ceptos que ahí se manejan y discuten, además de una invitación a traer 
al presente algunas de las corrientes del Siglo de las Luces, su relevan-
cia actual y la aplicación que puede tener hoy en día. Sin embargo, a 
Giovanna Borradori le faltó ser más crítica para con las posturas de los 
filósofos a quienes invitó a participar. No obstante, su iniciativa es muy 
valiosa.  Tener juntos en una sola publicación a dos de los más gran-
des filósofos contemporáneos, Jürgen Habermas y Jacques Derrida, y 
poder conocer sus opiniones y posturas respecto a temas tan actuales y 
relevantes como el del terrorismo, es ya un gran aporte –en medio de 
tanta literatura oportunista que ha surgido a raíz del 11 de septiembre–, 
y debe ser, a la vez, una invitación a reflexionar no sólo sobre el papel 
que debe asumir la filosofía en política y en otras áreas, sino también 
sobre el rol de otras disciplinas y ciencias como la sociología, la comu-
nicación, la educación, etc., y a nosotros a inmiscuirnos como “decons-
tructores” de la realidad.


