
   

Prohistoria

E-ISSN: 1851-9504

revistaprohistoria@yahoo.com.ar

Prohistoria Ediciones

Argentina

Perrino, Diego

CAVALLERO, Constanza Los demonios interiores de España: el obispo Lope de

Barrientos en los albores de la demonología moderna: Castilla, siglo XV, Prometeo

Libros, Buenos Aires, 2011, 186 pp. ISBN 978-987-574-513-1

Prohistoria, núm. 19, enero-junio, 2013, pp. 156-159

Prohistoria Ediciones

Rosario, Argentina

Disponible en: http://www.redalyc.org/articulo.oa?id=380134159011

   Cómo citar el artículo

   Número completo

   Más información del artículo

   Página de la revista en redalyc.org

Sistema de Información Científica

Red de Revistas Científicas de América Latina, el Caribe, España y Portugal

Proyecto académico sin fines de lucro, desarrollado bajo la iniciativa de acceso abierto

http://www.redalyc.org/revista.oa?id=3801
http://www.redalyc.org/revista.oa?id=3801
http://www.redalyc.org/articulo.oa?id=380134159011
http://www.redalyc.org/comocitar.oa?id=380134159011
http://www.redalyc.org/fasciculo.oa?id=3801&numero=34159
http://www.redalyc.org/articulo.oa?id=380134159011
http://www.redalyc.org/revista.oa?id=3801
http://www.redalyc.org


RESEÑAS – prohistoria, año XVI, núm. 19 – ene-jun. 2013 
	
  

	
  
	
  

156	
  

CAVALLERO,  Constanza  Los  demonios   interiores  de  España:   el  obispo  Lope  
de   Barrientos   en   los   albores   de   la   demonología  moderna:   Castilla,   siglo   XV,  
Prometeo  Libros,  Buenos  Aires,  2011,  186  pp.    
ISBN  978-­‐‑987-­‐‑574-­‐‑513-­‐‑1  
  
Diego  Perrino    
(UBA)    
diego_perrino@hotmail.com  
  
“…La   historia   del   Diablo   se   convierte   en   la   llave   para   abrir   muchas   otras  
puertas   que   dan   acceso   al      mundo   del   pasado”.1   En   consonancia   con   las  
palabras   de   Stuart   Clark,   Constanza   Cavallero,   profesora   y   licenciada   en  
Historia   de   la   Universidad   de   Buenos   Aires   y   becaria   de   postgrado   del  
CONICET,  centrara  su  análisis  en  la  trilogía  de  tratados  anti-­‐‑mágicos  del  obispo  
castellano  Lope  de  Barrientos:  el  Tractado  de  Caso  e  Fortuna,  el  Tractado  del  dormir  
e  despertar  y  el  Tractado  de  la  adivinança.  Escritos  que  adquieren  relevancia  para  
la  época,  ya  que   fueron  encargados  explícitamente  por  el   rey   Juan   II,  y  en   los  
cuales  el  obispo  castellano,   confesor  y   consejero  del   rey,   le  presenta  al  mismo  
ciertas   nociones   teológico-­‐‑filosóficas   para   que   pudiera   discernir,   con   buen  
juicio,  las  prácticas  adivinatorias  ilegales  de  las  legales.  
De   esta   manera   la   autora   nos   introduce   en   este   libro   en   el   poco   estudiado  
campo   de   la   demonología   hispánica   del   período   tardomedieval   y  
tempranomoderno,   no   solo   para   enunciar   las   principales   características   que  
adoptara   el   discurso   reprobador   de   supersticiones   en   Castilla,   sino   también  
para  a  través  del  mismo  abrir  otras  puertas  de  la  historia  intelectual  y  cultural  
de   la   península   ibérica,   en   relación   con   el   contexto   histórico   particular   de   la  
misma  en  ese  momento,  a  saber:  el  problema  de  los  judíos  conversos,  la  rebelión  
de  Toledo  de  1449  y  la  construcción  del  poder  monárquico  y  religioso;  y  como  
esto,   a   su  vez,   en  una   relación  dialéctica,   limita,   reforma  y  adapta   el  discurso  
demonológico   hispánico,   brindándole   características   especificas   en  
comparación  con  el  del  resto  del  territorio  Europeo.  Es  así  que,  como  se  anuncia  
en  la  introducción  del  libro,  el  presente  trabajo  no  es  un  análisis  filológico  de  los  
tratados   antisupersticiosos   de   Barrientos   como   se   los   ha   analizado   con  
anterioridad   sino      que   es   un   análisis   histórico   que   pretende   identificar   la  
evolución   de   los   discursos   demonológicos   ibéricos   a   la   luz   de   los   conflictos  
socio-­‐‑políticos  que  inundaban  al  reino  castellano  en  el  siglo  XV.  
Para   lograr  dicho  objetivo,   el   libro   se  divide   luego  de   la   introducción,   en   tres  
capítulos,  los  cuales  en  cada  uno  se  trata  un  tema  específico  y  se  desarrolla  una  
o   dos   de   las   hipótesis   centrales,   y   una   conclusión   en   la   cual   se   retoman   los  
planteos  centrales.  En  el  primer  capítulo  se  desarrolla  el   contenido  general  de  

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
1	
  Clark,	
  Stuart	
  “Brujería	
  e	
  imaginación	
  histórica”,	
  en	
  El	
  Diablo	
  en	
  la	
  edad	
  moderna,	
  Marcial	
  Pons,	
  Madrid,	
  
2004,	
  p.	
  41.	
  



RESEÑAS – prohistoria, año XVI, núm. 19 – ene-jun. 2013 
	
  

	
  
	
  

157	
  

los  tres  tratados,  analizados  por  primeras  vez  todos   juntos  en  un  mismo  libro,  
rastreando   las  principales   fuentes  y  escritos  que   influyeron  en  el  pensamiento  
del  obispo.    Luego  de  ese  recorrido  teórico  e  histórico  de  la  obra  de  Barrientos  al  
final  del  capítulo  se  enuncia  lo  que  para  la  autora  es  característica  principal  de  
los  tratados  y  del  discurso  reprobador  de  supersticiones  del  dominico:  el  poder  
de   la   providencia   divina   por   sobre   el   accionar   del   demonio   o   los   malos  
espíritus,  es  decir,  los  demonios  al  igual  que  los  ángeles  son  ministros  de  Dios,  
y   por   lo   tanto      su   accionar   está   limitado   al   permiso   divino.   En   definitiva   el  
demonio  no  tiene  el  poder  de  actuar  por  su  cuenta,  cuando  actúa  lo  hace  porque  
Dios   se   lo   permite   para   castigar   a   alguna   persona   que   ha   actuado   de   mala  
manera.  
En   el   segundo   capítulo   se   pasa   a   analizar   esas   características   que   el   obispo  
castellano  le  atribuye  al  discurso  anti-­‐‑supersticioso  en  el  ejemplo  especifico  de  
la   adivinación   astrológica,   practica   de   importancia   para   el   periodo   en   el   cual  
fueron  escritos  los  tratados,  ya  que  era  requerida  por  todos  los  sectores  sociales  
y  se  encontraba  extendida  por  todo  el  territorio  ibérico.  No  obstante  de  que  el  
capitulo   comienza   hablando   sobre   esta   problemática,   el   tema   central   gira   en  
torno   al   problema   judío   converso.   El   puente   que   permite   relacionar   ambos  
tópicos  es  que   la  astrología  era  una  práctica  que   tenía  grandes   influencias  del  
pensamiento  judío.    
El   planteo   novedoso   que   postula   la   autora   es   que   si   bien   los   tratados   de  
Barrientos  plantean  una  lucha  contra  una  parte  de  la  astrología  (la  que  se  dedica  
a   la  adivinación),  ya  que   solo  Dios  es   el  único  que  puede  conocer   los   sucesos  
venideros,  ni   los   cuerpos   celestes,   los  demonios  o   los   ángeles,   son   capaces  de  
hacerlo,   y   por   tal   motivo   ningún   ser   humano   puede   adivinar   el   futuro  
invocando   o   recurriendo   a   alguno   de   estos   entes;   el   obispo,   al   igual   que   el  
pensamiento   de   la  monarquía   y   de   la   iglesia   del   cuatrocientos,  mantiene   una  
postura  defensiva  de  los  judíos  conversos.  El  discurso  del  dominico,  atribuye  el  
saber  de  las  artes  astrológicas  al  mundo  judío  pero  no  su  práctica,  estigmatiza  
ciertos  saberes  provenientes  del  ámbito  judío  pero  no  extiende  su  práctica  a  los  
judíos  conversos.  Según  Barrientos,  no  es  la  herencia  de  sangre  sino  la  práctica  
de   los   hombres   la   que   debe   ser   tenida   en   cuenta,   por   lo   cual   no   se   hace   una  
distinción  entre  “cristianos  viejos”  y  “cristianos  nuevos”,  todos  pueden  caer  en  
las   prácticas   adivinatorias.   Como   demuestras   acertadamente   Cavallero   esta  
parte  del  discurso  va  a  ser  la  que  menos  penetre  en  la  sociedad  castellana,  por  
un   lado   porque   ataca   la   base   de   legitimación   del   régimen   social   de   la   clase  
dominante,   en   cuanto   a   una   división   estamentaria   basada   en   la   herencia   de  
sangre,   pero   por   otro   lado   porque   existía   en   la   sociedad   una   fuerte  
contradicción  de  índole  religiosa  entre  los  “cristianos  nuevos”  y  los  “cristianos  
viejos”,   expresión   de   la   misma   fue   la   rebelión   Toledo   de   1449,   caracterizada  
como  la  primer  revuelta  anti-­‐‑conversa  de  la  península  ibérica,  aunque  también  
la  revuelta  se  encontraba  atravesada  y  exacerbada  por  problemas  estructurales,  
ya   los   judíos   conversos   ocupaban   la   mayoría   de   los   puestos   de   la  



RESEÑAS – prohistoria, año XVI, núm. 19 – ene-jun. 2013 
	
  

	
  
	
  

158	
  

administración   del   reino.   El   contra-­‐‑discurso   de   los   rebeldes   presiono   a   la  
monarquía  y  termino  adaptando  el  discurso  demonológico  hispánico  en  contra  
de  lo  que  promulgaba  Barrientos.  
Este   planteo   nos   lleva   al   tema  más   interesante   del   libro   que   es   tratado   en   el  
tercer  capítulo,  el  de   la   configuración  de   lo  que   la  autora  denomina  un  “otro-­‐‑
entre-­‐‑nosotros”.   En   el   último   capítulo   del   libro   haciendo   uso   de   una  
metodología   comparativa   se   contraponen   el   discurso   de   Barrientos   con   el   de  
Johannes  Nider,  teólogo  y  religioso  oriundo  de  lo  que  actualmente  es  el  sur  de  
Alemania,  para  señalar  las  características  particulares  que  adquiere  el  discurso  
reprobador  de  supersticiones  en  Castilla  en  comparación  con  lo  que  ocurría  en  
el  resto  de  Europa.  En  este  análisis  comparativo  se  llega  a  la  conclusión  que  si  el  
discurso  demonológico   germano-­‐‑parlante,   se   centra   en   el   poder  del   demonio,  
en   una   división   entre   el   bien   y   el   mal,   y   en   la   construcción   de   la   “bruja”,  
máxima   expresión   de   pacto   con   el   diablo,   el   discurso   castellano   adquiere  
características  mucho  más  moderadas   con   respecto   al   poder   del   demonio,   ya  
que   como   se   expuso   anteriormente   para   Barrientos,   el   demonio   no   posee  
cualidades   iguales   o   superiores   a   Dios   ni   la   capacidad   de   materializarse   en  
cuerpos  humanos,  y  por  lo  tanto  el  fenómeno  brujeril  no  adquiere  importancia  
en   territorio   ibérico.   Si   no  más   bien   la   teología   del   reino  de   castilla,   está  más  
interesada  en   la  construcción  de  un  “otro”  que  se  encuentra  al   interior  mismo  
de  la  sociedad,  el  enemigo  se  encuentra  en  la  mismidad  y  no  en  otro  separado  y  
con   poderes   demoniacos   como   es   la   bruja,   se   intenta  
construir   un   “otro-­‐‑entre-­‐‑nosotros”   cristiano.   Frente   a   las  
características  particulares  del  contexto  social  hispánico  con  
el  problema  entre   los   “cristianos  nuevos”  y   los   “cristianos  
viejos”,   para   el   discurso   de   Barrientos,   en   defensa   de   los  
judíos  conversos,  era  más  importante  impulsar  una  reforma  
de   las   costumbres   al   interior   del   cristianismo,   expulsando  
las  desviaciones  supersticiosas  para  fortalecer  el  poder  y  el  
saber   monárquico-­‐‑eclesiástico   constituido.   En   relación   con   lo   expuesto  
anteriormente,  lo  importante  eran  las  prácticas  y  no  las  personas.  
Como  sugiere  la  autora  en  la  conclusión,  el  libro  invita  a  pensar  sobre  como  los  
contra-­‐‑discursos   emanados   de   la   sociedad,   son   absorbidos   por   el   poder  
hegemónico   y   resinificados.   Si   a   mediados   del   cuatrocientos   la   iglesia   y   la  
monarquía   eran   reacios   a   la   persecución   de   los   “cristianos   nuevos”   y   a   los  
métodos   inquisitoriales,   las   presiones   sociales,   como   la   revuelta   de   Toledo,  
lograron   cambiar   esta   situación.   Pero   si   bien   una   parte   del   discurso   de  
Barrientos   no   logro   subsistir,   otra   parte   si,   y   es   la   que   permite   matizar   el  
accionar  de   la   inquisición,  y  en  este  sentido  el   libro  nos  brinda  una   llave  para  
poder  descifrar  los  problemas  que  plantea  el  surgimiento  de  la  inquisición  y  su  
funcionamiento  en  territorio  ibérico.  El  análisis  que  realiza  Constanza  Cavallero  
sobre   el   pensamiento   demonológico   de   Barrientos,   argumenta   a   favor   de   lo  



RESEÑAS – prohistoria, año XVI, núm. 19 – ene-jun. 2013 
	
  

	
  
	
  

159	
  

sostenido   por   lo   Henry   Kamen,2   en   cuanto   a   que   la   inquisición   no   fue   una  
institución  impuesta  desde  “arriba”  sino  que  fue  sostenida  y  apoyada  por  gran  
parte  de  la  gente  común,  y  además  que    no  solo  tuvo  un  papel  destructivo  sino  
también  constructivo  y  su  mayor  atención  se  concentraba  en  la  corrección  de  los  
malos  hábitos  y  las  creencias  equivocadas  (la  herejía)  de  los  propios  cristianos  y  
en  la  educación  de  los  mismos  en  el  respeto  a  las  cosas  sagradas  de  la  Iglesia,  el  
matrimonio   la   eucaristía,   etc.,   en   otras   palabras,   se   encontraba   abocada   a  
corregir  e  identificar  a  ese  “otro-­‐‑entre-­‐‑nosotros”.  
Es  llegado  a  este  punto  donde  se  vuelve  interesante  rescatar  el  titulo  del  libro  ya  
que   adquiere  un  nuevo   significado.   Si   bien   al  principio   al  mismo   se   lo   asocia  
directamente   al   tema   principal   del   libro   por   tratarse   del   análisis   del   discurso  
demonológico,  y  en  este  sentido  no  nos  engaña,  luego  de  la  lectura  uno  vuelve  a  
preguntarse  ¿Cuáles  eran  los  demonios  interiores  de  España?  Y  aquí  volvemos  
al   planteo   central,   no   eran   tanto   los   seres   imaginarios   o   las   personas   en   sí  
mismas,  sino  más  bien  las  costumbres  y  las  prácticas  que  se  encontraban  dentro  
del  interior  mismo  de  la  cristiandad  castellana.  
  

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
2	
  Kamen,	
  Henry	
  La	
  Inquisición	
  española,	
  Critica,	
  Barcelona,	
  1985.	
  


