Tabula Rasa

TABULA RASA ISSN: 1794-2489

Ravista de Humanidadas info@revistatabularasa.org

Universidad Colegio Mayor de Cundinamarca
Colombia

Restrepo, Eduardo
Presentacion
Tabula Rasa, num. 15, julio-diciembre, 2011, pp. 257-260
Universidad Colegio Mayor de Cundinamarca
Bogota, Colombia

Disponible en: http://www.redalyc.org/articulo.0a?id=39622587013

Como citar el articulo kJ
Numero completo
Mas informacion del articulo

Pagina de la revista en redalyc.org

AN

>


http://www.redalyc.org/revista.oa?id=396
http://www.redalyc.org/articulo.oa?id=39622587013
http://www.redalyc.org/comocitar.oa?id=39622587013
http://www.redalyc.org/fasciculo.oa?id=396&numero=22587
http://www.redalyc.org/articulo.oa?id=39622587013
http://www.redalyc.org/revista.oa?id=396
http://www.redalyc.org

PRESENTACION

En esta seccién de Palestra publicamos una serie de textos que abordan dos debates
sobre la relacién entre conocimiento y politica. El primero refiere a las politicas de
la verdad y la diferencia epistémica frente a las grandes problematicas del mundo
contemporaneo. El debate inicia con lo que Pablo de Stefanoni en sus dos cortos
e incisivos textos denomina el pachamamismo. Haciendo alusién a la situacion
de Bolivia, Stefanoni cuestiona los alcances de un supuesto «discurso indigena
(new age) global» que es celebrado por intelectuales en ciertos centros académicos
estadounidenses o en América Latina, pero que parece desconocer no pocos de
los indigenas realmente existentes asi como ciertas urgencias del pafs. Los cortos
articulos de Stefanoni se preguntan por las politicas de la representacion de los
discursos enunciados en nombre de la indianidad como ancestralidad y diferencia
con Occidente (el pachamamismo), asi como su pertinencia para enfrentar
problematicas nodales como la ambiental o su anacronismo para comprender
ciertas movilizaciones politicas del pasado colonial y mas reciente. Para Stefanoni
el pachamamismo no es sinénimo de indigena, ya que «[...] hay pachamamicos
no indigenas e indigenas no pachamamicos -posiblemente la mayoria- [...]».

Arturo HEscobar retoma los textos de Stefanoni en su articulo «;“Pachamamicos”
versus “modérnicos”?» para preguntarse por la «posicion de sujetor desde la cual
se esctibieron tales textos y, a partir de alli, sugerir lo relevante de un posible
didlogo entre los intelectuales-politicos pachamamicos y los modérnicos. Luego
de una rapida genealogia de las pretensiones de verdad del conocimiento moderno,
Escobar indica sus efectos perversos en los cerramientos eurocéntricos a otros
conocimientos y su incapacidad para solucionar las problematicas producidas
por la modernidad. El problema con el conocimiento de los modérnicos «...]
surge cuando desde su complejidad, cualquier otro tipo de saber es des/ calificado
como “no cientifico”, “local”, “romantico”, incompleto, etc.». El descartar en un
gesto de arrogancia epistémica modalidades de conocimientos no eurocéntricos
y no modernos, es lo que le preocupa a Escobar; mds aun cuando considera que
en ellos (aunque también en ciertas expresiones del conocimiento moderno)
se encuentran vitales fuentes para abordar problematicas urgentes como la
superaciéon de la crisis ecolégica actual producida por la euro-modernidad.
Escobar aboga por un didlogo, antes que una imposicién de una modalidad de
conocimiento sobre las demas. Obviamente el didlogo que tiene en mente es
entre conocimientos modérnicos y pachamamicos que apuntalan las ontologias
relacionales, las cuales cuestionan radicalmente la hegemonifa de las ontologfas
dualistas que aparecen para Escobar como la fuente de la crisis del modelo
civilizacional Occidental. Escobar concluye su articulo complejizando las
posiciones ideales de las identidades pachamamicas y modérnicas. Dado que

257



«hay modérnicos pachamamicos y pachamamicos modérnicos», no se puede
establecer una correspondencia directa entre ciertas condiciones de set o
existencia y la epistemologfa y lo politico: «[...] no hay una relacién necesaria y
esencial obvia entre el color del pasaporte o el lugar de trabajo y la epistemologia
y posicionamiento politico de las personas [...]».

A nuestra manera de ver, el debate abierto en este intercambio entre Pablo
Stefanoni y Arturo Escobar nos invita a considerar cudles son los criterios con
los cuales podemos considerar la relevancia de determinadas modalidades de
conocimiento para enfrentar las problematicas que nos aquejan hoy en dfa.
La idea que patrecen rechazar ambos autores es la vuelta sobre un relativismo
epistémico. El cuestionamiento al totalitarismo derivada de la arrogancia del
«conocimiento occidental» planteada por Escobar apunta a una pluralizacion
donde los componentes criticos de este conocimiento tienen su lugar. Igualmente
el cuestionamiento realizado por Stefanoni al totalitarismo del «discurso
indigena (new age) global» no parece derivarse de una validacién de cualquier
tipo de conocimiento «occidental». Es mas, consideramos que para avanzar en
una pluralizacién del conocimiento en aras de estar en mejores condiciones de
transformar las problematicas de nuestro presente hay que escapar a la tentadora
otrerizaciéon de la diferencia (hiperreal), asi como el atribuirle un necesario
privilegio epistémico y politico. Otro de los puntos que nos parecen utiles
para el debate es si en la discusién de la relacién entre conocimiento, podet y
diferencia no se cae facilmente en una epistemologizacién y la culturalizacién de
los diagnésticos de nuestro presente, haciéndose pertinente volver a pensar en
términos de materialidades y mundanalidades; si no hemos vuelto a introducir
reduccionismos que ameritan ser desmontados desde un contextualismo radical.

El segundo debate se plantea el problema de la relacién entre el deseo y el
conocimiento en las interpretaciones orientadas hacia la intervencién politica del
mundo. El debate se inicia de una conversaciéon con Arturo Escobar realizada
en Buenos Aires, en la que participan varios académicos entre los cuales se
encuentran Alejandro Grimson y Pablo Seman. La conversacion tiene un caracter
biografico, centrandose en la trayectoria intelectual de Escobar desde su énfasis en
el pensamiento de la diferencia. En este marco aparece la sugerencia de Escobar
de establecer el contraste en el mundo académico entre los «realistas» y los
«romanticos». Los primeros son cuestionados por Escobar porque en nombre de
la complejidad de la realidad enfatizan la sofisticacion analitica de agentividades,
heterogeneidades, conectividad, historizacién y contextualizacién, lo cual no
solo termina por disolver el poder y la dominacién sino que también inducen a la
paralisis politica y al socavamiento de las luchas de los sectores subalternizados.
Los «romanticos», por el contrario, no se agotan en un analisis obsesivo de las
heterogeneidades y matices, sino que sus interpretaciones permiten totalizaciones

258



que potencian las practicas politicas y las luchas con las cuales los investigadores
se identifican. En esta practica intelectual y politica de los «romdnticos» entran
en juego, ademds, el deseo del investigador asi como su énfasis en visibilizar lo
emergente. De ahi que Escobar conciba a los «romanticos» como teéricos de la
posibilidad, como los teéricos de la utopia.

En la conversacién, Pablo Seman introduce una serie de precisiones. Sugiere
distinguir, por un lado, un «romanticismo metodolégico o epistemolégico» que se
plantearia la relevancia de las totalizaciones para potenciar la practica politica de
determinados sujetos sociales y, por el otro lado, un «romanticismo normativo»
que se caracterizaria por endosarle a ciertos sujetos sociales nuestras expectativas
histéricas, proyectar sobre ellos nuestros anhelos y frustraciones. Mientras que
Seman ve la relevancia del primer tipo de romanticismo, cuestiona el segundo
por confundir los deseos del académico o investigador con el mundo de los
actores sociales. Por su parte, Alejandro Grimson, sugiriendo que un poco de
«realismo» le harfa bien al «romanticismon, se pregunta por las implicaciones
ético-politicas de un analisis que no da cuenta de cierta heterogeneidad de cierto
grupo perdiendo la contingencia histérica que lo ha constituido. De ahi que
seflale qué responsabilidad cabe en los intelectuales en las derrotas de ciertas
luchas politicas que acompafian, y qué tipo de analisis (romantico o realista) serfa
mas adecuado para esta comprension. Para Grimson, entonces, «[...] nuestros
sufrimientos y nuestras preguntas (o la de aquellos que nos rodean) tienen que
seguir marcando nuestras agendas de investigacion y nuestras preguntas, pero no
tienen que marcar nuestras respuestasy. Si marcan las respuestas, se constituyen
en obturadores epistémicos, no permiten comprender adecuadamente el mundo
sobre todo cuando éste no se corresponde con nuestras aspiraciones y deseos.

Precisamente es este el punto entre el deseo, el conocimiento y la politica
retomado por el Colectivo Situaciones en su texto Romanticismo. Cuestionando
lo que denominan «socidlogos realistas», el Colectivo Situaciones se identifica
como romanticos en tanto introducen una perspectiva politica en sus horizontes
comprensivos rompiendo con las demandas de método de la evaluacién disciplinar
o en dispositivos cognitivos con aspiraciones cientificas. De ahi que: «[...] sélo los
romanticos tenemos el problema de coémo enlazar deseos y pensabilidades [...]».
El enlazamiento entre deseos-pensamiento-politica es retomado por el articulo
de cierre de Palestra escrito por Alejandro Grimson como la continuacién de la
conversacion sugerida por el texto del Colectivo Situaciones.

Grimson cuestiona que este entrelazamiento se entienda como limitarse a
analizar actores o situaciones que se ajustan al gusto de los investigadores. Los
«buenos subalternos» y sus situaciones de éxito, no pueden limitar el espectro del
analisis. Es fundamental estudiar actores con los cuales no nos identificamos y

259



situaciones de derrota para poder comprender mejor como potenciar politicamente
las luchas en las cuales nos reconocemos. No solo cartografiar aquello emergente
que alimenta nuestra esperanza, sino lo que se vislumbra como nuestras pesadillas.
Esto dltimo hace parte de lo que Gramsci denominaba «pesimismo del intelectow,
el cual era una de las responsabilidades de cualquier intelectual organico. Con
Marx, Grimson considera que las interpretaciones y las transformaciones no son
dos actividades separadas, ni que haya que subvalorar la potencialidad politica de
las interpretaciones en nombre de las transformaciones anheladas y las luchas que
se establecen para hacetlas realidad. No todas las interpretaciones son equivalentes
en su capacidad de performatividad politica. Si hay alguna relacién entre el
conocimiento y el mundo y lo que se busca es su transformacién (introducir el
horizonte politico en la comprension), entonces no todas las interpretaciones
son equivalentes. Mas todavia, Grimson argumenta que no hay una necesaria
correspondencia entre verdad y deseo, entre conocimiento y amot.

Esperamos que con la publicacién de estos dos debates se pueda contribuir a
pensar nuevamente la relacién entre el conocimiento y la politica en contextos
como el colombiano donde la labor académica viene siendo esterilizada por unas
politicas de ciencia y tecnologia que le apuestan a criterios de un productivismo
autista orientados a la consolidacién de hojas de vida y al juego empresarial.

Eduardo Restrepo

260



