
   

Tabula Rasa

ISSN: 1794-2489

info@revistatabularasa.org

Universidad Colegio Mayor de Cundinamarca

Colombia

Restrepo, Eduardo

Presentación

Tabula Rasa, núm. 15, julio-diciembre, 2011, pp. 257-260

Universidad Colegio Mayor de Cundinamarca

Bogotá, Colombia

Disponible en: http://www.redalyc.org/articulo.oa?id=39622587013

   Cómo citar el artículo

   Número completo

   Más información del artículo

   Página de la revista en redalyc.org

Sistema de Información Científica

Red de Revistas Científicas de América Latina, el Caribe, España y Portugal

Proyecto académico sin fines de lucro, desarrollado bajo la iniciativa de acceso abierto

http://www.redalyc.org/revista.oa?id=396
http://www.redalyc.org/articulo.oa?id=39622587013
http://www.redalyc.org/comocitar.oa?id=39622587013
http://www.redalyc.org/fasciculo.oa?id=396&numero=22587
http://www.redalyc.org/articulo.oa?id=39622587013
http://www.redalyc.org/revista.oa?id=396
http://www.redalyc.org


257

Presentación

En esta sección de Palestra publicamos una serie de textos que abordan dos debates 
sobre la relación entre conocimiento y política. El primero refiere a las políticas de 
la verdad y la diferencia epistémica frente a las grandes problemáticas del mundo 
contemporáneo. El debate inicia con lo que Pablo de Stefanoni en sus dos cortos 
e incisivos textos denomina el pachamamismo. Haciendo alusión a la situación 
de Bolivia, Stefanoni cuestiona los alcances de un supuesto «discurso indígena 
(new age) global» que es celebrado por intelectuales en ciertos centros académicos 
estadounidenses o en América Latina, pero que parece desconocer no pocos de 
los indígenas realmente existentes así como ciertas urgencias del país. Los cortos 
artículos de Stefanoni se preguntan por las políticas de la representación de los 
discursos enunciados en nombre de la indianidad como ancestralidad y diferencia 
con Occidente (el pachamamismo), así como su pertinencia para enfrentar 
problemáticas nodales como la ambiental o su anacronismo para comprender 
ciertas movilizaciones políticas del pasado colonial y más reciente. Para Stefanoni 
el pachamamismo no es sinónimo de indígena, ya que «[…] hay pachamámicos 
no indígenas e indígenas no pachamámicos -posiblemente la mayoría- […]».

Arturo Escobar retoma los textos de Stefanoni en su artículo «¿“Pachamámicos” 
versus “modérnicos”?» para preguntarse por la «posición de sujeto» desde la cual 
se escribieron tales textos y, a partir de allí, sugerir lo relevante de un posible 
diálogo entre los intelectuales-políticos pachamámicos y los modérnicos. Luego 
de una rápida genealogía de las pretensiones de verdad del conocimiento moderno, 
Escobar indica sus efectos perversos en los cerramientos eurocéntricos a otros 
conocimientos y su incapacidad para solucionar las problemáticas producidas 
por la modernidad. El problema con el conocimiento de los modérnicos «[…] 
surge cuando desde su complejidad, cualquier otro tipo de saber es des/calificado 
como “no científico”, “local”, “romántico”, incompleto, etc.». El descartar en un 
gesto de arrogancia epistémica modalidades de conocimientos no eurocéntricos 
y no modernos, es lo que le preocupa a Escobar; más aún cuando considera que 
en ellos (aunque también en ciertas expresiones del conocimiento moderno) 
se encuentran vitales fuentes para abordar problemáticas urgentes como la 
superación de la crisis ecológica actual producida por la euro-modernidad. 
Escobar aboga por un diálogo, antes que una imposición de una modalidad de 
conocimiento sobre las demás. Obviamente el diálogo que tiene en mente es 
entre conocimientos modérnicos y pachamámicos que apuntalan las ontologías 
relacionales, las cuales cuestionan radicalmente la hegemonía de las ontologías 
dualistas que aparecen para Escobar como la fuente de la crisis del modelo 
civilizacional Occidental. Escobar concluye su artículo complejizando las 
posiciones ideales de las identidades pachamámicas y modérnicas. Dado que 



258

«hay modérnicos pachamámicos y pachamámicos modérnicos», no se puede 
establecer una correspondencia directa entre ciertas condiciones de ser o 
existencia y la epistemología y lo político: «[…] no hay una relación necesaria y 
esencial obvia entre el color del pasaporte o el lugar de trabajo y la epistemología 
y posicionamiento político de las personas […]». 

A nuestra manera de ver, el debate abierto en este intercambio entre Pablo 
Stefanoni y Arturo Escobar nos invita a considerar cuáles son los criterios con 
los cuales podemos considerar la relevancia de determinadas modalidades de 
conocimiento para enfrentar las problemáticas que nos aquejan hoy en día. 
La idea que parecen rechazar ambos autores es la vuelta sobre un relativismo 
epistémico. El cuestionamiento al totalitarismo derivada de la arrogancia del 
«conocimiento occidental» planteada por Escobar apunta a una pluralización 
donde los componentes críticos de este conocimiento tienen su lugar. Igualmente 
el cuestionamiento realizado por Stefanoni al totalitarismo del «discurso 
indígena (new age) global» no parece derivarse de una validación de cualquier 
tipo de conocimiento «occidental». Es más, consideramos que para avanzar en 
una pluralización del conocimiento en aras de estar en mejores condiciones de 
transformar las problemáticas de nuestro presente hay que escapar a la tentadora 
otrerización de la diferencia (hiperreal), así como el atribuirle un necesario 
privilegio epistémico y político. Otro de los puntos que nos parecen útiles 
para el debate es si en la discusión de la relación entre conocimiento, poder y 
diferencia no se cae fácilmente en una epistemologización y la culturalización de 
los diagnósticos de nuestro presente, haciéndose pertinente volver a pensar en 
términos de materialidades y mundanalidades; si no hemos vuelto a introducir 
reduccionismos que ameritan ser desmontados desde un contextualismo radical.

El segundo debate se plantea el problema de la relación entre el deseo y el 
conocimiento en las interpretaciones orientadas hacia la intervención política del 
mundo. El debate se inicia de una conversación con Arturo Escobar realizada 
en Buenos Aires, en la que participan varios académicos entre los cuales se 
encuentran Alejandro Grimson y Pablo Semán. La conversación tiene un carácter 
biográfico, centrándose en la trayectoria intelectual de Escobar desde su énfasis en 
el pensamiento de la diferencia. En este marco aparece la sugerencia de Escobar 
de establecer el contraste en el mundo académico entre los «realistas» y los 
«románticos». Los primeros son cuestionados por Escobar porque en nombre de 
la complejidad de la realidad enfatizan la sofisticación analítica de agentividades, 
heterogeneidades, conectividad, historización y contextualización, lo cual no 
solo termina por disolver el poder y la dominación sino que también inducen a la 
parálisis política y al socavamiento de las luchas de los sectores subalternizados. 
Los «románticos», por el contrario, no se agotan en un análisis obsesivo de las 
heterogeneidades y matices, sino que sus interpretaciones permiten totalizaciones 



259

que potencian las prácticas políticas y las luchas con las cuales los investigadores 
se identifican. En esta práctica intelectual y política de los «románticos» entran 
en juego, además, el deseo del investigador así como su énfasis en visibilizar lo 
emergente. De ahí que Escobar conciba a los «románticos» como teóricos de la 
posibilidad, como los teóricos de la utopía.

En la conversación, Pablo Semán introduce una serie de precisiones. Sugiere 
distinguir, por un lado, un «romanticismo metodológico o epistemológico» que se 
plantearía la relevancia de las totalizaciones para potenciar la práctica política de 
determinados sujetos sociales y, por el otro lado, un «romanticismo normativo» 
que se caracterizaría por endosarle a ciertos sujetos sociales nuestras expectativas 
históricas, proyectar sobre ellos nuestros anhelos y frustraciones. Mientras que 
Semán ve la relevancia del primer tipo de romanticismo, cuestiona el segundo 
por confundir los deseos del académico o investigador con el mundo de los 
actores sociales. Por su parte, Alejandro Grimson, sugiriendo que un poco de 
«realismo» le haría bien al «romanticismo», se pregunta por las implicaciones 
ético-políticas de un análisis que no da cuenta de cierta heterogeneidad de cierto 
grupo perdiendo la contingencia histórica que lo ha constituido. De ahí que 
señale qué responsabilidad cabe en los intelectuales en las derrotas de ciertas 
luchas políticas que acompañan, y qué tipo de análisis (romántico o realista) sería 
más adecuado para esta comprensión. Para Grimson, entonces, «[…] nuestros 
sufrimientos y nuestras preguntas (o la de aquellos que nos rodean) tienen que 
seguir marcando nuestras agendas de investigación y nuestras preguntas, pero no 
tienen que marcar nuestras respuestas». Si marcan las respuestas, se constituyen 
en obturadores epistémicos, no permiten comprender adecuadamente el mundo 
sobre todo cuando éste no se corresponde con nuestras aspiraciones y deseos.

Precisamente es este el punto entre el deseo, el conocimiento y la política 
retomado por el Colectivo Situaciones en su texto Romanticismo. Cuestionando 
lo que denominan «sociólogos realistas», el Colectivo Situaciones se identifica 
como románticos en tanto introducen una perspectiva política en sus horizontes 
comprensivos rompiendo con las demandas de método de la evaluación disciplinar 
o en dispositivos cognitivos con aspiraciones científicas. De ahí que: «[…] sólo los 
románticos tenemos el problema de cómo enlazar deseos y pensabilidades […]». 
El enlazamiento entre deseos-pensamiento-política es retomado por el articulo 
de cierre de Palestra escrito por Alejandro Grimson como la continuación de la 
conversación sugerida por el texto del Colectivo Situaciones. 

Grimson cuestiona que este entrelazamiento se entienda como limitarse a 
analizar actores o situaciones que se ajustan al gusto de los investigadores. Los 
«buenos subalternos» y sus situaciones de éxito, no pueden limitar el espectro del 
análisis. Es fundamental estudiar actores con los cuales no nos identificamos y 



260

situaciones de derrota para poder comprender mejor cómo potenciar políticamente 
las luchas en las cuales nos reconocemos. No sólo cartografiar aquello emergente 
que alimenta nuestra esperanza, sino lo que se vislumbra como nuestras pesadillas. 
Esto último hace parte de lo que Gramsci denominaba «pesimismo del intelecto», 
el cual era una de las responsabilidades de cualquier intelectual orgánico. Con 
Marx, Grimson considera que las interpretaciones y las transformaciones no son 
dos actividades separadas, ni que haya que subvalorar la potencialidad política de 
las interpretaciones en nombre de las transformaciones anheladas y las luchas que 
se establecen para hacerlas realidad. No todas las interpretaciones son equivalentes 
en su capacidad de performatividad política. Si hay alguna relación entre el 
conocimiento y el mundo y lo que se busca es su transformación (introducir el 
horizonte político en la comprensión), entonces no todas las interpretaciones 
son equivalentes. Más todavía, Grimson argumenta que no hay una necesaria 
correspondencia entre verdad y deseo, entre conocimiento y amor. 

Esperamos que con la publicación de estos dos debates se pueda contribuir a 
pensar nuevamente la relación entre el conocimiento y la política en contextos 
como el colombiano donde la labor académica viene siendo esterilizada por unas 
políticas de ciencia y tecnología que le apuestan a criterios de un productivismo 
autista orientados a la consolidación de hojas de vida y al juego empresarial.

Eduardo Restrepo


