
   

Revista de El Colegio de San Luis

ISSN: 1665-899X

revista@colsan.edu.mx

El Colegio de San Luis, A.C.

México

Ventura Patiño, María del Carmen

Orlando Aragón Andrade (coord.). 2008. Los derechos de los pueblos indígenas en

México. Un panorama. Morelia: Universidad Michoacana de San Nicolás de Hidalgo. 377

pp.

Revista de El Colegio de San Luis, vol. I, núm. 1, enero-junio, 2011, pp. 174-179

El Colegio de San Luis, A.C.

San Luis Potosí, México

Disponible en: http://www.redalyc.org/articulo.oa?id=426239568012

   Cómo citar el artículo

   Número completo

   Más información del artículo

   Página de la revista en redalyc.org

Sistema de Información Científica

Red de Revistas Científicas de América Latina, el Caribe, España y Portugal

Proyecto académico sin fines de lucro, desarrollado bajo la iniciativa de acceso abierto

http://www.redalyc.org/revista.oa?id=4262
http://www.redalyc.org/revista.oa?id=4262
http://www.redalyc.org/articulo.oa?id=426239568012
http://www.redalyc.org/comocitar.oa?id=426239568012
http://www.redalyc.org/fasciculo.oa?id=4262&numero=39568
http://www.redalyc.org/articulo.oa?id=426239568012
http://www.redalyc.org/revista.oa?id=4262
http://www.redalyc.org


174
Revista de El Colegio de San Luis • Nueva época • año1, número 1 • enero-junio 2011 • El Colegio de San Luis

��María del Carmen Ventura Patiño*

Orlando Aragón Andrade (coord.). 2008. 
Los derechos de los pueblos indígenas en México.  
Un panorama. Morelia: Universidad Michoacana  
de San Nicolás de Hidalgo. 377 pp.

La obra Los derechos de los pueblos indígenas en México. Un panorama cons-
tituye, sin duda, un aporte al debate en materia de derechos de los pueblos 
indígenas en nuestro país. Es resultado de una iniciativa que busca abonar 
desde el derecho al análisis en que se han centrado un número importante 
de científicos sociales, principalmente a partir del levantamiento zapatista, 
esto es a los procesos emergentes cuyos actores centrales han sido los pue-
blos y comunidades indígenas. En ese sentido, este texto es una semilla en 
ese campo fértil que desde esta disciplina pretende dialogar con las otras 
ciencias sociales desde una mirada multidisciplinaria e interdisciplinaria.

El eje de análisis que articula los trece trabajos comprende una revi-
sión de los avances en el reconocimiento de los derechos de los pueblos 
indígenas en el marco del derecho internacional hasta las reformas 
jurídicas que se han aprobado en distintas entidades federativas de 
México, pasando por las adecuaciones al marco constitucional nacional, 
así como las políticas indigenistas y las distintas respuestas del movi-
miento indígena. La obra toma, desde una visión crítica, la reflexión 
actual sobre el multiculturalismo y los procesos constitucionales; como 
bien lo afirma el filósofo Slavoj Zizek, el multiculturalismo constituye 
una faceta magnánima del capitalismo, que acierta sólo a aceptar el 
reconocimiento principalmente de derechos culturales de los pueblos 
indígenas. Al mismo tiempo, se pone el dedo en la llaga al señalar que 
uno los impedimentos en este proceso de reconocimiento de derechos 
indígenas es la visión hegemónica en la cultura jurídica de idolatría que 
se inculca en las universidades, la cual rechaza tajantemente cualquier 
modificación que altere el cuerpo constitucional.

*	 El Colegio de Michoacán. Correo electrónico: ventura@colmich.edu.mx



175
Revista de El Colegio de San Luis • Nueva época • año 1, número 1 • enero-junio 2011 • El Colegio de San Luis

Orlando Aragón Andrade (coord.). Los derechos de los pueblos indígenas en México. Un panorama • María del Carmen Ventura Patiño

El debate en torno al reconocimiento de los derechos indígenas ha esta-
do presente en el marco internacional, en el seno mismo de la Organización 
de Naciones Unidas (onu), en sus distintas comisiones y grupos de trabajo. 
Resultado de este trabajo han sido las diferentes Declaraciones y Convenios 
en que ha quedado plasmado el reconocimiento de ciertos derechos de los 
indígenas, en un primer momento, como sujetos individuales, pero que 
han avanzado en el reconocimiento de los pueblos indígenas como sujetos 
colectivos con derecho a la libre determinación y a la autonomía, como lo 
establece el Convenio 169. Hasta el momento, este Convenio constituye 
el principal recurso jurídico en la defensa de los pueblos indígenas. Un 
ejemplo reciente es el ocurrido en Colombia, en enero de 2008: la Corte 
Constitucional de Colombia declaró inconstitucional la Ley Forestal de 
2006 por no haberse hecho la consulta previa que ordena el Convenio 169 
de la oit. Sin duda, esta decisión fue muy importante porque reitera la 
necesidad del Estado de consultar con las comunidades indígenas y afro-
colombianas las decisiones administrativas y legislativas que puedan afec-
tarlas. Otro referente fundamental es la propia Declaración de Derechos 
Humanos de los Pueblos Indígenas, aprobada en septiembre de 2007 en la 
onu, tras 25 años de discusión. Aun cuando las Declaraciones no tienen 
la misma fuerza obligatoria jurídicamente que los Convenios o Tratados, 
sí representan instrumentos internacionales de protección de derechos 
fundamentales, y expresan el compromiso de los Estados de avanzar en 
cierta dirección y respetar ciertos principios. En este caso, la Declaración 
expresa la base jurídica que debiera regular la construcción de una nueva 
relación entre los Estados nacionales, las sociedades y las colectividades cul-
turalmente específicas. En efecto, para quien fungió como relator especial 
de la Comisión de Derechos Humanos de la onu, el antropólogo Rodolfo 
Stavenhagen, la Declaración no es un instrumento jurídico vinculatorio, 
pero sí constituye para todos los estados miembros de la onu una norma 
moral y políticamente obligatoria, una afirmación de principios que no 
pueden ser ignorados o despreciados sin que el Estado que lo haga tenga 
que pagar un alto precio político por hacerlo.



176
Revista de El Colegio de San Luis • Nueva época • año 1, número 1 • enero-junio 2011 • El Colegio de San Luis

Orlando Aragón Andrade (coord.). Los derechos de los pueblos indígenas en México. Un panorama • María del Carmen Ventura Patiño

De manera que, la Declaración significa un avance sustantivo en el 
campo jurídico internacional respecto de la aceptación en el mundo 
de la dimensión colectiva de los derechos humanos, que cuestiona el 
imperativo de los derechos individuales; aunque su visión jerárquica de 
primacía aún está por definirse. La propia Declaración reconoce ambas 
dimensiones, el derecho de los indígenas, “como pueblos o como indi-
viduos”, al disfrute pleno de todos los derechos humanos y las libertades 
fundamentales reconocidos en los distintos documentos internacionales. 
Sobre ello, en la obra se advierte de forma certera que este énfasis en los 
derechos humanos, como reconocimiento pero también como canda-
do, conllevan dos consecuencias claras para los pueblos indígenas: una 
mediación muy inefectiva de sus intereses por parte del Estado ante la 
sociedad internacional y, en definitiva, un rechazo a cualquier forma de 
autodeterminación que pueda poner en riesgo el monopolio del Esta-
do. De ahí que se afirme que la Declaración Universal de los Derechos 
Humanos de 1948 es un invento de occidente, que se pretende imponer 
a los países no occidentales, en el que predomina la visión liberal del 
individualismo como principio y valor único en el mundo.

Sobre la polémica convivencia entre los derechos humanos y los dere-
chos indígenas, como exigencia para el reconocimiento de los segundos, 
se encuentra en la obra una propuesta por demás interesante de un so-
ciólogo portugués ahora bastante leído por sus grandes contribuciones 
a las ciencias sociales, Boaventura de Souza Santos, quien habla sobre la 
interlegalidad, y advierte sobre las posturas progresistas y conservadoras 
del pluralismo jurídico. Su propuesta de interlegalidad consiste en la 
superposición, articulación e interpretación de varios espacios jurídicos 
mezclados. Lo cual implica necesariamente repensar el derecho, tarea 
ardua al interior de esta disciplina.

En el plano nacional, la aprobación del artículo segundo constitu-
cional expresa el reconocimiento de ciertos derechos culturales, pero 
un freno a los derechos políticos y territoriales. Reforma que ha servido 
como guión constitucional para las reformas estatales, que contemplan 



177
Revista de El Colegio de San Luis • Nueva época • año 1, número 1 • enero-junio 2011 • El Colegio de San Luis

Orlando Aragón Andrade (coord.). Los derechos de los pueblos indígenas en México. Un panorama • María del Carmen Ventura Patiño

un listado de acciones asistenciales, concibiendo a los indígenas como 
mero receptores de las políticas gubernamentales. En el texto se invita a 
que el reclamo de los pueblos indígenas no se resuelva por la vía armada 
y se propone retomar el diálogo, la tolerancia, la confianza y la esperanza. 
Sobre esto último, cabe reflexionar si el camino es construir relaciones  
de tolerancia de unos hacia otros, y si esto no conlleva el establecimiento de  
relaciones de poder, como dice el filósofo Camilo Borrero, la tolerancia 
deviene en una relación de desigualdad, donde ser tolerado implica estar 
asignado a una posición inferior, finalmente tolerar a alguien es un acto 
de poder; ser tolerado es una aceptación de la debilidad.

La obra también contempla el análisis de las reformas constitucionales en 
Michoacán, que han seguido fielmente el contenido de la reforma federal, así 
como las políticas indigenistas de los gobiernos perredistas y las respuestas 
del movimiento indígena. Se expone la creación de organizaciones como 
la Organización Nación Purhépecha (onp) y su escisión en Organización 
Nación Purhépecha Zapatista (onp-z), así como su participación en los 
procesos encaminados al reconocimiento de los derechos indígenas en el 
estado. Una de las acciones importantes fue la entrega, por parte de la onp, 
de una propuesta de Ley al primer gobernador perredista, Lázaro Cárdenas 
Batel. Documento que no tuvo mayor trascendencia en el gobierno carde-
nista, pero sobre el cual hubiera sido pertinente incluir una reflexión. La 
respuesta gubernamental perredista fue un tibio intento de una propuesta 
de reforma por demás acotada en el reconocimiento de los derechos indí-
genas, que tras superar todos los procesos de consulta, consenso y cabildeo 
al interior del poder legislativo, pero también al interior del propio equipo 
cercano al gobernador, fue augurando su fracaso. Sin embargo, de manera 
paradójica fue aprobada de manera silenciosa la Ley de Justicia Comunal, 
que representa un serio retroceso a las prácticas jurídicas de las comunida-
des, desconociendo por decreto a la figura del juez comunal. Iniciativa que 
avalaron todas las fracciones partidarias, incluyendo el prd.

La obra también incluye un análisis comparativo de las legislaciones 
en materia indígena de Oaxaca y San Luis Potosí, consideradas como las 



178
Revista de El Colegio de San Luis • Nueva época • año 1, número 1 • enero-junio 2011 • El Colegio de San Luis

Orlando Aragón Andrade (coord.). Los derechos de los pueblos indígenas en México. Un panorama • María del Carmen Ventura Patiño

más avanzadas del país. Oaxaca, como lo señala el abogado mixe López 
Bárcenas, desarrolló una reforma sin precedentes en toda la República, al 
grado que además de la Constitución política del estado, se reformaron 
doce leyes para incluir derechos indígenas y se aprobó una ley específica en 
la materia. Reconoció a los pueblos indígenas, sus comunidades, reagrupa-
ciones lingüísticas y comunidades afromexicanas como sujetos de derecho, 
mientras los derechos reconocidos incluían los sistemas normativos y la 
jurisdicción indígena, que se unieron a otros que ya existían antes, como 
son la educación bilingüe e intercultural, el acceso a la justicia ante los 
tribunales del Estado, el derecho a elegir a sus autoridades por el sistema 
electoral consuetudinario y la libre asociación de los municipios. Sólo que 
la jurisdicción indígena y el reconocimiento de validez de los sistemas 
normativos indígenas se hizo de manera tan restringida que únicamente 
tendrán validez en asuntos menores. Por su parte, la Constitución de San 
Luis se reformó en septiembre de 2003, que al igual que la de Oaxaca reco-
noce a los indígenas como sujetos de derecho, negada en la reforma federal 
de 2001, la diferencia es que Oaxaca lo hace tanto a los pueblos como a las 
comunidades indígenas, mientras que San Luis sólo a las comunidades. 
Uno de los principales ideólogos de la reforma, afirma convencido que para 
el caso de San Luis, la comunidad es el mejor ámbito de gobierno, este punto 
constituye uno de los temas neurálgicos del debate político, como lo fue 
en el proceso de los diálogos de San Andrés. De igual forma, otro punto a 
esclarecer es respecto a la diferencia entre el reconocimiento de derechos 
sociales y colectivos, que vale señalar no son lo mismo, los primeros, se 
refieren a los derechos que tenemos todos los miembros de una sociedad 
a los mínimos necesarios para el bienestar y para una vida digna, mientras 
que los segundos, aluden al derecho que tienen los miembros de grupos 
diferentes a tener derechos diferentes que garanticen su supervivencia no 
sólo cultural, sino también económica, social y política.

La obra cierra con la exposición de las experiencias de las autonomías 
de facto, como uno de los caminos por los que ha transitado el movimien-
to indígena, ante lo acotado del camino legislativo. De manera atinada 



179
Revista de El Colegio de San Luis • Nueva época • año 1, número 1 • enero-junio 2011 • El Colegio de San Luis

Orlando Aragón Andrade (coord.). Los derechos de los pueblos indígenas en México. Un panorama • María del Carmen Ventura Patiño

se invita a la reflexión sobre los diversos contenidos de autonomía que 
resultan como parte de los distintos procesos de construcción de facto 
en varios lugares, pero del mismo modo se señala cómo la autonomía 
puede convertirse también en un espacio de disputa, como sucede en 
el caso de Bolivia cuya demanda de autonomía la sostienen los propios 
representantes de la oligarquía de Santa Cruz.

En ese sentido esta obra se coloca justamente en el centro de este debate 
que no sólo invita sino que provoca en el mejor sentido al debate reflexivo, 
por ello la invitación a su consulta. Por último, es pertinente compartir 
una anécdota, que comenta Magda Gómez, una estudiosa del derecho 
indígena, la cual llama a la reflexión sobre este complejo mundo jurídico.  
Relata que el brasileño Carlos Federico, un experto en derecho indígena,  
mientras impartía un curso de capacitación en una comunidad indí-
gena en su país, explicaba que conforme al derecho nacional, no podía 
impedirse que entraran compañías mineras a hacer una explotación 
indiscriminada, que no podía el pueblo indígena ejercer un derecho 
para detener ese tipo de situaciones, y lo explicaba precisamente con 
base al derecho, con la Constitución en la mano, antes de la reforma del 
88, entonces un anciano se paró y le dijo: ¿El derecho es un invento, no? 
Y él le respondió: Sí, en efecto, es un invento. El anciano, contundente 
le contestó: Bueno, ¡pues invente otro!

Mientras en la academia se debate y los políticos cimientan el multicul-
turalismo, la cara magnánima del capitalismo, reconociendo lo mínimo 
a los pueblos indígenas, enalteciendo y haciendo rentable los derechos 
culturales -como la noche de muertos, las fiestas y las artesanías-, los 
indígenas, por su parte, construyen lentamente y desde sus comunidades 
sus propios contenidos autonómicos, contribuyendo así de jure y de facto 
a la reconfiguración de la relación de los pueblos indígenas con el Estado 
nacional y la sociedad civil. De ahí que se haga necesaria la construc-
ción de nuevas estructuras jurídicas y políticas que respondan a nuestra 
realidad diversa política y culturalmente, es una deuda histórica y un 
deber si queremos ser una sociedad que se precie de justa y democrática.


