
   

Estudios de Asia y África

ISSN: 0185-0164

reaa@colmex.mx

El Colegio de México, A.C.

México

MARÍN GUZMÁN, ROBERTO

LOS TESOROS Y LA MA’IDA SULAYMAN (LA MESA DE SALOMÓN) CAPTURADOS EN LA

CONQUISTA ÁRABE DE ESPAÑA: EL PROBLEMA DE LAS FUENTES HISTÓRICAS Y LA

RENDICIÓN DE CUENTAS DE TARIQ BN ZIYAD Y MUSA IBN NUSAYR ANTE EL CALIFA EN

DAMASCO

Estudios de Asia y África, vol. XLVIII, núm. 2, mayo-agosto, 2013, pp. 449-486

El Colegio de México, A.C.

Distrito Federal, México

Disponible en: http://www.redalyc.org/articulo.oa?id=58630440005

   Cómo citar el artículo

   Número completo

   Más información del artículo

   Página de la revista en redalyc.org

Sistema de Información Científica

Red de Revistas Científicas de América Latina, el Caribe, España y Portugal

Proyecto académico sin fines de lucro, desarrollado bajo la iniciativa de acceso abierto

http://www.redalyc.org/revista.oa?id=586
http://www.redalyc.org/articulo.oa?id=58630440005
http://www.redalyc.org/comocitar.oa?id=58630440005
http://www.redalyc.org/fasciculo.oa?id=586&numero=30440
http://www.redalyc.org/articulo.oa?id=58630440005
http://www.redalyc.org/revista.oa?id=586
http://www.redalyc.org


[449]

al-Ándalus, la ma’ida Sulayman,
Tariq bn Ziyad, Musa Ibn Nusayr, fuentes árabes

LOS TESOROS Y LA MA’IDA SULAYMAN
(LA MESA DE SALOMÓN) CAPTURADOS
EN LA CONQUISTA ÁRABE DE ESPAÑA:

 EL PROBLEMA DE LAS FUENTES
HISTÓRICAS Y LA RENDICIÓN DE

CUENTAS DE TARIQ BN ZIYAD Y MUSA IBN
NUSAYR ANTE EL CALIFA EN DAMASCO

ROBERTO MARÍN GUZMÁN
Universidad de Costa Rica

Las crónicas, los diversos libros de historia, así como los tra-
tados de geografía, describen minuciosamente la conquista 
árabe-musulmana de la península ibérica. Algunas de estas obras 
exageran muchos asuntos, como las proezas de los soldados, la 
valentía de los comandantes y los enormes tesoros obtenidos. 
Las narraciones también contienen información contradicto-
ria, y en algunas con frecuencia se presentan mitos y leyendas 
como si fueran verdades históricas. Así, la leyenda de la posible 
participación del conde Julián en favor de la conquista árabe de
la península ibérica se describe con detalle y como verídica. 
De igual forma, algunos tratados narran como una realidad la 
supuesta orden de Tariq bn Ziyad de quemar las embarcaciones 
para no tener más alternativa que conquistar o morir, tras lo 
cual se dirigió a sus soldados y les arengó:

Frente a vosotros está el enemigo y detrás vuestro está el mar.1

Este artículo fue recibido por la dirección de la revista el 20 de enero de 2012 y 
aceptado para su publicación el 16 de abril de 2012.

1 Véanse: Abu Marwan ‘Abd al-Malik Ibn al-Kardabus, Ta’rikh al-Andalus li-Ibn 
al-Kardabus, ed. Ahmad Mukhtar al-‘Abbadi, Madrid, Ma‘had al-Dirasat al-Islamiyya 
bi-Madrid, 1971, passim, en especial pp. 47-48; y Abu al-Qasim ‘Abd al-Rahman b. ‘Abd 

0449-0486-MARIN.indd   4490449-0486-MARIN.indd   449 10/04/2013   13:05:3810/04/2013   13:05:38



450 ESTUDIOS DE ASIA Y ÁFRICA XLVIII: 2, 2013

El propósito de este ensayo es analizar las exageraciones 
que contienen las fuentes árabes respecto de los tesoros captu-
rados a los pueblos sometidos. A esas abundantísimas riquezas 
obtenidas por los ejércitos conquistadores de Tariq bn Ziyad 
se suma la ma’ida Sulayman (la mesa de Salomón), que no sólo 
fue de gran relevancia por su riqueza, sino también porque jugó 
un papel importante, según la leyenda o la realidad histórica, 
durante la rendición de cuentas de los conquistadores de al-
Ándalus, Tariq bn Ziyad y Musa Ibn Nusayr. En este trabajo 
también se discuten los problemas que presentan las fuentes 
árabes en torno de todos estos asuntos, así como alrededor del 
viaje de Tariq bn Ziyad y Musa Ibn Nusayr a Damasco para 
rendir cuentas ante el califa. Como se analizará, el problema de
las fuentes árabes respecto del viaje de los conquistadores de al-
Ándalus a Damasco empieza desde quién era el califa que los
mandó llamar, hasta cuál Amir al-Mu’minin omeya oyó la 
rendición de cuentas de los conquistadores y los castigó. Las 
fuentes árabes contienen incluso información divergente acer-
ca de los castigos a los conquistadores. Sobre estos asuntos abun-
dan las leyendas, así como sobre temas históricos que se discu-
tirán en este ensayo, lo cual constituye el hilo conductor de la
exposición.

Las fuentes árabes describen entre los tesoros capturados por 
Tariq bn Ziyad la ma’ida Sulayman, la mesa de Salomón, el 
famoso rey judío de la antigüedad. Se trataba de una exquisita 
mesa cubierta de oro, con incrustaciones de piedras preciosas, 
de un valor de 200 000 dinares ( ) —tal como 
lo manifiesta Abu al-Qasim ‘Abd al-Rahman b. ‘Abd Allah Ibn 
‘Abd al-Hakam (m. 871) en su Futuh Ifriqiyya wa al-Andalus— 
que los visigodos custodiaban con gran celo en un lugar secreto 

Allah Ibn ‘Abd al-Hakam, Futuh Ifriqiyya wa al-Andalus, ed. Albert Gateau, Argel, 
Éditions Carbonel, 1947, passim. También: Abu Hasan Ahmad Yahya al-Baladhuri, 
Futuh al-Buldan, ed. M. J. de Goeje, Leiden, E. J. Brill, 1866 (segunda edición, Leiden, 
E. J. Brill, 1968), pp. 230-235. Para mayores detalles, véase también Roberto Marín 
Guzmán, “Al-Khassa wa al-‘Amma [La élite y el pueblo común] en la historia social de
al-Ándalus. Una aproximación al estudio de las clases sociales y la movilidad social en
la España musulmana (711-1090)”, Estudios de Asia y África, vol. XXXIV, núm. 3 (110), 
1999, pp. 483-520.

0449-0486-MARIN.indd   4500449-0486-MARIN.indd   450 10/04/2013   13:05:3810/04/2013   13:05:38



MARÍN: LOS TESOROS Y LA MA’IDA SULAYMAN… 451

a las afueras de Toledo.2 La obra de Ibn ‘Abd al-Hakam se en-
cuentra entre las más importantes para el estudio de la conquis-
ta de al-Ándalus, dado que fue una de las primeras fuentes y, 
como tal, punto de referencia obligatorio para los cronistas 
posteriores que narraron las hazañas de Tariq bn Ziyad y Musa 
Ibn Nusayr en la conquista de la península ibérica.

La descripción de las riquezas que Tariq capturó en al-Ánda-
lus, tal como lo narra Ibn ‘Abd al-Hakam, es de gran relevan-
cia, aunque posiblemente está exagerada y se ubica principalmen-
te en la leyenda por la cantidad de oro, plata, piedras preciosas 
y otros bienes, incluidas las coronas de los reyes visigodos.3 Sin 
duda, la información respecto de la mesa de Salomón es una 
leyenda pues son muy pocas las fuentes que mencionan este 
tesoro,4 y las referencias siguen minuciosamente a los prime-
ros cronistas iniciadores del mito; además, sólo existen escasas 
menciones en algunas obras cristianas, quizá como repetición 
de la leyenda. Algunos autores medievales incluso aseguran que 
no era la mesa de Salomón, sino un tesoro de origen visigodo. 
El hecho de que este tesoro no haya sobrevivido ni exista in-
formación confiable y contundente en las fuentes árabes sobre 
su paradero, o sobre su suerte final, lleva a la conclusión de que
todo el asunto es una leyenda que sirvió al propósito de alimen-
tar la codicia y el interés de muchos por continuar las campañas 
militares y las conquistas en Europa. La leyenda asegura que Ta-
riq le arrancó una pata y la sustituyó por otra de madera burda5 
y, tras entregarle los tesoros capturados, informó a Musa Ibn 
Nusayr que desafortunadamente así había encontrado la ma’ida 

2 Ibn ‘Abd al-Hakam, Futuh Ifriqiyya wa al-Andalus, op. cit., p. 94. Véase tam-
bién Abu Bakr Ibn ‘Umar Ibn al-Qutiyya al-Qurtubi, Ta’rikh Iftitah al-Andalus, 
ed. y trad. al español (Historia de la conquista de España) de Julián Ribera, Madrid, 
Tipografía de la Revista de Archivos, 1926, passim, en especial pp. 128-129 del texto 
árabe (pp. 112-113 de la traducción al español) y p. 139 del texto árabe (pp. 121-122 de
la traducción al español).

3 Para mayores detalles, véase Ibn ‘Abd al-Hakam, Futuh Ifriqiyya wa al-Andalus, 
op. cit., pp. 94 y ss. Véase también Roberto Marín Guzmán, Sociedad, política y protesta 
popular en la España musulmana, San José, Editorial de la Universidad de Costa Rica, 
2006, passim, en especial pp. 86-87.

4 Entre las fuentes árabes que mencionan la mesa de Salomón está, por ejemplo,
Ibn al-Qutiyya, Ta’rikh Iftitah al-Andalus, op. cit., pp. 128-129 del texto árabe (pp. 112-
113 de la traducción al español) y p. 139 del texto árabe (pp. 121-122 de la traducción 
al español).

5 Ibn ‘Abd al-Hakam, Futuh Ifriqiyya wa al-Andalus, op. cit., p. 94.

0449-0486-MARIN.indd   4510449-0486-MARIN.indd   451 10/04/2013   13:05:3810/04/2013   13:05:38



452 ESTUDIOS DE ASIA Y ÁFRICA XLVIII: 2, 2013

Sulayman, mientras conservaba secretamente en su poder la 
pata original arrancada a la mesa.

Mientras tanto, Musa Ibn Nusayr, con su ejército, conquis-
tó Sevilla (con la ayuda de su mawla Mughith), Mérida y otros 
pueblos en su camino a Toledo. Musa y Tariq se encontraron en
Talavera, cerca de Toledo, y juntos en el 714 dirigieron la cap-
tura de Zaragoza, Huesca y Lérida. La meta de los invasores era 
adueñarse de la totalidad del reino visigodo. Después de estas 
conquistas, los musulmanes impusieron varios tributos a los pue-
blos sometidos. También se dispuso la confiscación de las pro-
piedades y riquezas de los visigodos que hubieran muerto o 
huido durante las campañas militares. Los conquistadores, asi-
mismo, se apropiaron de los dineros de algunas iglesias.6

Tanto el asunto de los tesoros como el posible poder que 
algún gobernador podía adquirir en alguna lejana provincia 
fueron razones para que, con frecuencia, el califa destituyera 
a los gobernadores y nombrara a otros por tiempo limitado.
El propósito era evitar que alguno, o algunos, se fortaleciera en
una provincia al punto de que pudiera llegar a desafiar al Amir al-
Mu’minin e independizarse en alguna remota tierra del Dar
al-Islam. Ésta parece haber sido la sospecha que se tenía de Musa 
y Tariq, no sólo por lo señalado, sino también, como indican 

6 En las fuentes árabes hay información contradictoria acerca del lugar donde 
Tariq y Musa se unieron para continuar juntos la conquista de muchas otras ciudades 
de al-Ándalus. Algunas fuentes afirman que se unieron en Talavera, que parece ser el 
lugar más posible, donde coincidieron los dos ejércitos para continuar juntos. Ésta es
la opinión más aceptada por los historiadores. Sin embargo, hay otras fuentes que 
sostienen que ambos conquistadores se unieron en Toledo. Todavía hay otras que asegu-
ran que fue en Almaraz, cerca de Talavera. Véase Abu al-‘Abbas Ahmad Ibn Muhammad
Ibn ‘Idhari al-Marrakushi, Al-Bayan al-Mughrib fi Akhbar al-Andalus wa al-Maghrib,
ed. Reinhart Dozy, G. S. Colin, Évariste Lévi-Provençal, Beirut, Dar al-Thaqafa, s.f.e., 
vol. II, p. 8. También: Abu al-‘Abbas Ahmad b. Muhammad al-Maqqari, Kitab Nafh 
al-Tib, ed. Reinhart Dozy y Gustave Dugat, Leiden, E. J. Brill, 1855-1861 (reimpresión, 
Amsterdam, AMS, 1967), vol. I, p. 253. Anónimo, Akhbar Majmu‘a, ed. y trad. al español 
de Emilio Lafuente y Alcántara, Madrid, M. Rivadeneyra, 1867, p. 18. Mustafa Abu 
Dayf Ahmad, Al-Qaba’il al-‘Arabiyya fi al-Andalus Hatta Suqut al-Khilafa al-Umawiyya 
(710-1031), Casablanca, Dar al-Nashr al-Maghribiyya, 1983, pp. 42-43. Shams al-Din
Abu al-Barakat Muhammad Ibn Ahmad Ibn Iyas al-Hanafi, Kitab Nashq al-Azhar fi ‘Aja’ib 
al-Aqtar, manuscrito núm. 2 407 (Mixt. 1 228), Österreichischen Nationalbibliothek, 
Viena, passim, en especial p. 17. Para más detalles y descripciones de las ciudades de al-
Ándalus, a pesar de que algunas de esas descripciones son tardías, véase Abu Yahya 
al-Qazuini, Kitab ‘Aja’ib al-Buldan, manuscrito núm. 4 895 gg 32, Biblioteca Nacional 
de Madrid, passim, especialmente pp. 477-478.

0449-0486-MARIN.indd   4520449-0486-MARIN.indd   452 10/04/2013   13:05:3810/04/2013   13:05:38



MARÍN: LOS TESOROS Y LA MA’IDA SULAYMAN… 453

algunas fuentes, por haber cruzado el estrecho de Gibraltar y 
haber emprendido la conquista de al-Ándalus aparentemente 
sin el permiso expreso del califa.7 Este último asunto podemos 
ubicarlo más como leyenda que en la realidad histórica. No 
hay duda de que el califa era quien planificaba las campañas mi-
litares, nombraba a los comandantes y decidía las conquistas 
después de sopesar los puntos positivos y los asuntos negativos. 
Probablemente, el califa mandó a llamar a Musa y a Tariq a Da-
masco con el propósito de limitarles cualquier posible poder o
rebeldía y, al mismo tiempo, para que rindieran cuentas de los 
tesoros capturados. Todo esto parece más lógico que desear cas-
tigarlos por conquistar tierras sin el permiso expreso del Amir
al-Mu’minin. ¿No estaría el califa más bien satisfecho y deslum-
brado de saber que sus funcionarios expandían las fronteras del
islam, conquistaban nuevas tierras, lograban incontables rique-
zas y capturaban enormes tesoros?

¿Qué temían Musa y Tariq? ¿La furia del califa? ¿Prisión 
por desobediencia? ¿Castigos por insurrección? Nunca sabre-
mos las respuestas exactas a estas preguntas, pero nos parece ra-
zonable suponer que quizá la leyenda tenga el trasfondo de que 
el califa no sólo los suspendía de sus funciones, pues acaso no 
confiaba en ellos plenamente, sino que tal vez también había 
llegado a sus oídos información de que Musa y Tariq tramaban 
algo serio, que podría llevarles a una insurrección. Asimis-
mo, es posible suponer que tal vez Musa y Tariq temían que el
califa les confiscara sus propiedades y les encarcelara por sos-
pechas de rebeldía, así como por desobediencia tras haber in-
cursionado y conquistado lejanas tierras sin permiso del Amir 
al-Mu’minin.8

La leyenda continúa y nos informa que Musa y Tariq em-
prendieron el viaje hacia Damasco para rendir cuentas. Iban te-
merosos no sólo de las posibles reprimendas del califa, sino 
también de recibir castigos mayores. El califa que los mandó lla-
mar fue al-Walid I (705-715) según un número de fuentes,9 como 

7 Para mayores detalles, véase Akhbar Majmu‘a, op. cit., pp. 6-7 del texto árabe 
(pp. 20-21 de la traducción al español).

8 Para mayores detalles al respecto y el hecho aparente de haber cruzado el estrecho
hacia la península ibérica sin el permiso expreso del califa, véase idem.

9 ‘Izz al-Din Ibn al-Athir, Al-Kamil fi al-Ta’rikh, ed. C. J. Tornberg, Leiden, E. J.

0449-0486-MARIN.indd   4530449-0486-MARIN.indd   453 10/04/2013   13:05:3810/04/2013   13:05:38



454 ESTUDIOS DE ASIA Y ÁFRICA XLVIII: 2, 2013

se discutirá a continuación, aunque otros autores y cronistas sos-
tienen que fue el califa Sulayman (715-717). Cuando Musa y Ta-
riq se enteraron de que el califa se encontraba muy enfermo 
decidieron retrasar el viaje y demorarlo lo más posible, con la es-
peranza de llegar a Damasco después de la muerte de al-Walid I
y que el nuevo Amir al-Mu’minin fuera más condescendiente y
no los castigara con severidad desmedida.

A los califas, cuando muertos los enterraban en el palacio. 
Aun si morían lejos durante las campañas militares, o por cual-

Brill, 1869 (reimpresión, Beirut, Dar Sadir, 1965), vol. IV, pp. 539-540. Para más in-
formación específica sobre la conquista de al-Ándalus, véase vol. IV, pp. 556-567. Akhbar 
Majmu‘a, op. cit., pp. 18-20 (pp. 30-31 de la traducción al español). ‘Abd Allah Ibn 
Muslim Ibn Qutayba, Al-Imama wa al-Siyasa, ed. Taha Muhammad al-Zayni, s.l.e., 
1967, vol. II, pp. 69-70, pp. 71-77 y 82-86. Ahmad b. Abu Ya‘qub al-Ya‘qubi, Ta’rikh 
al-Ya‘qubi, ed. Th. Houtsma, Leiden, E. J. Bril, 1883 (reimpresión, Beirut, Dar Sadir, 
1960), vol. II, p. 285. Véase también vol. II, pp. 294 y ss. Ibn al-Qutiyya, Ta’rikh Iftitah 
al-Andalus, op. cit., pp. 10-11 (pp. 7-8 de la traducción al español). Ibn Iyas al-Hana-
fi, Kitab Nashq al-Azhar, op. cit., p. 17. Yasin Ibn Khayr Allah al-Khatib al-‘Umari
al-Mawsili, Al-Durr al-Maknun fi al-Ma’athir al-Madiyya min al-Qurun, manuscrito
núm. 2 412 (Mixt. 1 607), Österreichischen Nationalbibliothek, Viena, pp. 26-27. Tam-
bién Abu ‘Abd Allah Muhammad Ibn ‘Abdus al-Jahshiyari, Kitab Akhbar al-Wuzara’ 
wa al-Kuttab, manuscrito núm. 2 434 (Mixt. 916), Österreichischen Nationalbiblio-
thek, Viena, p. 43 (p. 22a). Muhammad al-Shatibi, Kitab al-Jaman fi Mukhtasir fi Akhbar
al-Zaman, manuscrito núm. 4 998, Biblioteca Nacional de Madrid, passim, especial-
mente pp. 143-144 para más detalles acerca de la muerte de al-Walid I y el califato 
(khilafa) de Sulayman. Otra fuente, a pesar de que es principalmente shi‘ita y que se 
refiere sobre todo a la historia del oriente del Dar al-Islam (al-Mashriq), provee impor-
tantes detalles: Ahmad Ibn Yusuf Ibn Ahmad al-Qarmani, Kitab al-Dawl wa Akhbar 
Athar al-Awwal, manuscrito núm. 5 153, Bilioteca Nacional de Madrid, passim. Véase 
también el anónimo Ta’rikh al-Khulafa’, manuscrito núm. 5 391, Biblioteca Nacional 
de Madrid, passim. Véase también Maqqari, Nafh al-Tib, op. cit., vol. I, pp. 167-168 y
172; y vol. II, pp. 7-8. Ibn al-Kardabus, Ta’rikh al-Andalus, op. cit., p. 50. Ibn ‘Abd al-
Hakam, Futuh Ifriqiyya wa al-Andalus, op. cit., passim. Crónica Mozárabe, pp. 74-75. Con
relación al califa al-Walid I, véase Al-‘Uyun wa al-Hada’iq fi Akhbar al-Haqa’iq, ed. M. 
J. de Goeje y P. de Jong, Leiden, E. J. Brill, 1869, vol. III, pp. 2-16. Ya‘qubi, Ta’rikh, 
vol. II, pp. 283-292. En relación con las conquistas durante la época de al-Walid I, véase 
Ibn al-Kardabus, Ta’rikh al-Andalus, op. cit., pp. 41-43. También el anónimo Ta’rikh 
al-Khulafa’, op. cit., passim. Ahmad Ibn ‘Abd Allah al-Baghdadi, Kitab ‘Uyun Akhbar al-
A‘yan Mimman Mada fi Salif al-Usur wa al-Azman, manuscrito núm. 2 411 (Mixt. 1 608), 
Österreichischen Nationalbibliothek, Viena, pp. 40 y ss. También: Ángel González 
Palencia, Historia de la España musulmana, Barcelona, Labor, 1925, p. 9. Reinhart Do-
zy, Historia de los musulmanes de España, Buenos Aires, Emecé, 1946, vol. I, pp. 339-
357. Évariste Lévi-Provençal, España musulmana hasta la caída del calificato de Córdoba 
(711-1031). Instituciones y vida social e intelectual, en Ramón Ménendez Pidal, Historia 
de España, Madrid, Espasa Calpe, 1965, vol. V, pp. 18-19. Anwar Chejne, Muslim Spain. 
Its History and Culture, Minneapolis, The University of Minnesota Press, 1974, p. 9. 
Ahmad, Al-Qaba’il al-‘Arabiyya fi al-Andalus, op. cit., pp. 44 y 59.

0449-0486-MARIN.indd   4540449-0486-MARIN.indd   454 10/04/2013   13:05:3810/04/2013   13:05:38



MARÍN: LOS TESOROS Y LA MA’IDA SULAYMAN… 455

quier otro motivo, trasladaban el cadáver para sepultarlo con 
todos los honores en el al-qasar [alcázar]. Como el califa omeya 
al-Walid I murió en la ciudad de Ramallah, según al-Malik al-
Mawid Abu al-Fida’, las autoridades omeyas condujeron su 
cuerpo a Damasco.10 En el manuscrito titulado Mukhtasar min 
Ta’rikh al-Bashr, número 1 641, preservado en la Real Biblioteca 
de El Escorial, puede leerse lo que escribió al-Malik al-Mawid 
Abu al-Fida’, que nos explica que Sulayman asumió la dignidad 
de califa a la muerte de al-Walid I.11 Así escribió:

10 Véase Al-Malik al-Mawid Abu al-Fida’, Mukhtasar min Ta’rikh al-Bashr, ma-
nuscrito núm. 1 641, Real Biblioteca de El Escorial, p. 123. También: Al-Hafiz Jalal 
al-Din al-Suyuti, Ta’rikh al-Khulafa’, Beirut, Dar al-Fikr, s.f.e., pp. 207-209. Roberto Ma-
rín-Guzmán, “Social and Ethnic Tensions in al-Andalus. The cases of Ishbiliyah (Sevi-
lla) 276/889-302/914 and Ilbirah (Elvira) 276/889-284/897. The role of ‘Umar Ibn Haf-
sun”, Islamic Studies, vol. XXXII, núm. 3, 1993, pp. 279-318, especialmente p. 311. Véase 
también Roberto Marín-Guzmán, Popular Dimensions of the ‘Abbasid Revolution. A
Case Study of Medieval Islamic Social History, Cambridge, Fulbright-Laspau, 1990, passim,
en especial pp. 28-29.

11 Al-Malik al-Mawid Abu al-Fida’, Mukhtasar min Ta’rikh al-Bashr, op. cit., pas-
sim, especialmente p. 123. Véanse también Ahmad Ibn ‘Abd Allah al-Baghdadi, Kitab 
‘Uyun Akhbar al-A‘yan Mimman Mada fi Salif al-Usur wa al-Azman, op. cit., pp. 37 y ss., 
y también p. 40, donde este autor explica los acontecimientos en torno de la muerte 
del califa al-Walid I. Yasin Ibn Khayr Allah al-‘Umari al-Mawsili, Al-Durr al-Maknun 
fi al-Ma‘athir al-Madiyya min al-Qur’an, op. cit., passim, especialmente pp. 26-27. Véa-
se también Muhammad al-Shatibi, Kitab al-Juman fi Mukhtasar fi Akhbar al-Zaman, 
op. cit., passim, especialmente pp. 143 y ss. Véase asimismo el manuscrito anónimo 
núm. 5 391, Biblioteca Nacional de Madrid. Un estudio detallado de este manuscrito 
revela que está basado casi enteramente en la obra de al-Shatibi Kitab al-Juman fi 
Mukhtasar fi Akhbar al-Zaman, con la única diferencia de que está actualizado con la 
información de los tiempos más recientes durante los cuales vivió el autor anónimo. 
Esto podría significar que el copista agregó la nueva información que no contenía el 
Kitab al-Juman, pero cambió algunas palabras a lo largo de todo el texto, modificando 
ligeramente el estilo. Este manuscrito no provee ni el nombre del nuevo autor ni el 
título de la obra. La razón puede ser porque la primera página del manuscrito no 
sobrevivió; además, es también muy difícil determinar si había la intención de que 
consideraran el manuscrito como una obra escrita por un autor diferente, quizá bajo 
un título distinto. Lo único diferente que contiene es la información actualizada, pe-
ro no hay mención del nombre de al-Shatibi. Para mayores detalles sobre el califa ome-
ya Sulayman véanse también: Marín-Guzmán, Popular Dimensions of the ‘Abbasid Revo-
lution, op. cit., passim, en especial pp. 21, 33, 67 y 101. G. R. Hawting, The First Dynasty 
of Islam, Londres-Sydney, Croom Helm, 1986, passim. Francesco Gabrieli, “Hisham”, 
en Encyclopaedia of Islam (2), Leiden, E. J. Brill, 1971, vol. III, pp. 493-496. Hugh Ken-
nedy, Prophet and the Age of the Caliphate. The Islamic Near East from the Sixth to the
Eleventh Century, Londres-Nueva York, Longmans, 1986, passim, en especial pp. 120 
y ss. Véase también Marín Guzmán, “Social and Ethnic Tensions in al-Andalus”, op. 
cit., pp. 283 y 310-311.

0449-0486-MARIN.indd   4550449-0486-MARIN.indd   455 10/04/2013   13:05:3810/04/2013   13:05:38



456 ESTUDIOS DE ASIA Y ÁFRICA XLVIII: 2, 2013

Cuando [el califa] al-Walid murió en la ciudad de Ramallah [y Sulayman] 
recibió la noticia siete días después, se apresuró a ir a Damasco, donde 
entró [para tomar el poder como el nuevo califa].

La leyenda continúa y nos explica que finalmente Musa y 
Tariq llegaron a Damasco y rindieron cuentas al califa Sulay-
man, pues ya al-Walid I había muerto. Aquí las fuentes discre-
pan y contienen informaciones disímiles y contradictorias. Abu
al-‘Abbas Ahmad b. Muhammad al-Maqqari, por ejemplo, en
su Nafh al-Tib,12 explica, de acuerdo con Abu Marwan Ibn Hay-
yan, que fue el califa Sulayman Ibn ‘Abd al-Malik y no al-Walid I
quien castigó a Musa Ibn Nusayr; sin embargo, el Ta’rikh Iftitah 
al-Andalus de Abu Bakr Ibn ‘Umar Ibn al-Qutiyya contiene 
información distinta y asegura que Musa Ibn Nusayr entró en
la corte del califa al-Walid I antes de que éste muriera, no obs-
tante lo que explica respecto del emisario que Sulayman envió 
a Musa para indicarle que retrasara el viaje lo más posible a fin 
de que cuando llegara a Damasco ya al-Walid I hubiera muerto. 
Esto con el propósito de que rindiera cuentas ante Sulayman, 
quien se asumiría como el nuevo Amir al-Mu’minin.13 Por otro
lado, de acuerdo con Ibn ‘Abd al-Hakam, Musa llegó a Damasco 
poco después de la muerte de al-Walid I, por lo que tanto Musa 
como Tariq bn Ziyad informaron al califa Sulayman de sus con-
quistas y de los botines capturados en al-Ándalus.14 Todo se
complica aún más cuando al-Maqqari asegura que el califa al-
Walid I ya había muerto para cuando Musa Ibn Nusayr y Tariq
bn Ziyad llegaron a Damasco.15 El nuevo califa era Sulayman Ibn 
‘Abd al-Malik. Por otra parte, Abu Marwan ‘Abd al-Malik Ibn al-
Kardabus, en su Ta’rikh al-Andalus, menciona que Sulayman 
pidió a Musa que demorara su entrada a la corte y que llega-
ra después de que al-Walid I, ya muy enfermo, hubiera muer-

12 Maqqari, Nafh al-Tib, op. cit., vol. I, pp. 167-168, en especial vol. I, p. 172; véase
vol. II, pp. 7-8.

13 Ibn al-Qutiyya, Ta’rikh Iftitah al-Andalus, op. cit., pp. 143-144, del texto árabe 
(pp. 124-125 de la traducción al español).

14 Ibn ‘Abd al-Hakam, Futuh Ifriqiyya wa al-Andalus, op. cit., passim. Para una 
versión diferente de estos acontecimientos, véase Ibn al-Qutiyya, Ta’rikh Iftitah al-
Andalus, op. cit., pp. 143-144, del texto árabe (pp. 124-125 de la traducción al español).

15 Maqqari, Nafh al-Tib, op. cit., vol. II, p. 8.

0449-0486-MARIN.indd   4560449-0486-MARIN.indd   456 10/04/2013   13:05:3810/04/2013   13:05:38



MARÍN: LOS TESOROS Y LA MA’IDA SULAYMAN… 457

to.16 Ibn al-Kardabus describe que Musa y Tariq llevaron a Da-
masco grandes cantidades de oro, plata, zafiros y otras piedras 
preciosas, además de muchas otras cosas y tesoros.17 También lle-
varon 400 esclavos ( ).18 
Musa ya había llegado a Damasco, pero no a la corte. Sulayman, 
el nuevo califa, deseaba ser él quien recibiera los tesoros que 
traía Musa desde al-Ándalus.19 Contrario a todos estos asuntos, 
el autor anónimo de la Crónica Mozárabe asegura —al igual que 
otras fuentes, como por ejemplo Ibn al-Qutiyya entre otras 
autoridades musulmanas— que Musa Ibn Nusayr y Tariq bn 
Ziyad entraron en la corte del califa al-Walid I en Damasco.20 
La Crónica Mozárabe afirma que el califa al-Walid I castigó a 
Musa e incluso le hizo montar en su burro viendo para atrás. 
(Quem et Dei nutu iratum repperit repedando et male de conspectu 
principis ceruice tenus eicitur pompizando).21

De acuerdo con la leyenda, o lo que podría ser la realidad 
histórica, una vez en Damasco, Musa y Tariq no rindieron 
cuentas a al-Walid I sino al califa Sulayman, lo que parece haber 
sido más posible, no obstante las informaciones contradictorias 
en las fuentes árabes. Ibn ‘Abd al-Hakam asevera que Musa 
rindió cuentas ante el califa Sulayman sobre los tesoros que 
él había capturado en al-Ándalus, incluida la valiosa mesa de 
Salomón, pero que desgraciadamente la había encontrado con 
una pata menos. A esto Tariq tomó la palabra e indicó que la 
historia no era así, sino que había sido él quien había captura-
do ese gran tesoro, pero le había desprendido una pata, la que 
había conservado, y que en ese momento presentaba al califa. 
Con esto era evidente la mentira de Musa. En estos asuntos 
lo interesante es que una importante fuente histórica como el 
Futuh Ifriqiyya wa al-Andalus de Ibn ‘Abd al-Hakam presenta 
estas descripciones como hechos históricos fidedignos, cuan-

16 Ibn al-Kardabus, Ta’rikh al-Andalus, op. cit., p. 50.
17 Idem. Para más información sobre los tesoros véase también Ibn ‘Abd al-Ha-

kam, Futuh Ifriqiyya wa al-Andalus, op. cit., passim. Para mayores detalles al respecto, 
véase Marín Guzmán, Sociedad, política y protesta popular en la España musulmana, 
op. cit., passim, en especial pp. 84-87.

18 Ibn al-Kardabus, Ta’rikh al-Andalus, op. cit., p. 50.
19 Idem.
20 Crónica Mozárabe, p. 75.
21 Ibid., p. 74.

0449-0486-MARIN.indd   4570449-0486-MARIN.indd   457 10/04/2013   13:05:3810/04/2013   13:05:38



458 ESTUDIOS DE ASIA Y ÁFRICA XLVIII: 2, 2013

do son más bien parte de una leyenda, la que se transmitió de 
crónica a crónica entre los historiadores árabes. Entre ellos ca-
be mencionar a Ibn Hayyan, cuyas referencias reproduce al-
Maqqari,22 así como Abu ‘Abd Allah Muhammad Ibn ‘Abd 
Allah Ibn ‘Abd al-Mun‘im al-Himyari en su Kitab Rawd al-
Mi‘tar,23 que contiene también muchos asuntos históricos a 
pesar de que es un tratado geográfico.

Asimismo, es interesante, como parte de lo que puede ocul-
tar entre líneas la mencionada leyenda, la posible desconfian-
za de Tariq acerca de que Musa se iba a jactar y adjudicar la 
captura de todos los tesoros. La narración también nos deja 
entrever que posiblemente eran frecuentes las rivalidades en-
tre miembros del mismo ejército musulmán. A lo anterior se 
agrega que lo manifestado —que Tariq hubiera podido ocultar 
una pata de la mesa de Salomón— muestra lo débil que podían 
resultar los controles para que algunos comandantes de los 
ejércitos no escondieran para beneficio propio parte del botín 
o ghanima capturado en las guerras de conquista. La leyenda, 
asimismo, lleva a pensar que aunque el comandante principal 
intentaba preservar y dominar todo para entregar al califa, o
a sus intermediarios, los mecanismos de supervisión tenían
sus fallas internas y no parecen haber sido muy eficientes. Es-
tos asuntos pueden hacernos pensar que así como Tariq pudo 
esconder y conservar una parte de la ghanima capturada, qui-
zá otros generales en al-Ándalus, en al-Mashriq o incluso en Ma 
Wara’ al-Nahr, pudieron haber hecho lo mismo. Quizá los lla-
mados del califa al-Walid I, y luego la rendición de cuentas ante
el califa Sulayman, podrían indicar esos temores. Por otra par-
te, la descripción que explica detalladamente los grandes tesoros 
capturados hace pensar que con mucha frecuencia las fuentes 
exageraban las dimensiones de los botines y de las riquezas ad-
quiridas. Recuérdese la crítica que al respecto hizo el historia-
dor magrebí ‘Abd al-Rahman Ibn Khaldun (1332-1406), quien 
recomendaba dudar de las cifras exageradas de tesoros, ejérci-

22 Véase Maqqari, Nafh al-Tib, op. cit., vol. I, p. 172 (edición de Leiden, 1855-
1860), passim.

23 Abu ‘Abd Allah Muhammad Ibn ‘Abd Allah Ibn ‘Abd al-Mun‘im al-Himyari, 
Kitab Rawd al-Mi‘tar fi Khabar al-Aqtar, ed. Évariste Lévi-Provençal, El Cairo, Dar 
al-Ma‘rif, 1937, pp. 158-159.

0449-0486-MARIN.indd   4580449-0486-MARIN.indd   458 10/04/2013   13:05:3810/04/2013   13:05:38



MARÍN: LOS TESOROS Y LA MA’IDA SULAYMAN… 459

tos, tribus, etcétera,24 pues la ciencia histórica debe entenderse 
como lo explica: “Mas la ciencia histórica tiene sus caracteres 
intrínsecos: que son el examen y la verificación de los hechos, 
la investigación atenta de las causas que los han producido, el 
conocimiento profundo de la naturaleza de los acontecimientos 
y sus causas originales”.25

Antes de partir hacia Damasco, Musa había designado a 
su hijo ‘Abd al-‘Aziz Ibn Musa Ibn Nusayr como wali de al-
Ándalus. ‘Abd al-‘Aziz completó la conquista musulmana de 
otra gran porción de la península ibérica, que incluía ciudades 
como Évora, Santarém y Coimbra. También tuvo gran éxito 
en el sur con las conquistas de Málaga, Elvira y Murcia. Sin em-
bargo, el hecho de que diversas fuentes arábigas expliquen que
varias ciudades se sublevaron contra la dominación árabe —en-
tre ellas Sevilla y Murcia fueron las más grandes e importan-
tes— y que fuera necesario reconquistarlas, prueba la frágil 
dominación que entonces ejercían los invasores sobre esas 
urbes. Para otorgar a los pueblos conquistados los amans y tra-
tados especiales fue absolutamente necesario garantizar su su-
misión y paz con los nuevos gobernantes.26 Ésta fue la razón 
por la cual en Murcia los musulmanes y los visigodos firma-
ron un tratado de paz entre ‘Abd al-‘Aziz, aun antes de sustituir 
a su padre como wali de al-Ándalus, y Tudmir (Teodomiro de 
Murcia) en el 713. El acuerdo conformó el modelo de posterio-
res tratados y estableció el predominio árabe-musulmán sobre 
el resto de la sociedad. De acuerdo con este pacto, Teodomiro 
permaneció como líder de los cristianos de la zona y gobernó, 
con reconocimiento de los conquistadores musulmanes, una 
vasta región que se extendía de Lorca a Valencia. Asimismo, los

24 ‘Abd al-Rahman Ibn Jaldun, Al-Muqaddima, Introducción a la Historia Universal,
trad. al español Juan Feres, México, Fondo de Cultura Económica, 1977, pp. 92-93.

25 Idem.
26 Akhbar Majmu‘a, op. cit., pp. 12-13. Maqqari, Nafh al-Tib, op. cit., vol. I, pp. 164-

165, y también vol. I, pp. 174-175. Ibn al-Qutiyya, Ta’rikh Iftitah al-Andalus, op. cit., 
pp. 9-10. Para más detalles acerca del nombramiento de ‘Abd al-‘Aziz Ibn Musa Ibn 
Nusayr como gobernador de al-Ándalus y sus conquistas, véase al-Razi, citado por 
Ibn ‘Idhari, Al-Bayan al-Mughrib, op. cit., vol. II, p. 24. Montgomery Watt, Historia 
de la España islámica, trad. al español José Elizalde, Madrid, Alianza, 1980, p. 22. 
También Crónica Mozárabe, pp. 75-77. Ahmad, Al-Qaba’il al-‘Arabiyya fi al-Andalus, 
op. cit., pp. 43 y 45-46. En relación con la caída de Murcia, Ahmad cita las principales 
fuentes cristianas. Véase p. 46.

0449-0486-MARIN.indd   4590449-0486-MARIN.indd   459 10/04/2013   13:05:3810/04/2013   13:05:38



460 ESTUDIOS DE ASIA Y ÁFRICA XLVIII: 2, 2013

cristianos conservaron sus propiedades, iglesias, negocios, in-
dustrias, etcétera, a cambio del pago de un fuerte tributo (jizya) a
los conquistadores, además de productos agrícolas según el mo-
delo del Pacto de ‘Umar (634-644). Los cristianos también de-
bían de jurar lealtad al califa y no proteger a los enemigos de los
musulmanes. Debido a la importancia de este tratado y sus nu-
merosos detalles, leamos el texto completo, que así dice:

En el nombre de Dios, el más Misericordioso, el más Compasivo. Pacto 
dado por ‘Abd al-‘Aziz Ibn Musa a Tudmir Ibn Gubdush, en el cual 
Tudmir se somete a este pacto y acepta la clientela de Allah y la clientela 
de Su Profeta (la paz sea con él) con la condición de que ningún dominio 
le sea impuesto a él ni a nadie de su pueblo. No se tomará nada de su 
reino, y no serán muertos, ni capturados, ni separados el uno del otro, 
ni de sus hijos, de sus esposas, ni a obligarles el cambio de su religión, ni 
quemarles sus iglesias, ni se le quitará de su reino mientras permanezca 
fiel y sincero y cumpla con lo que hemos estipulado con él. Este tratado 
es válido también para otras siete ciudades: Orihuela, Valentila, Alicante, 
Mula, Bigastro, Eyyo y Lorca, y que él no proveerá refugio a nuestros 
desertores o a nuestros enemigos, y que él no amedrentará a nadie que 
viva bajo nuestra protección (aman), y que él no esconderá ninguna in-
formación que pudiera tener referente de nuestros enemigos, y que él y
toda su gente pagará un dinar al año y cuatro amdad de trigo, cuatro am-
dad de cebada, cuatro medidas (aqsat) de jarabe concentrado, cuatro me-
didas (aqsat) de vinagre, dos de miel y dos de aceite, y el esclavo pagará 
la mitad de todo esto. ‘Uthman bn Abi ‘Abda al-Qurashi, Habib bn Abi 
‘Ubayda, ‘Abd Allah bn Maysara al-Fahmi, y Abu al-Qasim al-Hudhli 
firmaron este tratado como testigos en el día 4 de Rajab en el año 94 de 
la Hijra. [5 de abril de 713.]27

27 Citado por Francisco Javier Simonet, Historia de los mozárabes de España, 
Madrid, Oriental Press, 1903 (Amsterdam, AMS, 1967), p. 797, quien cita el manuscrito 

0449-0486-MARIN.indd   4600449-0486-MARIN.indd   460 10/04/2013   13:05:3910/04/2013   13:05:39



MARÍN: LOS TESOROS Y LA MA’IDA SULAYMAN… 461

El historiador al-Razi, en su Crónica, describe este pacto 
con algunas diferencias; en especial, las obligaciones que los 
visigodos tenían con ‘Abd al-‘Aziz acerca del tributo que debían 
pagar los cristianos a las autoridades musulmanas. Sin embargo, 
en términos generales los contenidos de este tratado son muy 
parecidos en ambas fuentes: la gente no sería separada el uno 
del otro, ni de sus esposas e hijos, sus iglesias serían respetadas 
y no quemadas, y podían conservar sus leyes y sus propiedades. 
Además se señala que a los cristianos les permitían el derecho de 
heredar sus propiedades, un asunto que aparece en la Crónica 
de al-Razi pero que no está especificado en el documento árabe 
original preservado en la Biblioteca de El Escorial.28 A cambio 
de su protección y el privilegio de conservar sus propiedades, 
iglesias y leyes, se demandaba un severo tributo a todos los 
hombres, como está probado en los términos de la capitulación. 
La Crónica de al-Razi dice:

Et Abelaçin tomó de aquella gente que su padre le mandaua et fuese lo 
más ayna que pudo, et lidió con gente de Origüela, et de Orta, et de 
Valencia, et de Alicante et de Denia; et quiso Dios assí que los venció, et
diéronse las villas por pleitesía, et ficiéronle la carta de seruidumbre de 
esta manera: que los defendiesse, et los amparasse, et los non partiesse los
fijos de los padres, nin los padres de los fijos, sinon por su plazer de
ellos, et que obiesen sus heredamientos como los abían, et cada home que 
en las villas morasse diesse un […] et quatro almudes de trigo, et quatro 
de ordio, et quatro de vinagre, et un almud de miel, et otro de aceite. 
Et jurándole á Abelaçin que non denostasse á ellos, nin á su fee, nin les 
quemasse las iglesias, et que les dejasse guardar su ley. Et quando esta 
carta fue fecha, andaua la era de los Moros en noventa et quatro años.29

Durante su corta gubernatura (714-716), ‘Abd al-‘Aziz cap-
turó Tarragona, Pamplona, los Pirineos y Gerona, en el nor-

conservado en El Escorial. Ibn ‘Idhari en su Al-Bayan al-Mughrib (op. cit.) tiene también 
el documento completo, con unos pocos cambios, en especial algunas palabras y la exis-
tencia de más testigos que firmaron el tratado. También Ahmad, Al-Qaba’il al-‘Arabiyya 
fi al-Andalus, op. cit., pp. 46-47. Roberto Marín-Guzmán, “Ethnic Groups and Social 
Classes in Muslim Spain”, Islamic Studies, vol. XXX, núm. 1-2, 1991, pp. 37-66, en 
especial pp. 39-41. Marín Guzmán, Sociedad, política y protesta popular en la España 
musulmana, op. cit., pp. 88-89. He modificado ligeramente la traducción de Simonet, 
para ponerla más acorde a los tiempos actuales.

28 Simonet, Historia de los mozárabes de España, op. cit., p. 799, cita el documento 
árabe original conservado en la Biblioteca de El Escorial.

29 Citado por Simonet, en idem.

0449-0486-MARIN.indd   4610449-0486-MARIN.indd   461 10/04/2013   13:05:3910/04/2013   13:05:39



462 ESTUDIOS DE ASIA Y ÁFRICA XLVIII: 2, 2013

te:30 hasta lugares tan lejanos y con tal rapidez avanzaron las 
tropas árabes en la península ibérica. En el 716 asesinaron a 
‘Abd al-‘Aziz Ibn Musa Ibn Nusayr;31 lo mataron otros mu-
sulmanes, supuestamente porque, a sugerencia de su esposa vi-
sigoda Egilona, lució sobre su cabeza una corona, a pesar de
que aparentemente lo hizo en privado, tal como narra la le-
yenda (o quizá realidad histórica).32 Esta práctica iba contra los
principios del islam. Para muchos musulmanes, según la leyen-
da (o realidad histórica, si así se dio), esto constituía un reto al
califa, ya que podía entenderse que ‘Abd al-‘Aziz estaba recla-
mando posiciones que no le pertenecían.33 En opinión de Ibn 
al-Qutiyya, el califa Sulayman mandó matar a ‘Abd al-‘Aziz 
Ibn Musa Ibn Nusayr porque sospechaba que se podía rebelar 
contra la autoridad de Damasco;34 no obstante, había perdona-
do a Musa Ibn Nusayr y a sus dos hijos. A ‘Abd Allah, hijo de
Musa, le permitió que continuara como gobernador de África 
del Este, Tánger y Sus, y a ‘Abd al-‘Aziz que gobernara al-Ánda-
lus.35 Para otros musulmanes, él había traicionado al islam,
ya que por lucir una corona era sospechoso de haber abrazado 
el cristianismo. Estas descripciones revelan que, quizá, ‘Abd 
al-‘Aziz Ibn Musa Ibn Nusayr tenía muchos enemigos que de-
seaban matarlo y cualquier pretexto, como en esta narración, 
hubiera servido de excusa para deshacerse de su presencia y 
autoridad. Las sospechas de desobediencia al Amir al-Mu’minin 
y el hecho de que podía rebelarse, como se asienta en la obra 
de Ibn al-Qutiyya, es un asunto que debe siempre tomarse en 

30 Maqqari, Nafh al-Tib, op. cit., vol. I, pp. 166-167. Watt, Historia, op. cit., p. 22. 
Lévi-Provençal, España musulmana, op. cit., pp. 16-21. Ibn ‘Idhari, Al-Bayan al-Mughrib, 
op. cit., vol. II, pp. 23-25.

31 De acuerdo con al-Razi, a quien cita Ibn ‘Idhari, ibid., vol. II, p. 24, ‘Abd al-
‘Aziz gobernó sólo un año y diez meses. Para más detalles acerca de su corto gobierno 
en al-Ándalus véase Ahmad, Al-Qaba’il al-‘Arabiyya fi al-Andalus, op. cit., pp. 37 y ss. 
y también p. 59. Para mayores detalles al respecto, véase Marín Guzmán, Sociedad, 
política y protesta popular en la España musulmana, op. cit., passim, en especial pp. 87 y ss.

32 Ibn ‘Idhari, Al-Bayan al-Mughrib, op. cit., vol. II, pp. 23-24. Véase también 
al-Waqidi, citado por Ibn ‘Idhari, ibid., vol. II, p. 24, y al-Razi, en ibid., vol. II, p. 24.

33 De acuerdo con al-Waqidi, citado por Ibn ‘Idhari, ibid., vol. II, p. 24. Parece 
que a ‘Abd al-‘Aziz Ibn Musa Ibn Nusayr lo mataron porque rehusó obedecer al califa 
Sulayman Ibn ‘Abd al-Malik.

34 Para mayores detalles, véase Ibn al-Qutiyya, Ta’rikh Iftitah al-Andalus, op. cit., 
pp. 169-173 del texto árabe (pp. 146-150 de la traducción al español).

35 Véase ibid., pp. 169-170 del texto árabe (p. 146 de la traducción al español).

0449-0486-MARIN.indd   4620449-0486-MARIN.indd   462 10/04/2013   13:05:3910/04/2013   13:05:39



MARÍN: LOS TESOROS Y LA MA’IDA SULAYMAN… 463

consideración; o bien, las intrigas que pudieron haber llegado 
a oídos del califa para que tomara esa determinación.36

Mientras Musa y Tariq se encontraban en Damasco para 
rendir cuentas, y ‘Abd al-‘Aziz Ibn Musa Ibn Nusayr había 
muerto, en los años siguientes los ejércitos musulmanes cru-
zaron los Pirineos y varias incursiones tuvieron lugar en lo que
hoy es Francia, en el tiempo del reino Carolingio. Generalmen-
te, se divide en cuatro periodos la expansión musulmana a Fran-
cia. El primero fue a través de los Pirineos (Jibal al-Bartat), hacia 
el Ródano (Rudun o al-Run). Según algunas fuentes árabes,
la primera expansión musulmana a la tierra de los ifranj, o Ghala,
tuvo lugar en el tiempo de Tariq y Musa, quienes, conforme las 
crónicas, saquearon y obtuvieron algún botín; hecho evidente 
en un famoso pasaje del historiador Abu Marwan Ibn Hayyan, 
citado por el historiador Abu al-‘Abbas Ahmad b. Muhammad 
al-Maqqari,37 donde se asegura que durante esta primera incur-
sión contra los ifranj (francos) en el tiempo de Tariq y Musa, 
los ejércitos musulmanes conquistaron Narbonne y atacaron 
Avignon y Lyon. Se observa fácilmente que en esta primera 
etapa de la expansión musulmana hacia Francia, los invasores 
no lograron un dominio permanente ni de Avignon ni de 
Lyon.38 Los avances fueron principalmente razzias o como las 
llaman las fuentes árabes, ghazat (incursiones, saqueos).

El segundo periodo se caracteriza por varias incursiones 
contra los ifranj especialmente en Septimania (Languedoc), 
durante el tiempo del wali de al-Ándalus al-Hurr Ibn ‘Abd al-
Rahman al-Thaqafi en el año 718.39 En este segundo periodo, 
los ejércitos musulmanes saquearon varias ciudades en el Wadi 
al-Jarun. En el año 720 atacaron Toulouse, la capital de Aquita-

36 Para mayores detalles, véase ibid., pp. 169-173 del texto árabe (pp. 146-150 de 
la traducción al español).

37 Maqqari, Nafh al-Tib, op. cit., vol. I, p. 256 (edición egipcia, El Cairo, 1949), 
citado por Ahmad, Al-Qaba’il al-‘Arabiyya fi al-Andalus, op. cit., p. 48. Para mayores 
detalles, véase también Marín Guzmán, Sociedad, política y protesta popular en la España 
musulmana, op. cit., pp. 89-90.

38 Maqqari, Nafh al-Tib, op. cit., vol. I, p. 256 (edición egipcia, El Cairo, 1949), 
citado por Ahmad, Al-Qaba’il al-‘Arabiyya fi al-Andalus, op. cit., p. 48. Véase también 
Ibn al-Qutiyya, Ta’rikh Iftitah al-Andalus, op. cit., passim. Para mayores detalles, véase 
también Marín Guzmán, Sociedad…, op. cit., p. 90.

39 Ahmad, Al-Qaba’il al-‘Arabiyya fi al-Andalus, op. cit., p. 49. Para mayores deta-
lles, véase también Marín Guzmán, Sociedad…, op. cit., p. 90.

0449-0486-MARIN.indd   4630449-0486-MARIN.indd   463 10/04/2013   13:05:3910/04/2013   13:05:39



464 ESTUDIOS DE ASIA Y ÁFRICA XLVIII: 2, 2013

nia. Al-Samh Ibn Malik al-Khawlani, el nuevo wali de al-Ánda-
lus, dirigió varias campañas contra los ifranj, principalmen-
te contra el duque de Aquitania. En una de las batallas los
franceses atacaron al wali musulmán y le dieron muerte. Es-
to causó grandes trastornos y decepción en los ejércitos mu-
sulmanes, que entonces se retiraron de Septimania por algún 
tiempo.40

El tercer periodo estuvo dirigido por ‘Ambasa Ibn Sahim 
al-Kalbi (721-725), que en el año 724 atacó nuevamente la Septi-
mania. Al-Kalbi empezó por reforzar su propia situación en la 
ciudad de Carcassonne (Qarqashuna) y luego otras posiciones 
a lo largo del Ródano. Los musulmanes lograron dominar la
región sureste de Francia; al-Kalbi también tuvo éxito en 
otros lugares y triunfó en varias batallas. Incluso llegó con sus 
ejércitos a sólo cincuenta kilómetros de París.41 Las distintas 
incursiones no lograron conquistar más territorios; en realidad, 
las expediciones fueron solamente razzias de las que los ejércitos 
musulmanes obtuvieron algún provecho. Ibn Sahim al-Kalbi 
regresó al sur, pero dejó sus junud en territorio franco. Los 
junud eran soldados dueños de tierras ubicados en las zonas 
fronterizas, equivalentes a los antiguos limitanei romanos.

El wali ‘Uqba Ibn al-Hajjaj al-Salluli fue gobernador de al-
Ándalus por más de cinco años y tuvo éxito en extender las 
fronteras musulmanas.42 Logró conquistar varios territorios: 
Narbona, Galicia y otros pueblos cerca de Pamplona, que po-
bló con musulmanes. Después de controlar otra vez Galicia y 
lugares aledaños atacó de nuevo a los ifranj.43

40 Ibn ‘Idhari, Al-Bayan al-Mughrib, op. cit., vol. II, p. 35. Ahmad, Al-Qaba’il 
al-‘Arabiyya fi al-Andalus, op. cit., p. 50. Para mayores detalles, véase también Marín 
Guzmán, Sociedad…, op. cit., pp. 90-91.

41 Ibn ‘Idhari, Al-Bayan al-Mughrib, op. cit., vol. II, p. 36. Véase también Ahmad, 
Al-Qaba’il al-‘Arabiyya fi al-Andalus, op. cit., p. 50. Para mayores detalles véase también 
Marín Guzmán, Sociedad…, op. cit., p. 90.

42 Ibn ‘Idhari, Al-Bayan al-Mughrib, op. cit., vol. II, pp. 29-30. Para mayores detalles 
véase también Marín Guzmán, Sociedad…, op. cit., pp. 90-91.

43 También Abu ‘Ubayd ‘Abd Allah Ibn ‘Abd al-‘Aziz al-Bakri al-Qurtubi, Ki-
tab al-Mamalik wa al-Masalik, manuscrito núm. 2 404 (Mixt. 779), Österreichischen 
Nationalbibliothek, Viena, pp. 86-87, 122 y 127. Chejne, Muslim Spain, op. cit., p. 11.
Watt, Historia, op. cit., pp. 22 y 28-31. José Ángel García de Cortázar, La época me-
dieval, Madrid, Alfaguara, 1974, pp. 55 y ss. Ahmad, Al-Qaba’il al-‘Arabiyya fi al-
Andalus, op. cit., pp. 47-48 y también p. 57. Para mayores detalles, véase también 
Marín Guzmán, Sociedad…, op. cit., pp. 91-92.

0449-0486-MARIN.indd   4640449-0486-MARIN.indd   464 10/04/2013   13:05:3910/04/2013   13:05:39



MARÍN: LOS TESOROS Y LA MA’IDA SULAYMAN… 465

El cuarto periodo de la expansión musulmana hacia Francia 
tuvo lugar durante el tiempo del wali ‘Abd al-Rahman Ibn ‘Abd 
Allah al-Ghafiqi y se desarrolló principalmente en Aquitania, 
en el año 731.44 Gracias a su poderoso ejército de junud, al-
Ghafiqi saqueó varias ciudades y obtuvo un botín considerable 
en Francia.45 En el año 732 atacó Burdeos y sus junud entraron 
exitosamente a la ciudad; sin embargo, ese mismo año, la bata-
lla de Tours o Poitiers, una decisiva victoria para Carlos Mar-
tel, detuvo la conquista de nuevos territorios en Europa por 
‘Abd al-Rahman al-Ghafiqi. Los derrotados ejércitos musul-
manes se retiraron a Narbonne después de que su comandante 
‘Abd al-Rahman al-Ghafiqi muriera en la batalla.46

Resulta muy difícil conocer con precisión dónde tuvo lu-
gar esta batalla, si en Tours o en Poitiers; aparentemente es 
acertado, como muchos académicos piensan, que la batalla pu-
do haber ocurrido en ambos lugares, empezando en uno y pro-
longándose en el otro; o en algún sitio intermedio entre ambas 
ciudades, ya que la batalla duró diez días. Las Crónicas y los 
libros de historia árabes contienen información contradictoria 
acerca del lugar en el que ocurrió la batalla. Todas estas fuentes 
coinciden, no obstante, en llamar al lugar con el nombre de 
Balat al-Shahda’, pero proporcionan datos diferentes sobre su 
ubicación. También las fuentes árabes difieren en el año exacto 
en que aconteció el enfrentamiento. Lo que ocurre común-
mente con las principales fuentes arábigas es que repiten, casi 
con las mismas palabras, a historiadores anteriores, que si han 
incurrido en equivocaciones, igualmente son éstas repetidas. 

44 Ahmad, Al-Qaba’il al-‘Arabiyya fi al-Andalus, op. cit., p. 50. Véase también 
Marín Guzmán, Sociedad…, op. cit., passim, en especial pp. 89-93.

45 Abu al-Qasim ‘Abd al-Rahman b. ‘Abd Allah Ibn ‘Abd al-Hakam, Futuh Misr 
wa Akhbaruha, ed. Charles C. Torrey, Leiden, E. J. Brill, 1920, pp. 216-217. Véase 
también Ahmad, Al-Qaba’il al-‘Arabiyya fi al-Andalus, op. cit., p. 53; y Marín Guz-
mán, Sociedad…, op. cit., passim, en especial pp. 89-93.

46 Akhbar Majmu‘a, op. cit., p. 25 (p. 36 de la traducción al español). Véanse tam-
bién los apéndices contenidos en la traducción al español, pp. 236-237. Ibn al-Qutiyya, 
Ta’rikh Iftitah al-Andalus, op. cit., p. 13 (p. 10 de la traducción al español), donde se 
mencionan brevemente estos importantes acontecimientos históricos. Tanto el Akhbar 
Majmu‘a como Ibn al-Qutiyya, en Ta’rikh Iftitah al-Andalus evitan dar explicaciones 
detalladas de las derrotas musulmanas frente a los francos. Véase también Watt, Histo-
ria, op. cit., p. 30. Chejne, Muslim Spain, op. cit., p. 11. Ahmad, Al-Qaba’il al-‘Arabiyya 
fi al-Andalus, op. cit., pp. 50-51. Para mayores detalles, véase también Marín Guzmán, 
Sociedad…, op. cit., p. 91.

0449-0486-MARIN.indd   4650449-0486-MARIN.indd   465 10/04/2013   13:05:3910/04/2013   13:05:39



466 ESTUDIOS DE ASIA Y ÁFRICA XLVIII: 2, 2013

Por ejemplo, ‘Izz al-Din Ibn al-Athir (m. 1233), que describe 
estos asuntos hacia finales del siglo XII y principios del XIII, se 
basó en los cronistas y en historiadores anteriores.47 Lo mismo 
ocurre con Abu al-‘Abbas Ahmad Ibn Muhammad Ibn ‘Idhari 
(m. 1312)48 e incluso con el destacado historiador magrebí ‘Abd 
al-Rahman Ibn Khaldun,49 que afirman que los acontecimientos 
tuvieron lugar en el año 114 de la Hijra. Finalmente, también 
se puede mencionar el caso del historiador tardío, ya menciona-
do, al-Maqqari (m. 1631), quien sigue en su Kitab Nafh al-Tib 
muy de cerca la obra Kitab al-Muqtabis fi Ta’rikh Rijal al-
Andalus de Abu Marwan Ibn Hayyan (m. 1076).50

La razón principal de las contradicciones en las fuentes 
árabes, en relación con la descripción de estos acontecimien-
tos históricos, radica en el hecho de que los ejércitos musulma-
nes perdieron la batalla y, tras la derrota, se vieron forzados 
a retirarse de Narbonne, donde tenían su fortaleza. Debido a
ello, por muchos años los musulmanes evitaron tratar con de-
talle estos asuntos en sus fuentes históricas, pues el fracaso mi-
litar lo consideraban humillante para la causa del islam. Tras 
la derrota en la batalla de Tours-Poitiers, los ejércitos musul-
manes no pudieron avanzar hacia otras direcciones en Europa; 
finalmente, “huyeron silenciosa y vergonzosamente durante la 
noche después de la batalla”,51 como lo describió recientemente 
un historiador árabe actual. Debido a la derrota, los historiado-
res árabes evitaron hablar de esos acontecimientos.52 Algunos 

47 Ibn al-Athir, Al-Kamil fi al-Ta’rikh, op. cit., vol. V, p. 64. Para mayores detalles 
al respecto, véanse, de Marín Guzmán: Sociedad…, op. cit., passim, en especial pp. 91-
92, y “Las fuentes árabes para la reconstrucción de la historia social de la España mu-
sulmana. Estudio y clasificación”, Estudios de Asia y África, vol. XXXIX, núm. 3 (125), 
2004, pp. 513-572.

48 Ibn ‘Idhari, Al-Bayan al-Mughrib, op. cit., vol. II, p. 39. Para mayores detalles al 
respecto, véanse, de Marín Guzmán: Sociedad…, op. cit., passim, en especial pp. 91-92, 
y “Las fuentes árabes…”, op. cit., pp. 513-572.

49 Ibn Khaldun, Kitab al-‘Ibar, vol. IV, p. 258, citado por Ahmad, Al-Qaba’il al-
‘Arabiyya fi al-Andalus, op. cit., p. 54.

50 Maqqari, Nafh al-Tib, op. cit., vol. IV, p. 15 (edición egipcia, El Cairo, 1949), 
citado por Ahmad, Al-Qaba’il al-‘Arabiyya fi al-Andalus, op. cit., pp. 54-55. Véanse 
también, de Marín Guzmán: Sociedad…, op. cit., passim, en especial pp. 89-93, y “Las 
fuentes árabes…”, op. cit., pp. 513-572.

51 Ahmad, Al-Qaba’il al-‘Arabiyya fi al-Andalus, op. cit., p. 56. Véase también: Ma-
rín Guzmán, Sociedad…, op. cit., passim, en especial pp. 89-93.

52 Para mayores detalles, véanse: Marín Guzmán, Sociedad…, op. cit., passim, en 
especial pp. 90-93, y “Las fuentes árabes…”, op. cit., pp. 513-572.

0449-0486-MARIN.indd   4660449-0486-MARIN.indd   466 10/04/2013   13:05:3910/04/2013   13:05:39



MARÍN: LOS TESOROS Y LA MA’IDA SULAYMAN… 467

cronistas, incluso intentaron cambiar las cosas, manipular la 
información y por ello cayeron en grandes equivocaciones. 
Otros historiadores posteriores repitieron, con el correr de los 
años, los mismos yerros, que en parte generaron la confusión 
a que se ha aludido.

Solamente dos años después de estos acontecimientos, los 
musulmanes intentaron recuperar algunas de sus pérdidas y 
obtener algún botín de los ifranj. En el año 734, Yusuf Ibn 
‘Abd al-Rahman, el soberano de Narbonne, atacó Arles y 
Avignon.53 Posteriormente sólo hubo algunas escaramuzas 
contra los francos, quienes lograron defender con firmeza su 
territorio. Para entonces los musulmanes estaban fuertemente 
establecidos en al-Ándalus, pero no en la tierra de los ifranj.54

Después de la conquista de al-Ándalus, los musulmanes em-
pezaron, como lo habían hecho en otras áreas del imperio, un
gobierno islámico y el desarrollo de una nueva cultura, que 
entre otras cosas se caracterizaba por nuevas formas de legis-
lación. Los cambios se dieron también en materia social. Los 
conquistadores introdujeron en España dos nuevos grupos ét-
nicos al principio de la conquista —árabes y bereberes— así 
como la religión islámica. El islam no es sólo una religión sino 
también es una cultura y un modo de vida que permea todos 
los aspectos de la sociedad. En al-Ándalus, el islam llegó a ser, 
como ya lo era en otras provincias del imperio musulmán, el 
elemento diferenciador más importante entre los conquistado-
res y los conquistados. Por esta razón, la clasificación que se 
hace de los varios grupos existentes cobra un cariz religioso. 
Los elementos religiosos influyeron asimismo en las relaciones 
de los grupos étnicos y sociales.55

Los árabes musulmanes en el tiempo de la expansión no 
poseían ninguna experiencia administrativa y carecían de un 

53 Ahmad, Al-Qaba’il al-‘Arabiyya fi al-Andalus, op. cit., p. 57. Véase también Ma-
rín Guzmán, Sociedad…, op. cit., passim, en especial pp. 89-93.

54 Véase Akhbar Majmu‘a, op. cit., p. 25. Ibn ‘Idhari, Al-Bayan al-Mughrib, op. cit.,
vol. II, p. 39. También: Ahmad, Al-Qaba’il al-‘Arabiyya fi al-Andalus, op. cit., p. 57; y 
Marín Guzmán, Sociedad…, op. cit., passim, en especial pp. 89-93.

55 Para mayor información, véanse: Lévi-Provençal, España musulmana, op. cit.,
pp. 15-24; Marín-Guzmán, “Ethnic Groups and Social Classes in Muslim Spain”, op. 
cit., pp. 42 y ss.; “Al-Khassa wa al-‘Amma [La élite y el pueblo común]”, op. cit., p. 498,
y Sociedad…, op. cit., passim, en especial p. 107.

0449-0486-MARIN.indd   4670449-0486-MARIN.indd   467 10/04/2013   13:05:3910/04/2013   13:05:39



468 ESTUDIOS DE ASIA Y ÁFRICA XLVIII: 2, 2013

sólido conocimiento de las técnicas de agricultura, industria y 
ciencias en general; estaban muy rezagados en el conocimien-
to, en comparación con algunos de los pueblos conquistados. 
Debido a estas realidades, no tuvieron otra opción más que 
utilizar el conocimiento, la experiencia, las instituciones y las
habilidades de los pueblos sometidos a fin de construir un im-
perio poderoso. Los musulmanes copiaron muchas de las ins-
tituciones bizantinas y persas en el Mashriq y, en la península 
ibérica, se aprovecharon de las habilidades de los judíos y los 
cristianos.56 Con el tiempo, el imperio musulmán sobrepasó a 
los otros pueblos en ciencia, tecnología, medicina, matemáticas, 
óptica, astronomía, urbanización, desarrollo de técnicas en la 
agricultura e irrigación, y se convirtió en modelo para mu-
chas sociedades. El legado a la humanidad fue realmente sor-
prendente en todos los campos. Dos dichos (hadith) del profeta 
Muhammad estimulaban al musulmán a buscar el conocimien-
to, a desarrollar las ciencias:

Busca el conocimiento aunque esté en China.

Y el otro que dice:

Busca la ciencia [y el conocimiento] desde la cuna hasta la tumba.

Respecto de la conquista árabe de la península ibérica se ha 
discutido recientemente tanto la posible ruta, o posibles rutas, 
de acceso de los ejércitos invasores procedentes del norte de 
África, como si realmente se hubiera tratado de una conquista
de la Península. En relación con el primer asunto, el conocido 
arabista español, Joaquín Vallvé, en su discurso de incorpora-

56 Para más detalles acerca de las instituciones persas adoptadas por los árabes, véa-
se Reuben Levi, “Persia and the Arabs”, en John Arberry, The Legacy of Persia, Oxford, 
Oxford University Press, 1953, pp. 60-88. Carl Brockelmann, History of the Islamic 
Peoples, trad. del inglés Joel Carmichael y Moshe Perlman, Nueva York, 1960, pp. 50-52. 
Lévi-Provençal, España musulmana, op. cit., pp. 15-24. Véase también Joaquín Vallvé, El
califato de Córdoba, Madrid, Mapfre, 1992, passim, en especial pp. 54-67. Marín-Guz-
mán, “Ethnic Groups and Social Classes in Muslim Spain”, op. cit., pp. 42 y ss.

0449-0486-MARIN.indd   4680449-0486-MARIN.indd   468 10/04/2013   13:05:3910/04/2013   13:05:39



MARÍN: LOS TESOROS Y LA MA’IDA SULAYMAN… 469

ción a la Real Academia de la Historia en España, “Nuevas ideas 
sobre la conquista árabe de España. Toponimia y onomástica”, 
aseguró que las tropas árabe-musulmanas pudieron haber entra-
do al reino visigodo de España por muchos otros puntos, y no 
sólo por Gibraltar.57 Entre los que señala están Tarifa, Algeciras y
Cartagena, entre otros. Para demostrar sus aseveraciones, Vall-
vé realizó un minucioso estudio de la toponimia, de los ele-
mentos tribales árabes, así como de la lingüística, asuntos muy 
importantes que muestran nuevas hipótesis y mueven a la re-
flexión. Sus planteamientos son novedosos y originales. El te-
ma de las rutas exhibe los cuestionamientos que se hacen los 
historiadores hasta el presente; sus hipótesis están claramente 
planteadas, y como tales se mantendrán hasta tanto no se logre 
demostrar que hubo otras rutas de incursión.

El otro asunto es la discusión de si realmente hubo una con-
quista. Recientemente, algunos intelectuales se han atrevido a
manifestar que los árabes no conquistaron al-Ándalus, sino que lo
que se dio fue una convivencia.58 Esta afirmación resulta simplis-
ta, pero esconde un gran número de asuntos que requieren de 
una detallada discusión y asimismo de refutación. La razón que 
llevó a los académicos a tal afirmación fue que durante muchos 
años, después de la llegada de los árabes a la península, no había 
evidencia material que mostrara una conquista, una imposición; 
como, por ejemplo, la construcción de grandes palacios, de una 
mezquita, puentes, caminos, etcétera. Para esos intelectuales, la
ausencia de obras materiales del año 711 hasta el año 780 de-
mostraba una convivencia y no una imposición.59 Esta teoría se
cae por sí sola, con sólo mostrar las otras evidencias tanto ma-
teriales como ideológicas, las descripciones que contienen las di-
versas fuentes árabes y cristianas, así como los tratados entre los
árabes y las poblaciones locales; es decir, entre conquistadores y 
conquistados; por ejemplo, el Tratado de Tudmir. La evidencia 

57 Joaquín Vallvé, “Nuevas ideas sobre la conquista árabe de España. Toponimia y
onomástica”, discurso leído en el acto de su recepción pública en la Real Academia 
de la Historia, Madrid, Taravilla, 1989, passim.

58 Al respecto existen varias discusiones. Entre ellas, véanse, por ejemplo: identi-
dadandaluza.wordpress.com; Enrique Iniesta, “Blas Infante, historia de un andaluz”, 
en www.musulmanesandaluces.org/hemeroteca. También: catt69obolog.com/LVI. 
Los árabes no invadieron España.

59 Idem.

0449-0486-MARIN.indd   4690449-0486-MARIN.indd   469 10/04/2013   13:05:3910/04/2013   13:05:39



470 ESTUDIOS DE ASIA Y ÁFRICA XLVIII: 2, 2013

material para este caso es la acuñación de monedas.60 Desde los 
primeros años de su arribo a la península ibérica, los musul-
manes acuñaron monedas propias de al-Ándalus, siguiendo los 
patrones islámicos. Algunas de esas monedas de oro estaban 
en latín y tenían en el anverso la traducción al latín de la fra-
se  (No hay más dios que Allah), aunque no se 
incluía la segunda parte de esa importante expresión musulma-
na,  (Muhammad es su profeta). Sin em-
bargo, combinaba con una parte de  (En el nombre de 
Dios). Otras se acuñaban de forma bilingüe latín-árabe.61 La 
traducción al latín (In Nomine Domini Non Deus Nisi Deus 
Solus) de esa frase religiosa, tan importante para los musulma-
nes, resulta una clara evidencia de la conquista, como testimo-
nio de dar a conocer a las poblaciones sometidas lo que creían 
y cómo lo manifestaban los dominadores, aunque el islam des-
de los primeros tiempos haya sido tolerante con judíos y cris-
tianos.

Sólido de oro con leyendas 
latinas acuñado en el año 94

de la Hégira (712-713). Anverso: 
In Nomine Domini Non Deus 

Nisi Deus Solus.

Sólido de oro con leyendas 
latinas acuñado en el año 94

de la Hégira (712-713). Reverso: 
margen: Hic Solidus Feritus 
in Spania Annus XCIIII. En el 

centro: Indictio XI.

60 Eduardo Manzano Moreno, Conquistadores, emires y califas. Los omeyas y la 
formación de al-Ándalus, Barcelona, Crítica, 2006, pp. 63-70.

61 Para mayores detalles, véase ibid., pp. 63-70.

0449-0486-MARIN.indd   4700449-0486-MARIN.indd   470 10/04/2013   13:05:3910/04/2013   13:05:39



MARÍN: LOS TESOROS Y LA MA’IDA SULAYMAN… 471

Por otra parte, es cierto que debido a las múltiples difi-
cultades internas, los musulmanes no construyeron una gran 
mezquita —símbolo espiritual y al mismo tiempo también ma-
terial por la edificación de piedra— como indican las tradi-
ciones del profeta Muhammad. Las mezquitas deben tener la 
qibla (nicho que marca la dirección de la oración), el minbar 
(púlpito), la bóveda o cúpula sobre la qibla, y el al-minar (el 
minarete) para el adhan (llamado a la oración). Este símbolo es-
piritual, plasmado en una estructura material, sería sin duda 
evidencia de la difusión de la nueva religión que se diseminaba 
entonces por esa gran entrada a Europa. La existencia material 
de una gran edificación para la práctica de la nueva fe podría in-
terpretarse como la prueba de la conquista, pero su ausencia por 
cerca de 70 años, hasta que ‘Abd al-Rahman I decidió abocarse 
a la tarea de construir una gran mezquita en Córdoba, la capital 
del emirato, no puede entenderse como una convivencia y una 
negación de la conquista, pues las otras fuentes, tanto las escri-
tas como la material representada por las monedas acuñadas, 
demuestran lo contrario. La conquista se observa también en 
la tributación impuesta (jizya) a las poblaciones sometidas en el 
sistema de la dhimma, lo que dio origen a una estructura social 
diferente y original de la predominante hasta ese momento. A 
lo anterior se agrega la específica distribución de las tierras y 
las otras riquezas, impuesta por los nuevos amos.

La afirmación de que hubo una convivencia porque no 
hubo conquista es falsa por dos razones:

1. La primera porque la evidencia histórica demuestra que 
hubo una guerra, un enfrentamiento que terminó con la 
derrota de los visigodos, el fin de este reino y la imposi-
ción de un nuevo grupo, el árabe, como lo demuestra la 
descripción de los pactos que contienen las fuentes árabes 
y las latinas.

2. La segunda porque la convivencia se dio casi desde el mo-
mento de la conquista y la aceptación de tratados, treguas y
la paz entre vencedores y vencidos. Una evidencia es el muy
temprano matrimonio de ‘Abd al-‘Aziz Ibn Musa Ibn Nu-
sayr (hijo del conquistador Musa) y Egilona, viuda del rey 
Rodrigo; también las evidencias históricas, las fuentes, las 

0449-0486-MARIN.indd   4710449-0486-MARIN.indd   471 10/04/2013   13:05:4010/04/2013   13:05:40



472 ESTUDIOS DE ASIA Y ÁFRICA XLVIII: 2, 2013

crónicas y los informes de testigos, muestran que conquis-
tadores y conquistados se unían en matrimonio. Así fue el 
inicio de esa convivencia, que continuó y se manifestó en 
muchos otros matrimonios entre musulmanes y cristianas, 
al punto que el papa Adriano I (772-795), hacia finales del 
siglo VIII, envió una carta de protesta a los obispos españo-
les para recordarles la prohibición y la mala costumbre de 
casarse con no cristianos, judíos, paganos o cualquier otra 
persona no bautizada. La carta decía así:

Luego escuchamos a varios prelados [venidos] de estas partes, [afirma-
ban] que muchos que se dicen católicos llevan una vida común con ju-
díos y paganos no bautizados, comen y beben juntos; y aseguran que de
ninguna forma se contaminan de sus múltiples errores. Esto está prohi-
bido, pues no está permitido, de ninguna manera, casarse con los infieles, 
pues éstos bendicen a sus hijas con otro, y de esta manera los gentiles son
introducidos (integrados, arrastrados) a su pueblo.62

La convivencia entre musulmanes, judíos y cristianos no 
debe exagerarse y creerse que todo fue paz y armonía entre los 
tres grupos. Hubo momentos de enfrentamientos, aun desde 
los primeros tiempos de la conquista musulmana de al-Ándalus, 
sobre todo en las regiones meridionales de la Península y en 
especial en Sevilla. Estos conflictos indican la existencia de pro-
fundas rivalidades y tensiones étnicas y sociales en al-Ándalus 
y muestran, asimismo, la dinámica política de esta región. De 
acuerdo con varias fuentes árabes —entre ellas, por ejemplo, 
al-Bayan al-Mughrib fi Akhbar al-Andalus wa al-Maghrib de Ibn 
‘Idhari—, la primera oposición cristiana al dominio musul-
mán de la península empezó en Sevilla, casi tan pronto como 
los musulmanes habían completado la conquista y sus ejércitos 
se trasladaban para dominar otras ciudades y provincias. Para 
que los ejércitos musulmanes pudieran emprender la conquista 

62 Agradezco a mi colega y amigo, Dr. Armando Torres Fauaz, destacado medie-
valista, por su ayuda en la traducción de este fragmento. Citado por Thomas W. Arnold, 
Preaching of Islam. A History of the Propagation of the Islamic Faith, Nueva York, AMS, 1974,
p. 136. Véanse también, de Marín Guzmán, “Al-Khassa wa al-‘Amma [La élite y el pueblo
común]”, op. cit., p. 498; Sociedad…, op. cit., passim, en especial p. 107, y “Relaciones 
interreligiosas y culturales en la España musulmana y proyecciones de sus aportes en la 
historia contemporánea”, en Lorenzo Agar y Abraham Magendzo, Diálogo intercultu-
ral. Comunidad árabe y judía en Chile, Santiago de Chile, IDEAS-DIJO, 2009, pp. 255-281.

0449-0486-MARIN.indd   4720449-0486-MARIN.indd   472 10/04/2013   13:05:4010/04/2013   13:05:40



MARÍN: LOS TESOROS Y LA MA’IDA SULAYMAN… 473

de Mérida, los árabes entregaron la administración, el control 
y la protección de la ciudad de Sevilla a sus habitantes judíos. 
Simultáneamente, y ante la conquista de Sevilla, un gran nú-
mero de los pobladores visigodos de la ciudad la abandonaron 
para dirigirse a Beja y a Niebla con la esperanza de encontrar 
quietud en estas otras localidades. Sin embargo, apenas los ejér-
citos musulmanes salieron de Sevilla, muchos cristianos que 
habían permanecido en esta ciudad se rebelaron contra el do-
minio musulmán. Ibn ‘Idhari explica estos acontecimientos 
con las siguientes palabras:

Los cristianos [ajam] de Sevilla, mientras Musa Ibn Nusayr estaba 
ocupado en el sitio de Mérida se rebelaron, volvieron sobre sus pasos 
y se enfrentaron con los musulmanes que había en ella, dando muerte 
a cerca de ochenta hombres. Enterado de ello Musa Ibn Nusayr, una 
vez acabada la conquista de Mérida, envió a su hijo ‘Abd al-‘Aziz con 
un ejército hacia Sevilla, la tomó y dio muerte a sus habitantes, tras lo 
cual se dirigió a Niebla, se apoderó de ella y regresó a Sevilla.63

Lo que escribe Ibn ‘Idhari, de que ‘Abd al-‘Aziz mató —tal 
como se desprende del texto árabe— a todos los habitantes de 
Sevilla, es una opinión que debe tomarse con cautela, pues 

63 Ibn ‘Idhari, Al Bayan al-Mughrib, op. cit., vol. II, p. 15, trad. de Jacinto Bosch 
Vilá. Véase también Jacinto Bosch Vilá, Sevilla islámica 712-1248, Sevilla, Universidad 
de Sevilla, 1988, pp. 17-19. En las fuentes árabes hay una gran controversia respecto del
líder musulmán que conquistó Sevilla. La mayoría de las fuentes afirman que fue Musa 
Ibn Nusayr; entre ellas, por ejemplo: Ibn ‘Idhari, Al Bayan al-Mughrib, op. cit., vol. II, 
p. 14. Akhbar Majmu‘a, op. cit., p. 16. Abu Marwan Ibn Hayyan, Kitab Al-Muqtabis fi 
Akhbar Rijal al-Andalus, ed. Melchor Martínez Antuña, Chronique du règne du calife 
umaiyade ‘Abd Allah à Cordoue, París, Librairie Orientaliste, 1937, vol. III, passim. Ibn al-
Athir, Al-Kamil fi al-Ta’rikh, op. cit., vol. IV, p. 564. Maqqari, Nafh al-Tib, op. cit., vol. I,
pp. 269-270. Sin embargo, Ibn al-Shabbat afirma que fue Tariq bn Ziyad. Por esta razón, 
Ibn al-Shabbat nos ofrece en su obra un itinerario diferente de las rutas que siguieron los
ejércitos musulmanes en la conquista de la península ibérica. Para mayores deta-
lles, véanse: Bosch Vilá, Sevilla islámica, op. cit., pp. 16-17. Emilio de Santiago Simón, 
“Los itinerarios de la conquista musulmana de al-Ándalus a la luz de una nueva fuente: 
Ibn al-Šabbat”, Cuadernos de Historia del Islam, núm. 3, 1971, pp. 7-49. Véase también 
Marín-Guzmán, “Social and Ethnic Tensions in al-Andalus”, op. cit., pp. 279-318.

0449-0486-MARIN.indd   4730449-0486-MARIN.indd   473 10/04/2013   13:05:4010/04/2013   13:05:40



474 ESTUDIOS DE ASIA Y ÁFRICA XLVIII: 2, 2013

probablemente quiso decir que ajustició a los que se habían 
rebelado. En otras partes de su obra, así como en muchas otras 
fuentes árabes, hay evidencia de que a la población cristiana de 
Sevilla no la exterminaron.

Estos incidentes que explican las fuentes árabes son im-
portantes como prueba de la resistencia cristiana frente a la 
conquista musulmana. Se pueden interpretar como enfren-
tamientos interreligiosos o como tensiones interétnicas.64 Al 
mismo tiempo, los acontecimientos pueden ubicarse dentro 
del contexto mayor de la historia de la presencia musulmana 
en la península ibérica, en especial en el sur de al-Ándalus. A 
lo largo de los siglos muchas otras revueltas y movimientos de 
resistencia tuvieron lugar: cristianos contra musulmanes, mu-
sulmanes contra cristianos, musulmanes contra ellos mismos, 
como sucedió en las luchas entre los árabes, los bereberes y 
los muwalladun.

Otro ejemplo es el de Servando en Poley en el siglo IX. Si-
monet interpreta la rebelión de Servando como parte de un gran
desasosiego cristiano y muwallad.65 Esto parece no tener 
fundamento, ya que las causas de la insurrección han sido 
explicadas claramente por Lévi-Provençal.66 Servando era el 
hijo de Servando, anterior comes de la comunidad cristiana 
de Córdoba, y como comes también tenía el nombre árabe de 
Hajjaj. Servando, el hijo, debido a un problema personal, ya 
que estaba involucrado en una muerte, dejó la capital y con un 
grupo de bandidos atacó y saqueó varias aldeas en el sudeste 
de Córdoba y ocupó la fortaleza de Poley (Aguilar) en el año 
889.67 Esto lo hizo en nombre del caudillo muwallad ‘Umar 
Ibn Hafsun. Durante uno de los ataques de Servando a la cam-
piña de Córdoba, un poderoso ejército omeya lo derrotó y le 

64 Para mayores detalles al respecto, véanse: Marín Guzmán, Sociedad…, op. cit., 
passim, en especial pp. 373-415, y “Social and Ethnic Tensions in al-Andalus”, op. 
cit., pp. 279-318.

65 Para más información al respecto, véase Simonet, Historia de los mozárabes de 
España, op. cit., passim, especialmente pp. 553-554.

66 Ibid., passim, especialmente pp. 553-554. Lévi-Provençal, España musulmana, op. 
cit., pp. 235-236. Para mayores detalles al respecto, véase Marín Guzmán, Sociedad…, 
op. cit., passim, en especial pp. 327 y ss.

67 Véanse Ibn Hayyan, Al-Muqtabis, op. cit., vol. III, p. 92. Marín Guzmán, Socie-
dad…, op. cit., passim, en especial pp. 327 y ss.

0449-0486-MARIN.indd   4740449-0486-MARIN.indd   474 10/04/2013   13:05:4010/04/2013   13:05:40



MARÍN: LOS TESOROS Y LA MA’IDA SULAYMAN… 475

dio muerte en la batalla. Las tropas reales enviaron su cabeza 
a Córdoba. Según Ibn Hayyan, el amir ‘Abd Allah (888-912) 
ordenó la crucifixión del padre de Servando, que estaba preso 
en Córdoba, y colocó la cabeza de Servando cerca del sitio de 
la crucifixión, de modo que sirviera de advertencia. Según el
cronista, esto convenció a muchos otros cristianos de no suble-
varse contra la autoridad central.68 Estos hechos dejan concluir 
que los cristianos durante esa época se insubordinaban contra 
el poder omeya, aparentemente en números pequeños y en 
localidades específicas.

Por otro lado, el levantamiento de ‘Umar Ibn Hafsun, que 
duró del año 880 al año 928, es un claro ejemplo de la oposición, 
por razones políticas y socioeconómicas, de los muwalladun
a la dinastía omeya. Los triunfos del rebelde ‘Umar Ibn Haf-
sun ante los ejércitos reales le otorgaron fama y prestigio, al 
punto que un cronista lo describe de la siguiente manera: “Esta 
victoria trajo consigo un aumento en el prestigio y poder de 
‘Umar Ibn Hafsun. También le dio [nuevas] alas a sus ambi-
ciones de destruir el gobierno musulmán. ‘Umar Ibn Hafsun 
[fue entonces capaz de] manifestar abiertamente sus pérfidas 
intenciones”.69

El levantamiento se extendió entre la población en la 
provincia de Rayya (Málaga), y generó la posibilidad de una re-
vuelta general. La situación era aún más delicada debido a los 

68 Para mayores detalles acerca de todos estos acontecimientos, véase Ibn Hay-
yan, Al-Muqtabis, op. cit., vol. III, p. 92. Para la identificación de Poley con Aguilar: 
véase Reinhart Dozy, Recherches sur l’histoire et la littérature de l’Espagne pendant le 
Moyen Âge, Leiden, E. J. Brill, 1881, vol. II, p. 307. También: Lévi-Provençal, España 
musulmana, op. cit., vol. IV, pp. 235-236, donde asimismo refuta las interpretaciones de 
Simonet y Dozy sobre el papel protagónico de los cristianos en estos acontecimientos.

69 Ibn Hayyan, Al-Muqtabis, op. cit., vol. III, p. 51. Véase también Roberto Marín-
Guzmán, “Rebellions and Political Fragmentation of al-Andalus: a study of the revolt 
of ‘Umar Ibn Hafsun in the period of the amir ‘Abd Allah (888-912)”, Islamic Studies, 
vol. XXXIII, núm. 4, 1994, pp. 419-473, passim, en especial p. 428, donde se muestran los 
numerosos casos en que el rebelde ‘Umar Ibn Hafsun juraba obediencia al amir y se 
sometía a sus mandatos, pero violaba sus promesas tan pronto como se le presentara 
la primera oportunidad. Éstas son sin duda las razones por las cuales los cronistas, 
en especial Ibn Hayyan, se refieren al caudillo de Bobastro con esas palabras, y lo 
caracterizan como el más sagaz y el más serio peligro para la dinastía omeya. Véan-
se también, de Roberto Marín Guzmán, “The Rebel Fortresses in al-Andalus: the case 
of Bobastro”, Islamic Studies, vol. XLVI, núm. 1, 2007, pp. 41-71, y “Rebel Fortresses 
and Local Identities in Ninth-Century Al-Andalus”, Theory in Action, vol. 4, núm. 2,
abril, 2011.

0449-0486-MARIN.indd   4750449-0486-MARIN.indd   475 10/04/2013   13:05:4010/04/2013   13:05:40



476 ESTUDIOS DE ASIA Y ÁFRICA XLVIII: 2, 2013

odios, descontento y desconfianzas mutuos entre árabes, muwa-
lladun y cristianos. Los temores aumentaron en gran medida 
y exacerbaron otros problemas causados por las diferencias 
étnicas y religiosas. Cada grupo defendía sus doctrinas, intereses 
y religión de forma aún más radical.70 Como lo afirma un cro-
nista, las luchas eran tan intensas que se asemejaban a aquellas 
del tiempo de la Jahiliyya, cuando hubo constantes guerras in-
ternas y gran derramamiento de sangre. La violencia alcanzó 
entonces dimensiones extremas en las kuwar meridionales de 
al-Ándalus durante esos años.71

Las cosas se complicaron aún más cuando, tal como ex-
plica Ibn Hayyan, algunos sectores pacíficos de la población 
se aliaron con los muwalladun. Desgraciadamente, el cronista 
no provee ningún detalle sobre estos sectores de la población, 
lo que hace difícil conocer su origen étnico y social. A estos 
dos grupos ya aliados se sumaron los cristianos, de modo que 
todos se volvieron contra los árabes, bajo las órdenes del cau-
dillo muwallad ‘Umar Ibn Hafsun.72 Estos acontecimientos 
reflejan la enorme magnitud de las tensiones sociales y étnicas 
en al-Ándalus. Los habitantes de otras áreas rehusaron sumarse 
a la insubordinación de los muladíes y permanecieron leales al 
gobierno central.73

A lo largo de la presencia árabe-musulmana en la penín-
sula ibérica hubo muchas otras instancias de enfrentamientos 
e incluso persecuciones contra cristianos y judíos como, por 
ejemplo, durante la época de las Ta’ifas en la Granada zirí 
cuando el pueblo se levantó contra el dominio de la familia 

70 Ibn Hayyan, Al-Muqtabis, op. cit., vol. III, p. 51. Para mayores detalles, véanse 
también, de Marín-Guzmán, “Rebellions and Political Fragmentation of al-Anda-
lus”, op. cit., passim, en especial p. 428, y Sociedad…, op. cit., passim, en especial pp. 323-
328.

71 Ibn Hayyan, Al-Muqtabis, op. cit., vol. III, p. 52. Véanse también Lévi-Provençal, Es-
paña musulmana, op. cit., passim, en especial pp. 200-202. Marín-Guzmán, “Rebellions 
and Political Fragmentation of al-Andalus”, op. cit., passim, en especial p. 428.

72 Ibn Hayyan, Al-Muqtabis, op. cit., vol. III, p. 52. Para mayores detalles, véanse 
también Lévi-Provençal, España musulmana, op. cit., passim, en especial pp. 200-202. 
Marín-Guzmán, “Rebellions and Political Fragmentation of al-Andalus”, op. cit., 
passim, en especial p. 428, y Sociedad…, op. cit., passim, en especial pp. 323-328.

73 Ibn Hayyan, Al-Muqtabis, op. cit., vol. III, p. 53. Para mayores detalles, véanse 
también, de  Marín-Guzmán, “Rebellions and Political Fragmentation of al-Andalus”, 
op. cit., passim, en especial p. 428, y Sociedad…, op. cit., passim, en especial p. 324.

0449-0486-MARIN.indd   4760449-0486-MARIN.indd   476 10/04/2013   13:05:4010/04/2013   13:05:40



MARÍN: LOS TESOROS Y LA MA’IDA SULAYMAN… 477

judía Ibn Nagrela.74 También hubo incidentalmente persecu-
ción contra judíos y cristianos durante la época almorávide, 
y discusiones ideológicas, como los ataques de Ibn Nagrela, 
quien escribió un ensayo contra el Qur’an, lo que molestó 
mucho a los musulmanes. Ibn Hazm le respondió y refutó su 
ensayo;75 sin embargo, no fue el único que escribió refutaciones 
contra los cristianos y los judíos: existen algunos manuscritos 
preservados en la Biblioteca Nacional de Madrid, cuya con-
sulta se recomienda para profundizar en esta temática. Estos 
manuscritos son, primero, el de ‘Abd Allah al-Katib, cuyo 
título desgraciadamente no se conservó, manuscrito número 
4 944, que es una clara refutación a las creencias cristianas y 
judías. También discute varios asuntos respecto de Ibrahim 
(Abraham), Isma‘il (Ismael), Musa (Moisés) y otros profetas. 
El segundo manuscrito tiene también el número 4 944, y 
contiene una refutación directa a las creencias cristianas sobre 
Jesús y el dogma de la Trinidad, así como a otras cuestiones 
relacionadas con la teología.76 Todo esto es importante, pero de 
igual forma cabe tener presente que el islam fue tolerante con 
judíos y cristianos en la península ibérica, como lo demuestra 
su participación intelectual y política en diversas instancias; un 

74 Para más información, véanse: ‘Abd Allah al-Ziri, Mudhakkirat al-Amir ‘Abd 
Allah. Akhir Muluk Bani Ziri bi-Gharnata, ed. Évariste Lévi-Provençal, El Cairo,
Dar al-Ma‘arif, 1955, passim, en especial pp. 66-68. Marín Guzmán, Sociedad…, op. 
cit., passim, en especial p. 93.

75 Para más detalles, véase Emilio García Gómez, “Introducción” a la trad. al 
español de Tawq al-Hamama. El collar de la paloma, Madrid, Alianza Editorial, 1971, 
pp. 46-47.

76 Para más detalles, véase Muhammad Ibn Yahya al-Sharif, Kitab al-Kalam, 
manuscrito núm. 5 259, Biblioteca Nacional de Madrid, passim. Respecto del cristiano 
(mozárabe) Abu al-Rabi‘, las fuentes árabes contienen poca información, no obstante 
haber estado al servicio de la dinastía Zirí de Granada. Para más detalles, véase ‘Abd 
Allah al-Ziri, Mudhakkirat al-Amir ‘Abd Allah. Akhir Muluk Bani Ziri bi-Gharnata, op. 
cit., pp. 66-68. Para más detalles acerca de los intelectuales y filósofos judíos y cristia-
nos, véase Jamal al-Din Abu Hasan ‘Ali Ibn Yusuf al-Kifti, Kitab Ta’rikh al-Hukama’, 
manuscrito núm. 4 903, Biblioteca Nacional de Madrid, passim. Existe otra copia de 
este manuscrito en la Real Biblioteca de El Escorial, núm. 1 778. Véase el anónimo 
Ta’rikh al-Hukama’, manuscrito núm. 4 889, Biblioteca Nacional de Madrid, passim, 
especialmente pp. 202-203, respecto de varios filósofos judíos en al-Ándalus, y pp. 242-
265. Respecto de Maimónides, véanse pp. 301-303. Para más detalles acerca de los 
filósofos cristianos, véanse pp. 217 y ss., 339-340, 344-345, 381 y 406. Sobre la labor in-
telectual de los judíos en la España musulmana, véanse Joseph Pérez, Historia de una 
tragedia. La expulsión de los judíos de España, Barcelona, Mapfre, 1993, pp. 14-19. Haim 
Beinart, Los judíos de España, Madrid, Mapfre, 1992, pp. 49-75.

0449-0486-MARIN.indd   4770449-0486-MARIN.indd   477 10/04/2013   13:05:4010/04/2013   13:05:40



478 ESTUDIOS DE ASIA Y ÁFRICA XLVIII: 2, 2013

ejemplo es el judío Hasday Ibn Shaprut, médico de cabecera del 
califa ‘Abd al-Rahman III (912-961). Ibn Shaprut también fue 
embajador del califa ante la reina Tota de Navarra, quizá uno 
de los mayores ejemplos de convivencia de las tres religiones, 
donde un judío representaba en una misión diplomática a un 
califa musulmán ante una reina cristiana.77 Hubo otros judíos 
que dieron aportes culturales, Maimónides e Ibn Gabirol, entre 
otros. Algunos cristianos asimismo destacaron debido a la to-
lerancia musulmana; entre muchos otros, Abu al-Rabi‘, quien 
fue funcionario en la Granada zirí en la época de las Ta’ifas.78

La tolerancia del islam hacia judíos y cristianos fue un 
hecho durante la presencia musulmana en la península pero 
no debe exagerarse, pues la evidencia histórica prueba que 
hubo momentos de tensión, persecuciones y revueltas contra 
las autoridades musulmanas. La idea de que la convivencia fue 
siempre pacífica y armoniosa ha dado origen a otra leyenda o
mito, que de igual forma debe discutirse en el estudio de la rea-
lidad histórica de la conquista y presencia árabe-musulmana en
la península ibérica.

Conclusiones

1. Las fuentes árabes contienen numerosas y detalladas des-
cripciones de la conquista árabe-musulmana de la península 
ibérica; sin embargo, existen profundas diferencias entre 
muchas de ellas, así como contradicciones e insondables di-
vergencias. En este ensayo se mostraron algunas de esas 
diferencias, tanto en las descripciones de algunas batallas, en
los tesoros capturados, entre otros muchos problemas, co-

77 Para mayores detalles al respecto, véanse, de Marín Guzmán, Sociedad…, op. 
cit., passim, en especial pp. 93-100, y “Ethnic Groups and Social Classes in Muslim 
Spain”, op. cit., pp. 37-66.

78 Véanse Ibn Yahya al-Sharif, Kitab al-Kalam, op. cit., passim. ‘Abd Allah al-Zi-
ri, Mudhakkirat al-Amir ‘Abd Allah. Akhir Muluk Bani Ziri bi-Gharnata, op. cit., pp. 66-
68. También: Ibn Yusuf al-Kifti, Kitab Ta’rikh al-Hukama’, op. cit., passim. Véase el 
anónimo Ta’rikh al-Hukama’, op. cit., passim, especialmente pp. 202-203, 242-265, 
301-303, 217 y ss., 339-340, 344-345, 381 y 406. Pérez, Historia de una tragedia, op. cit., 
pp. 14-19. Beinart, Los judíos de España, op. cit., pp. 49-75. Para mayores detalles al
respecto, véanse, de Marín Guzmán, Sociedad…, op. cit., passim, en especial pp. 93-100, 
y “Ethnic Groups…”, op. cit., pp. 37-66.

0449-0486-MARIN.indd   4780449-0486-MARIN.indd   478 10/04/2013   13:05:4010/04/2013   13:05:40



MARÍN: LOS TESOROS Y LA MA’IDA SULAYMAN… 479

mo el analizado de si Tariq bn Ziyad y Musa Ibn Nusayr 
llegaron a la corte del califa al-Walid I, o si rindieron cuentas 
ante el califa Sulayman.

2. En varias fuentes árabes se describe la ma’ida Sulayman (la 
mesa de Salomón) como un verdadero tesoro de increíble 
valor. Ibn ‘Abd al-Hakam le adjudica un valor de 200 000 
dinares. Las fuentes árabes consideran verídica esta historia 
y la presentan como un hecho histórico fidedigno. Los 
cronistas describen la mesa de Salomón sin preguntarse si lo 
relacionado con ella es más bien una leyenda. La presentan 
como realidad histórica.

3. Otro problema que tienen las fuentes árabes es el concer-
niente a la exageración en la descripción de los tesoros 
capturados como botín de guerra (ghanima). Los cronistas 
señalan, sin cuestionar, las dimensiones de los tesoros, y
la existencia de la mesa de Salomón. Con frecuencia, los 
cronistas posteriores repitieron los mismos errores y exa-
geraciones. Quizá la razón de estas exageraciones era para 
mostrar la importancia de las zonas conquistadas y las 
riquezas adquiridas para bien del islam y de los valientes 
soldados que las capturaron. Es comprensible el efecto 
psicológico que las descripciones podían tener entre las 
tribus árabes para que mantuvieran viva la llama del valor 
y emprendieran nuevas conquistas que les trajeran grandes 
beneficios en lo particular y enormes ganancias para el 
Estado.

4. Las fuentes árabes señalan repetidamente que todos los te-
soros conquistados debían repartirse entre los participantes 
en las guerras de conquista, con excepción de la quinta parte 
que se reservaba al Estado. Los líderes militares deseaban 
controlar todos los tesoros; en otras palabras, que nadie 
robara nada, para enviar al califa lo que correspondía al 
Estado islámico. El Amir al-Mu’minin, a su vez, exigía que 
todo llegara puntualmente a su destino oficial. La leyenda 
de la mesa de Salomón y lo referido de que Tariq arrancó 
una pata que conservó en su poder, revela que los mecanis-
mos de control de las riquezas capturadas tal vez no eran 
tan eficientes. El contenido de la leyenda permite observar 
que en el control del botín de guerra había grandes fallas.

0449-0486-MARIN.indd   4790449-0486-MARIN.indd   479 10/04/2013   13:05:4010/04/2013   13:05:40



480 ESTUDIOS DE ASIA Y ÁFRICA XLVIII: 2, 2013

5. También se discutió y refutó la idea que algunos académicos 
han señalado de que los árabes no conquistaron la península 
ibérica, sino que lo que se dio fue una convivencia. Aparte 
de la discusión que se desarrolló en este trabajo respecto de 
la convivencia, la refutación de que no hubo una conquis-
ta de al-Ándalus requería de mayores detalles. La conquista 
se dio y las fuentes, tanto árabes como cristianas, la descri-
ben. La conquista se manifestó en la imposición de tributos,
en especial el jizya sobre las poblaciones sometidas que 
conservaban su religión, cristiana o judía. Para ello se desa-
rrolló, siguiendo el modelo trazado en las conquistas del 
Mashriq, el sistema de la dhimma. La nueva distribución 
de las tierras que impusieron los árabes dominantes, los di-
versos impuestos, y las monedas que se acuñaron son evi-
dencia de que hubo una conquista, una imposición. La fal-
ta de una prueba material como discuten los académicos
que niegan la existencia de una conquista, puede también 
refutarse mostrando los tratados de paz, los tributos im-
puestos, la acuñación de moneda y también por la cons-
trucción de la gran mezquita de Córdoba hacia el año 780 
en adelante.

6. El llamado que recibieron Tariq y Musa de viajar a Da-
masco a rendir cuentas de las campañas de conquista y de 
los tesoros capturados, muestra la política administrativa 
de la época. El califa destituyó a ambos líderes militares de
sus posiciones castrenses y de su participación en la ad-
ministración política de al-Ándalus. Estos dos asuntos 
exhiben los posibles temores del califa de que algunos de 
sus funcionarios, sobre todo aquellos ubicados en las pro-
vincias más alejadas de Damasco, podrían rebelarse contra 
la autoridad central e incluso independizarse y administrar 
para beneficio propio esas lejanas tierras.

7. También se discutieron los problemas, diferencias y 
contradicciones en las fuentes árabes respecto del viaje de 
Tariq bn Ziyad y Musa Ibn Nusayr a rendir cuentas ante 
el califa en Damasco. Las contradicciones llegan al punto 
que algunas obras aseguran que los dos conquistadores 
de al-Ándalus informaron sobre sus actividades y sobre 
los tesoros capturados al califa al-Walid I, mientras otras 

0449-0486-MARIN.indd   4800449-0486-MARIN.indd   480 10/04/2013   13:05:4010/04/2013   13:05:40



MARÍN: LOS TESOROS Y LA MA’IDA SULAYMAN… 481

sostienen que lo hicieron ante el califa Sulayman Ibn ‘Abd 
al-Malik.

8. La convivencia pacífica, los matrimonios y las relaciones 
cordiales que los musulmanes practicaron con judíos y cris-
tianos en la España musulmana fue producto de la toleran-
cia del islam; sin embargo, se ha exagerado y se ha querido 
dar a entender que siempre, durante la presencia del islam 
en la península ibérica, todo fue paz y armonía entre los tres 
grupos religiosos, lo que ha permitido que se desarrolle un 
mito al respecto. A pesar de que predominó el pluralismo 
y la tolerancia, también hubo momentos de persecuciones, 
rebeliones, disputas y enfrentamientos. 

Dirección institucional del autor:
Facultad de Ciencias Sociales, Escuela de Historia
Universidad de Costa Rica
Ciudad Universitaria Rodrigo Facio
San Pedro de Montes de Oca, Costa Rica
 rmaringuzman @ yahoo.com
 romagu_02 @ yahoo.com

Bibliografía

Fuentes primarias

I. Manuscritos árabes

ABU AL-FIDA’, al-Malik al-Muwid, Kitab al-Mukhtasar min Ta’rikh 
al-Bishr, manuscrito núm. 1 641 en El Escorial. (Este manuscrito 
continúa en el manuscrito núm. 1 760 en El Escorial.)

ANÓNIMO, manuscrito núm. 5 391, Biblioteca Nacional de Madrid.
ANÓNIMO, Ta’rikh al-Hukama’, manuscrito núm. 4 889, Biblioteca 

Nacional de Madrid.
ANÓNIMO, Ta’rikh al-Khulafa’, manuscrito núm. 5 391, Biblioteca Na-

cional de Madrid.
AL-BAGHDADI, Ahmad Ibn ‘Abd Allah, Kitab ‘Uyun Akbar al-

A‘yan Mimman Mada fi Salif al-‘Usur wa al-Azman, manuscrito
núm. 2 411 (Mixt. 1 608), Österreichischen Nationalbibliothek, 
Viena.

0449-0486-MARIN.indd   4810449-0486-MARIN.indd   481 10/04/2013   13:05:4010/04/2013   13:05:40



482 ESTUDIOS DE ASIA Y ÁFRICA XLVIII: 2, 2013

AL-BAKRI AL-QURTUBI, Abu ‘Ubayd ‘Abd Allah Ibn ‘Abd al-
‘Aziz, Kitab al-Mamalik wa al-Masalik, manuscrito núm. 2 404 
(Mixt. 779), Österreichischen Nationalbibliothek, Viena.

AL-QAZWINI, Abu Yahya, Kitab ‘Aja’ib al-Buldan, manuscrito
núm. 4 895 gg 32, Biblioteca Nacional de Madrid.

AL-SHATIBI, Muhammad, Kitab al-Juman fi Mukhtasar fi Akhbar
al-Zaman, manuscrito núm. 4 998, Biblioteca Nacional de Ma-
drid.

AL-‘UMARI AL-MAWSILI, Yasin Ibn Khayr Allah al-Khatib, Al-Durr 
al-Maknun fi al-Ma’athir al-Madiyya min al-Qurun, manuscrito
núm. 2 412 (Mixt. 1 607), Österreichischen Nationalbibliothek, 
Viena.

IBN ‘ABDUS AL-JAHSHIYARI, Abu ‘Abd Allah Muhammad, Kitab Akhbar 
al-Wuzara’ wa al-Kuttab, manuscrito núm. 2 434 (Mixt. 916), Ös-
terreichischen Nationalbibliothek, Viena.

IBN AHMAD AL-QARMANI, Ahmad Ibn Yusuf, Kitab al-Dawl wa Akhbar 
Athar al-Awwal, manuscrito núm. 5 153, Biblioteca Nacional 
de Madrid.

IBN IYAS AL-HANAFI, Shams al-Din Abu al-Barakat Muhammad Ibn 
Ahmad, Kitab Nashq al-Azhar fi ‘Aja’ib al-Aqtar, manuscrito
núm. 2 407 (Mixt. 1 228), Österreichischen Nationalbibliothek, 
Viena.

IBN YAHYA AL-SHARIF, Muhammad, Kitab al-Kalam, manuscrito
núm. 5 259, Biblioteca Nacional de Madrid.

IBN YUSUF AL-KIFTI, Jamal al-Din Abu Hasan ‘Ali, Kitab Ta’rikh al-
Hukama’, manuscrito núm. 4 903, Biblioteca Nacional de Madrid. 
(También en La Real Biblioteca de El Escorial, núm. 1 778.)

II. Fuentes primarias impresas

‘ABD ALLAH AL-ZIRI, Mudhakkirat al-Amir ‘Abd Allah. Akhir Muluk 
Bani Ziri bi-Gharnata, ed. Évariste Lévi-Provençal, El Cairo, 
Dar al-Ma‘arif, 1955.

ABU AL-QASIM ‘ABD AL-RAHMAN B. ‘Abd Allah Ibn ‘Abd al-Hakam, 
Futuh Ifriqiyya wa al-Andalus, ed. Albert Gateau, Argel, Éditions 
Carbonel, 1947.

ANÓNIMO, Akhbar Majmu‘a, ed. y trad. al español Emilio Lafuente 
y Alcántara, Madrid, M. Rivanedeyra, 1867.

ANÓNIMO, Kitab al-‘Uyun wa al-Hada’iq fi Akhbar al-Haqa’iq, ed.
M. J. de Goeje y P. de Jong, Leiden, E. J. Brill, 1869, vol. III.

AL-BALADHURI, Abu Hasan Ahmad Yahya, Futuh al-Buldan, ed. M. 

0449-0486-MARIN.indd   4820449-0486-MARIN.indd   482 10/04/2013   13:05:4010/04/2013   13:05:40



MARÍN: LOS TESOROS Y LA MA’IDA SULAYMAN… 483

J. de Goeje, Leiden, E. J. Brill, 1866 (segunda edición, Leiden, 
E. J. Brill, 1968).

AL-HIMYARI, Abu ‘Abd Allah Muhammad Ibn ‘Abd Allah Ibn 
‘Abd al-Mun’im, Kitab al-Rawd al-Mi‘tar fi Khabar al-Aqtar, ed. 
Évariste Lévi-Provençal, El Cairo, Dar al-Ma‘rif bi-Misr, 1937.

AL-MAQQARI, Abu al-‘Abbas Ahmad b. Muhammad, Kitab Nafh 
al-Tib, ed. Reinhart Dozy y Gustave Dugat, vol. I, Leiden, E. J. 
Brill, 1855-1861 (reimpresión, Amsterdam, AMS, 1967).

AL-SUYUTI, Al-Hafiz Jalal al-Din, Ta’rikh al-Khulafa’, Beirut, Dar 
al-Fikr, s.f.e.

AL-YA‘QUBI, Ahmad b. Abi Ya‘qub, Ta’rikh al-Ya‘qubi, ed. Th. 
Houtsma, Leiden, E. J. Brill, 1883 (reimpresión, Beirut, 1960).

IBN ‘ABD AL-HAKAM, Abu al-Qassim ‘Abd al-Rahman b. ‘Abd Allah, 
Futuh Misr wa Akhbaruha, ed. Charles C. Torrey, Leiden, E. J. 
Brill, 1920.

IBN ‘ABD AL-HAKAM, Abu al-Qassim ‘Abd al-Rahman b. ‘Abd Allah, 
Futuh Ifriqiyya wa al-Andalus. La conquista de África del norte y de 
España, trad. al español Eliseo Beltrán, Valencia, Anubar, 1981.

IBN AL-ATHIR, ‘Izz al-Din, Al-Kamil fi al-Ta’rikh, ed. C. J. Tornberg, 
Leiden, E. J. Brill, 1869 (reimpresión, Beirut, 1965).

IBN HAYYAN, Abu Marwan, Kitab al-Muqtabis fi Akhbar Rijal al-
Andalus, ed. Melchor Martínez Antuña, Chronique du règne du 
calife umaiyade ‘Abd Allah à Cordoue, París, Librairie Orienta-
liste, 1937, vol. III.

IBN ‘IDHARI AL-MARRAKUSHI, Abu al-‘Abbas Ahmad Ibn Muhammad, 
Al-Bayan al-Mughrib fi Akhbar al-Andalus wa al-Maghrib, ed. 
Reinhart Dozy, G. S. Colin y Évariste Lévi-Provençal, Beirut, 
Dar al-Thaqafa, s.f.e.

IBN AL-KARDABUS, Abu Marwan ‘Abd al-Malik, Ta’rikh al-Andalus 
li-Ibn al-Kardabus, ed. Ahmad Mukhtar al-‘Abbadi, Madrid, 
Ma‘had al-Dirasat al-Islamiyya bi-Madrid, 1971.

IBN KALDUN, ‘Abd al-Rahman, Al-Muqaddima, Introducción a la 
Historia Universal, trad. al español Juan Feres, México, Fondo 
de Cultura Económica, 1977.

IBN QUTAYBA, Abu Muhammad ‘Abd Allah Ibn Muslim, Al-Imama 
wa al-Siyasa, ed. Taha Muhammad al-Zayni, Beirut, Dar al-
Ma‘rifa, 1967.

IBN AL-QUTIYYA AL-QURTUBI, Abu Bakr Ibn ‘Umar, Ta’rikh Iftitah
al-Andalus, ed. y trad. al español (Historia de la conquista de 
España) Julián Ribera, Madrid, Tipografía de la Revista de Ar-
chivos, 1926.

0449-0486-MARIN.indd   4830449-0486-MARIN.indd   483 10/04/2013   13:05:4010/04/2013   13:05:40



484 ESTUDIOS DE ASIA Y ÁFRICA XLVIII: 2, 2013

Fuentes secundarias

AHMAD, Mustafa Abu Dayf, Al-Qaba’il al-‘Arabiyya fi al-Andalus 
Hatta Suqut al-Khilafa al-Umawiyya (710-1031), Casablanca, Les 
Éditions Maghrébines Dar al-Nashr al-Maghribiyya, 1983.

ARBERRY, John, The Legacy of Persia, Oxford, Oxford University 
Press, 1953.

ARNOLD, Thomas W., The Preaching of Islam. A History of the Propa-
gation of the Muslim Faith, Nueva York, AMS, 1974.

BEINART, Haim, Los Judíos de España, Madrid, Mapfre, 1992.
BOSCH VILÁ, Jacinto, Sevilla Islámica. 712-1248, Sevilla, Universidad 

de Sevilla, 1988.
BROCKELMANN, Carl, History of the Islamic Peoples, trad. al inglés 

Joel Carmichael y Moshe Perlman, Nueva York, Capricorn 
Books, 1960.

CHEJNE, Anwar, Muslim Spain. Its History and Culture, Minneapolis, 
University of Minnesota Press, 1974.

DOZY, Reinhart, Historia de los musulmanes de España, Buenos Aires, 
Emecé, 1946.

DOZY, Reinhart, Recherches sur l’histoire et la littérature de l’Espagne 
pendant le Moyen Âge, Leiden, E. J. Brill, 1881.

GABRIELI, Francesco, “Hisham”, en Encyclopaedia of Islam (2), Leiden, 
E. J. Brill, 1971, vol. 3.

GARCÍA DE CORTÁZAR, José Ángel, La época medieval, Madrid, Al-
faguara, 1974.

GARCÍA GÓMEZ, Emilio, “Introducción” a la traducción española 
de Tawq al-Hamama. El Collar de la Paloma, Madrid, Alianza 
Editorial, 1971.

GONZÁLEZ PALENCIA, Ángel, Historia de la España Musulmana, Bar-
celona, Labor, 1925.

HAWTING, G. R., The First Dynasty of Islam, Londres-Sydney, Croom 
Helm, 1986.

KENNEDY, Hugh, The Prophet and the Age of the Caliphate. The Islamic 
Near East from the Sixth to the Eleventh Century, Londres-Nueva 
York, Longman, 1986.

LÉVI-PROVENÇAL, Évariste, España musulmana hasta la caída del califi-
cato de Córdoba (711-1031). Instituciones y vida social e intelectual, 
en Ramón Menéndez Pidal, Historia de España, Madrid, Espasa 
Calpe, 1967, vol. V.

MANZANO MORENO, Eduardo, Conquistadores, emires y califas. Los 
omeyas y la formación de al-Ándalus, Barcelona, Crítica, 2006.

MARÍN-GUZMÁN, Roberto, Popular Dimensions of the ‘Abbasid Revo-

0449-0486-MARIN.indd   4840449-0486-MARIN.indd   484 10/04/2013   13:05:4010/04/2013   13:05:40



MARÍN: LOS TESOROS Y LA MA’IDA SULAYMAN… 485

lution. A case study of medieval Islamic social history, Cambridge, 
Fulbright-Laspau, 1990.

MARÍN-GUZMÁN, Roberto, “Ethnic groups and social classes in Mus-
lim Spain”, Islamic Studies, vol. XXX, núm. 1-2, 1991, pp. 37-66.

MARÍN-GUZMÁN, Roberto, “Social and ethnic tensions in al-Andalus: 
the cases of Ishbiliyah (Sevilla) 276/889-302/914 and Ilbirah (El-
vira) 276/889-284/897. The role of ‘Umar Ibn Hafsun”, Islamic 
Studies, vol. XXXII, núm. 3, 1993, pp. 279-318.

MARÍN-GUZMÁN, Roberto, “Rebellions and Political Fragmentation 
of al-Andalus: A Study of the Revolt of ‘Umar Ibn Hafsun in 
the Period of the Amir ‘Abd Allah (888-912)”, Islamic Studies, 
vol. XXXIII, núm. 4, 1994, pp. 419-473.

MARÍN GUZMÁN, Roberto, “Al-Khassa wa al-‘Amma [La élite y el pue-
blo común] en la historia social de al-Ándalus. Una aproximación 
al estudio de las clases sociales y la movilidad social en la España 
Musulmana (711-1090)”, Estudios de Asia y Africa, vol. XXXIV, 
núm. 3 (110), 1999, pp. 483-520.

MARÍN GUZMÁN, Roberto, “Las fuentes árabes para la reconstrucción 
de la historia social de la España musulmana. Estudio y clasifica-
ción”, Estudios de Asia y Africa, vol. XXXIX, núm. 3 (125), 2004, 
pp. 513-572.

MARÍN GUZMÁN, Roberto, Sociedad, política y protesta popular en 
la España musulmana, San José, Editorial de la Universidad de 
Costa Rica, 2006.

MARÍN-GUZMÁN, Roberto, “The Rebel Fortresses in al-Andalus:
the case of Bobastro”, Islamic Studies, vol. LXVI, núm. 1, 2007, 
pp. 41-71.

MARÍN-GUZMAN, Roberto, “Rebel Fortresses and Local Identities in 
Ninth-Century Al-Andalus”, Theory in Action, vol. 4, núm. 2, 
abril, 2011.

MARÍN GUZMÁN, Roberto, “Relaciones interreligiosas y culturales en 
la España musulmana y proyecciones de sus aportes en la histo-
ria contemporánea”, en Lorenzo Agar y Abraham Magendzo, 
Diálogo intercultural. Comunidad árabe y judía en Chile, Santia-
go de Chile, IDEAS-DIJO, 2009, pp. 255-281.

PÉREZ, Joseph, Historia de una Tragedia. La expulsión de los judíos de 
España, Barcelona, Mapfre, 1993.

SANTIAGO SIMÓN, Emilio de, “Los itinerarios de la conquista musul-
mana de al-Ándalus a la luz de una nueva fuente: Ibn al-Šabbat”, 
Cuadernos de Historia del Islam, núm. 3, 1971, pp. 7-49.

SIMONET, Francisco Javier, Historia de los mozárabes de España, Ma-
drid, Oriental Press, 1903 (reimpresión, Amsterdam, AMS, 1967).

0449-0486-MARIN.indd   4850449-0486-MARIN.indd   485 10/04/2013   13:05:4010/04/2013   13:05:40



486 ESTUDIOS DE ASIA Y ÁFRICA XLVIII: 2, 2013

VALLVÉ, Joaquín, “Nuevas ideas sobre la conquista árabe de España. 
Toponimia y onomástica”, discurso leído en el acto de su recep-
ción pública en la Real Academia de la Historia, Madrid, Real 
Academia de la Historia, 1989.

VALLVÉ, Joaquín, El califato de Córdoba, Madrid, Mapfre, 1992.
WATT, Montgomery, Historia de la España islámica, trad. al español 

José Elizalde, Madrid, Alianza, 1980.

Páginas de internet

[identidadandaluza.wordpress.com]
Enrique Iniesta, “Blas Infante, historia de un andaluz”. [www.mu-

sulmanesandaluces.org/hemeroteca.]
[catt69obolog.com/LVI. Los árabes no invadieron España.]

0449-0486-MARIN.indd   4860449-0486-MARIN.indd   486 10/04/2013   13:05:4010/04/2013   13:05:40


