A Estudios de Asia y Africa
Estudios de
ISSN: 0185-0164

e
- -] -
Aﬁlﬂ. F" A_l"nﬂa reaa@colmex.mx
El Colegio de México, A.C.
México

MARIN GUZMAN, ROBERTO
LOS TESOROS Y LA MA'IDA SULAYMAN (LA MESA DE SALOMON) CAPTURADOS EN LA
CONQUISTA ARABE DE ESPANA: EL PROBLEMA DE LAS FUENTES HISTORICAS Y LA
RENDICION DE CUENTAS DE TARIQ BN ZIYAD Y MUSA IBN NUSAYR ANTE EL CALIFA EN
DAMASCO
Estudios de Asia y Africa, vol. XLVIII, nim. 2, mayo-agosto, 2013, pp. 449-486
El Colegio de México, A.C.
Distrito Federal, México

Disponible en: http://www.redalyc.org/articulo.oa?id=58630440005

Coémo citar el articulo r @\ //‘«

Numero completo . -, o
P Sistema de Informacion Cientifica

Red de Revistas Cientificas de América Latina, el Caribe, Espafa y Portugal
Pagina de la revista en redalyc.org Proyecto académico sin fines de lucro, desarrollado bajo la iniciativa de acceso abierto

Mas informacion del articulo


http://www.redalyc.org/revista.oa?id=586
http://www.redalyc.org/articulo.oa?id=58630440005
http://www.redalyc.org/comocitar.oa?id=58630440005
http://www.redalyc.org/fasciculo.oa?id=586&numero=30440
http://www.redalyc.org/articulo.oa?id=58630440005
http://www.redalyc.org/revista.oa?id=586
http://www.redalyc.org

al-Andalus, la ma’ida Sulayman,
Tariq bn Ziyad, Musa Ibn Nusayr, fuentes arabes

LOS TESOROS Y LA MA'IDA SULAYMAN
(LA MESA DE SALOMON) CAPTURADOS
EN LA CONQUISTA ARABE DE ESPANA:
EL PROBLEMA DE LAS FUENTES
HISTORICAS Y LA RENDICION DE
CUENTAS DE TARIQ BN ZIYAD Y MUSA IBN
NUSAYR ANTE EL CALIFA EN DAMASCO

ROBERTO MARIN GUZMAN
Universidad de Costa Rica

Las crénicas, los diversos libros de historia, asi como los tra-
tados de geografia, describen minuciosamente la conquista
arabe-musulmana de la peninsula ibérica. Algunas de estas obras
exageran muchos asuntos, como las proezas de los soldados, la
valentia de los comandantes y los enormes tesoros obtenidos.
Las narraciones también contienen informacién contradicto-
ria, y en algunas con frecuencia se presentan mitos y leyendas
como si fueran verdades histéricas. Asi, laleyenda de la posible
participacion del conde Julian en favor de la conquista arabe de
la peninsula ibérica se describe con detalle y como veridica.
De igual forma, algunos tratados narran como una realidad la
supuesta orden de Tariq bn Ziyad de quemar las embarcaciones
para no tener mas alternativa que conquistar o morir, tras lo
cual se dirigio a sus soldados y les arengo:

ol aSel s sanlt Salel

Frente a vosotros est el enemigo y detras vuestro est el mar.!

Este articulo fue recibido por la direccién de la revista el 20 de enero de 2012 y
aceptado para su publicacién el 16 de abril de 2012.

1'Véanse: Abu Marwan ‘Abd al-Malik Ibn al-Kardabus, 7’ikb al-Andalus li-Ibn
al-Kardabus, ed. Ahmad Mukhtar al-*Abbadi, Madrid, Ma‘had al-Dirasat al-Islamiyya
bi-Madrid, 1971, passim, en especial pp. 47-48; y Abu al-Qasim ‘Abd al-Rahman b. ‘Abd

[449]



450 ESTUDIOS DE ASIA Y AFRICA XLVIII: 2, 2013

El propésito de este ensayo es analizar las exageraciones
que contienen las fuentes arabes respecto de los tesoros captu-
rados a los pueblos sometidos. A esas abundantisimas riquezas
obtenidas por los ejércitos conquistadores de Tariq bn Ziyad
se suma la ma’ida Sulayman (1a mesa de Salomén), que no solo
fue de gran relevancia por su riqueza, sino también porque jugd
un papel importante, segtn la leyenda o la realidad historica,
durante la rendicién de cuentas de los conquistadores de al-
Andalus, Tariq bn Ziyad y Musa Ibn Nusayr. En este trabajo
también se discuten los problemas que presentan las fuentes
arabes en torno de todos estos asuntos, asi como alrededor del
viaje de Tariq bn Ziyad y Musa Ibn Nusayr a Damasco para
rendir cuentas ante el califa. Como se analizara, el problema de
las fuentes arabes respecto del viaje de los conqulstadores de al-
Andalus a Damasco empieza desde quién era el califa que los
mando llamar, hasta cudl Amir al-Mu'minin omeya oyo la
rendicién de cuentas de los conquistadores y los castigd. Las
fuentes arabes contienen incluso informacion divergente acer-
ca de los castigos a los conquistadores. Sobre estos asuntos abun-
dan las leyendas, asi como sobre temas histéricos que se discu-
tirdn en este ensayo, lo cual constituye el hilo conductor de la
exposicion.

Las fuentes arabes describen entre los tesoros capturados por
Tariq bn Ziyad la ma’ida Sulayman, la mesa de Salomon, el
famoso rey judio de la antigiiedad. Se trataba de una exquisita
mesa cubierta de oro, con incrustaciones de piedras preciosas,
de un valor de 200000 dinares ( stz 2l 55las) —tal como
lo manifiesta Abu al-Qasim ‘Abd al-Rahman b. ‘Abd Allah Ibn
‘Abd al-Hakam (m. 871) en su Futub Ifriqiyya wa al-Andalus—
que los visigodos custodiaban con gran celo en un lugar secreto

Allah Ibn ‘Abd al-Hakam, Futub Ifrigiyya wa al-Andalus, ed. Albert Gateau, Argel,
Editions Carbonel, 1947, passim. También: Abu Hasan Ahmad Yahya al-Baladhuri,
Futub al-Buldan, ed. M. J. de Goeje, Leiden, E. J. Brill, 1866 (segunda edicién, Leiden,
E. J. Brill, 1968), pp. 230-235. Para mayores detalles, véase también Roberto Marin
Guzman, “Al-Khassa wa al-‘Amma [La élite y el pueblo comtn] en la historia social de
al-Andalus. Una aproximacién al estudio de las clases sociales y la movdldad social en
la Espafia musulmana (711-1090)”, Estudios de Asia y Africa, vol. xxxtv, ntim. 3 (110),
1999, pp. 483-520.



MARIN: LOS TESOROS Y LA MA’IDA SULAYMAN... 451

a las afueras de Toledo ?La obra de Ibn ‘Abd al-Hakam se en-
cuentra entre las mas importantes para el estudio de la conquis-
ta de al-Andalus, dado que fue una de las primeras fuentes y,
como tal, punto de referencia obligatorio para los cronistas
posteriores que narraron las hazafias de Tariq bn Ziyad y Musa
Ibn Nusayr en la conquista de la peninsula ibérica.

La descripcion de las riquezas que Tariq capturé en al-Anda-
lus, tal como lo narra Ibn ‘Abd al-Hakam, es de gran relevan-
cia, aunque posiblemente esta exagerada y se ‘ubica principalmen-
te en laleyenda por la cantidad de oro, plata, piedras preciosas
y otros bienes, incluidas las coronas de los reyes visigodos.’ Sin
duda, la informacién respecto de la mesa de Salomoén es una
leyenda pues son muy pocas las fuentes que mencionan este
tesoro,* y las referencias siguen minuciosamente a los prime-
ros cronistas iniciadores del mito; ademas, solo existen escasas
menciones en algunas obras cristianas, quiza como repeticion
delaleyenda. Algunos autores medievales incluso aseguran que
no era la mesa de Salomon, sino un tesoro de origen visigodo.
El hecho de que este tesoro no haya sobrevivido ni exista in-
formacion confiable y contundente en las fuentes arabes sobre
su paradero, o sobre su suerte final, lleva ala conclusion de que
todo el asunto es una leyenda que sirvi6 al proposito de alimen-
tar la codicia y el interés de muchos por continuar las camparias
militares y las conquistas en Europa. La leyenda asegura que Ta-
riq le arrancé una pata y la sustituy6 por otra de madera burda’
y, tras entregarle los tesoros capturados, informé a Musa Ibn
Nusayr que desafortunadamente asi habia encontrado la ma’ida

2Ibn ‘Abd al-Hakam, Futub Ifriqiyya wa al-Andalus, op. cit., p. 94. Véase tam-
bién Abu Bakr Ibn ‘Umar Ibn al-Qutiyya al-Qurtubi, Ta’rikh Iftitab al-Andalus,
ed. y trad. al espafiol (Historia de la conquista de Esparia) de Julian Ribera, Madrid,
Tipografia de la Revista de Archivos, 1926, passim, en especial pp. 128-129 del texto
arabe (pp. 112-113 de la traduccion al espaiiol) y p. 139 del texto arabe (pp. 121-122 de
la traduccién al espafiol).

3 Para mayores detalles, véase Ibn ‘Abd al-Hakam, Futub Ifrigiyya wa al-Andalus,
op. cit., pp. 94 y ss. Véase también Roberto Marin Guzman, Sociedad, politicay protesta
popular en la Esparia musulmana, San José, Editorial de la Universidad de Costa Rica,
2006, passim, en especial pp. 86-87.

* Entre las fuentes arabes que mencionan la mesa de Salomon esta, por ejemplo,
Ibn al-Qutiyya, Tarikh Iftitab al-Andalus, op. cit., pp. 128-129 del texto arabe (pp. 112-
113 de la traduccién al espafiol) y p. 139 del texto arabe (pp. 121-122 de la traduccién
al espaiiol).

5 Ibn ‘Abd al-Hakam, Futub Ifriqiyya wa al-Andalus, op. cit., p. 94.



452 ESTUDIOS DE ASIA Y AFRICA XLVIII: 2, 2013

Sulayman, mientras conservaba secretamente en su poder la
pata original arrancada a la mesa.

Mientras tanto, Musa Ibn Nusayr, con su ejército, conquis-
t6 Sevilla (con la ayuda de su mawla Mughith), Mérida y otros
pueblos en su camino a Toledo. Musa y Tariq se encontraron en
Talavera, cerca de Toledo, y juntos en el 714 dirigieron la cap-
tura de Zaragoza, Huesca y Lérida. La meta de los invasores era
adueriarse de la totalidad del reino visigodo. Después de estas
conquistas, los musulmanes impusieron varios tributos a los pue-
blos sometidos. También se dispuso la confiscacién de las pro-
piedades y riquezas de los visigodos que hubieran muerto o
huido durante las campafias militares. Los conquistadores, asi-
mismo, se apropiaron de los dineros de algunas iglesias.®

Tanto el asunto de los tesoros como el posible poder que
algin gobernador podia adquirir en alguna lejana provincia
fueron razones para que, con frecuencia, el califa destituyera
a los gobernadores y nombrara a otros por tiempo limitado.
El proposito era evitar que alguno, o algunos, se fortaleciera en
una provincia al punto de que pudiera llegar a desafiar al Amiral-
Mu’minin e independizarse en alguna remota tierra del Dar
al-Islam. Esta parece haber sido la sospecha que se tenia de Musa
y Tariq, no sdlo por lo sefialado, sino también, como indican

¢ En las fuentes arabes hay informacién contradictoria acerca del lugar donde
Tariq y Musa se unieron para continuar juntos la conquista de muchas otras ciudades
de al-Andalus. Algunas fuentes afirman que se unieron en Talavera, que parece ser el
lugar mas p051ble donde coincidieron los dos ejércitos para continuar juntos. Esta es
la opinién mas aceptada por los historiadores. Sin embargo, hay otras fuentes que
sostienen que ambos conquistadores se unieron en Toledo. Todavia hay otras que asegu-
ran que fue en Almaraz, cerca de Talavera. Véase Abu al-‘Abbas Ahmad Ibn Muhammad
Ibn “Idhari al-Marrakushi, Al-Bayan al-Mughrib fi Akbbar al-Andalus wa al-Maghrib,
ed. Reinhart Dozy, G. S. Colin, Evariste Lévi-Provencal, Beirut, Dar al-Thaqafa, s.f.e.,
vol. i, p. 8. También: Abu al-“Abbas Ahmad b. Muhammad al-Maqqari, Kitab Naﬂ)
al—Tib, ed. Reinhart Dozy y Gustave Dugat, Leiden, E. J. Brill, 1855-1861 (reimpresion,
Amsterdam, Ams, 1967), vol. 1, p. 253. Anénimo, Akbbar Majmu'a, ed. y trad. al espafiol
de Emilio Lafuente y Alcantara, Madrid, M. Rivadeneyra, 1867, p. 18. Mustafa Abu
Dayf Ahmad, Al-Qaba’il al-‘Arabiyya fi al-Andalus Hatta Sugut al-Khilafa al-Umawiyya
(710-1031), Casablanca, Dar al-Nashr al-Maghribiyya, 1983, pp. 42-43. Shams al-Din
Abu al-Barakat Muhammad Ibn Ahmad Ibn Iyas al-Hanafi, Kitab Nashq al-Azhar fi ‘Aja’ib
al-Aqtar, manuscrito nim. 2407 (Mixt 1228), Osterreichischen Nationalbibliothek,
Viena, passim, en especial p. 17. Para mas detalles y descripciones de las ciudades de al-
Andalus, a pesar de que algunas de esas descnpcmnes son tardias, véase Abu Yahya
al-Qazuini, Kitab ‘Aja’ib al-Buldan, manuscrito ntim. 4 895 gg 32, Biblioteca Nacional
de Madrid, passim, especialmente pp. 477-478.



MARIN: LOS TESOROS Y LA MA’IDA SULAYMAN... 453

algunas fuentes, por haber cruzado el estrecho de Gibraltar y
haber emprendldo la conquista de al-Andalus aparentemente
sin el permiso expreso del califa.” Este ultimo asunto podemos
ubicarlo mas como leyenda que en la realidad historica. No
hay duda de que el califa era quien planificaba las campafias mi-
litares, nombraba a los comandantes y decidia las conquistas
después de sopesar los puntos positivos y los asuntos negativos.
Probablemente, el califa mand6 allamar a Musa y a Tariq a Da-
masco con el proposito de limitarles cualquier posible poder o
rebeldia y, al mismo tiempo, para que rmdleran cuentas de los
tesoros capturados. Todo esto parece mas logico que desear cas-
tigarlos por conquistar tierras sin el | permiso expreso del Amir
al-Mu’minin. {No estaria el califa mas bien satisfecho y deslum-
brado de saber que sus funcionarios expandian las fronteras del
islam, conquistaban nuevas tierras, lograban incontables rique-
zasy capturaban enormes tesoros?

¢Qué temian Musa y Tariq? ¢La furia del califa? (Prision
por desobediencia? ¢Castigos por insurreccién? Nunca sabre-
mos las respuestas exactas a estas preguntas, pero nos parece ra-
zonable suponer que quiza laleyenda tenga el trasfondo de que
el califa no sdlo los suspendia de sus funciones, pues acaso no
confiaba en ellos plenamente, sino que tal vez también habia
llegado a sus oidos informacién de que Musa y Tarlq tramaban
algo serio, que podria llevarles a una insurreccion. Asimis-
mo, es p051ble suponer que tal vez Musa y Tariq temian que el
califa les confiscara sus propiedades y les encarcelara por sos-
pechas de rebeldia, asi como por desobediencia tras haber in-
cursionado y conquistado lejanas tierras sin permiso del Amir
al-Mu’minin.?

La leyenda continda y nos informa que Musa y Tariq em-
prendieron el viaje hacia Damasco para rendir cuentas. Iban te-
merosos no solo de las posibles reprimendas del califa, sino
también de recibir castigos mayores. El califa que los mando lla-
mar fue al-Walid I (705-715) segin un nimero de fuentes,” como

7 Para mayores detalles, véase Akbbar Majmu‘a, op. cit., pp. 6-7 del texto arabe
(pp- 20-21 de la traduccién al espafiol).

$ Para mayores detalles al respecto y el hecho aparente de haber cruzado el estrecho
hacia la peninsula ibérica sin el permiso expreso del califa, véase idem.

% ‘Izz al-Din Ibn al-Athir, Al-Kamil fi al-Ta’rikb, ed. C. J. Tornberg, Leiden, E. J.



454 ESTUDIOS DE ASIA Y AFRICA XLVIII: 2, 2013

se discutira a continuacion, aunque otros autores y Cronistas sos-
tienen que fue el califa Sulayman (715-717). Cuando Musa y Ta-
riq se enteraron de que el califa se encontraba muy enfermo
decidieron retrasar el viaje y demorarlo lo mas posible, con la es-
peranza de llegar a Damasco después de la muerte de al-Walid I
y que el nuevo Amir al-Mu’minin fuera mas condescendiente y
no los castigara con severidad desmedida.

A los califas, cuando muertos los enterraban en el palacio.
Aun si morian lejos durante las campafias militares, o por cual-

Brill, 1869 (reimpresion, Beirut, Dar Sadir, 1965), vol. 1v, pp. 539-540. Para mas in-
formacion especifica sobre la conquista de al- Andalus, véase vol. IV, pp. 556-567. Akbbar
Majmu‘a, op. cit., pp. 18-20 (pp. 30-31 de la traduccién al espafiol). ‘Abd Allah Ibn
Muslim Ibn Qutayba, Al-Imama wa al-Siyasa, ed. Taha Muhammad al-Zayni, s.le.,
1967, vol. 1, pp. 69-70, pp. 71-77 y 82-86. Ahmad b. Abu Ya‘qub al-Ya‘qubi, 7a’rikh
al-Ya‘qubi, ed. Th. Houtsma, Leiden, E. J. Bril, 1883 (reimpresion, Beirut, Dar Sadir,
1960), vol. 1, p. 285. Véase también vol. 1, pp. 294 y ss. Ibn al-Qutiyya, Tarikh Ifiitah
al-Andalus, op. cit., pp. 10-11 (pp. 7-8 de la traduccion al espafiol). Ibn Iyas al-Hana-
fi, Kitab Nashq al-Azhar, op. cit., p. 17. Yasin Ibn Khayr Allah al-Khatib al-“Umari
al-Mawsili, Al-Durr al-Maknun f al-Ma’athir al-Madiyya min al-Qurun, manuscrito
ntm. 2412 (Mixt. 1607), Osterreichischen Nationalbibliothek, Viena, pp. 26-27. Tam-
bién Abu ‘Abd Allah Muhammad Ibn ‘Abdus al-Jahshiyari, Kitab Akbbar al-Wuzara’
wa al-Kuttab, manuscrito nm. 2434 (Mixt. 916), Osterreichischen Nationalbiblio-
thek, Viena, p. 43 (p. 22a). Muhammad al-Shatibi, Kitab al-Jaman fi Mukbtasir fi Akbbar
al-Zaman, manuscrito nam. 4998, Biblioteca Nacional de Madrid, passim, especial-
mente pp. 143-144 para mas detalles acerca de la muerte de al-Walid I y el califato
(khilafa) de Sulayman. Otra fuente, a pesar de que es principalmente shiita y que se
refiere sobre todo a la historia del oriente del Dar al-Islam (al-Mashriq), provee impor-
tantes detalles: Ahmad Ibn Yusuf Ibn Ahmad al-Qarmani, Kitab al-Dawl wa Akbbar
Athar al-Awwal, manuscrito nim. 5 153, Bilioteca Nacional de Madrid, passim. Véase
también el andnimo 7a’rikh al-Khulafa’, manuscrito ntim. 5391, Biblioteca Nacional
de Madrid, passim. Véase también Maqqari, Nafb al-Tib, op. cit., vol. 1, pp. 167-168 y
172; y vol. 1, pp. 7-8. Ibn al-Kardabus, 7a’rikh al-Andalus, op. cit., p. 50. Ibn ‘Abd al-
Hakam, Futub Ifrigiyya wa al-Andalus, op. cit., passim. Cronica Mozdrabe, pp. 74-75. Con
relacién al califa al-Walid I, véase Al- Uyun wa al-Hada’iq fi Akhbar al-Haqa’iq, ed. M.
J. de Goeje y P. de Jong, Leiden, E. J. Brill, 1869, vol. m, pp. 2-16. Ya‘qubi, Tarikh,
vol. 1, pp. 283-292. En relacién con las conquistas durante la época de al-Walid I, véase
Ibn al-Kardabus, Ta’rikh al-Andalus, op. cit., pp. 41-43. También el anonimo Ta’rikh
al-Khulafa’, op. cit., passim. Ahmad Ibn *Abd Allah al-Baghdadi, Kitab Uyun Akbbar al-

A*yan Mimman Mada fi Salif al-Usur wa al-Azman, manuscrito nim. 2411 (Mixt. 1608),

Osterreichischen Nationalbibliothek, Viena, pp. 40 y ss. También: Angel Gonzélez
Palencia, Historia de la Esparia musulmana, Barcelona, Labor, 1925, p. 9. Reinhart Do-
zy, Historia de los musulmanes de Espasia, Buenos Aires, Emecé, 1946, vol. 1, pp. 339-
357. Evariste Lévi-Provencal, Esparia musulmana hasta la caida del calificato de Cérdoba
(711-1031). Instituciones y vida social e intelectual, en Ramén Ménendez Pidal, Historia
de Esparia, Madrid, Espasa Calpe, 1965, vol. v, pp. 18-19. Anwar Chejne, Muslim Spain.
Its History and Culture, Minneapolis, The University of Minnesota Press, 1974, p. 9.
Ahmad, Al-Qaba’il al-‘Arabiyya fi al-Andalus, op. cit., pp. 44 y 59.



MARIN: LOS TESOROS Y LA MA’IDA SULAYMAN... 455

quier otro motivo, trasladaban el cadaver para sepultarlo con
todos los honores en el al-gasar [alcizar]. Como el califa omeya
al-Walid I muri6 en la ciudad de Ramallah, segin al-Malik al-
Mawid Abu al-Fida’, las autoridades omeyas condujeron su
cuerpo a Damasco.!® En el manuscrito titulado Mukbtasar min
Ta’rikh al-Bashr, nimero 1641, preservado en la Real Biblioteca
de El Escorial, puede leerse lo que escribi6 al-Malik al-Mawid
Abu al-Fida’, que nos explica que Sulayman asumi6 la dignidad
de califa a la muerte de al-Walid 1."* Asi escribié:

10 Véase Al-Malik al-Mawid Abu al-Fida’, Mukhtasar min Ta’rikh al-Bashr, ma-
nuscrito ndm. 1641, Real Biblioteca de El Escorial, p. 123. También: Al-Hafiz Jalal
al-Din al-Suyuti, Ta’rikh al-Khulafa’, Beirut, Dar al-Fikr, s.f.e., pp. 207-209. Roberto Ma-
rin-Guzman, “Social and Ethnic Tensions in al-Andalus. The cases of Ishbiliyah (Sevi-
11a) 276/889-302/914 and Ilbirah (Elvira) 276/889-284/897. The role of ‘Umar Ibn Haf-
sun”, Islamic Studies, vol. xxxi, ndm. 3, 1993, pp. 279-318, especialmente p. 311. Véase
también Roberto Marin-Guzman, Popular Dimensions of the ‘Abbasid Revolution. A
Case Study of Medieval Islamic Social History, Cambridge, Fulbright-Laspau, 1990, passim,
en especial pp. 28-29.

" Al-Malik al-Mawid Abu al-Fida’, Mukhtasar min Ta’rikh al-Bashr, op. cit., pas-
sim, especialmente p. 123. Véanse también Ahmad Ibn ‘Abd Allah al-Baghdadi, Kitab
Uyun Akbbar al-A yan Mimman Mada fi Salif al-Usur wa al-Azman, op. cit., pp. 37 y ss.,
y también p. 40, donde este autor explica los acontecimientos en torno de la muerte
del califa al-Walid I. Yasin Ibn Khayr Allah al-‘Umari al-Mawsili, Al-Durr al-Maknun
fi al-Ma'athir al-Madiyya min al-Qur’an, op. cit., passim, especialmente pp. 26-27. Véa-
se también Muhammad al-Shatibi, Kitab al-Juman fi Mukhtasar fi Akbbar al-Zaman,
op. cit., passim, especialmente pp. 143 y ss. Véase asimismo el manuscrito anénimo
ntm. 5391, Biblioteca Nacional de Madrid. Un estudio detallado de este manuscrito
revela que estd basado casi enteramente en la obra de al-Shatibi Kitab al-Juman fi
Mukhtasar fi Akbbar al-Zaman, con la inica diferencia de que esta actualizado con la
informacion de los tiempos mas recientes durante los cuales vivié el autor anénimo.
Esto podria significar que el copista agregd la nueva informacién que no contenia el
Kitab al-Juman, pero cambi6 algunas palabras a lo largo de todo el texto, modificando
ligeramente el estilo. Este manuscrito no provee ni el nombre del nuevo autor ni el
titulo de la obra. La razén puede ser porque la primera pagina del manuscrito no
sobrevivib; ademas, es también muy dificil determinar si habia la intencién de que
consideraran el manuscrito como una obra escrita por un autor diferente, quiza bajo
un titulo distinto. Lo tnico diferente que contiene es la informacién actualizada, pe-
ro no hay mencién del nombre de al-Shatibi. Para mayores detalles sobre el califa ome-
ya Sulayman véanse también: Marin-Guzman, Popular Dimensions of the ‘Abbasid Revo-
lution, op. cit., passim, en especial pp. 21, 33, 67 y 101. G. R. Hawting, The First Dynasty
of Islam, Londres-Sydney, Croom Helm, 1986, passim. Francesco Gabrieli, “Hisham”,
en Encyclopaedia of Islam (2), Leiden, E. J. Brill, 1971, vol. m, pp. 493-496. Hugh Ken-
nedy, Prophet and the Age of the Caliphate. The Islamic Near East from the Sixth to the
Eleventh Century, Londres-Nueva York, Longmans, 1986, passim, en especial pp. 120
y ss. Véase también Marin Guzman, “Social and Ethnic Tensions in al-Andalus”, op.
cit., pp. 283 y 310-311.



456 ESTUDIOS DE ASIA Y AFRICA XLVIII: 2, 2013
\.@Ji&}dﬂuﬁu—“ ‘)L»(:Q\:tz_}u.):.;)gil\é_}“ dmjw&)hﬁugﬂ}j‘ Cala Ll

Cuando [el califa] al-Walid murié en la ciudad de Ramallah [y Sulayman]
recibié la noticia siete dias después, se apresuré a ir a Damasco, donde
entré [para tomar el poder como el nuevo califa].

La leyenda contintia y nos explica que finalmente Musa y
Tariq llegaron a Damasco y rindieron cuentas al califa Sulay-
man, pues ya al-Walid T habia muerto. Aqui las fuentes discre-
pany contienen informaciones disimiles y contradictorias. Abu
al-‘Abbas Ahmad b. Muhammad al-Maqqari, por ejemplo, en
su Nafh al-Tib,”? explica, de acuerdo con Abu Marwan Ibn Hay-
yan, que fue el califa Sulayman Ibn ‘Abd al-Malik y no al-Walid I
quien castig6 a Musa Ibn Nusayr; sin embargo, el Ta’rikh Iftitah
al-Andalus de Abu Bakr Ibn ‘Umar Ibn al-Qutiyya contiene
informacion distinta y asegura que Musa Ibn Nusayr entr6 en
la corte del califa al-Walid I antes de que éste muriera, no obs-
tante lo que explica respecto del emisario que Sulayman envid
a Musa para indicarle que retrasara el viaje lo mas posible a fin
de que cuando llegara a Damasco ya al-Walid T hubiera muerto.
Esto con el propos1to de que rindiera cuentas ante Sulayman,
quien se asumiria como el nuevo Amir al-Mu’minin.” Por otro
lado, de acuerdo con Ibn ‘Abd al-Hakam, Musa lleg6 a Damasco
poco después de la muerte de al-Walid I, por lo que tanto Musa
como Tariq bn Ziyad informaron al califa Sulayman de sus con-
quistas y de los botines capturados en al-Andalus."* Todo se
complica adn mas cuando al-Maqqari asegura que el califa al-
Walid I ya habia muerto para cuando Musa Ibn Nusayr y Tariq
bn Ziyad llegaron a Damasco." El nuevo califa era Sulayman Ibn
‘Abd al-Malik. Por otra parte, Abu Marwan ‘Abd al-Malik Ibn al-
Kardabus, en su 7a’rikh al-Andalus, menciona que Sulayman
pidi6 a Musa que demorara su entrada a la corte y que llega-
ra después de que al-Walid I, ya muy enfermo, hubiera muer-

12 Maqqari, Nafh al-Tib, op. cit., vol. 1, pp. 167-168, en especial vol. 1, p. 172; véase
vol. 1, pp. 7-8.

Y Ibn al-Qutiyya, Ta’rikb Iftitab al-Andalus, op. cit., pp. 143-144, del texto drabe
(pp- 124-125 de la traduccion al espafiol).

“Ibn ‘Abd al-Hakam, Futub Ifrigiyya wa al-Andalus, op. cit., passim. Para una
version diferente de estos acontecimientos, véase Ibn al-Qutiyya, Ta’rikh Iftitab al-
Andalus, op. cit., pp. 143-144, del texto 4rabe (pp. 124-125 de la traduccién al espafiol).

15 Maqqari, Nafh al-Tib, op. cit., vol. 1, p. 8.



MARIN: LOS TESOROS Y LA MA’IDA SULAYMAN... 457

to.' Ibn al-Kardabus describe que Musa y Tariq llevaron a Da-
masco grandes cantidades de oro, plata, zafiros y otras piedras
preciosas, ademas de muchas otras cosas y tesoros.”” También lle-
varon 400 esclavos (eo=d) <8l sla (e a5 Adle aa )18
Musa ya habia llegado a Damasco, pero no ala corte. Sulayman,
el nuevo califa, deseaba ser él quien recibiera los tesoros que
traia Musa desde al-Andalus.” Contrario a todos estos asuntos,
el autor andnimo de la Crénica Mozdrabe asegura —al igual que
otras fuentes, como por ejemplo Ibn al-Qutiyya entre otras
autoridades musulmanas— que Musa Ibn Nusayr y Tariq bn
Ziyad entraron en la corte del califa al-Walid I en Damasco.”
La Crdnica Mozdrabe afirma que el califa al-Walid T castigé a
Musa e incluso le hizo montar en su burro viendo para atras.
(Quem et Dei nutu iratum repperit repedando et male de conspectu
principis ceruice tenus eicitur pompizando).*!

De acuerdo con la leyenda, o lo que podria ser la realidad
histérica, una vez en Damasco, Musa y Tariq no rindieron
cuentas a al-Walid I'sino al califa Sulayman lo que parece haber
sido mas posible, no obstante las informaciones contradictorias
en las fuentes arabes. Ibn ‘Abd al-Hakam asevera que Musa
rindi6 cuentas ante el califa Sulayman sobre los tesoros que
él habfa capturado en al-Andalus, incluida la valiosa mesa de
Salomén, pero que desgrac1adamente la habia encontrado con
una pata menos. A esto Tariq tomo la palabra e indicé que la
historia no era asi, sino que habia sido él quien habia captura-
do ese gran tesoro, pero le habia desprendido una pata, la que
habia conservado, y que en ese momento presentaba al califa.
Con esto era evidente la mentira de Musa. En estos asuntos
lo interesante es que una importante fuente histérica como el
Futub Ifriqiyya wa al-Andalus de Tbn ‘Abd al-Hakam presenta
estas descripciones como hechos histéricos fidedignos, cuan-

1 Tbn al-Kardabus, Ta’rikh al-Andalus, op. cit., p. 50.

V7 Idem. Para mas informacién sobre los tesoros véase también Ibn ‘Abd al-Ha-
kam, Futub Ifriqiyya wa al-Andalus, op. cit., passim. Para mayores detalles al respecto,
véase Marin Guzman, Sociedad, politica y protesta popular en la Esparia musulmana,
op. cit., passim, en especial pp. 84-87.

18 Tbn al-Kardabus, 7a’rikh al-Andalus, op. cit., p. 50.

Y Idem.

2 Crdnica Mozdrabe, p. 75.

2 [bid., p. 74.



458 ESTUDIOS DE ASIA Y AFRICA XLVIII: 2, 2013

do son mas bien parte de una leyenda, la que se transmitio de
cronica a crénica entre los historiadores arabes. Entre ellos ca-
be mencionar a Ibn Hayyan, cuyas referencias reproduce al-
Maqqari,? asi como Abu ‘Abd Allah Muhammad Ibn ‘Abd
Allah Tbn ‘Abd al-Mun‘im al-Himyari en su Kitab Rawd al-
Mi‘tar,” que contiene también muchos asuntos historicos a
pesar de que es un tratado geografico.

Asimismo, es interesante, como parte de lo que puede ocul-
tar entre lineas la mencionada leyenda, la posible desconfian-
za de Tariq acerca de que Musa se iba a Jactar y adjudicar la
captura de todos los tesoros. La narraciéon también nos deja
entrever que posiblemente eran frecuentes las rivalidades en-
tre miembros del mismo ejército musulman. A lo anterior se
agrega que lo manifestado —que Tariq hubiera podido ocultar
una pata de la mesa de Salomon— muestra lo débil que podian
resultar los controles para que algunos comandantes de los
ejércitos no escondieran para beneficio propio parte del botin
o ghanima capturado en las guerras de conquista. La leyenda,
asimismo, lleva a pensar que aunque el comandante principal
intentaba preservar y dominar todo para entregar al califa, o
a sus intermediarios, los mecanismos de supervision tenian
sus fallas internas y no parecen haber sido muy eficientes. Es-
tos asuntos pueden hacernos pensar que asi como Tariq pudo
esconder y conservar una parte de la ghanima capturada, qui-
74 otros generales en al-Andalus, en al- Mashriq o incluso en Ma
Wara’ al-Nahr, pudieron haber hecho lo mismo. Quiza los lla-
mados del califa al-Walid I, y luego la rendicién de cuentas ante
el califa Sulayman, podrian indicar esos temores. Por otra par-
te, la descripcion que explica detalladamente los grandes tesoros
capturados hace pensar que con mucha frecuencia las fuentes
exageraban las dimensiones de los botines y de las riquezas ad-
quiridas. Recuérdese la critica que al respecto hizo el historia-
dor magrebi ‘Abd al-Rahman Ibn Khaldun (1332-1406), qulen
recomendaba dudar de las cifras exageradas de tesoros, ejérci-

2 Véase Maqqari, Nafb al-Tib, op. cit., vol. 1, p. 172 (edicién de Leiden, 1855-
1860), passim.

# Abu ‘Abd Allah Muhammad Ibn ‘Abd Allah Ibn ‘Abd al-Mun‘im al-Himyari,
Kitab Rawd al-Mi‘tar fi Khabar al-Aqtar, ed. Evariste Lévi-Provencal, El Cairo, Dar
al-Ma‘rif, 1937, pp. 158-159.



MARIN: LOS TESOROS Y LA MA’IDA SULAYMAN... 459

tos, tribus, etcétera,? pues la ciencia historica debe entenderse
como lo explica: “Mas la ciencia historica tiene sus caracteres
intrinsecos: que son el examen y la verificacién de los hechos,
la investigacion atenta de las causas que los han producido, el
conocimiento profundo de la naturaleza de los acontecimientos
y sus causas originales”.”

Antes de partir hacia Damasco, Musa habia designado a
su hijo ‘Abd al-‘Aziz Ibn Musa Ibn Nusayr como wali de al-
Andalus. ‘Abd al ‘Aziz completé la conquista musulmana de
otra gran porcion de la peninsula ibérica, que incluia ciudades
como Evora, Santarém y Coimbra. También tuvo gran éxito
en el sur con las conquistas de Malaga, Elvira y Murcia. Sin em-
bargo, el hecho de que diversas fuentes arabigas expliquen que
varias ciudades se sublevaron contra la dom1nac1on arabe —en-
tre ellas Sevilla y Murcia fueron las mas grandes e importan-
tes— y que fuera necesario reconqulstarlas prueba la fragil
dominacién que entonces ejercian los invasores sobre esas
urbes. Para otorgar a los pueblos conquistados los amans y tra-
tados especiales fue absolutamente necesario garantizar su su-
mision y paz con los nuevos gobernantes.? Esta fue la razén
por la cual en Murcia los musulmanes y los visigodos firma-
ron un tratado de paz entre ‘Abd al-‘Aziz, aun antes de sustituir
a su padre como wali de al-Andalus, y Tudmir (Teodomiro de
Murcia) en el 713. El acuerdo conformé el modelo de posterio-
res tratados y establecio el predominio arabe-musulman sobre
el resto de la sociedad. De acuerdo con este pacto, Teodomiro
permaneci6 como lider de los cristianos de la zona y gobernd,
con reconocimiento de los conquistadores musulmanes, una
vasta region que se extendia de Lorca a Valencia. Asimismo, los

2 “Abd al-Rahman Ibn Jaldun, Al-Muqaddima, Introduccién a la Historia Universal,
trad. al espafiol Juan Feres, México, Fondo de Cultura Econdmica, 1977, pp. 92-93.

> Idem.

% Akbbar Majmu'a, op. cit., pp. 12-13. Maqqari, Nafh al-Tib, op. cit., vol. 1, pp. 164-
165, y también vol. 1, pp. 174-175. Ibn al-Qutiyya, Ta’rikh Iftitah al-Andalus, op. cit.,
pp- 9-10. Para mas detalles acerca del nombramiento de ‘Abd al-‘Aziz bn Musa Iba
Nusayr como gobernador de al-Andalus y sus conquistas, véase al-Razi, citado por
Ibn “Idhari, Al-Bayan al-Mughrib, op. cit., vol. 1, p. 24. Montgomery Watt, Historia
de la Esparia islamica, trad. al espafiol ]osé Elizalde, Madrid, Alianza, 1980, p. 22.
También Crdnica Mozdrabe, pp. 75-77. Ahmad, Al-Qaba’il al-‘Arabiyya fi al-Andalus,
op. cit., pp. 43 y 45-46. En relacién con la caida de Murcia, Ahmad cita las principales
fuentes cristianas. Véase p. 46.



460 ESTUDIOS DE ASIA Y AFRICA XLVIII: 2, 2013

cristianos conservaron sus propiedades, iglesias, negocios, in-
dustrias, etcétera, a cambio del pago de un fuerte tributo (jizya) a
los conquistadores, ademas de productos agricolas segiin el mo-
delo del Pacto de “‘Umar (634-644). Los cristianos también de-
bian de jurar lealtad al califa y no proteger a los enemigos de los
musulmanes. Debido a la importancia de este tratado y sus nu-
merosos detalles, leamos el texto completo, que asi dice:

Aoy glealt o 340 a0y et el O guage Do S i B Conn 1 sy
¥ pal 548k 6 g 3 s 385y g At (o 3 ¥ 5 4) 3y W1 sl it el iy 4 g
S G50 Y 5 gl (Ao Lo S W et Wy ahal o Gy peir Gl Wy S ¥y sl
Allgysh (il i o pdlas A3 ade Wl S0 SN (580 pemls 2t Lo 4Sle e g S Y
RRRUTETERR PR E JETTOR PR AL REFICH BE PR Y. PEEFE SR FRVCPR PR
e ) R b g e slaed Gy Ao |l sl e gade Gy ddde pio R B Y
ol el Caiat aadl ey G i s e a5 U Bl dag )y o3 il Ay 5
il il gl s pagdll B s AT 2B Bape o O g e Bais b O el A

ol e Jpediy a iom y e ) G S

En el nombre de Dios, el mas Misericordioso, el mas Compasivo. Pacto
dado por ‘Abd al-*Aziz Ibn Musa a Tudmir Ibn Gubdush, en el cual
Tudmir se somete a este pacto y acepta la clientela de A/lab y la clientela
de Su Profeta (la paz sea con él) con la condicién de que ningt’m dominio
le sea 1mpuesto a él ni a nadie de su pueblo. No se tomara nada de su
reino, y no seran muertos, ni capturados, ni separados el uno del otro,
ni de sus hijos, de sus esposas, ni a obligarles el cambio de su religion, ni
quemarles sus iglesias, ni se le quitara de su reino mientras permanezca
fiel y sincero y cumpla con lo que hemos estipulado con él. Este tratado
es valido también para otras siete ciudades: Orihuela, Valentila, Alicante,
Mula, Bigastro, Eyyo y Lorca, y que él no proveera refugio a nuestros
desertores o a nuestros enemigos, y que él no amedrentara a nadie que
viva bajo nuestra proteccién (#man), y que €l no escondera ninguna in-
formacion que pudlera tener referente de nuestros enemigos, y que €l y
toda su gente pagara un dinar al afio y cuatro amdad de trigo, cuatro am-
dad de cebada, cuatro medidas (agsat) de jarabe concentrado, cuatro me-
didas (agsat) de vinagre, dos de miel y dos de aceite, y el esclavo pagara
la mitad de todo esto. ‘Uthman bn Abi ‘Abda al-Qurashi, Habib bn Abi
‘Ubayda, ‘Abd Allah bn Maysara al-Fahmi, y Abu al-Qasim al-Hudhli
firmaron este tratado como testigos en el dia 4 de Rajab en el afio 94 de
la Hijra. [5 de abril de 713.77

7 Citado por Francisco Javier Simonet, Historia de los mozdrabes de Esparia,
Madrid, Oriental Press, 1903 (Amsterdam, ams, 1967), p. 797, quien cita el manuscrito



MARIN: LOS TESOROS Y LA MA’IDA SULAYMAN... 461

El historiador al-Razi, en su Crénica, describe este pacto
con algunas diferencias; en especial, las obligaciones que los
visigodos tenian con ‘Abd al-‘Aziz acerca del tributo que debian
pagar los cristianos a las autoridades musulmanas. Sin embargo,
en términos generales los contenidos de este tratado son muy
parecidos en ambas fuentes: la gente no seria separada el uno
del otro, ni de sus esposas e hijos, sus iglesias serian respetadas
y no quemadas y podian conservar sus leyes y sus propiedades.
Ademas se sefiala que a los cristianos les permitian el derecho de
heredar sus propiedades, un asunto que aparece en la Crinica
de al-Razi pero que no esta especificado en el documento arabe
original preservado en la Biblioteca de El Escorial.?® A cambio
de su proteccion y el privilegio de conservar sus propiedades,
iglesias y leyes, se demandaba un severo tributo a todos los
hombres, como esta probado en los términos de la capitulacion.
La Crénica de al-Razi dice:

Et Abelagin tomé de aquella gente que su padre le mandaua et fuese lo
mas ayna que pudo, et lidi6 con gente de Origiiela, et de Orta, et de
Valencia, et de Alicante et de Denia; et quiso Dios assi que los vencid, et
diéronse las villas por pleitesia, et ficiéronle la carta de seruidumbre de
esta manera: que los defendiesse, et los amparasse, et los non partiesse los
fijos de los padres, nin los padres de los fijos, sinon por su plazer de
ellos, et que obiesen sus heredamientos como los abian, et cada home que
en las villas morasse diesse un [...] et quatro almudes de trigo, et quatro
de ordio, et quatro de vinagre, et un almud de miel, et otro de aceite.
Et jurandole 4 Abelagin que non denostasse 4 ellos, nin 4 su fee, nin les
quemasse las iglesias, et que les dejasse guardar su ley. Et quando esta
carta fue fecha, andaua la era de los Moros en noventa et quatro afios.”

Durante su corta gubernatura (714-716), ‘Abd al-* Aziz cap-
turd Tarragona, Pamplona, los Pirineos y Gerona, en el nor-

conservado en El Escorial. Ibn ‘Idhari en su Al-Bayan al-Mughrib (op. cit.) tiene también
el documento completo, con unos pocos cambios, en especial algunas palabras y la exis-
tencia de mas testigos que firmaron el tratado. También Ahmad, Al-Qaba’il al-‘Arabiyya
fi al-Andalus, op. cit., pp. 46-47. Roberto Marin-Guzman, “Ethnic Groups and Social
Classes in Muslim Spain”, Islamic Studies, vol. xxx, ndm. 1-2, 1991, pp. 37-66, en
especial pp. 39-41. Marin Guzman, Sociedad, politica y protesta popular en la Esparia
musulmana, op. cit., pp. 88-89. He modificado ligeramente la traduccién de Simonet,
para ponerla mas acorde a los tiempos actuales.

2 Simonet, Historia de los mozdrabes de Esparia, op. cit., p. 799, cita el documento
arabe original conservado en la Biblioteca de El Escorial.

¥ Citado por Simonet, en idem.



462 ESTUDIOS DE ASIA Y AFRICA XLVIII: 2, 2013

te:*® hasta lugares tan lejanos y con tal rapidez avanzaron las
tropas arabes en la peninsula ibérica. En el 716 asesinaron a
‘Abd al-‘Aziz Ibn Musa Ibn Nusayr;* lo mataron otros mu-
sulmanes, supuestamente porque, a sugerencia de su esposa vi-
sigoda Egilona, luci6 sobre su cabeza una corona, a pesar de
que aparentemente lo hizo en privado, tal como narra la le-
yenda (o quiza realidad historica).”” Esta practica 1ba contra los
principios del islam. Para muchos musulmanes, segun laleyen-
da (o realidad histérica, si asi se dio), esto constituia un reto al
califa, ya que podia entenderse que ‘Abd al- Aziz estaba recla-
mando posiciones que no le pertenecian.’® En opinion de Ibn
al-Qutiyya, el califa Sulayman mand6 matar a ‘Abd al-*Aziz
Ibn Musa Ibn Nusayr porque sospechaba que se podia rebelar
contra la autoridad de Damasco;™ no obstante, habia perdona-
do a Musa Ibn Nusayr y a sus dos hijos. A ‘Abd Allah, hijo de
Musa, le permitié que continuara como gobernador de Africa
del Este, Tanger y Sus, y a ‘Abd al-*Aziz que gobernara al-Anda-
lus.’® Para otros musulmanes él habia traicionado al islam,
ya que por lucir una corona era sospechoso de haber abrazado
el cristianismo. Estas descr1pc1ones revelan que, quiza, ‘Abd
al-‘Aziz Ibn Musa Ibn Nusayr tenia muchos enemigos que de-
seaban matarlo y cualquier pretexto, como en esta narracion,
hubiera servido de excusa para deshacerse de su presencia y
autoridad. Las sospechas de desobediencia al Amir al-Mu’minin
y el hecho de que podia rebelarse, como se asienta en la obra
de Ibn al-Qutiyya, es un asunto que debe siempre tomarse en

30 Maqqari, Nafh al-Tib, op. cit., vol. 1, pp. 166-167. Watt, Historia, op. cit., p. 22.
Lévi-Provengal, Espariia musulmana, op. cit., pp. 16-21. Ibn ‘Idhari, Al-Bayan al-Mughrib,
op. cit., vol. 11, pp. 23-25.

31 De acuerdo con al-Razi, a quien cita Ibn ‘Idhari, ibid., vol. 1, p. 24, ‘Abd al-

‘Aziz gobernd sblo un afio y diez meses. Para mas detalles acerca de su corto gobierno
en al-Andalus véase Ahmad, Al-Qaba’il al-‘Arabiyya f al-Andalus, op. cit., pp. 37 y ss.
y también p. 59. Para mayores detalles al respecto, véase Marin Guzman, Sociedad,
politicay protesta popular en la Esparia musulmana, op. cit., passim, en especial pp. 87y ss.

21bn ‘Idhari, Al-Bayan al-Mughrib, op. cit., vol. 1, pp. 23-24. Véase también
al-Wagqidi, citado por Ibn ‘Idhari, 2bid., vol. 1, p. 24, y al-Razi, en ibid., vol. 1, p. 24.

» De acuerdo con al-Waqidi, citado por Ibn ‘Idhari, bid., vol. 1, p. 24. Parece
que a ‘Abd al-‘Aziz Ibn Musa Ibn Nusayr lo mataron porque rehus6 obedecer al califa
Sulayman Ibn ‘Abd al-Malik.

34 Para mayores detalles, véase Ibn al-Qutiyya, T4 rikb Iftitah al-Andalus, op. cit.,
pp- 169-173 del texto arabe (pp. 146-150 de la traduccién al espafiol).

% Véase ibid., pp. 169-170 del texto arabe (p. 146 de la traduccion al espafiol).



MARIN: LOS TESOROS Y LA MA’IDA SULAYMAN... 463

consideracién; o bien, las intrigas que pudieron haber llegado
a ofdos del califa para que tomara esa determinacion.®

Mientras Musa y Tariq se encontraban en Damasco para
rendir cuentas, Y ‘Abd al-*‘Aziz Ibn Musa Ibn Nusayr habia
muerto, en los afios siguientes los ejércitos musulmanes cru-
zaron los Pirineos y varias incursiones tuvieron lugar en lo que
hoy es Francia, en el tiempo del reino Carolingio. Generalmen-
te, se divide en cuatro periodos la expansién musulmana a Fran-
cia. El primero fue a través de los Pirineos (/ibal al-Bartat), hacia
el Rédano (Rudun o al-Run). Segin algunas fuentes arabes,
la primera expansion musulmana ala tierra de los ifranj, o Ghala,
tuvo lugar en el tiempo de Tariq y Musa, quienes, conforme las
cronicas, saquearon y obtuvieron algiin botin; hecho evidente
en un famoso pasaje del historiador Abu Marwan Ibn Hayyan,
citado por el historiador Abu al-*Abbas Ahmad b. Muhammad
al- Maqqari 37 donde se asegura que durante esta primera incur-
sién contra los ifranj (francos) en el tiempo de Tariq y Musa,
los ejércitos musulmanes conquistaron Narbonne y atacaron
Avignon y Lyon. Se observa facilmente que en esta primera
etapa de la expansion musulmana hacia Francia, los invasores
no lograron un dominio permanente ni de Avignon ni de
Lyon.* Los avances fueron principalmente razzias o como las
llaman las fuentes arabes, ghazat (incursiones, saqueos).

El segundo periodo se caracteriza por varias incursiones
contra los ifran; especialmente en Septimania (Languedoc),
durante el tiempo del wali de al-Andalus al-Hurr Ibn ‘Abd al-
Rahman al-Thagafi en el afio 718.%” En este segundo periodo,
los ejércitos musulmanes saquearon varias ciudades en el Wadi
al-Jarun. En el afio 720 atacaron Toulouse, la capital de Aquita-

% Para mayores detalles, véase ibid., pp. 169-173 del texto 4rabe (pp. 146-150 de
la traduccién al espafiol).

37 Maqgqari, Nafh al-Tib, op. cit., vol. 1, p. 256 (edicién egipcia, El Cairo, 1949),
citado por Ahmad, Al-Qaba’il al-‘Arabiyya fi al-Andalus, op. cit., p. 48. Para mayores
detalles, véase también Marin Guzman, Sociedad, politica'y protesta popular en la Esparia
musulmana, op. cit., pp. 89-90.

¥ Maqgqari, Nafh al-Tib, op. cit., vol. 1, p. 256 (edicién egipcia, El Cairo, 1949),
citado por Ahmad, Al-Qaba’il al-‘Arabiyya fi al-Andalus, op. cit., p. 48. Véase también
Ibn al-Qutiyya, Ta’rikh Ifiitah al-Andalus, op. cit., passim. Para mayores detalles, véase
también Marin Guzman, Sociedad..., op. cit., p. 90.

¥ Ahmad, Al-Qaba’il al-‘Arabiyya fi al-Andalus, op. cit., p. 49. Para mayores deta-
lles, véase también Marin Guzman, Sociedad..., op. cit., p. 90.



464 ESTUDIOS DE ASIA Y AFRICA XLVIII: 2, 2013

nia. Al-Samh Ibn Malik al-Khawlani, el nuevo wa/i de al-Anda-
lus, dirigi6 varias campafias contra los ifranj, principalmen-
te contra el duque de Aquitania. En una de las batallas los
franceses atacaron al wali musulman y le dieron muerte. Es-
to caus6 grandes trastornos y decepcion en los ejércitos mu-
sulmanes que entonces se retiraron de Septimania por algiin
tiempo.®

El tercer periodo estuvo dirigido por ‘Ambasa Ibn Sahim
al-Kalbi (721-725), que en el afio 724 atac6 nuevamente la Septi-
mania. Al-Kalbi empez6 por reforzar su propia situacién en la
ciudad de Carcassonne (Qarqashuna) y luego otras posiciones
alo largo del Rédano. Los musulmanes lograron dominar la
region sureste de Francia; al-Kalbi también tuvo éxito en
otros lugares y triunfé en varias batallas. Incluso llego con sus
ejércitos a solo cincuenta kilémetros de Paris.* Las distintas
incursiones no lograron conquistar mas territorios; en realidad,
las expediciones fueron solamente razzias de las que los ejércitos
musulmanes obtuvieron algin provecho. Ibn Sahim al-Kalbi
regresé al sur, pero dejé sus junud en territorio franco. Los
junud eran soldados duefios de tierras ubicados en las zonas
fronterizas, equivalentes a los antiguos /imitanei romanos.

El wali ‘Uqba Ibn al- Hajja] al-Salluli fue gobernador de al-
Andalus por més de cinco afios y tuvo éxito en extender las
fronteras musulmanas.*” Logrod conquistar varios territorios:
Narbona, Galicia y otros pueblos cerca de Pamplona, que po-
blé con musulmanes. Después de controlar otra vez Galicia y
lugares aledafios atac6 de nuevo a los ifran;.*

“©Ibn ‘Idhari, Al-Bayan al-Mughrib, op. cit., vol. u, p. 35. Ahmad, Al-Qaba’il
al-‘Arabiyya fi al-Andalus, op. cit., p. 50. Para mayores detalles, véase también Marin
Guzman, Sociedad..., op. cit., pp. 90-91.

# Ibn “Idhari, Al-Bayan al-Mughrib, op. cit., vol. 1, p. 36. Véase también Ahmad,
Al-Qaba’il al-‘Arabiyya fi al-Andalus, op. cit., p. 50. Para mayores detalles véase también
Marin Guzman, Sociedad..., op. cit., p. 90.

2 Ibn ‘Idhari, Al-Bayan al-Mughrib, op. cit., vol. 11, pp. 29-30. Para mayores detalles
véase también Marin Guzman, Sociedad..., op. cit., pp. 90-91.

# También Abu ‘Ubayd ‘Abd Allah Ibn ‘Abd al-“Aziz al-Bakri al- Qurtubi, Ki-
tab al-Mamalik wa al-Masalik, manuscrito nam. 2404 (Mixt. 779), Osterreichischen
Nationalbibliothek, Viena, pp. 86-87, 122 y 127. Chejne, Muslim Spﬂm op. cit., p. 11.
Watt, Historia, op. cit., pp. 22 y 28-31. José Angel Garcia de Cortézar, La época me-
dieval, Madrid, Alfaguara 1974, pp. 55 y ss. Ahmad, Al-Qaba’il al-‘Arabiyya fi al-
Andalus, op. cit., pp. 47-48 y también p. 57. Para mayores detalles, véase también
Marin Guzman, Sociedad..., op. cit., pp. 91-92.



MARIN: LOS TESOROS Y LA MA’IDA SULAYMAN... 465

El cuarto periodo de la expansion musulmana hacia Francia
tuvo lugar durante el tiempo del wali ‘Abd al-Rahman Ibn ‘Abd
Allah al-Ghafiqi y se desarroll6 principalmente en Aquitania,
en el afio 731.* Gracias a su poderoso ejército de junud, al-
Ghafiqi saqued varias ciudades y obtuvo un botin considerable
en Francia.* En el afio 732 atac6 Burdeos y sus ]Wmd entraron
exitosamente a la ciudad; sin embargo, ese mismo afio, la bata-
lla de Tours o Poitiers, una decisiva victoria para Carlos Mar-
tel, detuvo la conquista de nuevos territorios en Europa por
‘Abd al-Rahman al-Ghafiqi. Los derrotados ejércitos musul-
manes se retiraron a Narbonne después de que su comandante
‘Abd al-Rahman al-Ghafiqi muriera en la batalla.*

Resulta muy dificil conocer con precisién dénde tuvo lu-
gar esta batalla, si en Tours o en Poitiers; aparentemente es
acertado, como muchos académicos piensan, que la batalla pu-
do haber ocurrido en ambos lugares, empezando en uno y pro-
longandose en el otro; o en algin sitio intermedio entre ambas
ciudades, ya que la batalla duré6 diez dias. Las Crdnicas y los
libros de historia arabes contienen informacion contradictoria
acerca del lugar en el que ocurri6 la batalla. Todas estas fuentes
coinciden, no obstante, en llamar al lugar con el nombre de
Balat al-Shahda’, pero proporcionan datos diferentes sobre su
ubicacién. También las fuentes arabes difieren en el afio exacto
en que acontecio el enfrentamiento. Lo que ocurre comun-
mente con las principales fuentes arabigas es que repiten, casi
con las mismas palabras, a historiadores anteriores, que si han
incurrido en equivocaciones, igualmente son éstas repetidas.

“ Ahmad, Al-Qaba’il al-‘Arabiyya fi al-Andalus, op. cit., p. 50. Véase también
Marin Guzman, Sociedad..., op. cit., passim, en especial pp. 89-93.

# Abu al-Qasim ‘Abd al-Rahman b. ‘Abd Allah Ibn ‘Abd al-Hakam, Futub Misr
wa Akbbaruba, ed. Charles C. Torrey, Leiden, E. J. Brill, 1920, pp. 216-217. Véase
también Ahmad, Al-Qaba’il al-‘Arabiyya fi al-Andalus, op. cit., p. 53; y Marin Guz-
man, Sociedad..., op. cit., passim, en especial pp. 89-93.

 Akbbar Magmu'a, op. cit., p. 25 (p. 36 de la traduccién al espaiiol). Véanse tam-
bién los apéndices contenidos en la traduccién al espafiol, pp. 236-237. Ibn al-Qutiyya,
Ta’rikh Iftitah al-Andalus, op. cit., p. 13 (p. 10 de la traduccién al espafiol), donde se
mencionan brevemente estos importantes acontecimientos histéricos. Tanto el Akbbar
Majmu'‘a como Ibn al-Qutiyya, en Ta’rikh Iftitah al-Andalus evitan dar explicaciones
detalladas de las derrotas musulmanas frente a los francos. Véase también Watt, Histo-
7ia, op. cit., p. 30. Chejne, Muslim Spain, op. cit., p. 11. Ahmad, Al-Qaba’il al-‘Arabiyya
fi al-Andalus, op. cit., pp. 50-51. Para mayores detalles, véase también Marin Guzman,
Sociedad..., op. cit., p. 91.



466 ESTUDIOS DE ASIA Y AFRICA XLVIII: 2, 2013

Por ejemplo, ‘Izz al-Din Ibn al-Athir (m. 1233), que describe
estos asuntos hacia finales del siglo xu y principios del xm, se
basé en los cronistas y en historiadores anteriores.” Lo mismo
ocurre con Abu al-‘Abbas Ahmad Ibn Muhammad Ibn ‘Idhari
(m. 1312)* e incluso con el destacado historiador magrebi ‘Abd
al-Rahman Ibn Khaldun,* que afirman que los acontecimientos
tuvieron lugar en el afio 114 de la Hijra. Finalmente, también
se puede mencionar el caso del historiador tardio, ya menciona-
do, al-Maqqari (m. 1631), quien sigue en su Kitab Nafh al-Tib
muy de cerca la obra Kitab al-Muqtabis fi Ta’rikh Rijal al-
Andalus de Abu Marwan Ibn Hayyan (m. 1076).%°

La razon principal de las contradicciones en las fuentes
arabes, en relacion con la descripcion de estos acontecimien-
tos historicos, radica en el hecho de que los ejércitos musulma-
nes perdieron la batalla y, tras la derrota, se vieron forzados
a retirarse de Narbonne, donde tenian su fortaleza. Debido a
ello, por muchos afios los musulmanes evitaron tratar con de-
talle estos asuntos en sus fuentes historicas, pues el fracaso mi-
litar lo consideraban humillante para la causa del islam. Tras
la derrota en la batalla de Tours-Poitiers, los ejércitos musul-
manes no pud1eron avanzar hacia otras direcciones en Europa;
finalmente, “huyeron silenciosa y vergonzosamente durante la
noche después de la batalla”,>! como lo describio recientemente
un historiador arabe actual. Debido a la derrota, los historiado-
res arabes evitaron hablar de esos acontecimientos.”? Algunos

¥ Ibn al-Athir, Al-Kamil fi al-Ta’rikb, op. cit., vol. v, p. 64. Para mayores detalles
al respecto, véanse, de Marin Guzman: Sociedad..., op. cit., passim, en especial pp. 91-
92, y “Las fuentes arabes para la reconstruccion de la hlstorla social de la Espana mu-
sulmana. Estudio y clasificacién”, Estudios de Asiay Africa, vol. xxxix, nm. 3 (125),
2004, pp. 513-572.

# Ibn ‘Idhari, Al-Bayan al-Mughrib, op. cit., vol. 11, p. 39. Para mayores detalles al
respecto, véanse, de Marin Guzman: Sociedad..., op. cit., passim, en especial pp. 91-92,
y “Las fuentes arabes...”, op. cit., pp. 513-572.

# Ibn Khaldun, Kitab al-Thar, vol. v, p. 258, citado por Ahmad, Al-Qaba’il al-
‘Arabiyya fi al-Andalus, op. cit., p. 54.

50 Maqgqari, Nafh al-Tib, op. cit., vol. v, p. 15 (edicidn egipcia, El Cairo, 1949),
citado por Ahmad, Al-Qaba’il al-‘Arabiyya fi al-Andalus, op. cit., pp. 54-55. Véanse
también, de Marin Guzman: Sociedad..., op. cit., passim, en especial pp. 89-93, y “Las
fuentes arabes...”, op. cit., pp. 513-572.

! Ahmad, Al-Qaba’il al-‘Arabiyya fi al-Andalus, op. cit., p. 56. Véase también: Ma-
rin Guzman, Sociedad..., op. cit., passim, en especial pp. 89-93.

52 Para mayores detalles, véanse: Marin Guzman, Sociedad..., op. cit., passim, en
especial pp. 90-93, y “Las fuentes arabes...”, op. cit., pp. 513-572.



MARIN: LOS TESOROS Y LA MA’IDA SULAYMAN... 467

cronistas, incluso intentaron cambiar las cosas, manipular la
informacién y por ello cayeron en grandes equivocaciones.
Otros historiadores posteriores repitieron, con el correr de los
afios, los mismos yerros, que en parte generaron la confusion
a que se ha aludido.

Solamente dos afios después de estos acontecimientos, los
musulmanes intentaron recuperar algunas de sus pérdidas y
obtener algin botin de los ifranj. En el afio 734, Yusuf Ibn
‘Abd al-Rahman, el soberano de Narbonne, atacé Arles y
Avignon.” Posteriormente solo hubo algunas escaramuzas
contra los francos, quienes lograron defender con firmeza su
territorio. Para entonces los musulmanes estaban fuertemente
establecidos en al-Andalus, pero no en la tierra de los ifranj.*

Después de la conquista de al-Andalus, los musulmanes em-
pezaron, como lo habian hecho en otras areas del imperio, un
gobierno islamico y el desarrollo de una nueva cultura, que
entre otras cosas se caracterizaba por nuevas formas de legis-
lacion. Los cambios se dieron también en materia social. Los
conquistadores introdujeron en Espafia dos nuevos grupos et—
nicos al principio de la conquista —arabes y bereberes— asi
como la religion islamica. El islam no es s6lo una religion sino
también es una cultura y un modo de vida que permea todos
los aspectos de la sociedad. En al-Andalus, el islam llegd a ser,
como ya lo era en otras provincias del imperio musulman, el
elemento diferenciador mas impor’tante entre los conquistado-
res y los conquistados. Por esta razon, la clasificacion que se
hace de los varios grupos existentes cobra un cariz religioso.
Los elementos rehglosos mfluyeron asimismo en las relaciones
de los grupos étnicos y sociales.*

Los arabes musulmanes en el tiempo de la expansién no
poseian ninguna experiencia administrativa y carecian de un

5 Ahmad, Al-Qaba’il al-‘Arabiyya fi al-Andalus, op. cit., p. 57. Véase también Ma-
rin Guzman, Sociedad..., op. cit., passim, en especial pp. 89-93.

5 Véase Akbbar Majmu'a, op. cit., p. 25. Ibn ‘Idhari, Al-Bayan al-Mughrib, op. cit.,
vol. i, p. 39. También: Ahmad, Al-Qaba’il al-‘Arabiyya fi al-Andalus, op. cit., p. 57; y
Marin Guzman, Sociedad..., op. cit., passim, en especial pp. 89-93.

% Para mayor informacién, véanse: Lévi-Provencal, Esparia musulmana, op. cit.,
pp- 15-24; Marin-Guzman, “Ethnic Groups and Social Classes in Muslim Spain”, op.
cit., pp. 42y ss.; “Al-Khassa wa al-‘Amma [La élite y el pueblo coman]”, op. cit., p. 498,
y Sociedad..., op. cit., passim, en especial p. 107.



468 ESTUDIOS DE ASIA Y AFRICA XLVIII: 2, 2013

solido conocimiento de las técnicas de agricultura, industria y
ciencias en general estaban muy rezagados en el conocimien-
to, en comparacion con algunos de los pueblos conqu1stados
Debido a estas realidades, no tuvieron otra opcién mas que
utilizar el conocimiento, la experiencia, las instituciones y las
habilidades de los pueblos sometidos a fin de construir un im-
perio poderoso. Los musulmanes copiaron muchas de las ins-
tituciones bizantinas y persas en el Mashriq y, en la peninsula
ibérica, se aprovecharon de las habilidades de los judios y los
cristianos.” Con el tiempo, el imperio musulman sobrepaso a
los otros pueblos en ciencia, tecnologia, medicina, matematicas,
dptica, astronomia, urbamzac1on, desarrollo de técnicas en la
agricultura e irrigacion, y se convirtié en modelo para mu-
chas sociedades. El legado a la humanidad fue realmente sor-
prendente en todos los campos. Dos dichos (hadith) del profeta
Muhammad estimulaban al musulman a buscar el conocimien-
to, a desarrollar las ciencias:

Oall 3 sly aledl Callal

Busca el conocimiento aunque esté en China.

Y el otro que dice:
asdl W agalt cpa alall Callal
Busca la ciencia [y el conocimiento] desde la cuna hasta la tumba.

Respecto de la conquista arabe de la peninsula ibérica se ha
discutido recientemente tanto la posible ruta, o posibles rutas,
de acceso de los ejércitos invasores procedentes del norte de
Africa, como si realmente se hubiera tratado de una conquista
de la Peninsula. En relacion con el primer asunto, el conocido
arabista espafiol, Joaquin Vallvé, en su discurso de incorpora-

% Para mas detalles acerca de las instituciones persas adoptadas por los 4rabes, véa-
se Reuben Levi, “Persia and the Arabs”, en John Arberry, The Legacy of Persia, Oxford,
Oxford University Press, 1953, pp. 60-88. Carl Brockelmann, History of the Islamic
Peoples, trad. del inglés Joel Carmichael y Moshe Perlman, Nueva York, 1960, pp. 50-52.
Lévi-Provengal, Esparia musulmana, op. cit., pp. 15-24. Véase también Joaquin Vallvé, E/
califato de Cérdoba, Madrid, Mapfre, 1992, passim, en especial pp. 54-67. Marin-Guz-
man, “Ethnic Groups and Social Classes in Muslim Spain”, op. cit., pp. 42 y ss.



MARIN: LOS TESOROS Y LA MA’IDA SULAYMAN... 469

cion ala Real Academia de la Historia en Espafia, “Nuevas 1deas
sobre la conquista arabe de Espafia. Toponimia y onomastica”,
asegurd que las tropas arabe-musulmanas pudieron haber entra-
do al reino visigodo de Espafia por muchos otros puntos, y no
solo por Gibraltar.” Entre los que sefiala estan Tarifa, Algeciras y
Cartagena, entre otros. Para demostrar sus aseveraciones, Vall-
vé realizo un minucioso estudio de la toponimia, de los ele-
mentos tribales arabes, asi como de la lingiiistica, asuntos muy
importantes que muestran nuevas hipotesis y mueven a la re-
flexion. Sus planteamientos son novedosos y originales. El te-
ma de las rutas exhibe los cuestionamientos que se hacen los
historiadores hasta el presente; sus hipotesis estan claramente
planteadas, y como tales se mantendran hasta tanto no se logre
demostrar que hubo otras rutas de incursion.

El otro asunto es la discusion de si realmente hubo una con-
quista. Recientemente, algunos intelectuales se han atrevido a
manifestar que los 4rabes no conquistaronal- Andalus, sino quelo
que se dio fue una convivencia.* Esta afirmacién resulta simplis-
ta, pero esconde un gran numero de asuntos que requieren de
una detallada discusién y asimismo de refutacion. La razon que
llevé alos académicos a tal afirmacion fue que durante muchos
afios, después de la llegada de los arabes a la peninsula, no habla
evidencia material que mostrara una conquista, una imposicion;
como, por ejemplo, la construccion de grandes palacios, de una
mezquita, puentes, caminos, etcétera. Para esos intelectuales, la
ausencia de obras materiales del afio 711 hasta el afio 780 de-
mostraba una convivencia y no una imposicion.” Esta teoria se
cae por si sola, con s6lo mostrar las otras evidencias tanto ma-
teriales como 1deolog1cas las descr1pc1ones que contienen las di-
versas fuentes arabes y cristianas, asi como los tratados entre los
arabes y las poblaciones locales; es decir, entre conquistadores y
conquistados; por ejemplo, el Tratado de Tudmir. La evidencia

%7 Joaquin Vallvé, “Nuevas ideas sobre la conquista arabe de Espafia. Toponimia y
onomastica”, discurso leido en el acto de su recepcién publica en la Real Academia
de la Historia, Madrid, Taravilla, 1989, passim.

58 Al respecto existen varias discusiones. Entre ellas, véanse, por ejemplo: identi-
dadandaluza.wordpress.com; Enrique Iniesta, “Blas Infante, historia de un andaluz”,
en www.musulmanesandaluces.org/hemeroteca. También: catt69obolog.com/LVL
Los arabes no invadieron Espafia.

% Idem.



470 ESTUDIOS DE ASIA Y AFRICA XLVIII: 2, 2013

material para este caso es la acufiacién de monedas.*®® Desde los
primeros afios de su arribo a la peninsula ibérica, los musul-
manes acufiaron monedas propias de al-Andalus, siguiendo los
patrones islamicos. Algunas de esas monedas de oro estaban
en latin y tenian en el anverso la traduccién al latin de la fra-
se Ll W) 411 Y (No hay més dios que Allab), aunque no se
incluia la segunda parte de esa importante expresién musulma-
na, sl J gan y desa (Muhammad es su profeta). Sin em-
bargo, combinaba con una parte de 4t g+ (En el nombre de
Dios). Otras se acuflaban de forma bilingtie latin-arabe.®* La
traduccién al latin (In Nomine Domini Non Deus Nisi Deus
Solus) de esa frase religiosa, tan importante para los musulma-
nes, resulta una clara evidencia de la conquista, como testimo-
nio de dar a conocer a las poblaciones sometidas lo que creian
y como lo manifestaban los dominadores, aunque el islam des-
de los primeros tiempos haya sido tolerante con judios y cris-
tianos.

Sélido de oro con leyendas Sélido de oro con leyendas
latinas acufiado en el aflo 94 latinas acufiado en el aflo 94
de la Hégira (712-713). Anverso:  de la Hégira (712-713). Reverso:
In Nomine Domini Non Deus margen: Hic Solidus Feritus

Nisi Deus Solus. in Spania Annus xcii. En el

centro: Indictio xI.

© Eduardo Manzano Moreno, Conqmsmdores emires y califas. Los omeyas y la
formacién de al-Andalus, Barcelona, Critica, 2006, pp. 63-70.
¢! Para mayores detalles, véase ibid., pp. 63-70.



MARIN: LOS TESOROS Y LA MA’IDA SULAYMAN... 471

Por otra parte, es cierto que debido a las maltiples difi-
cultades internas, los musulmanes no construyeron una gran
mezquita —simbolo espiritual y al mismo tiempo también ma-
terial por la edificacion de piedra— como indican las tradi-
ciones del profeta Muhammad. Las mezquitas deben tener la
qibla (nicho que marca la direccion de la oracién), el minbar
(ptlpito), la boveda o ctpula sobre la gibla, y el al-minar (el
minarete) para el adhan (llamado ala oraci6n). Este 51mbolo es-
piritual, plasmado en una estructura material, seria sin duda
evidencia de la difusion de la nueva religion que se diseminaba
entonces por esa gran entrada a Europa. La existencia material
de una gran edificacion para la practica de la nueva fe podria in-
terpretarse como la prueba de la conquista, pero su ausencia por
cerca de 70 afios, hasta que ‘Abd al-Rahman I decidi6 abocarse
ala tarea de construir una gran mezquita en Cordoba, la capital
del emlrato no puede entenderse como una convivencia y una
negacioén de la conquista, pues las otras fuentes, tanto las escri-
tas como la material representada por las monedas acufiadas,
demuestran lo contrario. La conquista se observa también en
la tributacion impuesta (jizya) a las poblaciones sometidas en el
sistema de la dhimma, lo que dio origen a una estructura social
diferente y original de la predominante hasta ese momento. A
lo anterior se agrega la especifica distribucion de las tierras y
las otras riquezas, impuesta por los nuevos amos.

La afirmacion de que hubo una convivencia porque no
hubo conquista es falsa por dos razones:

1. La primera porque la evidencia histérica demuestra que
hubo una guerra, un enfrentamiento que termind con la
derrota de los visigodos, el fin de este reino y la imposi-
cion de un nuevo grupo, el arabe, como lo demuestra la
descripcion de los pactos que contienen las fuentes arabes
y las latinas.

2. Lasegunda porque la convivencia se dio casi desde el mo-
mento de la conquista y la aceptacién de tratados, treguas y
la paz entre vencedores y vencidos. Una evidencia es el muy
temprano matrimonio de ‘Abd al-*Aziz Ibn Musa Ibn Nu-
sayr (hijo del conquistador Musa) y Egilona, viuda del rey
Rodrigo; también las evidencias historicas, las fuentes, las



472 ESTUDIOS DE ASIA Y AFRICA XLVIII: 2, 2013

cronicas y los informes de testigos, muestran que conquis-
tadores y conquistados se unian en matrimonio. Asi fue el
inicio de esa convivencia, que continué y se manifest6 en
muchos otros matrimonios entre musulmanes y cristianas,
al punto que el papa Adriano I (772-795), hacia finales del
siglo v, envid una carta de protesta a los obispos espafio-
les para recordarles la prohibicién y la mala costumbre de
casarse con no cristianos, judios, paganos o cualquier otra
persona no bautizada. La carta decia ast:

Luego escuchamos a varios prelados [venidos] de estas partes, [afirma-
ban] que muchos que se dicen catdlicos llevan una vida comtn con ju-
dios y paganos no bautizados, comen y beben juntos; y aseguran que de
ninguna forma se contaminan de sus multiples errores. Esto esta prohi-
bido, pues no esta permitido, de ninguna manera, casarse con los infieles,
pues éstos bendicen a sus hijas con otro, y de esta manera los gentiles son
introducidos (integrados, arrastrados) a su pueblo.®?

La convivencia entre musulmanes, judios y cristianos no
debe exagerarse y creerse que todo fue paz y armonia entre los
tres grupos. Hubo momentos de enfrentamientos, aun desde
los primeros tiempos de la conquista musulmana de al- Andalus,
sobre todo en las regiones meridionales de la Peninsula y en
especial en Sevilla. Estos conflictos indican la existencia de pro-
fundas rivalidades y tensiones étnicas y sociales en al- Andalus
y muestran, asimismo, la dinamica politica de esta region. De
acuerdo con varias fuentes arabes —entre ellas, por ejemplo,
al-Bayan al-Mughrib fi Akbbar al-Andalus wa al-Maghrib de Tbn
‘Idhari—, la primera oposicién cristiana al dominio musul-
man de la peninsula empezé en Sevilla, casi tan pronto como
los musulmanes habian completado la conquista y sus ejércitos
se trasladaban para dominar otras ciudades y provincias. Para
que los ejércitos musulmanes pudieran emprender la conquista

62 Agradezco a mi colega y amigo, Dr. Armando Torres Fauaz, destacado medie-
valista, por su ayuda en la traduccién de este fragmento. Citado por Thomas W. Arnold,
Preaching of Islam. A History of the Propagation of the Islamic Faith, Nueva York, Ams, 1974,
p- 136. Véanse también, de Marin Guzman, “A/-Khassa wa al-‘Amma[La élite y el pueblo
comUn]”, op. cit., p. 498; Sociedad..., op. cit., passim, en especial p. 107, y “Relaciones
interreligiosas y culturales en la Espafia musulmana y proyecciones de sus aportes en la
historia contemporanea”, en Lorenzo Agar y Abraham Magendzo, Didlogo intercultu-
ral. Comunidad drabey judia en Chile, Santiago de Chile, IDEas-DIjO, 2009, pp. 255-281.



MARIN: LOS TESOROS Y LA MA’IDA SULAYMAN... 473

de Mérida, los arabes entregaron la administracion, el control
y la proteccion de la ciudad de Sevilla a sus habitantes judios.
Simultaneamente, y ante la conquista de Sevilla, un gran nt-
mero de los pobladores visigodos de la ciudad la abandonaron
para dirigirse a Beja y a Niebla con la esperanza de encontrar
quietud en estas otras localidades. Sin embargo, apenas los ejér-
citos musulmanes salieron de Sevilla, muchos cristianos que
habian permanecido en esta ciudad se rebelaron contra el do-
minio musulman. Ibn ‘Idhari explica estos acontecimientos
con las siguientes palabras:

O sle Vol 1od gty « Aliadl ppe B2 Ja fuang ol Ot (e ge JIBI) Ll ¢ ol
¢ ed Ipt eni g Ul A Adg Slay Cailal g3 Cpelonadl on Tl ¢ el (g L IS
il Wl Lelal s ¢ Lol Al (N i Gl s i 3 Lo i e
e Ukt At I il Lt L AL M ity e 0 D Jed) e i 0 Rl

Los cristianos [¢jam] de Sevilla, mientras Musa Ibn Nusayr estaba
ocupado en el sitio de Mérida se rebelaron, volvieron sobre sus pasos
y se enfrentaron con los musulmanes que habia en ella, dando muerte
a cerca de ochenta hombres. Enterado de ello Musa Ibn Nusayr, una
vez acabada la conquista de Mérida, envié a su hijo ‘Abd al-*Aziz con
un ejército hacia Sevilla, la tomé y dio muerte a sus habitantes, tras lo
cual se dirigi6 a Niebla, se apoderé de ella y regreso a Sevilla.®?

Lo que escribe Ibn ‘Idhari, de que ‘Abd al-*Aziz mat6 —tal
como se desprende del texto arabe— a todos los habitantes de
Sevilla, es una opinién que debe tomarse con cautela, pues

® Ibn “Idhari, Al Bayan al-Mughrib, op. cit., vol. 11, p. 15, trad. de Jacinto Bosch
Vila. Véase también Jacinto Bosch Vila, Sevilla islimica 712-1248, Sevilla, Universidad
de Sevilla, 1988, pp. 17-19. En las fuentes drabes hay una gran controversia respecto del
lider musulman que conquisté Sevilla. La mayoria de las fuentes afirman que fue Musa
Ibn Nusayr; entre ellas, por ejemplo: Ibn ‘Idhari, Al Bayan al-Mughrib, op. cit., vol. 1,
p. 14. Akbbar Majmu‘a, op. cit., p. 16. Abu Marwan Ibn Hayyan, Kitab Al-Muqtabis fi
Akbbar Rijal al-Andalus, ed. Melchor Martinez Antufia, Chronique du régne du calife
umatyade ‘Abd Allah & Cordoue, Paris, Librairie Orientaliste, 1937, vol. 1, passim. Ibn al-
Athir, Al-Kamil fi al-Ta’rikb, op. cit., vol. v, p. 564. Maqqari, Nafh al-Tib, op. cit., vol. 1,
pp. 269-270. Sin embargo, Ibn al-Shabbat afirma que fue Tariq bn Ziyad. Por esta razon,
Ibn al-Shabbat nos ofrece en su obra un itinerario diferente de las rutas que siguieron los
ejércitos musulmanes en la conquista de la peninsula ibérica. Para mayores deta-
lles, véanse: Bosch Vila, Sevilla islamica, op. cit., pp. 16-17. Emilio de Santiago Simén,
“Los itinerarios de la conquista musulmana de al- Andalus alaluz de una nueva fuente:
Ibn al-Sabbat”, Cuadernos de Historia del Islam, ntim. 3, 1971, pp. 7-49. Véase también
Marin-Guzman, “Social and Ethnic Tensions in al- Andalus” , op. cit., pp. 279-318.



474 ESTUDIOS DE ASIA Y AFRICA XLVIII: 2, 2013

probablemente quiso decir que ajustici6 a los que se habian
rebelado. En otras partes de su obra, asi como en muchas otras
fuentes arabes, hay evidencia de que a la poblacion cristiana de
Sevilla no la exterminaron.

Estos incidentes que explican las fuentes arabes son im-
portantes como prueba de la resistencia cristiana frente a la
conquista musulmana. Se pueden interpretar como enfren-
tamientos interreligiosos o como tensiones interétnicas.* Al
mismo tiempo, los acontecimientos pueden ubicarse dentro
del contexto mayor de la historia de la presencia musulmana
en la peninsula ibérica, en especial en el sur de al-Andalus. A
lo largo de los siglos muchas otras revueltas y movimientos de
resistencia tuvieron lugar: cristianos contra musulmanes, mu-
sulmanes contra cristianos, musulmanes contra ellos mismos,
como sucedié en las luchas entre los arabes, los bereberes y
los muwalladun.

Otro ejemplo es el de Servando en Poley en el siglo 1x. Si-
monet interpreta la rebelion de Servando como parte de un gran
desasosiego cristiano y muwallad.® Esto parece no tener
fundamento, ya que las causas de la insurreccién han sido
explicadas claramente por Lévi-Provencal.®® Servando era el
hijo de Servando, anterior comes de la comunidad cristiana
de Cérdoba, y como comes también tenia el nombre arabe de
Hajjaj. Servando el hijo, debido a un problema personal, ya
que estaba involucrado en una muerte, dej6 la capital y con un
grupo de bandidos ataco y saqued varias aldeas en el sudeste
de Cérdoba y ocupb la fortaleza de Poley (Aguilar) en el afio
889.% Esto lo hizo en nombre del caudillo muwallad ‘Umar
Ibn Hafsun. Durante uno de los ataques de Servando a la cam-
pifia de Cérdoba, un poderoso ejército omeya lo derroté y le

¢ Para mayores detalles al respecto, véanse: Marin Guzman, Sociedad..., op. cit.,
passim, en especial pp. 373-415, y “Social and Ethnic Tensions in al-Andalus”, op.
cit., pp. 279-318.

¢ Para mas informacion al respecto, véase Simonet, Historia de los mozdrabes de
Esparia, op. cit., passim, especialmente pp. 553-554.

% [bid., passim, especialmente pp. 553-554. Lévi-Provengal, Esparia musulmana, op.
cit., pp. 235-236. Para mayores detalles al respecto, véase Marin Guzman, Sociedad...,
op. cit., passim, en especial pp. 327 y ss.

¢ Véanse Ibn Hayyan, Al-Muqtabis, op. cit., vol. m, p. 92. Marin Guzman, Socie-
dad..., op. cit., passim, en especial pp. 327 y ss.



MARIN: LOS TESOROS Y LA MA’IDA SULAYMAN... 475

dio muerte en la batalla. Las tropas reales enviaron su cabeza
a Cérdoba. Segtin Ibn Hayyan, el amir ‘Abd Allah (888-912)
ordeno la crucifixion del padre de Servando, que estaba preso
en Cordoba, y colocd la cabeza de Servando cerca del sitio de
la cruc1f1x1on, de modo que sirviera de advertencia. Segin el
cronista, esto convencid a muchos otros cristianos de no suble-
varse contra la autoridad central.®® Estos hechos dejan concluir
que los cristianos durante esa época se insubordinaban contra
el poder omeya, aparentemente en niimeros pequefios y en
localidades especificas.

Por otro lado, el levantamiento de “Umar Ibn Hafsun, que
durd del afio 880 al afio 928, es un claro ejemplo de la oposicion,
por razones politicas y socioeconomicas, de los muwalladun
a la dinastia omeya. Los triunfos del rebelde ‘Umar Ibn Haf-
sun ante los ejércitos reales le otorgaron fama y prestigio, al
punto que un cronista lo describe de la siguiente manera: “Esta
victoria trajo consigo un aumento en el prestigio y poder de
‘Umar Ibn Hafsun. También le dio [nuevas] alas a sus ambi-
ciones de destruir el gobierno musulman. ‘Umar Ibn Hafsun
[fue entonces capaz de] manifestar abiertamente sus pérfidas
intenciones”.*

El levantamiento se extendio entre la poblacién en la
provincia de Rayya (Malaga) y genero la posibilidad de una re-
vuelta general. La situacion era adn mas delicada debido a los

¢ Para mayores detalles acerca de todos estos acontecimientos, véase Ibn Hay-
yan, Al-Mugtabis, op. cit., vol. 11, p. 92. Para la identificacién de Poley con Aguilar:
véase Reinhart Dozy, Recherches sur Uhistoire et la littérature de | *Espagne pendant le
Moyen Age, Leiden, E. J. Brill, 1881, vol. 1, p. 307. También: Lévi-Provencal, Esparia
musulmana, op. cit., vol. v, pp. 235-236, donde asimismo refuta las interpretaciones de
Simonet y Dozy sobre el papel protagbnico de los cristianos en estos acontecimientos.

¢ Ibn Hayyan, Al-Mugtabis, op. cit., vol. 1, p. 51. Véase también Roberto Marin-
Guzman, “Rebellions and Political Fragmentation of al-Andalus: a study of the revolt
of ‘Umar Ibn Hafsun in the period of the amir ‘Abd Allah (888-912)”, Islamic Studies,
vol. xxxut, nim. 4, 1994, pp. 419-473, passim, en especial p. 428, donde se muestran los
numerosos casos en que el rebelde ‘Umar Ibn Hafsun juraba obediencia al amir y se
sometia a sus mandatos, pero violaba sus promesas tan pronto como se le presentara
la primera oportunidad. Estas son sin duda las razones por las cuales los cronistas,
en especial Ibn Hayyan, se refieren al caudillo de Bobastro con esas palabras, y lo
caracterizan como el més sagaz y el mis serio peligro para la dinastia omeya. Véan-
se también, de Roberto Marin Guzman, “The Rebel Fortresses in al-Andalus: the case
of Bobastro”, Islamic Studies, vol. xLvi, ndm. 1, 2007, pp. 41-71, y “Rebel Fortresses
and Local Identities in Ninth-Century Al-Andalus”, Theory in Action, vol. 4, ntim. 2,
abril, 2011.



476 ESTUDIOS DE ASIA Y AFRICA XLVIII: 2, 2013

odios, descontento y desconfianzas mutuos entre arabes, muwa-
lladun y cristianos. Los temores aumentaron en gran medida
y exacerbaron otros problemas causados por las diferencias
étnicas y religiosas. Cada grupo defendia sus doctrinas, intereses
y religion de forma atin mas radical.”* Como lo afirma un cro-
nista, las luchas eran tan intensas que se asemejaban a aquellas
del tiempo de la Jahiliyya, cuando hubo constantes guerras in-
ternas y gran derramamiento de sangre. La violencia alcanzé
entonces dimensiones extremas en las kuwar meridionales de
al-Andalus durante esos afios.”"

Las cosas se complicaron ain mas cuando, tal como ex-
plica Ibn Hayyan, algunos sectores pacificos de la poblacion
se aliaron con los muwalladun. Desgraciadamente, el cronista
no provee ningn detalle sobre estos sectores de la poblacién,
lo que hace dificil conocer su origen étnico y social. A estos
dos grupos ya aliados se sumaron los cristianos, de modo que
todos se volvieron contra los arabes, bajo las brdenes del cau-
dillo muwallad “Umar Tbn Hafsun.? Estos acontecimientos
reflejan la enorme magnitud de las ten51ones sociales y étnicas
en al-Andalus. Los habitantes de otras 4reas rehusaron sumarse
a la insubordinacion de los muladies y permanecieron leales al
gobierno central.”?

A lo largo de la presencia arabe-musulmana en la penin-
sula ibérica hubo muchas otras instancias de enfrentamientos
e incluso persecuciones contra cristianos y judios como, por
ejemplo, durante la época de las Ta’ifas en la Granada ziri
cuando el pueblo se levantd contra el dominio de la familia

7° Ibn Hayyan, Al-Mugqtabis, op. cit., vol. 1, p. 51. Para mayores detalles, véanse
también, de Marin-Guzman, “Rebellions and Political Fragmentation of al-Anda-
lus”, op. cit., passim, en especial p. 428,y Sociedad..., op. cit., passim, en especial pp. 323-
328.

7' Tbn Hayyan, Al-Muqtabis, op. cit., vol. 1, p. 52. Véanse también Lévi-Provengal, Es-
paria musulmana, op. cit., passim, en especial pp. 200-202. Marin-Guzman, “Rebellions
and Political Fragmentation of al-Andalus”, op. cit., passim, en especial p. 428.

72 Ibn Hayyan, Al-Mugqtabis, op. cit., vol. 11, p. 52. Para mayores detalles, véanse
también Lévi-Provencal, Esparia musulmana, op. cit., passim, en especial pp. 200-202.
Marin-Guzman, “Rebellions and Political Fragmentation of al-Andalus”, op. cit.,
passim, en especial p. 428, y Sociedad..., op. cit., passim, en especial pp. 323-328.

73 Ibn Hayyan, Al-Mugqtabis, op. cit., vol. 11, p. 53. Para mayores detalles, véanse
también, de Marin-Guzman, “Rebellions and Political Fragmentation of al-Andalus”,
op. cit., passim, en especial p. 428, y Sociedad..., op. cit., passim, en especial p. 324.



MARIN: LOS TESOROS Y LA MA’IDA SULAYMAN... 477

Judla Ibn Nagrela.”* También hubo incidentalmente persecu-
cion contra judios y cristianos durante la época almoravide,
y discusiones ideologicas, como los ataques de Ibn Nagrela,
quien escribié un ensayo contra el Qurian, lo que molesto
mucho a los musulmanes. Ibn Hazm le respondio y refutd su
ensayo;”® sin embargo, no fue el inico que escribio refutaciones
contra los cristianos y los judios: existen algunos manuscritos
preservados en la Biblioteca Nacional de Madrid, cuya con-
sulta se recomienda para profundizar en esta tematica. Estos
manuscritos son, primero, el de ‘Abd Allah al-Katib, cuyo
titulo desgrauadamente no se conservo, Manuscrito numero
4944, que es una clara refutacion a las creencias cristianas y
judias. También discute varios asuntos respecto de Ibrahim
(Abraham), Isma‘il (Ismael), Musa (Moisés) y otros profetas.
El segundo manuscrito tiene también el ntimero 4944, y
contiene una refutacion directa a las creencias cristianas sobre
Jests y el dogma de la Trinidad, asi como a otras cuestiones
relacionadas con la teologia.”® Todo esto es importante, pero de
igual forma cabe tener presente que el islam fue tolerante con
judios y cristianos en la peninsula ibérica, como lo demuestra
su participacion intelectual y politica en diversas instancias; un

74 Para mas informacion, véanse: ‘Abd Allah al-Ziri, Mudbakkirat al-Amir ‘Abd
Allah. Akbir Muluk Bani Ziri bi-Gharnata, ed. Evariste Lévi-Provencal, El Cairo,
Dar al-Ma‘arif, 1955, passim, en especial pp. 66-68. Marin Guzman, Sociedad..., op.
cit., passim, en especial p. 93.

75 Para mas detalles, véase Emilio Garcia Gémez, “Introduccion” a la trad. al
espafiol de Tawq al-Hamama. El collar de la paloma, Madrid, Alianza Editorial, 1971,
pp. 46-47.

76 Para mas detalles, véase Muhammad Ibn Yahya al-Sharif, Kitab al-Kalam,
manuscrito nm. 5259, Biblioteca Nacional de Madrid, passim. Respecto del cristiano
(mozdrabe) Abu al-Rabi‘, las fuentes rabes contienen poca informacién, no obstante
haber estado al servicio de la dinastia Ziri de Granada. Para mas detalles, véase ‘Abd
Allah al-Ziri, Mudhakkirat al-Amir ‘Abd Allah. Akbir Muluk Bani Ziri bi-Gharnata, op.
cit., pp. 66-68. Para mas detalles acerca de los intelectuales y fildsofos judios y cristia-
nos, véase Jamal al-Din Abu Hasan ‘Ali Ibn Yusuf al-Kifti, Kitab Ta’rikh al-Hukama’,
manuscrito nim. 4903, Biblioteca Nacional de Madrid, passim. Existe otra copia de
este manuscrito en la Real Biblioteca de El Escorial, nim. 1778. Véase el anonimo
Ta’rikh al-Hukama’, manuscrito nam. 4889, Biblioteca Nacional de Madrid, passim,
especialmente pp. 202-203, respecto de varios filbsofos judios en al-Andalus, y pp. 242-
265. Respecto de Malmomdes véanse pp. 301-303. Para mas detalles acerca de los
filésofos cristianos, véanse pp. 217 y ss., 339-340, 344-345, 381 y 406. Sobre la labor in-
telectual de los judios en la Espafia musulmana, véanse Joseph Pérez, Historia de una
tragedia. La expulsion de los judios de Esparia, Barcelona, Mapfre, 1993, pp. 14-19. Haim
Beinart, Los judios de Esparia, Madrid, Mapfre, 1992, pp. 49-75.



478 ESTUDIOS DE ASIA Y AFRICA XLVIII: 2, 2013

ejemplo es el judio Hasday Ibn Shaprut, médico de cabecera del
califa ‘Abd al-Rahman IIT (912-961). Ibn Shaprut también fue
embajador del califa ante la reina Tota de Navarra, quiza uno
de los mayores ejemplos de convivencia de las tres religiones,
donde un judio representaba en una misién diplomatica a un
califa musulman ante una reina cristiana.”” Hubo otros judios
que dieron aportes culturales, Maiménides e Ibn Gabirol, entre
otros. Algunos cristianos asimismo destacaron debido a la to-
lerancia musulmana; entre muchos otros, Abu al-Rabi‘, quien
fue funcionario en la Granada ziri en la época de las Ta’ifas.”®

La tolerancia del islam hacia judios y cristianos fue un
hecho durante la presencia musulmana en la peninsula pero
no debe exagerarse, pues la evidencia historica prueba que
hubo momentos de tension, persecuciones y revueltas contra
las autoridades musulmanas. La idea de que la convivencia fue
siempre pacifica y armoniosa ha dado origen a otra leyenda o
mito, que de igual forma debe discutirse en el estudio de la rea-
lidad histérica de la conquista y presencia arabe-musulmana en
la peninsula ibérica.

Conclusiones

1. Las fuentes arabes contienen numerosas y detalladas des-
cripciones de la conquista arabe-musulmana de la peninsula
ibérica; sin embargo existen profundas diferencias entre
muchas de ellas, asi como contradicciones e insondables di-
vergencias. En este ensayo se mostraron algunas de esas
diferencias, tanto en las descripciones de algunas batallas, en
los tesoros capturados, entre otros muchos problemas, co-

77 Para mayores detalles al respecto, véanse, de Marin Guzman, Sociedad..., op.
cit., passim, en especial pp. 93-100, y “Ethnic Groups and Social Classes in Muslim
Spain”, op. cit., pp. 37-66.

78 Véanse Ibn Yahya al-Sharif, Kitab al-Kalam, op. cit., passim. ‘Abd Allah al-Zi-
ri, Mudhakkirat al-Amir ‘Abd Allah. Akbir Muluk Bani Ziri bi-Gharnata, op. cit., pp. 66-
68. También: Ibn Yusuf al-Kifti, Kitab Ta’rikh al-Hukama’, op. cit., passim. Véase el
anénimo Ta’rikh al-Hukama’, op. cit., passim, especialmente pp. 202-203, 242-265,
301-303, 217 y ss., 339-340, 344-345, 381 y 406. Pérez, Historia de una tragedia, op. cit.,
pp. 14-19. Beinart, Los judios de Esparia, op. cit., pp. 49-75. Para mayores detalles al
respecto, véanse, de Marin Guzman, Sociedad..., op. cit., passim, en especial pp. 93-100,
y “Ethnic Groups...”, op. cit., pp. 37-66.



MARIN: LOS TESOROS Y LA MA’IDA SULAYMAN... 479

mo el analizado de si Tariq bn Ziyad y Musa Ibn Nusayr
llegaron a la corte del califa al-Walid I, o si rindieron cuentas
ante el califa Sulayman.

2. En varias fuentes arabes se describe la ma’ida Sulayman (la
mesa de Salomén) como un verdadero tesoro de increible
valor. Ibn ‘Abd al-Hakam le adjudica un valor de 200000
dinares. Las fuentes arabes consideran veridica esta historia
y la presentan como un hecho histérico fidedigno. Los
cronistas describen la mesa de Salomén sin preguntarse si lo
relacionado con ella es mas bien una leyenda. La presentan
como realidad historica.

3. Otro problema que tienen las fuentes arabes es el concer-
niente a la exageracién en la descripcion de los tesoros
capturados como botin de guerra (ghanima). Los cronistas
sefialan, sin cuestionar, las dimensiones de los tesoros, y
la existencia de la mesa de Salomén. Con frecuencia, los
cronistas posteriores repitieron los mismos errores y exa-
geraciones. Quiza la razon de estas exageraciones era para
mostrar la importancia de las zonas conquistadas y las
riquezas adquiridas para bien del islam y de los valientes
soldados que las capturaron. Es comprensible el efecto
psicoldgico que las descripciones podian tener entre las
tribus arabes para que mantuvieran viva la llama del valor
y emprendieran nuevas conquistas que les trajeran grandes
beneficios en lo particular y enormes ganancias para el
Estado.

4. Las fuentes arabes sefialan repetidamente que todos los te-
soros conquistados debian repartirse entre los participantes
en las guerras de conquista, con excepcion de la quinta parte
que se reservaba al Estado. Los lideres militares deseaban
controlar todos los tesoros; en otras palabras, que nadie
robara nada, para enviar al califa lo que correspondia al
Estado islimico. El Amir al-Mu’ minin, a su vez, exigia que
todo llegara puntualmente a su destino oficial. La leyenda
de la mesa de Salomén y lo referido de que Tariq arrancé
una pata que conservo en su poder, revela que los mecanis-
mos de control de las riquezas capturadas tal vez no eran
tan eficientes. El contenido de la leyenda permite observar
que en el control del botin de guerra habia grandes fallas.



480 ESTUDIOS DE ASIA Y AFRICA XLVIII: 2, 2013

5. Tambieén se discuti6 y refuté la idea que algunos académicos
han sefialado de que los arabes no conquistaron la peninsula
ibérica, sino que lo que se dio fue una convivencia. Aparte
de la discusién que se desarroll6 en este trabajo respecto de
la convivencia, la refutac1on de que no hubo una conquis-
ta de al-Andalus requeria de mayores detalles. La conquista
se dio y las fuentes, tanto arabes como cristianas, la descri-
ben. La conquista se manifesto en la imposicion de tributos,
en especial el jizya sobre las poblaciones sometidas que
conservaban su religion, cristiana o judia. Para ello se desa-
rrollo, siguiendo el modelo trazado en las conquistas del
Mashriq, el sistema de la dhimma. La nueva distribucion
de las tierras que impusieron los arabes dominantes, los di-
versos impuestos, y las monedas que se acufiaron son evi-
dencia de que hubo una conquista, una imposicién. La fal-
ta de una prueba material como discuten los académicos
que niegan la existencia de una conquista, puede también
refutarse mostrando los tratados de paz, los tributos im-
puestos, la acufiacién de moneda y también por la cons-
truccién de la gran mezquita de Cordoba hacia el afio 780
en adelante.

6. El llamado que recibieron Tariq y Musa de viajar a Da-
masco a rendir cuentas de las campaiias de conquista y de
los tesoros capturados, muestra la politica administrativa
de la época. El califa destituy6 a ambos lideres militares de
sus posiciones castrenses y de su participacion en la ad-
ministracién politica de al-Andalus. Estos dos asuntos
exhiben los posibles temores del califa de que algunos de
sus func1onarlos sobre todo aquellos ubicados en las pro-
vincias mas alej adas de Damasco, podrian rebelarse contra
la autoridad central e incluso mdependlzarse y administrar
para beneficio propio esas lejanas tierras.

7. También se discutieron los problemas, diferencias y
contradicciones en las fuentes arabes respecto del viaje de
Tariq bn Ziyad y Musa Ibn Nusayr a rendir cuentas ante
el califa en Damasco. Las contradicciones llegan al punto
que algunas obras aseguran que los dos conquistadores
de al-Andalus informaron sobre sus actividades y sobre
los tesoros capturados al califa al-Walid I, mientras otras



MARIN: LOS TESOROS Y LA MAIDA SULAYMAN... 481

sostienen que lo hicieron ante el califa Sulayman Ibn ‘Abd
al-Malik.

8. La convivencia pacifica, los matrimonios y las relaciones
cordiales que los musulmanes practicaron con judios y cris-
tianos en la Espafia musulmana fue producto de la toleran-
cia del islam; sin embargo, se ha exagerado y se ha querido
dar a entender que siempre, durante la presenaa del islam
en la peninsula ibérica, todo fue paz y armonia entre los tres
grupos religiosos, lo que ha permitido que se desarrolle un
mito al respecto. A pesar de que predomino el pluralismo
y la tolerancia, también hubo momentos de persecuciones,
rebeliones, disputas y enfrentamientos. **

Direccidn institucional del autor:

Facultad de Ciencias Sociales, Escuela de Historia
Universidad de Costa Rica

Ciudad Universitaria Rodrigo Facio

San Pedro de Montes de Oca, Costa Rica

04 rmaringuzman@yahoo.com

PA romagu_02@yahoo.com

Bibliografia
Fuentes primarias

L. Manuscritos arabes

ABU AL-FipA’, al-Malik al-Muwid, Kitab al-Mukbtasar min Ta’rikh
al-Bishr, manuscrito nim. 1641 en El Escorial. (Este manuscrito
continta en el manuscrito nim. 1760 en El Escorial.)

ANONIMO, manuscrito nim. 5391, Biblioteca Nacional de Madrid.

ANONIMO, Ta’rikh al-Hukama’, manuscrito ntim. 4889, Biblioteca
Nacional de Madrid.

ANONIMO, Ta’rikh al-Khulafa’, manuscrito niim. 5391, Biblioteca Na-
cional de Madrid.

Ar-Bacupapi, Ahmad Ibn ‘Abd Allah, Kitab ‘Uyun Akbar al-
A° yan Mimman Mada fi Salif al-"Usur wa al-Azman, manuscrito
nim. 2411 (Mixt. 1608), Osterreichischen Natlonalblbhothek
Viena.



482 ESTUDIOS DE ASIA Y AFRICA XLVIII: 2, 2013

AL-BakrI AL-QURTUBI, Abu ‘Ubayd ‘Abd Allah Ibn ‘Abd al-
‘Aziz, Kitab al-Mamalik wa al-Masalik, manuscrito nam. 2404
(Mixt. 779), Osterreichischen Nationalbibliothek, Viena.

ArL-Qazwini, Abu Yahya, Kitab ‘Aja’ib al-Buldan, manuscrito
ndm. 4895 gg 32, Biblioteca Nacional de Madrid.

Ar-SHATIBI, Muhammad, Kitab al-Juman fi Mukhtasar fi Akbbar
al-Zaman, manuscrito nim. 4998, Biblioteca Nacional de Ma-
drid.

A1L-Umart AL-MawsiL, Yasin Ibn Khayr Allah al-Khatib, A-Durr
al-Maknun fi al-Ma’athir al-Madiyya min al-Qurun, manuscrito
nam. 2412 (Mixt. 1607), Osterreichischen Nationalbibliothek,
Viena.

IBN ‘ABDUS AL-JAHSHIYARI, Abu ‘Abd Allah Muhammad, Kitab Akhbar
al-Wuzara’ wa al-Kuttab, manuscrito nim. 2 434 (Mixt. 916), Os-
terreichischen Nationalbibliothek, Viena.

IeN AHMAD AL-QARMANI, Ahmad Ibn Yusuf, Kitab al-Daw! wa Akbbar
Athar al-Awwal, manuscrito nim. 5153, Biblioteca Nacional
de Madrid.

IeN Ivas at-Hanarr, Shams al-Din Abu al-Barakat Muhammad Ibn
Ahmad, Kitab Nas/oq al-Azhar fi ‘Aja’ib al-Aqtar, manuscrito
nim. 2407 (Mixt. 1228), Osterreichischen Nationalbibliothek,
Viena.

IeN Yanya AL-SHARIF, Muhammad, Kitab al-Kalam, manuscrito
ntm. 5259, Biblioteca Nacional de Madrid.

IBN YUsuF AL-KiFT1, Jamal al-Din Abu Hasan ‘Ali, Kitab Ta’rikh al-
Hukama’, manuscrito nim. 4903, Biblioteca Nacional de Madrid.
(También en La Real Biblioteca de El Escorial, ndm. 1778.)

II. Fuentes primarias impresas

‘ABD ALLAH AL-ZIRI, Mudbakkirat al-Amir ‘Abd Allah. Akbir Muluk
Bani Ziri bi-Gharnata, ed. Evariste Lévi-Provencal, El Cairo,
Dar al-Ma‘arif, 1955.

ABU AL-QAsM ‘ABD AL-RAHMAN B. ‘Abd Allah Ibn ‘Abd al-Hakam,
Futub Ifrigiyya wa al-Andalus, ed. Albert Gateau, Argel, Editions
Carbonel, 1947.

ANONIMO, Akbbar Majmu'a, ed. y trad. al espafiol Emilio Lafuente
y Alcantara, Madrid, M. Rivanedeyra, 1867.

ANONIMO, Kitab al-Uyun wa al-Hada’iq fi Akbbar al-Haqa'ig, ed.
M. J. de Goeje y P. de Jong, Leiden, E. J. Brill, 1869, vol. m.

Ar-BaLapHURI, Abu Hasan Ahmad Yahya, Futub al-Buldan, ed. M.



MARIN: LOS TESOROS Y LA MAIDA SULAYMAN... 483

J. de Goeje, Leiden, E. J. Brill, 1866 (segunda edicion, Leiden,
E. J. Brill, 1968).

Ar-Hmvyari, Abu ‘Abd Allah Muhammad Ibn ‘Abd Allah Ibn
‘Abd al-Mun’im, Kitab al-Rawd al-Mi‘tar fi Khabar al-Aqtar, ed.
Evariste Lévi- Provengal El Cairo, Dar al-Ma‘rif bi-Misr, 1937.

AL-MAQQARI, Abu al-‘Abbas Ahmad b. Muhammad, Kitab Nafh
al-Tib, ed. Reinhart Dozy y Gustave Dugat, vol. 1, Leiden, E. J.
Brill, 1855-1861 (reimpresion, Amsterdam, ams, 1967).

Ar-Suvurt, Al-Hafiz Jalal al-Din, 7a’rikh al-Khulafa’, Beirut, Dar
al-Fikr, s.f.e.

Ar-Ya‘Quer, Ahmad b. Abi Ya‘qub, Ta’rikh al-Ya'qubi, ed. Th.
Houtsma, Leiden, E. J. Brill, 1883 (reimpresion, Beirut, 1960).

IeN ‘ABD aL-HakaMm, Abu al-Qassim ‘Abd al-Rahman b. ‘Abd Allah,
Futub Misr wa Akbbaruba, ed. Charles C. Torrey, Leiden, E. ].
Brill, 1920.

IeN ‘ABD aL-HakaMm, Abu al-Qassim ‘Abd al-Rahman b. ‘Abd Allah,
Futub Ifrigiyya wa al-Andalus. La conquista de Africa del nortey de
Esparia, trad. al espafiol Eliseo Beltran, Valencia, Anubar, 1981.

IBN AL-ATHIR, ‘Tzz al-Din, Al-Kamil fi al-Ta’rikh, ed. C. J. Tornberg,
Leiden, E. J. Brill, 1869 (reimpresion, Beirut, 1965).

IeN HayyvaN, Abu Marwan, Kitab al-Mugtabis fi Akbbar Rijal al-
Andalus, ed. Melchor Martinez Antufia, Chronigue du régne du
calife umatyade ‘Abd Allah & Cordoue, Paris, Librairie Orienta-
liste, 1937, vol. 1.

IBN ‘IDHARI AL-MARRAKUSHI, Abu al-‘Abbas Ahmad Ibn Muhammad,
Al-Bayan al-Mughrib f Akbbar al-Andalus wa al-Maghrib, ed.
Reinhart Dozy, G. S. Colin y Evariste Lévi-Provengal, Beirut,
Dar al-Thagqafa, s.fe.

IeN AL-KARDABUS, Abu Marwan ‘Abd al-Malik, Ta’rikh al-Andalus
li-Ibn al-Kardabus, ed. Ahmad Mukhtar al-‘Abbadi, Madrid,
Ma‘had al-Dirasat al-Islamiyya bi-Madrid, 1971.

Isn Karpun, ‘Abd al-Rahman, Al-Muqaddima, Introduccion a la
Historia Universal, trad. al espafiol Juan Feres, México, Fondo
de Cultura Econémica, 1977.

IeN QuTaYBA, Abu Muhammad ‘Abd Allah Ibn Muslim, Al-Imama
wa al-Siyasa, ed. Taha Muhammad al-Zayni, Beirut, Dar al-
Ma‘rifa, 1967.

IeN AL-QuTrYYA AL-QURTUBL, Abu Bakr Ibn “‘Umar, Ta’rikh Iftitab
al-Andalus, ed. y trad. al espafiol (Historia de la conquista de
Espaia) Julian Ribera, Madrid, Tipografia de la Revista de Ar-
chivos, 1926.



484 ESTUDIOS DE ASIA Y AFRICA XLVIII: 2, 2013

Fuentes secundarias

AnMAD, Mustafa Abu Dayl, A/-Qaba’il al-‘Arabiyya fi al-Andalus
Hatta Sugut al-Khilafa al-Umawiyya (710-1031), Casablanca, Les
Editions Maghrébines Dar al-Nashr al-Maghribiyya, 1983.

ARBERRY, John, The Legacy of Persia, Oxford, Oxford University
Press, 1953.

ArNoOLD, Thomas W., The Preaching of Islam. A History of the Propa-
gation of the Muslim Faith, Nueva York, ams, 1974.

BENART, Haim, Los Judios de Esparia, Madrid, Mapfre, 1992.

BoscH VILA, Jacinto, Sevilla Islimica. 712-1248, Sevilla, Universidad
de Sevilla, 1988.

BROCKELMANN, Carl, History of the Islamic Peoples, trad. al inglés
Joel Carmichael y Moshe Perlman, Nueva York, Capricorn
Books, 1960.

CHEJNE, Anwar, Muslim Spain. Its History and Culture, Minneapolis,
University of Minnesota Press, 1974.

Dozy, Reinhart, Historia de los musulmanes de Esparia, Buenos Aires,
Emecé, 1946.

Dozy, Remhart Recherches sur Ihistoire et la littérature de I’Espagne
pendant le Moyen Age, Leiden, E. J. Brill, 1881.

GaBRrIELL Francesco, “Hisham”, en Encyclopaedm of Islam (2), Leiden,
E.]J. Brill, 1971, vol. 3.

Garcia DE CORTAZAR, José Angel, La época medieval, Madrid, Al-
faguara, 1974.

Garcia GOMEZ, Emilio, “Introduccion” a la traduccién espafiola
de Tawq al-Hamama. El Collar de la Paloma, Madrid, Alianza
Editorial, 1971.

GoNzALEZ PALENCIA, Angel, Historia de la Esparia Musulmana, Bar-
celona, Labor, 1925.

HawTING, G. R., The First Dynasty of Islam, Londres-Sydney, Croom
Helm, 1986.

KenneDy, Hugh, The Prophet and the Age of the Caliphate. The Islamic
Near East from the Sixth to the Eleventh Century, Londres-Nueva
York, Longman, 1986.

LEVEPROVENCAL, Evariste, Espania musulmana hasta la caida del califi-
cato de Cordoba (711-1031). Institucionesy vida social e intelectual,
en Ramén Menéndez Pidal, Historia de Esparia, Madrid, Espasa
Calpe, 1967, vol. v.

ManzaNo Moreno, Eduardo, Conguistadores, emires y califas. Los
omeyasy la formaczon de al- Andalus, Barcelona, Critica, 2006.

MARIN-GUZMAN, Roberto, Popular Dimensions of the ‘Abbasid Revo-



MARIN: LOS TESOROS Y LA MA’IDA SULAYMAN... 485

lution. A case study of medieval Islamic social bistory, Cambridge,
Fulbright-Laspau, 1990.

MAaRIN-GUzMAN, Roberto, “Ethnic groups and social classes in Mus-
lim Spain”, Islamic Studies, vol. xxx, nim. 1-2, 1991, pp. 37-66.

MARIN-GUZMAN, Roberto, “Social and ethnic tensions in al-Andalus:
the cases of Ishbiliyah (Sevilla) 276/889-302/914 and Ilbirah (El-
vira) 276/889-284/897. The role of ‘Umar Ibn Hafsun”, Islamic
Studies, vol. xxxm, niim. 3, 1993, pp. 279-318.

MAaRIN-GUZzMAN, Roberto, “Rebellions and Political Fragmentation
of al-Andalus: A Study of the Revolt of ‘Umar Ibn Hafsun in
the Period of the Amir ‘Abd Allah (888-912)”, Islamic Studies,
vol. xxxim, nim. 4, 1994, pp. 419-473.

MaRriN GuzMAN, Roberto, “Al-Khassa wa al-‘Amma[La élite y el pue-
blo comtin]en la historia social de al-Andalus. Una aproximacién
al estudio de las clases sociales y la movilidad social en la Espaiia
Musulmana (711-1090)”, Estudios de Asia y Africa, vol. XXx1v,
ndm. 3 (110), 1999, pp. 483-520.

MariN GUzMAN, Roberto, “Las fuentes arabes para la reconstruccion
de la historia social de la Espafia musulmana. Estudio y clasifica-
cién”, Estudios de Asia y Africa, vol. Xxx1x, nam. 3 (125), 2004,
pp- 513-572.

MariN GUzMAN, Roberto, Sociedad, politica y protesta popular en
la Esparia musulmana, San José, Editorial de la Universidad de
Costa Rica, 2006.

MariN-GUzMAN, Roberto, “The Rebel Fortresses in al-Andalus:
the case of Bobastro”, Islamic Studies, vol. Lxv1, nim. 1, 2007,
pp- 41-71.

MARIN-GUZMAN, Roberto, “Rebel Fortresses and Local Identities in
Ninth-Century Al-Andalus”, Theory in Action, vol. 4, nim. 2,
abril, 2011.

MariN GuzMAN, Roberto, “Relaciones interreligiosas y culturales en
la Espafia musulmana y proyecciones de sus aportes en la histo-
ria contemporanea”, en Lorenzo Agar y Abraham Magendzo,
Didlogo intercultural. Comunidad drabe y judia en Chile, Santia-
go de Chile, DEAs-DIjO, 2009, pp. 255-281.

PEREZ, Joseph, Historia de una Tragedia. La expulsion de los judios de
Esparia, Barcelona, Mapfre, 1993.

SANTIAGO SIMON, Emilio de, “Los itinerarios de la conquista musul-
mana de al-Andalus a la luz de una nueva fuente: Ibn al-Sabbat”,
Cuadernos de Historia del Islam, nm. 3, 1971, pp. 7-49.

SMONET, Francisco Javier, Historia de los moza'mbes de Esparia, Ma-
drid, Oriental Press, 1903 (reimpresién, Amsterdam, Ams, 1967).



486 ESTUDIOS DE ASIA Y AFRICA XLVIII: 2, 2013

VALLVE, Joaquin, “Nuevas 1deas sobre la conquista arabe de Espafia.
Topon1m1a y onomastica”, discurso leido en el acto de su recep-
cion publica en la Real Academia de la Historia, Madrid, Real
Academia de la Historia, 1989.

VALLVE, Joaquin, E/ califato de Cérdoba, Madrid, Mapfre, 1992.

WatT, Montgomery, Historia de la Esparia islimica, trad. al espaiol
José Elizalde, Madrid, Alianza, 1980.

Pdaginas de internet

[identidadandaluza.wordpress.com]

Enrique Iniesta, “Blas Infante, historia de un andaluz”. [www.mu-
sulmanesandaluces.org/hemeroteca.]

[catt69obolog.com/LVI. Los arabes no invadieron Espafia.]



