
   

Espacios Públicos

ISSN: 1665-8140

revista.espacios.publicos@gmail.com

Universidad Autónoma del Estado de México

México

Perfecto Sánchez, José Ricardo

El proceso democrático actual se aleja más de la democracia ideal: una propuesta de su reorientación

hacia una paz social más estable

Espacios Públicos, vol. 12, núm. 26, diciembre, 2009, pp. 156-168

Universidad Autónoma del Estado de México

Toluca, México

Disponible en: http://www.redalyc.org/articulo.oa?id=67612145008

   Cómo citar el artículo

   Número completo

   Más información del artículo

   Página de la revista en redalyc.org

Sistema de Información Científica

Red de Revistas Científicas de América Latina, el Caribe, España y Portugal

Proyecto académico sin fines de lucro, desarrollado bajo la iniciativa de acceso abierto

http://www.redalyc.org/revista.oa?id=676
http://www.redalyc.org/articulo.oa?id=67612145008
http://www.redalyc.org/comocitar.oa?id=67612145008
http://www.redalyc.org/fasciculo.oa?id=676&numero=12145
http://www.redalyc.org/articulo.oa?id=67612145008
http://www.redalyc.org/revista.oa?id=676
http://www.redalyc.org


156

El proceso democrático actual se aleja más 
de la democracia ideal: una propuesta de su 
reorientación hacia una paz social más estable

Fecha de recepción: 25 de marzo de 2009
Fecha de aprobación: 14 de abril de 2009

José Ricardo Perfecto Sánchez* 

Resumen

Después de un largo periodo de gobierno federal en manos de representantes 
del Partido Revolucionario Institucional (PRI), a fines del año 2000 asumió 
el poder federal de la Presidencia, Vicente Fox Quesada, miembro del Partido 
Acción Nacional (PAN), seguido en 2006 por el actual presidente del mismo 
partido político Felipe Calderón Hinojosa. El pueblo de México optó en ambas 
ocasiones por el cambio no tanto de partido político sino más bien del modo 
de ejercer el poder, tras la búsqueda de mejores condiciones de calidad de vida 
en todos sus aspectos. La experiencia vivida por los mexicanos nos muestra 
que esto no ha sido suficiente, pues, aunque el “presidencialismo” pareciera 
haber quedado atrás, los hechos muestran que transitamos por un camino de 
un “tira y afloja” de una especie de “camarismo”, con el riesgo de alejarnos 
más de un proceso real de democracia. 

Para ello, es necesario recordar el por qué de los orígenes de la división del poder 
gubernamental, en poder ejecutivo, legislativo y judicial. Mas, para que esta división 
pueda funcionar con más eficiencia y eficacia, se requieren, a mi parecer, tres condi-
ciones de posibilidad, estrechamente vinculadas entre sí, a saber, límites y alcances 
de la democracia, de la libertad y del valor social de corresponsabilidad.

De donde infiero que, sí y sólo si ejercemos nuestra libertad con responsabili-
dad en un contexto democrático equitativo, podríamos corresponsablemente 
construir o reconstruir una sociedad más estable y segura, que nos permitiría 
vivir en paz o al menos con menos violencia.

* Doctor en Filosofía. Profesor del Plantel “Ignacio Ramírez Calzada”, uaem.



157

José Ricardo Perfecto Sánchez

Palabras clave: democracia, libertad, responsabilidad, corresponsabi-
lidad, paz, justicia social, violencia estructural.

Abstract

After long periods of federal government controlled by the Institutional Re-
volutionary Party (PRI), at the end of the year 2000, Vicente Fox Quesada, 
member of the National Action Party (PAN), wins the presidency, followed 
in 2006 by Felipe Calderón Hinojosa, member of the same political party. 
Mexican people decided to make a change not only to a different political 
party but also looking for better conditions of life. The experience lived by 
the mexican has proved that this is not enough because “presidentialism” 
has been left behind; the facts show that we follow an accepting refusing 
path where “chamberism” might get us into the risk of separating us from 
the real process of democracy. 

For this reason, it is important to go back to the origins of the division of the 
government forces: the executive, the legislative and the legal. But in order 
for this division to work efficiently, three feasibility conditions are required: 
limits and approaches of democracy, freedom and corresponsability social 
value.

My inference therefore, is, if we execute our freedom responsibly in an equal 
democratic context, we could build or rebuild a steadier and safer society 
that would allow us to live in peace, with no violence at all.

Key words: democracy, freedom, responsibility, corresponsability, peace, 
social justice, structural violence

Introducción

… si es cierto que el ideal de la democracia -como sostenía Abraham Lincoln 
(1809-1865) en el célebre discurso de 1863, pronunciado en el campo de batalla 
de Gettysburg- se identifica como un “gobierno del pueblo, por el pueblo y para 
el pueblo”, cualquier comprobación histórica muestra también en el sistema 
democrático, al igual que todos los otros, la existencia de una gran mayoría 
sometida y pasiva, y al mismo tiempo la intensa actividad de pequeñas y esco-
gidas elites (minorías), que tienden a la conquista del poder y al ejercicio de la 



158

El proceso democrático actual se aleja más 
de la democracia ideal: una propuesta…

función de mando, ya que -decía Aristóteles el mandar y el obedecer no sólo son 
cosas necesarias, sino también útiles para la existencia de la vida social, y desde 
el propio nacimiento existe la diferencia, estando unos destinados a mandar y 
otros a obedecer- (Política, i,5)” (Colombo, 1972: 62).

Al analizar este texto se encuentran de manera explícita expresiones 
referentes a la democracia como forma de gobierno ideal y su incon-
sistencia con su realidad práctica. De donde se infiere la necesidad 
de buscar algunas alternativas de solución a este problema político. 
Aquí propongo una de ellas, la cual está basada no sólo en los va-
lores de libertad, correspondencia y paz social, sino sobre todo en 
sus respectivas virtudes, que posibilitan una práctica acorde con los 
discursos democráticos en beneficio del pueblo. El mensaje que se 
transmite reforzó mi preocupación por la brecha que se extiende más 
larga en longitud y más profunda en intensidad por la gravedad de 
problemas sociales entre el discurso teórico y emotivo de todos ellos, 
y su realidad práctica en el acontecer cotidiano de la vida humana. 
El contenido del texto va más allá de las fronteras de la República de 
Italia y pienso que es digno de reflexionarse seriamente por muchos 
ciudadanos de diferentes países en el mundo, no necesariamente 
porque se haya incurrido en una simulación o en una apariencia de 
democracia, sino para reorientar o en su caso, reforzar los pasos que 
se hayan dado hasta el presente en el camino de la democracia en 
general. La interrelación de estos términos es confirmada por Norberto 
Bobbio, quien dijo que 

los derechos del hombre, democracia y paz son tres momentos necesarios del 
mismo movimiento histórico: sin derechos del hombre reconocidos y protegi-
dos no hay democracia; sin democracia, no se dan las condiciones mínimas 
para la solución pacífica de los conflictos. En otras palabras la democracia 
es la sociedad de los ciudadanos, y los súbditos se convierten en ciudadanos 
cuando le son reconocidos algunos derechos fundamentales; habrá paz esta-
ble, una paz que no tenga guerra como alternativa, solamente cuando seamos 
ciudadanos no de éste o aquel Estado, sino del mundo” (Bobbio, 1985 en 
Wikipedia, s/fa: 2).

En esta ocasión, quiero compartir con ustedes mis reflexiones en torno 
al problema de la democracia y de la paz a nivel planetario, pero movido 
a la vez por los sucesos político-sociales de cambio de partido político a 
fines del año 2000 y por el incremento constante no sólo de la violencia 
física sino también de tipo estructural en nuestro país.



159

José Ricardo Perfecto Sánchez

Mi propósito en este estudio es optimista, 
en el sentido de ver los fenómenos socia-
les, no con el matiz de cierto fatalismo, 
que margina o anula la libertad de los 
seres humanos, sino con la perspectiva 
convincente de parte mía y simultánea-
mente abierta al diálogo con otros per-
ceptores, de que podemos reconstruir 
nuestra sociedad, hablo de todos los seres 
humanos en el mundo, en una sociedad 
menos violenta en todos sus aspectos, y 
menos condicionada por el poder en de-
trimento de nuestra libertad, si lo quere-
mos y nos proponemos afrontar este reto. 
Tras este objetivo, los puntos de análisis 
y de reflexión son los siguientes: 1) ¿El 
camino de la democracia conlleva a la 
justicia social?, 2) ¿Libertad y democracia 
conforman un binomio inseparable?, 3) 
¿La corresponsabilidad garantiza la paz 
social? y 4) ¿La democracia, la libertad 
y la corresponsabilidad son en realidad 
factores de construcción de una paz  
duradera?

¿El camino de la democracia 
conlleva a la justicia social?

A las generaciones actuales nos está tocan-
do vivir un periodo de cambios profundos, 
ya no sólo de la ciencia y tecnología sino 
también del comportamiento individual y 
social de los seres humanos. Así, la cons-
tante búsqueda de todo aquello que nos 
es desconocido se pretende descubrir o 
inventar con recursos, medios y objetivos, 
estrictamente científicos, desde la visión 
fragmentada del conocimiento “científico” 
moderno, marginando y menospreciando 

el conocimiento proveniente de las llama-
das ciencias del hombre mismo, reducido 
ordinariamente a un objeto más entre 
tantas cosas, no obstante mencionar que 
se trata de un objeto especial.

La aceptación práctica de esta postura 
se evidencia con el fenómeno mundial 
de la globalización estrechamente ligado 
a la macroeconomía y extendido a otras 
dimensiones tales como la educación, la 
política, y la cultura. En este contexto, 
México no es la excepción, baste para ello 
señalar dos realidades concretas: una, el 
cambio de partido político en el Gobierno 
Federal a fines de 2000; y, la otra, se 
refiere al aumento de violencia física y 
estructural, hechos que coinciden con 
dos de los grandes problemas mundiales, 
el problema de la democracia y el de la 
paz. De éste me ocuparé más adelante, 
por ahora quiero compartirles algunas de 
mis inquietudes en torno a la democracia, 
pero en ambos casos mis reflexiones van 
más allá de nuestras fronteras.

Para empezar, recurro a las palabras de Ar-
turo Colombo, que  afirma: “quien analiza el 
vocabulario político contemporáneo advierte 
en seguida que el término democracia es uno 
de los que se ha hecho más uso y más abuso, 
al objeto de suscitar la simultánea adhesión 
general sobre todo a través de ciertos escri-
tos y discursos, dirigidos a persuadir con 
el auxilio de fáciles emociones, más bien 
que a convencer con la fuerza de razones 
luminosas” (Colombo, 1972: 21).

Dar una atenta mirada a los orígenes y 
evolución semántica de este término, puede 



160

El proceso democrático actual se aleja más 
de la democracia ideal: una propuesta…

ayudarnos a comprender mejor el significado 
ideal, no idealista, de democracia, a partir 
de las experiencias vivenciales nuestras y de 
otros países, difundidas a través de distintas 
fuentes de información.

Primeramente, la palabra democracia pro-
viene del antiguo griego democratía en el 
siglo v a. c., a partir de los vocablos demos, 
que puede traducirse como pueblo y kratós, 
poder o gobierno. Sin embargo, surgen de 
inmediato las siguientes preguntas en rela-
ción con la significación de pueblo: ¿Acaso 
se trata de la totalidad de pertenecientes a 
un ordenamiento jurídico político?; ¿tal vez 
a todos los ciudadanos, individualmente 
considerados como sujetos cada uno de sus 
derechos?; ¿quizás a la pluralidad expresada 
por el principio de mayoría?; ¿probablemen-
te a un grupo, categoría o clase particular 
de personas distintas de las otras por su 
economía o ascendencia?

Estas y muchas otras preguntas podrían 
plantearse también acerca del significado 
de poder del pueblo. Para el caso serían 
suficientes aquí estas dos: ¿El pueblo tiene 
en sus manos las riendas del gobierno? o ¿el 
pueblo es sólo el abstracto titular del poder, 
representado por alguien por transmisión 
representativa? (Colombo, 1972: 23).

Para responder y estar en posibilidad 
de hacerlo con mayor atingencia, vale la 
pena describir también una breve relación 
de la evolución del término a través de 
la historia. En primer lugar, la palabra 
democracia en sus principios no incluía 
las ideas de “igualdad y libertad, sino que 
usaban otros vocablos tales como isono-

mía: absoluta igualdad de cada uno frente 
a la ley, parrehesía: libertad de expresión 
con referencia al juicio; isegoría: igualdad 
de palabra, para expresar el propio pensa-
miento” (Colombo, 1972: 26). Tanto para 
Platón como para Aristóteles la forma de 
gobierno con el nombre de democracia 
era la más pobre.

En Roma prefirieron hablar más bien de res 
publica: cosa o asunto público, expresión 
lingüística latina en la que se fundían las 
tres formas rectas o buenas de gobierno 
según Aristóteles, a saber, la monarquía, 
la aristocracia y la politíca, es decir, el rey 
filósofo o sabio, los mejores del pueblo y la 
multitud que gobierna tomando en cuenta 
el bien e interés general.

Más tarde en la época medieval, el principio 
de elección pertenecía sólo a los señores 
feudales, mientras que el pueblo se habría 
despojado completamente de su soberanía 
originaria o renunciado solamente al ejerci-
cio directo del poder, asumido por el monar-
ca a través de una especie de legitimación 
democrática.

En la Edad Moderna, cabe resaltar a Jean 
Jacques Rousseau, quien de manera ingenua 
exalta la superioridad absoluta del cuerpo 
social sobre los propios miembros, pues “la 
voluntad general en Rousseau es constitui-
da como síntesis indivisible, inalienable e 
indestructible, dirigida siempre hacia el fin 
único, que es el -bien común del Estado-, y 
consiguientemente siempre justa” (Colombo, 
1972: 48). Es preciso acentuar que en esta 
época, la regla de la mayoría juega un rol 
importante en la democracia. 



161

José Ricardo Perfecto Sánchez

Actualmente existen dos formas de demo-
cracia: la democracia liberal y la democra-
cia popular, sin tocar aquí la existencia de 
muchas otras distinciones de democracia 
moderna con su especificación por un ad-
jetivo cualitativo como democracia política, 
educativa, social, cerrada, abierta, burgue-
sa, proletaria, etcétera.

La democracia liberal “se propone –superar- 
en el sentido de acrecentar las libertades de 
cada uno, manteniendo íntegro el principio 
de la libertad política como condición pri-
maria… (de hecho) -las primeras victorias de 
la democracia en Europa y América fueron 
alcanzadas en nombre de la libertad-” 
(Colombo, 1972: 59). En cambio, la demo-
cracia popular “se propone –superar- en el 
sentido de anular esta libertad alcanzada 
con las técnicas de tipo liberal, teorizando 
y construyendo un sistema político, que, 
puede hasta quitarles la libertad como 
condición de no impedimento por parte de 
los gobernados…” (Colombo, 1972: 60). 
Así, entre las democracias existentes, “los 
países con sistemas políticos inspirados en 
el comunismo marxista conocidos como 
socialismo real por ejemplo, China o Cuba 
poseen sistemas de gobierno que suelen 
utilizar la denominación de democracias 
populares. Éstas se caracterizan por estar 
organizadas sobre la base de un sistema de 
partido político único o hegemónico, íntima-
mente vinculado al Estado, en el que según 
sus promotores puede participar toda la 
población y dentro del cual debe organizarse 
la representación de las diversas posiciones 
políticas, o al menos de la mayor parte de 
las mismas. Por otra parte,… la libertad de 
expresión y de prensa están restringidas y 

controladas por el Estado” (Wikipedia, s/fa). 
Esta división de las democracias actuales 
manifiesta cambios profundos acerca de las 
otras concepciones de democracia.

Desde una perspectiva dentro y fuera de 
cualquiera de estas dos formas de gobierno, 
democracia liberal y popular, se puede cons-
tatar que en la primera se defiende enfática-
mente la libertad individual y en la segunda 
se le restringe o anula en ciertos casos; 
pero, en ambos, el empleo del término de 
democracia como sustantivo o democrático 
como adjetivo se transforma en un término 
equívoco. De donde se infiere la necesidad 
de replantearnos el significado de la palabra 
democracia a la luz de la realidad en que 
se vive, a fin de vincular lo abstracto con lo 
concreto, el discurso con la práctica, las pa-
labras con los hechos. En todo caso, lo más 
importante, pienso, es respetar y proteger 
la decisión del pueblo sobe la forma de ser 
gobernado y no ser engañado de múltiples 
maneras; y, todavía más importante es lograr 
el bien común de todos los que constituyen 
un determinado Estado.

Quiero cerrar en este primer punto con dos 
aportaciones sobre el concepto de demo-
cracia en la actualidad. Una, difundida por 
el Instituto Federal Electoral (ife) en 2001 
y “La democracia como forma de gobierno 
es sinónimo de soberanía popular. Y, ¿eso 
qué significa? Que ningún poder o autoridad 
puede estar por encima de las decisiones del 
pueblo. Y ¿quién conforma al pueblo? Es un 
conjunto de ciudadanos que, conscientes de 
su libertad, tienen la facultad de elegir” (se-
desol, 2006: 1). La otra de índole general, 
señala que la democracia en sentido estricto 



162

El proceso democrático actual se aleja más 
de la democracia ideal: una propuesta…

“es una forma de gobierno, de organización 
del Estado, en la cual las decisiones colec-
tivas son adoptadas por el pueblo mediante 
mecanismos de participación directa o 
indirecta que le confieren legitimidad a los 
representantes” (Wikipedia, s/fa).

¿Libertad y democracia es un 
binomio inseparable?

Definitivamente, desde una visión histórica 
de democracia, ésta va ligada a la libertad, 
pero no a la libertad meramente formal sino 
a la libertad vivida por quienes se ostentan 
como ciudadanos de una democracia real. 
Esto aparece confirmado por las palabras de 
Bakunin, quien dice que él es “…un fanático 
de la libertad, y considera que es la única 
condición bajo la cual la inteligencia, la 
dignidad y la felicidad humana pueden de-
sarrollarse y crecer; no la libertad puramente 
formal concedida, delimitada y regulada por 
el Estado, un eterno engaño que en realidad 
no representa otra cosa que el privilegio de 
algunos fundado en la esclavitud del resto” 
(Wikipedia, s/fc).

Nuevamente encontramos un problema en 
torno a la relación de democracia y libertad, 
la incongruencia entre lo formal y lo mate-
rial, es decir, entre el contenido abstracto de 
libertad y su concreción en la práctica de un 
gobierno democrático; aunque, obviamente 
estas afirmaciones ni son absolutas, porque 
pueden cambiar ni generales, porque puede 
haber excepciones particulares.

En esta línea de interpretación, el pensa-
miento de los famosos filósofos Schopen-

hauer y Spinoza concordaría parcialmente, 
al decirnos que “Todos creen a priori en 
que son perfectamente libres, aun en sus 
acciones individuales, y piensan que a cada 
instante pueden comenzar otro capítulo de 
su vida…Pero, a posteriori, por la expe-
riencia, se dan cuenta que no son libres, 
sino sujetos a la necesidad, su conducta no 
cambia a pesar de todas las resoluciones y 
reflexiones que puedan llegar a tener, desde 
el principio de sus vidas al final de ellas, de-
ben soportar el mismo carácter” (Wikipedia, 
s/fc).Sin embargo, la connotación pesimista 
que envuelve este texto, impide a muchos 
pensadores aceptar su postura de manera 
total, pues el hecho de que nos comportemos 
de una manera no significa necesariamente 
que debamos seguir actuando igual, sino 
que, si nos proponemos cambiar, podemos 
actuar de otro modo. No obstante esto, es 
justo aclarar que el ser humano experimenta 
a un tiempo una doble condición: la de ser 
libre y estar muchas veces condicionado. 
Esto lo confirma en cierto modo Rousseau, 
afirmando que “… la condición de liber-
tad es inherente a la humanidad… con la 
implicación de que todas las interacciones 
sociales con posteridad al nacimiento impli-
ca una pérdida de la libertad, voluntaria o 
involuntariamente. Él hizo la famosa frase: 
el hombre nace libre, pero en todas partes 
está encadenado” (Wikipedia, s/fc).

Al igual que el uso de la palabra democracia, 
también la palabra libertad ha sido objeto de 
abuso en la historia reciente actual, posible-
mente una consecuencia de la concepción de 
democracia de Simón Bolívar, según Juan 
Martorano Castillo, quien escribe: “sólo la 
democracia… es susceptible de una abso-



163

José Ricardo Perfecto Sánchez

luta libertad, libertad que se define como 
el poder que tiene cada hombre de hacer 
cuanto no esté prohibido por la ley” (Wiki-
pedia, s/fb). Es urgente reconsiderar varios 
puntos esenciales en torno a la libertad. El 
primero de ellos se refiere a la voluntad, 
una facultad espiritual, connatural a todo 
ser humano como una parte de su especifi-
cidad en cuanto humano; y ésta tiende por 
sí misma al bien, pero en el ejercicio de su 
libertad, todo ser humano puede equivocar-
se, decidiendo muchas veces por algo que 
considera un bien para sí mismo, pero de 
modo equivocado. La razón principal de esta 
posible equivocación se debe al hecho de 
que los bienes que atraen nuestra voluntad, 
no se presentan de manera perfecta y otro 
tipo de razonamientos individuales, sesgados 
de una visión integral de ellos y movidos por 
pulsiones no controladas correctamente o 
aspiraciones egoístas, suelen hacernos caer 
en el error.

Otro punto al respecto, digno de analizar, 
es la distinción de libertad y libertinaje, 
la primera no es absoluta sino relativa, 
ni en cuanto a nuestra existencia ni en 
cuanto a nuestros actos e interacciones 
con otros, mientras que el libertinaje es un 
abuso en el ejercicio de nuestra libertad. 
Por una parte, la palabra libertad ha sido 
interpretada diversamente a través del 
tiempo, pero “si nos aplicamos a percibir 
lo que hay de esencial en una diversidad 
de sentidos, descubrimos dos líneas de 
principal significación. Una… considerada 
como ausencia de coerción… y la otra… 
como ausencia de necesidad” (Humanis-
mo Integral, s/f). En este contexto inter-
pretativo, se puede entender a la libertad 

negativa, entendida como ausencia de 
obstáculos en el camino de mi acción, y a 
la libertad positiva, referida a la facultad 
de tomar decisiones que conduzcan a la 
acción de acuerdo con el filósofo Isaiah 
Berlin. (Wikipedia, s/f c). Obviamente, las 
decisiones que se tomen en el curso de la 
vida humana revelarán un comportamien-
to justo o injusto que implica la libertad o 
el libertinaje respectivamente. Por consi-
guiente, tanto el ejercicio de la libertad 
como el del libertinaje presuponen un 
conocimiento de lo que se va a hacer cómo 
y una disposición incondicionada para la 
acción. De todo esto se desprende que la 
libertad democrática constitucional puede 
desvincularse de la realidad práctica de 
la misma, aunque formalmente deberían 
caminar juntas hacia el bien común.

¿La corresponsabilidad garantiza 
la paz social?

Las palabras de Michelini ponen de relieve 
la necesidad de tomar conciencia de la res-
ponsabilidad que le toca a cada ciudadano, 
al decirnos que “las diversas crisis econó-
mica, ecológica y política de nuestros días, 
así como el desarrollo científico-tecnológico 
y las diferencias ideológica, culturales y 
religiosas ponen nuevamente a discusión la 
problemática de la responsabilidad” (Miche-
lini, 2002: 1).

Hans Jonas y Karl Otto Apel, entre otros, 
especialistas en la teoría filosófica sobre la 
Ética del discurso, subrayan también que 
“a nivel global, fenómenos como la destruc-
ción del medio ambiente, la manipulación 



164

El proceso democrático actual se aleja más 
de la democracia ideal: una propuesta…

genética, la deuda externa y la capacidad 
de destrucción de las armas modernas han 
sido objeto de reflexión de diversos planteos 
ético-filosóficos sobre la responsabilidad y 
corresponsabilidad respectivamente” (Mi-
chelini, 2002: 1).

Estos dos valores son un fuerte reclamo 
ante sus opuestos. Ellos se derivan de 
la constitución del ser humano como 
persona, a quien le corresponde la res-
ponsabilidad personal como individuo, y 
la corresponsabilidad comunitaria como 
miembro personal de una comunidad. “La 
filosofía tradicional, dice Wojtyla, incluso 
sobre sus percepciones sobre la persona, 
solía subrayar el papel de la naturaleza: 
el hombre tiene naturaleza racional, y por 
eso es persona, pero al mismo tiempo es 
de naturaleza social (Wojtyla, 1982: 313). 
Para él la expresión de naturaleza social 
no tiene un significado abstracto, sino que 
se refiere a la realidad concreta de existir 
y actuar uno mismo junto con otros. Sólo 
al ser humano se le puede imputar ambas 
cosas, por ser un ser dotado de libertad; 
y precisamente por esto, es urgente tomar 
conciencia y actuar ambos valores.

En el lenguaje común, el término de res-
ponsabilidad asume varios significados 
fácilmente diferenciados entre sí, entre 
ellos, la responsabilidad se puede entender 
de acuerdo con las circunstancias de su uso 
como imputabilidad o posibilidad de ser 
considerado sujeto de una deuda u obliga-
ción, como cargo o compromiso de alguien, 
como deber de asumir las consecuencias 
de los propios actos. Existen varios tipos de 
responsabilidad. Así, por responsabilidad 

jurídica se suele entender “la imputabilidad 
jurídica de un hecho jurídico causado por la 
imputabilidad de la persona o por el simple 
acaecimiento del hecho desligado de la cul-
pabilidad; que supone el nacimiento de obli-
gaciones para el imputado y el nacimiento de 
derechos para el sujeto que se encuentre en 
posición de reclamarlas” (Wikipedia, s/f d). 
En cambio, la responsabilidad social “… es 
comprometerse con la sociedad y el medio 
ambiente en que nos desenvolvemos, no ser 
un observador de los problemas que atañen 
a nuestro país sino lograr ser un sujeto activo 
de cambio” (Wikipedia, s/fe).

La responsabilidad moral comprende, desde 
el punto de vista individual y personal, a 
las otras dos, ya que ella “deberá buscarse, 
en definitiva, en la relación que vincula 
el obrar del hombre con las dimensiones 
profundas de su ser, con las intencionali-
dades últimas que guían sus opciones y con 
el constante dinamismo que caracteriza el 
crecimiento humano en sus diversos esta-
dios de maduración” (Wikipedia, s/fc). Esta 
responsabilidad, que es ante alguien, quien 
puede ser yo mismo u otro semejante a mí, 
ha de entenderse en los términos de quedar 
integrada a la voz de la propia conciencia, 
colocando a mi propio yo como juez de mí 
mismo (Wojtyla, 1982: 201).

Otra concepción de la responsabilidad en 
general, según los representantes de la teoría 
ética del discurso, es entenderla “como una 
capacidad y disposición para aportar razones 
con el fin de fundamentar mis acciones y de-
cisiones frente a todos los demás y también 
como derecho a cuestionar las razones de 
los otros” (Michelini, 2002: 5).



165

José Ricardo Perfecto Sánchez

El término de corresponsabilidad en general, 
está estrechamente conectado con el vocablo de 
participación, ya que ambas son propiedades 
de la persona y cuando decimos persona, en 
palabras del filósofo Wojtyla, “no nos estamos 
refiriendo a la persona en abstracto sino a una 
persona concreta en su relación dinámica con 
su acción. En esta correlación, participación 
significa la capacidad de actuar junto con otros, 
que hace posible la realización de todo lo que 
es consecuencia de la actuación en común y 
al mismo tiempo permite al que está actuando 
realizar con ello el valor personalista de su 
acción” (Wojtyla, 1982: 317).

Existe una vinculación directa entre la jus-
ticia social y la paz social, puesto que ésta 
es el resultado de aquélla. Sin embargo, 
volvemos a la realidad que suele vivirse en 
la actualidad, y se puede descubrir que el 
discurso de la corresponsabilidad sigue tam-
bién un sendero ideal, mientras la práctica 
demuestra todo lo contrario.

Por consiguiente, los valores sociales de 
responsabilidad y corresponsabilidad no 
garantizan en la práctica a la paz social, pero 
idealmente sí es posible, siempre y cuando 
nos comprometamos y cumplamos con estos 
ideales a seguir.

¿La democracia, la libertad 
y la corresponsabilidad 
son en realidad factores 
de construcción de una paz 
duradera?

Los avances científicos y tecnológicos de los 
últimos cien años han sido tan sorprendentes 

que las distancias geográficas se han acorta-
do con la velocidad de la navegación aérea, 
la comunicación intercontinental e interper-
sonal ahorra tiempo y dinero, la informática 
nos traslada a fuentes de información leja-
nas a bajo costo, las culturas se entrelazan 
especialmente en las grandes urbes, las 
naciones se conjuntan en comunidades 
regionales o intracontinentales, las organi-
zaciones internacionales se multiplican ante 
los retos del llamado desarrollo sustentable, 
que ha generado un incremento excesivo 
de las macroeconomías en detrimento de 
las economías familiares. Todos estos fenó-
menos, entre muchos más, han despertado 
en muchos investigadores el interés por 
explicarlos desde la perspectiva de un macro 
fenómeno, llamado mundialización. Este 
fenómeno ha creado problemas mundiales 
en cuanto al desarrollo, la democracia, la 
identidad y la paz (Tortosa, 1992: 83-110). 
En los cuatro problemas mencionados se 
encuentran explícitamente dos, democracia 
y paz; e implícitamente otros dos: libertad y 
corresponsabilidad.

Aquí, sólo presentamos someramente los 
problemas de la democracia y de la paz 
juntamente con sus implicaciones referentes 
a la libertad y la corresponsabilidad. Para 
empezar, se entiende por problema mundial, 
según Tortosa, “…una necesidad humana 
no satisfecha a escala planetaria” (Tortosa, 
1992: 80).

Este especialista nos dice: “Ya no es tan 
claro saber qué debe entenderse exacta-
mente por democracia…-pues ésta- es un 
sistema que permite, sin violencia, que el 
país cambie de gobernantes y de programas. 



166

El proceso democrático actual se aleja más 
de la democracia ideal: una propuesta…

Sin embargo, las fronteras entre un sistema 
democrático y no democrático se discuten 
sobre todo si por democracia se entiende 
un gobierno con la participación de los 
ciudadanos. La dificultad aparece, agrega, 
cuando se considera quién selecciona a los 
candidatos. Los métodos son muy variados: 
desde las elecciones primarias (caso estado-
unidense) hasta el nombramiento a dedo por 
parte de la dirección del partido o incluso 
por el líder del partido (caso de Komeito, 
Japón). El margen de participación ciuda-
dana, como se ve, varía mucho” (Tortosa, 
1992: 88-89).

Esta valiosa aportación concuerda con lo 
ya expuesto acerca de la democracia. De 
ahí que, para que ésta se convierta en un 
factor como condición de posibilidad de 
una paz duradera, se requiere vivir con 
responsabilidad una democracia ideal plan-
teada libremente por todos los ciudadanos, 
independientemente de la forma en que se 
acepten.

El problema de la paz no podría entenderse 
sin la presencia de la violencia considerada 
en sentido amplio, es decir, violencia física 
y violencia estructural. Para unos, este pro-
blema, cuya antítesis es la violencia, podría 
compararse con una especie de enfermedad 
moral en plena expansión, mientras que 
para otros, es un mal curable y controlable, 
pero con la potencialidad de reaparecer. 
Por eso el doctor Sobrino afirma: “…a pesar 
de que la violencia y la agresividad son un 
hecho profundamente real y humano, que 
no puede ser negado, también la esperanza 
de construir una humanidad nueva pacífica, 
solidaria y justa, es un hecho que cada vez 

cobra mayor relieve en la conciencia huma-
na” (Sobrino, 1993: 8).

En este texto confluyen la violencia en sen-
tido general, la libertad y la corresponsabi-
lidad como factores de cambio, para crear 
las condiciones de construcción de una paz 
duradera.

Al igual que todas estas palabras clave en 
estas reflexiones, la palabra violencia es el 
pan de cada día, pero no para alimentarnos 
sino para matarnos, sembrando semillas de 
resentimiento y de odio hacia los demás. Es 
verdad que se vive actualmente una cultura 
de la muerte, manifestada por doquier y a 
cualquier momento. Pero, esta muerte no 
solamente se ve en los campos bélicos, sino 
en las mismas ciudades a través de secues-
tros, ejecuciones, violaciones acompañadas 
de homicidios en muchos casos, confron-
taciones entre policías y narcotraficantes, 
maltrato a la mujer y los niños, etc. Pero más 
allá de esta violencia física se da otra de tipo 
estructural, aquella que es directa e impacta 
claramente, hiriendo o acabando con la vida 
de otros, en la mayoría de los casos de gente 
inocente; ésta definida por Galtung como: 
“…la violencia está presente cuando los 
seres humanos se ven influidos de tal manera 
que sus realizaciones efectivas, somáticas y 
mentales, están por debajo de sus realiza-
ciones potenciales” (1995: 314). 

Esta clase de violencia se está extendiendo 
por todas partes como se puede constatar 
por el aumento de los pobres en el mundo, 
donde más de un tercera parte de la po-
blación vive en esta lamentable situación: 
niños y ancianos que mueren de hambre, 



167

José Ricardo Perfecto Sánchez

las mayorías sin los medios para acceder a 
centros de salud, jóvenes que no encuentran 
la oportunidad de alcanzar una educación 
que mejore su status social, familias que 
carecen de una vivienda digna, adultos 
mayores sin oportunidades de trabajo, 
pudiendo desempeñarlo eficientemente a 
pesar de su edad.

Por eso, el doctor Sobrino afirma: “…la 
preocupación por la paz ha constituido un 
punto de referencia en el quehacer práctico 
y teórico de los hombres, y está presente 
en la existencia y la reflexión humanas no 
sólo como un estado circunstancial entre 
las guerras o conflictos, sino como objetivo 
o estado permanente a alcanzar en las rela-
ciones sociales internas e internacionales” 
(Sobrino, 1993: 9).

La situación actual al respecto, exige aten-
der ambos aspectos de la violencia. En esto 
coinciden Galtung y Tortosa, al manifestar 
que: “…sería excesivo reducir la problemá-
tica de la paz a la ausencia de guerra entre 
las naciones…En realidad, la paz contiene 
factores que se muestran en el sistema social, 
a saber, la violencia directa y la violencia 
estructural…”(Tortosa, 1992: 93).

Al examinar detenidamente todas estas 
aportaciones con base en los hechos a nivel 
mundial, se puede inferir que la democra-
cia, libertad y corresponsabilidad son tres 
valores sociales que se instalan en el umbral 
de nuestras conciencias como condiciones 
de posibilidad para construir una paz dura-
dera, entendida como una paz imperfecta y 
sujeta a la libre voluntad de cada uno de los 
ciudadanos de cada Estado.

Conclusión

El tema central no es fácil de solucionar, 
pero tampoco imposible, porque está de 
por medio nuestra libertad, gracias a la 
cual podemos hacer las cosas de diferente 
manera, si nos lo proponemos. Sin embargo, 
algunos, como Antonio Guzmán, piensan 
que “los hechos hablan por sí mismos, y, 
sin entrar en muchos detalles, la corrupción, 
politiquería, negación y violaciones de los 
derechos humanos entre otros males son 
sinónimos de la democracia. En su forma 
pura y transparente la democracia no es una 
real posibilidad en estos momentos, la forma 
en que ha evolucionado no es aceptable” 
(Guzmán, 2001: 2).

Yo, en cambio, comparto, guardadas las 
proporciones de espacio, tiempo y contexto 
social, las palabras de Pitirim Sorokin: “Pro-
seguimos embriagándonos con palabras, 
con resoluciones, cerrando los ojos a todo. 
Nada puede contener al país que ha tomado 
el camino de la anarquía. Las noticias que 
llegan de las provincias testimonian que los 
campesinos están fastidiados, han dejado 
de acudir a las elecciones, están ávidos de 
orden y les da igual de donde proceda…Las 
masas ya están hartas de palabras, quieren 
pan” (Tortosa, 1992: 75).

Estas reflexiones, mis reflexiones, he que-
rido compartirlas con todos ustedes, no 
como un maestro que se esmera en enseñar 
a sus alumnos, sino como un alumno de la 
vida cotidiana, que trata de aprender con 
responsabilidad las palabras de Gandhi: 
“He tomado sobre mis espaldas el mono-
polio de mejorar sólo a una persona, esa 



168

El proceso democrático actual se aleja más 
de la democracia ideal: una propuesta…

persona soy yo mismo y sé, cuán difícil es 
conseguirlo”.1

Notas

1	  Palabras tomadas de un mensaje electrónico 
realizado con motivo del 60 aniversario de la 
muerte de Mahatma Gandhi, asesinado el 30 
de enero de 1948.

Bibliohemerografía

Colombo, A. (1972), Ideas políticas y sociedad, 
Bilbao, España, Mensajero.

Galtung, Johan (1995), Investigaciones teóricas: 
sociedad y cultura contemporáneas, Madrid, 
España, Tecnos.

Guzmán, Antonio (2001), “El futuro de la 
democracia”, en Revista Inter-Forum, fe-
brero de 2001 democracia, en http://www.
revistainterforum.com/espanol/ensayos/
contest_1es031101.html.

Humanismo Integral (s/f), La persona y la libertad, en 
http://www.humanismointegral.com/DOCS_2_
Vision_Cultural/2_HUMANISMO/213_Perso-
na_Libertad.html.

Michelini, Dorando J.(2002), “La Ética del discurso 
como Ética de la responsabilidad”, en Litera-
tura y Lingüística, núm. 14, Santiago Conicet, 
Agencia Córdoba Ciencia, Secyt, Icala, en http:/
juanfilloy.bib.unrc.edu.ar/co0mpletos/corredor/
corredef/panel/MICHELIN.HTM.

Perfecto, José Ricardo (2001), Una reflexión 
filosófica sobre el concepto de ser humano 
en estudios para la paz, Toluca, México, 
uaem.

Rubio, Ana (ed.) (1993), Presupuestos teóricos y 
éticos sobre la paz, Granada, España, Univer-
sidad de Granada.

Sebastián Yarza, Florencio i. (Ed.), Diccionario 
Griego Español, Barcelona, España, Ramón 
Sopena.

Secretaría de Desarrollo Social (sedesol) 
(2006), Corresponsabilidad y participación 
ciudadana, en http://sedesol12006.sedesol.
gob.mx/subsecretarias/prospectiva/main_co-
rresponsable.htm

Segura Munguía, Santiago (1985), Diccionario 
Etimológico Latino Español, Barcelona, Es-
paña, Ediciones Generales Anaya.

Sobrino, Miguel Angel (1993), La justicia, cami-
no hacia una paz duradera, México, Instituto 
Mexicano de Doctrina Social Cristiana.

Tortosa Blasco, José María (1992), Sociología del 
sistema mundial, Madrid, España, Tecnos.

Wikipedia (s/fa), Norberto Bobbio, en http://
es.wikipedia.org/wiki/Norberto_Bobbio.

Wikipedia (s/fb) Democracia, en http://
es.wikipedia.org/wiki/Democracia.

Wikipedia (s/fc), Libertad, en http://es.wikipedia.
org/wiki/Libertad.

Wikipedia (s/fd), Responsabilidad jurídica, en 
http://es.wikipedia.org/wiki/Responsabili-
dad_jur%C3%ADdica.

Wikipedia (s/ff), Responsabilidad social, en 
http://www.miespacio.org/cont/gi/social.htm.

Wojtyla, Karol (1982), Persona y acción, Madrid, 
España, bac.


