
   

Ideas y Valores

ISSN: 0120-0062

revideva_fchbog@unal.edu.co

Universidad Nacional de Colombia

Colombia

Ramírez R., Rubiel

Reseña de "Lo que Descartes le podría haber dicho a Jaegwon Kim. Causalidad y

dualismo sustancial" de Castelli, Paula

Ideas y Valores, vol. 60, núm. 145, abril, 2011, pp. 185-191

Universidad Nacional de Colombia

Bogotá, Colombia

Disponible en: http://www.redalyc.org/articulo.oa?id=80918571013

   Cómo citar el artículo

   Número completo

   Más información del artículo

   Página de la revista en redalyc.org

Sistema de Información Científica

Red de Revistas Científicas de América Latina, el Caribe, España y Portugal

Proyecto académico sin fines de lucro, desarrollado bajo la iniciativa de acceso abierto

http://www.redalyc.org/revista.oa?id=809
http://www.redalyc.org/revista.oa?id=809
http://www.redalyc.org/articulo.oa?id=80918571013
http://www.redalyc.org/comocitar.oa?id=80918571013
http://www.redalyc.org/fasciculo.oa?id=809&numero=18571
http://www.redalyc.org/articulo.oa?id=80918571013
http://www.redalyc.org/revista.oa?id=809
http://www.redalyc.org


ideas y valores • número 145 • abril de 2011 • issn 0120-0062 • bogotá, colombia

[185]diálogos

Castelli, Paula. “Lo que Descartes le 
podría haber dicho a Jaegwon Kim. 
Causalidad y dualismo sustancial”, 
Revista Latinoamericana de Filosofía 
XXXV/1 (2009): 145-162.

El autor discute con J. Kim, quien 
expone y critica el dualismo cartesia-
no, que entiende de manera particular 
como dualismo sustancial de índole 
causal, es decir, como una relación en 
la que sustancias heterogéneas inte-
ractúan causalmente. Esta concepción 
del dualismo conlleva el siguiente 
problema fundamental: siendo ellas, 
mente y cuerpo, radicalmente diferen-
tes, ¿cómo pueden llegar a modificarse 
según la estricta relación causa-efecto? 
Castelli puntualiza esta crítica: 

El primer problema que enfrenta 
el dualista de sustancias es tener que 
explicar cómo entran en contacto dos 
sustancias que no poseen propiedades 
comunes; si este dualista intenta sor-
tear este problema señalando que no es 
necesario que ambas sustancias entren 
en contacto” –porque las relaciones 
causales sólo explican regularidades 
entre eventos, mas no una efectiva co-
nexión entre ellos–, “se encuentra con 
el problema de que la inespacialidad 
de uno de los eventos de la relación no 
permite descartar cualquier otro even-
to inespacial como causa del mismo 
efecto. (151-152)

El autor del artículo indica que su 
intención “es mostrar que los ataques 
de Kim no conciernen al dualismo pos-
tulado por el Descartes histórico” (146).

Sin embargo, más interesante, y de 
mayor alcance, es seguir la argumenta-
ción del propio Castelli, quien pareciera 
proponer, sencillamente, una especie de 
“recuperación”, y quizá “reivindicación”, 
del dualismo presente en los textos de 

Descartes, justamente el dualismo que 
postula el Descartes histórico. De hecho, 
considera que “el planteo de Kim no al-
canza para echar por tierra el dualismo 
cartesiano” (152).

De acuerdo con su propuesta ar-
gumentativa, Castelli recuerda cómo 
Descartes considera que en la vida co-
tidiana ya se tiene una comprensión 
prefilosófica de la unión sustancial, 
que además suponemos en nuestro 
obrar habitual. En términos más es-
trictamente filosóficos, se debe tener 
en cuenta que la unión de la mente y 
el cuerpo en el hombre aparece tanto 
en el Discurso del método como en las 
Meditaciones metafísicas, en la elocuen-
te comparación del piloto y su navío. 
Esta unión es de tal naturaleza, “que un 
hombre no es sólo una mente que inte-
ractúa causalmente con un cuerpo, sino 
una entidad más compleja en la que 
se ‘entremezclan’ el cuerpo y el alma” 
(154, énfasis del autor). Con apoyo ex-
preso en el texto cartesiano, el autor 
concluye que la mente del hombre no 
se encuentra aparte de su cuerpo, sino 
que se halla “encarnada” en él. No obs-
tante, en los textos referenciados no se 
invoca la unión respecto de la interac-
ción que se pueda producir, ni que la 
unión sea condición necesaria para que 
se produzca la interacción. Se puede 
considerar, más bien, que “mi alma no 
mueve mi cuerpo porque está unida a 
él, sino que mi alma mueve mi cuerpo 
y además está unida a él” (155). El au-
tor precisa, además, que la unión entre 
cuerpo y alma no es la simple respuesta 
a la pregunta por la interacción que se 
pueda dar entre sustancias heterogé-
neas, porque, “en el contexto del sistema 
cartesiano”, se asume la existencia de la 
interacción entre una sustancia pensan-
te y una extensa, como es el caso de la 
sustancia pensante Dios respecto de un 



departamento de filosofía • facultad de ciencias humanas • universidad nacional de colombia

[186] diálogos

cuerpo cualquiera, o de la totalidad de 
ellos, lo cual no significaría una unión 
entre Dios y la sustancia extensa. De 
ello pareciera desprenderse que la in-
teracción es independiente de la unión 
sustancial, y el dualismo de Descartes 
no respondería de manera particular 
al problema de la causalidad. No obs-
tante, Castelli no quiere desconocer 
el caso de la interacción causal en la 
dirección cuerpo-mente cuando “la 
noción de unión se vuelve relevante, 
porque permite explicar el contenido 
fenoménico de las ideas causadas en la 
mente por la acción del cuerpo” (157). 
Pero ello es sólo un elemento secunda-
rio de la interacción, aunque es propio 
de la naturaleza humana y responde a 
las condiciones particulares de su ex-
periencia, en cuanto ella requiere de 
un cuerpo. Este aspecto particular de 
la interacción lo explica Descartes por 
medio de la institución natural, que 
invoca para los casos referidos a la di-
rección cuerpo-mente, pero que, según 
interpreta Castelli, debe valer igual-
mente en el sentido inverso.

Castelli se conforma, para los efec-
tos de su argumentación:

Con que sea meramente posible 
entender el dualismo sustancial junto 
con una posición semi-ocasionalista 
respecto de la causación, lo cual cree-
mos que puede verse en los textos 
cartesianos, algunas veces a partir de 
un lenguaje claramente ocasionalista, y 
otras veces en la apelación a cosas tales 
como las leyes que la naturaleza instau-
ra para correlacionar los eventos que 
acontecen en el mundo. (158)

Encuentra Castelli que existen cla-
ros textos cartesianos que permiten 
entender qué es eso de institución de la 
naturaleza. En el Tratado del hombre, 
Las pasiones del alma, así como en la 

“Sexta meditación”, se “trata acerca de 
la interacción entre sustancias”, o sea, 
cómo “el modo en que los eventos se 
conectan es efecto de una ‘institución 
de la naturaleza’, que establece que 
con ocasión de cierto evento se suceda 
determinado otro” (158). De modo par-
ticular, menciona el autor las Pasiones, 
en las que dicha institución es invoca-
da para los casos en que se ha de pasar 
del movimiento de la glándula pineal 
al contenido fenoménico que es perci-
bido por el alma, así como a los casos 
en que los movimientos del cuerpo sur-
gen a partir de las voliciones del alma, 
como en la contracción o dilatación de 
la pupila, según que se trate de mirar 
objetos cercanos o lejanos. Del examen 
de dichos pasajes concluye el autor que:

La teoría de la institución natural 
plantea [...] que la conexión entre un 
tipo particular de estado mental y un 
tipo particular de estado cerebral (o 
en general, movimiento del cuerpo) 
depende de la institución divina, es de-
cir, la naturaleza está ordenada de tal 
modo que ante cierta instanciación de 
un evento de tipo físico se instancia un 
evento de tipo mental, y viceversa, sin 
que sea necesaria ninguna conexión o 
comunicación entre cada mente parti-
cular y cada cuerpo particular. (159)

De aquí se desprende lo que, a juicio 
de Castelli, constituye la relación “real” 
entre la mente humana y su cuerpo: 
ella “es el resultado de una correlación 
como efecto del ordenamiento que 
tiene la naturaleza, de ciertos estados 
de la primera con ciertos estados del 
segundo” (160). Es decir, hay una “ley 
real”, con existencia “independiente”, 
que rige los hechos y establece cuáles 
eventos siguen a cuales otros.

Resulta, en consecuencia, que la 
unión mente-cuerpo no es asunto de 



ideas y valores • número 145 • abril de 2011 • issn 0120-0062 • bogotá, colombia

[187]diálogos

la causalidad, pues la teoría de la insti-
tución natural permite establecer que 
los nervios, o la materia del cerebro, no 
necesitan tocar a la mente, pues la co-
nexión entre ellos es mediada por una 
ley natural según la cual “con ocasión de 
cierto evento en una de las sustancias se 
produce otro evento en otra sustancia” 
(160-161), sin que intervenga ni choque, 
ni impulso, o algo parecido, entre esas 
sustancias, pues la naturaleza ha insti-
tuido los deseos de la mente asociados 
con los movimientos de los cuerpos, 
como signos, de tal manera que con 
ocasión de ellos ocurran determina-
dos movimientos en la materia. Por lo 
demás, ello no significa que se puedan 
conocer con certeza todas las conexio-
nes que ha instituido la naturaleza para 
que rijan el orden en que se suceden los 
diversos eventos del mundo. Pero que no 
se conozca la trama “oculta” del mundo 
no quiere decir que la relación mente-
cuerpo en el ser humano sea ininteligible.

Las consideraciones anteriores le per-
miten a Castelli proponer la siguiente 
conclusión:

La teoría de la institución natural 
nos da un modo alternativo de pen-
sar la interacción psicofísica, en el 
cual no nos comprometemos con la 
premisa según la cual es necesaria la 
homogeneidad o semejanza entre causa 
y efecto, y por lo tanto no resulta pro-
blemático que la mente y el cuerpo sean 
sustancias realmente distintas. (161)

Ahora, si se confrontan los pun-
tos centrales de la argumentación de 
Castelli con la propia concepción carte-
siana, se observará cómo es esta de rica, 
compleja y difícil. De entrada, conviene 
señalar la radicalidad de Descartes en 
sus planteamientos:

Cuando examino la naturaleza del 
cuerpo no encuentro en ella nada que 
huela a pensamiento; y no se podría 
tener un argumento más fuerte para 
la distinción entre dos cosas, que si, al 
considerarlas ambas por separado, no 
encontramos nada en la una que no 
sea por entero diferente de lo que se 
encuentra en la otra. (Respuestas a las 
cuartas objeciones, AT, IX-I, 176)

Lo que dice el texto de Descartes no 
ofrece margen de duda: 

El espíritu y el cuerpo son realmen-
te distintos”; “concebimos claramente 
el espíritu, es decir, una sustancia que 
piensa, sin el cuerpo, es decir, sin una 
sustancia extensa [...]; y, por otra par-
te, concebimos también claramente el 
cuerpo sin el espíritu. (Respuestas a las 
segundas objeciones, AT, IX-1, 131)

Se trata, por consiguiente, de sus-
tancias realmente distintas, lo cual no 
obsta para que, correlativa a su distin-
ción, aparezca la “hipótesis de la unión 
más estrecha”, respecto a lo cual la 
“Sexta meditación” es clara y expresa 
(AT, IX-1, 62): “mi esencia consiste sólo 
en que soy una cosa que piensa, o una 
sustancia cuya esencia toda [...] no es 
sino pensar”; al tiempo que “tengo una 
idea distinta del cuerpo en tanto que es 
sólo una cosa extensa y que no piensa”, 
de tal modo que mi alma es distinta de 
mi cuerpo entera y verdaderamente, 
y puede existir sin él. Solamente que, 
no obstante esa distinción, tengo “un 
cuerpo al cual estoy unido de manera 
muy estrecha”. De conformidad, enton-
ces, con esa “hipótesis de la unión más 
estrecha” de que habla G. Rodis-Lewis, 
hay en Descartes la afirmación clara y 
taxativa de que, efectivamente: 



departamento de filosofía • facultad de ciencias humanas • universidad nacional de colombia

[188] diálogos

No estoy solamente alojado en mi 
cuerpo como un piloto en su navío, 
sino que, más allá de ello, estoy unido 
a él muy estrechamente, y confundido y 
mezclado de tal manera que compongo 
con él como un solo todo. (AT, IX-1, 64)

Si esta unión no fuera a tal punto 
estrecha, cuando siento algún dolor 
percibiría aquello que lo causa precisa-
mente como el piloto percibe mediante 
la vista el daño que ha sufrido su nave; 
y algo similar ocurriría cuando mi 
cuerpo siente necesidad de comer y de 
beber, de lo cual no es advertido simple-
mente por el entendimiento, “sino por 
sentimientos confusos de hambre y de 
sed” (ibid.), en cuanto maneras de pen-
sar que dependen de la estrecha unión 
de alma y cuerpo. Es la misma idea ex-
presada en carta a Elisabeth (junio 28 
de 1643, AT, III, 693, 26-694, 6), aunque 
con un matiz bastante sugestivo: si bien 
se insinúa como asunto muy oscuro y 
casi contradictorio la distinción entre 
el alma y el cuerpo y, al mismo tiempo, 
su unión, es conveniente no deshacerse 
de la noción de la unión de las dos sus-
tancias, y percatarse de que esta unión 
“cada cual la puede experimentar siem-
pre en sí mismo sin filosofar”, en el 
sentido de que es una sola persona que 
como tal posee al mismo tiempo un 
cuerpo y un pensamiento, cuya natura-
leza es de tal índole que el pensamiento 
puede mover el cuerpo “y sentir los ac-
cidentes que le acontezcan”.

Así, la particularidad de esta unión 
(y quizá su dificultad misma) radica 
en su carácter sustancial, respecto de 
lo cual la experiencia de la sensibilidad 
debiera bastar “para eliminar la repre-
sentación dualista del espíritu ‘alojado’ 
en el cuerpo” (352-353), de acuerdo con 
el comentario de G. Rodis-Lewis. En 
efecto, la dualidad de las sustancias 

corporal y espiritual no equivale a una 
yuxtaposición extrínseca, como lo su-
geriría la imagen del piloto que observa 
los daños de su navío desde el exterior; 
muy al contrario, “su conjunción es tan 
estrecha que ella aparece como una 
mezcla” (ibid.), y, en palabras del mismo 
Descartes, ellas componen un solo todo. 
Sin embargo, a la manera de un elemen-
to más en la complejidad del problema, 
no se trata de una tercera sustancia, 
pues el hombre es uno sólo, una sola 
persona como un conjunto de cuerpo y 
pensamiento, a cuyo respecto se puede 
decir que ellas, tomadas separadamen-
te, constituyen sustancias incompletas 
cuando se encuentran relacionadas con 
el hombre que componen, aun cuan-
do se pueden considerar sustancias 
completas si se consideran de manera 
separada: “el espíritu y el cuerpo son 
sustancias incompletas cuando son re-
feridos al hombre que ellos componen; 
pero si se los considera de manera se-
parada, son sustancias completas” (AT, 
IX-1, 173). Dicho de modo complementa-
rio, la relación entre el alma y el cuerpo 
se puede expresar como el hecho indu-
dable de una unión que es posterior a 
su real distinción (cf. Rodis-Lewis 354).

Sin duda, se puede asumir con 
Rodis-Lewis que la unión sustancial 
del alma y el cuerpo es “una pieza cons-
titutiva del cartesianismo” (354). Pero, 
igualmente, conviene considerar con 
la ilustre comentarista lo difícil que 
resulta conciliar la distinción con el 
hecho de la unión. Lo sugestivo, según 
se ha leído en la carta a Elisabeth recién 
citada, es el modo como el mismo filó-
sofo reconoce la dificultad de concebir 
la distinción, al mismo tiempo que 
ellos, alma y cuerpo, son una sola cosa. 
Sin embargo, Descartes es insistente: 
la unión es tan natural como la distin-
ción, de modo que no es accidental que 



ideas y valores • número 145 • abril de 2011 • issn 0120-0062 • bogotá, colombia

[189]diálogos

el cuerpo humano se encuentre unido 
al alma, pues ello corresponde a su pro-
pia naturaleza; porque el cuerpo, que 
tiene todas las disposiciones requeridas 
para recibir el alma, si careciera de ella 
no sería propiamente un cuerpo huma-
no (cf. Rodis-Lewis 355).

No obstante, resulta inevitable que 
persistan las dificultades: si el alma 
del hombre no se encuentra alojada en 
su cuerpo como el piloto en su navío, 
¿cómo entender, y explicar, la acción 
de la una sobre el otro? Se trata de pro-
blemas que se le habían planteado al 
filósofo en su propia época: es difícil 
concebir cómo dos sustancias que no 
tienen ningún elemento en común pue-
dan, sin embargo, actuar la una sobre 
la otra. Son, justamente, las objecio-
nes de Gassendi, a las cuales se refiere 
Descartes en carta dirigida a Clerselier 
(AT, IX-1, 213): “¿cómo el alma mueve al 
cuerpo si ella no es material?”. A ello 
responde que dicha pregunta presupo-
ne “la explicación de la unión que hay 
entre el alma y el cuerpo, de la cual 
yo no he tratado todavía”. Ahora, las 
dificultades que se contienen en esa 
pregunta provienen de una falsa supo-
sición, que de ninguna manera se puede 
probar: “que si el alma y el cuerpo son 
dos sustancias de diversa naturaleza, 
eso les impide poder obrar la una so-
bre la otra” (ibid.). Después, acude a un 
ejemplo: 

Quienes admiten accidentes rea-
les, como el calor, la pesantez y otros 
semejantes, no dudan de que tales ac-
cidentes puedan obrar sobre el cuerpo, 
y sin embargo hay más diferencia entre 
ellos y él, es decir, entre accidentes y 
una sustancia, de la que hay entre dos 
sustancias. (AT, IX-1, 213)

Pero ¿es clara y satisfactoria la ex-
plicación del filósofo? Pareciera que se 

trata de “la descripción de una correla-
ción, que se inscribe en dos registros, el 
del cuerpo y el del espíritu, sin excluir 
la causalidad efectiva del uno sobre el 
otro” (Rodis-Lewis 356). Pero es casi 
inevitable pensar que la índole de esta 
unión permanece general e imprecisa; 
pues si bien tengo el sentimiento de 
que mi voluntad responde de manera 
inmediata al movimiento que quiero 
realizar, carezco de un conocimien-
to íntimo respecto al modo mecánico 
como este se realice. Es, precisamente, 
el conocido ejemplo –aludido también 
por Castelli– de la pupila: 

Si queremos colocar los ojos para 
mirar un objeto muy alejado, esta vo-
lición hace que la pupila se dilate; y si 
queremos colocarlos para mirar un 
objeto muy próximo, esta volición 
hace que se contraiga. (Las pasiones del 
alma, art. 44, AT, XI, 361, 20 - 362, 10) 

Sin embargo, si sólo se piensa en dila-
tar la pupila, esta no se dilata por el solo 
pensamiento. Lo notable, no obstante, 
es la manera como el filósofo insiste en 
que, si la mente puede impulsar al cuer-
po, ese movimiento no es mostrado por 
ningún razonamiento, sino por “una 
experiencia muy cierta y muy evidente 
[...], una de las cosas que conocemos 
por sí”, y resulta oscurecida si se pre-
tende explicar mediante otros recursos 
(a Arnauld, AT, V, 222, 15-20). La unión 
entre la mente y el cuerpo se conoce per 
se, “en su especificidad irreductible a 
cualquier otro dominio” (Rodis-Lewis 
361). O, de acuerdo con las elocuentes 
palabras del mismo Descartes:

[...] nunca he visto ni comprendi-
do que los cuerpos humanos tuviesen 
pensamientos, sino más bien que son 
los mismos hombres los que piensan 
y tienen cuerpos. Y he reconocido que 
eso se hace por la composición y la 



departamento de filosofía • facultad de ciencias humanas • universidad nacional de colombia

[19 0] diálogos

reunión de la sustancia que piensa con 
la corporal. (Respuestas a las sextas ob-
jeciones, AT, IX-1, 242).

Finalmente, ¿cuál podría ser una 
explicación última para la estrecha 
unión del alma y el cuerpo? En carta a 
Regius de diciembre de 1641, a propó-
sito de la afirmación de este de que “el 
hombre es un ser por accidente” (AT, 
III, 460, 17), la respuesta de Descartes 
es contundente: “no es accidental al 
cuerpo humano estar unido al alma, 
sino que lo es por su propia naturaleza”; 
porque el cuerpo tiene todas las dispo-
siciones requeridas para recibir al alma, 
“sin las cuales él no es propiamente un 
cuerpo humano” (AT, III, 460, 25-461, 
3). La unión es, entonces, tan natural 
como la distinción, y la particularidad 
del ser humano se podría caracterizar 
de acuerdo con el siguiente comentario: 
“ni ángel, ni bestia, él es, entre aquellos 
que conocemos en el universo, el único 
ser dotado a la vez de un alma y de un 
cuerpo, y por eso, de una sensibilidad 
y de una movilidad voluntaria” (Rodis-
Lewis 356).

Pero ¿es efectivamente la explica-
ción última de la unión estrecha del 
cuerpo y el alma un asunto de insti-
tución natural? Si no es la última, por 
lo menos es la explicación del propio 
Descartes, en lo cual le asiste toda la 
razón a Castelli, al igual que en su plan-
teamiento de no reducir el tema del 
dualismo alma-cuerpo al solo proble-
ma de la causalidad. Llama la atención 
el modo como pareciera encontrarse 
la interpretación de Castelli con la de 
Rodis-Lewis, por lo menos en el as-
pecto de ver en la unión sustancial la 
descripción de una correlación que se 
inscribe en el registro del cuerpo y en 
el del alma. Ahora, si bien no se pue-
de reducir el dualismo a un problema 

sólo causal, no conviene desconocerlo, 
pues se ha visto que los contradictores 
de Descartes, en su propia época, ya 
habían apuntado esta crítica. Y aun 
cuando el mismo filósofo pareciera 
avalar la teoría de la institución natu-
ral, y ella permite pensar la interacción 
psicofísica de un modo alternativo a la 
simple relación causa-efecto, como lo 
señala Castelli en su conclusión, resulta 
muy difícil seguir a este en su asevera-
ción de que “no resulta problemático 
que la mente y el cuerpo sean sustancias 
realmente distintas” (161). Pues debe 
recordarse que el mismo Descartes re-
conoce tanto el contexto oscuro como 
la dificultad de comprender la distin-
ción al mismo tiempo que la unión 
sustancial entre el cuerpo y el alma. 
Por eso, de acuerdo con Rodis-Lewis, 
a quien se hace cargo de lo difícil que 
es conciliar la distinción con el hecho 
de la unión, le resulta inevitable pensar 
que la teoría de la institución natural, 
así corresponda al más genuino pen-
samiento cartesiano, se encuentra 
lejos de despejar la impresión de que la 
índole de esta unión permanece efecti-
vamente general e imprecisa, y de que 
se carece del conocimiento preciso 
respecto al modo mecánico como mi 
voluntad responde al movimiento que 
pienso y quiero realizar.

Es interesante, por último, observar 
cómo, en el mismo campo de los estu-
dios cartesianos, es reconocido, aún 
hoy, tanto lo problemático del tema 
del dualismo como su misma vigencia. 
Es el caso de John Cottingham, quien 
reconoce el carácter central, aunque 
muy controversial, de la insistencia de 
Descartes en la índole no corpórea de 
la mente y en las dificultades que ello 
plantea; igualmente, alude al modo 
como científicos y filósofos, e inclu-
so simples profanos, encuentran que 



ideas y valores • número 145 • abril de 2011 • issn 0120-0062 • bogotá, colombia

[191]diálogos

es simplemente absurdo que un acto 
de pensamiento o de duda dependa 
de una cosa no material. Encuentra 
Cottingham muy problemático, y nada 
fácil, entender cómo pueda ser posible 
un “flujo causal”, a partir de la relación 
entre mente y cuerpo, definida por 
Descartes en términos de atributos 
mutuamente incompatibles. No obs-
tante, “uno siente una cierta envidiosa 
admiración por la empecinada deter-
minación de Descartes por encontrar 
un lugar donde su alma incorpórea 
pueda ejercitar su papel” (Cottingham 
121). Sin embargo, esto no quiere decir 
que el filósofo haya explicado cómo 
es posible una interacción psicofísi-
ca; al contrario, permanece como un 
problema real el modo como un alma 
incorpórea pueda actuar sobre el cuer-
po como un todo, y cómo ella misma 
pueda ser afectada por los movimien-
tos de ese cuerpo (id. 119-122). ¿Se 
encuentra resuelto, por consiguiente, el 
problema del dualismo cartesiano, y de 
la interacción entre las dos sustancias?

Bibliografía

Cottingham, J. Descartes. Oxford: 
Blackwell, 2002.

Descartes, R. Oeuvres de Descartes, 
Adam, Ch. & Tannery, P. (eds.). Paris: 
Vrin, 1996.

Descartes, R. Meditaciones acerca de 
la Filosofía Primera. Seguidas de las 
objeciones y respuestas, Díaz, J. A. 
(trad.). Bogotá: Universidad Nacional 
de Colombia, 2009.

Rodis-Lewis, G. L’oeuvre de Descartes. 
Paris: Vrin, 1971.

Rubiel Ramírez R.
Universidad del Quindío, Colombia

rramirezr@uniquindio.edu.co


