Universidad Nacional de Colombia
Colombia

Ideas y Valores
ISSN: 0120-0062
L revideva_fchbog@unal.edu.co

Ramirez R., Rubiel
Resefa de "Lo que Descartes le podria haber dicho a Jaegwon Kim. Causalidad y
dualismo sustancial" de Castelli, Paula
Ideas y Valores, vol. 60, nim. 145, abril, 2011, pp. 185-191
Universidad Nacional de Colombia
Bogota, Colombia

Disponible en: http://www.redalyc.org/articulo.0oa?id=80918571013

Coémo citar el articulo ' &\ ,/.L

Numero completo Sistema de Informacion Cientifica

Mas informacion del articulo Red de Revistas Cientificas de América Latina, el Caribe, Espafia y Portugal
Pagina de la revista en redalyc.org Proyecto académico sin fines de lucro, desarrollado bajo la iniciativa de acceso abierto


http://www.redalyc.org/revista.oa?id=809
http://www.redalyc.org/revista.oa?id=809
http://www.redalyc.org/articulo.oa?id=80918571013
http://www.redalyc.org/comocitar.oa?id=80918571013
http://www.redalyc.org/fasciculo.oa?id=809&numero=18571
http://www.redalyc.org/articulo.oa?id=80918571013
http://www.redalyc.org/revista.oa?id=809
http://www.redalyc.org

Castelli, Paula. “Lo que Descartes le
podria haber dicho a Jaegwon Kim.
Causalidad y dualismo sustancial”,
Revista Latinoamericana de Filosofia
XXXV/1(2009): 145-162.

El autor discute con J. Kim, quien
expone y critica el dualismo cartesia-
no, que entiende de manera particular
como dualismo sustancial de indole
causal, es decir, como una relacién en
la que sustancias heterogéneas inte-
ractian causalmente. Esta concepcion
del dualismo conlleva el siguiente
problema fundamental: siendo ellas,
mente y cuerpo, radicalmente diferen-
tes, scomo pueden llegar a modificarse
segun la estricta relacion causa-efecto?
Castelli puntualiza esta critica:

El primer problema que enfrenta
el dualista de sustancias es tener que
explicar como entran en contacto dos
sustancias que no poseen propiedades
comunes; si este dualista intenta sor-
tear este problema sefialando que no es
necesario que ambas sustancias entren
en contacto” -porque las relaciones
causales sélo explican regularidades
entre eventos, mas no una efectiva co-
nexidn entre ellos—, “se encuentra con
el problema de que la inespacialidad
de uno de los eventos de la relacién no
permite descartar cualquier otro even-
to inespacial como causa del mismo

efecto. (151-152)

El autor del articulo indica que su
intencién “es mostrar que los ataques
de Kim no conciernen al dualismo pos-
tulado por el Descartes historico” (146).

Sin embargo, mds interesante, y de
mayor alcance, es seguir la argumenta-
cion del propio Castelli, quien pareciera
proponer, sencillamente, una especie de
“recuperacion”, y quiza “reivindicacion”,
del dualismo presente en los textos de

DIALOGOS

Descartes, justamente el dualismo que
postula el Descartes histérico. De hecho,
considera que “el planteo de Kim no al-
canza para echar por tierra el dualismo
cartesiano” (152).

De acuerdo con su propuesta ar-
gumentativa, Castelli recuerda cémo
Descartes considera que en la vida co-
tidiana ya se tiene una comprension
prefiloséfica de la unidén sustancial,
que ademds suponemos en nuestro
obrar habitual. En términos mas es-
trictamente filosdficos, se debe tener
en cuenta que la union de la mente y
el cuerpo en el hombre aparece tanto
en el Discurso del método como en las
Meditaciones metafisicas, en la elocuen-
te comparacion del piloto y su navio.
Esta unidn es de tal naturaleza, “que un
hombre no es sélo una mente que inte-
ractiia causalmente con un cuerpo, sino
una entidad mds compleja en la que
se ‘entremezclan’ el cuerpo y el alma”
(154, énfasis del autor). Con apoyo ex-
preso en el texto cartesiano, el autor
concluye que la mente del hombre no
se encuentra aparte de su cuerpo, sino
que se halla “encarnada” en él. No obs-
tante, en los textos referenciados no se
invoca la unién respecto de la interac-
cién que se pueda producir, ni que la
unién sea condicién necesaria para que
se produzca la interaccién. Se puede
considerar, més bien, que “mi alma no
mueve mi cuerpo porque esta unida a
él, sino que mi alma mueve mi cuerpo
y ademds estd unida a él” (155). El au-
tor precisa, ademads, que la union entre
cuerpo y alma no es la simple respuesta
a la pregunta por la interaccién que se
pueda dar entre sustancias heterogé-
neas, porque, “en el contexto del sistema
cartesiano”, se asume la existencia de la
interaccion entre una sustancia pensan-
te y una extensa, como es el caso de la
sustancia pensante Dios respecto de un

IDEAS Y VALORES ¢+ NUMERO 145 » ABRIL DE 2011 » ISSN 0120-0062 « BOGOTA, COLOMBIA

[185]



[186]

DIALOGOS

cuerpo cualquiera, o de la totalidad de
ellos, lo cual no significaria una unién
entre Dios y la sustancia extensa. De
ello pareciera desprenderse que la in-
teraccion es independiente de la union
sustancial, y el dualismo de Descartes
no responderia de manera particular
al problema de la causalidad. No obs-
tante, Castelli no quiere desconocer
el caso de la interaccidon causal en la
direccién cuerpo-mente cuando “la
nocién de unioén se vuelve relevante,
porque permite explicar el contenido
fenoménico de las ideas causadas en la
mente por la accion del cuerpo” (157).
Pero ello es s6lo un elemento secunda-
rio de la interaccion, aunque es propio
de la naturaleza humana y responde a
las condiciones particulares de su ex-
periencia, en cuanto ella requiere de
un cuerpo. Este aspecto particular de
la interaccion lo explica Descartes por
medio de la institucion natural, que
invoca para los casos referidos a la di-
reccién cuerpo-mente, pero que, segin
interpreta Castelli, debe valer igual-
mente en el sentido inverso.

Castelli se conforma, para los efec-
tos de su argumentacion:

Con que sea meramente posible
entender el dualismo sustancial junto
con una posicion semi-ocasionalista
respecto de la causacién, lo cual cree-
mos que puede verse en los textos
cartesianos, algunas veces a partir de
un lenguaje claramente ocasionalista, y
otras veces en la apelacion a cosas tales
como las leyes que la naturaleza instau-
ra para correlacionar los eventos que

acontecen en el mundo. (158)

Encuentra Castelli que existen cla-
ros textos cartesianos que permiten
entender qué es eso de institucion de la
naturaleza. En el Tratado del hombre,
Las pasiones del alma, asi como en la

“Sexta meditacién”, se “trata acerca de
la interaccion entre sustancias”, o sea,
cémo “el modo en que los eventos se
conectan es efecto de una ‘institucion
de la naturaleza’, que establece que
con ocasion de cierto evento se suceda
determinado otro” (158). De modo par-
ticular, menciona el autor las Pasiones,
en las que dicha institucidn es invoca-
da para los casos en que se ha de pasar
del movimiento de la gldndula pineal
al contenido fenoménico que es perci-
bido por el alma, asi como a los casos
en que los movimientos del cuerpo sur-
gen a partir de las voliciones del alma,
como en la contraccion o dilatacion de
la pupila, segiin que se trate de mirar
objetos cercanos o lejanos. Del examen
de dichos pasajes concluye el autor que:
La teoria de la institucion natural
plantea [...] que la conexién entre un
tipo particular de estado mental y un
tipo particular de estado cerebral (o

en general, movimiento del cuerpo)
depende de la institucién divina, es de-

cir, la naturaleza estd ordenada de tal
modo que ante cierta instanciacion de

un evento de tipo fisico se instancia un
evento de tipo mental, y viceversa, sin
que sea necesaria ninguna conexioén o
comunicacion entre cada mente parti-

cular y cada cuerpo particular. (159)

De aqui se desprende lo que, a juicio
de Castelli, constituye la relacion “real”
entre la mente humana y su cuerpo:
ella “es el resultado de una correlacién
como efecto del ordenamiento que
tiene la naturaleza, de ciertos estados
de la primera con ciertos estados del
segundo” (160). Es decir, hay una “ley
real”, con existencia “independiente”,
que rige los hechos y establece cuales
eventos siguen a cuales otros.

Resulta, en consecuencia, que la
unién mente-cuerpo no es asunto de

DEPARTAMENTO DE FILOSOFfA ¢ FACULTAD DE CIENCIAS HUMANAS ¢« UNIVERSIDAD NACIONAL DE COLOMBIA



la causalidad, pues la teoria de la insti-
tuciéon natural permite establecer que
los nervios, o la materia del cerebro, no
necesitan tocar a la mente, pues la co-
nexion entre ellos es mediada por una
ley natural segtin la cual “con ocasién de
cierto evento en una de las sustancias se
produce otro evento en otra sustancia”
(160-161), sin que intervenga ni choque,
ni impulso, o algo parecido, entre esas
sustancias, pues la naturaleza ha insti-
tuido los deseos de la mente asociados
con los movimientos de los cuerpos,
como signos, de tal manera que con
ocasién de ellos ocurran determina-
dos movimientos en la materia. Por lo
demds, ello no significa que se puedan
conocer con certeza todas las conexio-
nes que ha instituido la naturaleza para
que rijan el orden en que se suceden los
diversos eventos del mundo. Pero que no
se conozca la trama “oculta” del mundo
no quiere decir que la relaciéon mente-
cuerpo en el ser humano sea ininteligible.

Las consideraciones anteriores le per-
miten a Castelli proponer la siguiente
conclusion:

La teoria de la institucién natural
nos da un modo alternativo de pen-
sar la interacciéon psicofisica, en el
cual no nos comprometemos con la
premisa segun la cual es necesaria la
homogeneidad o semejanza entre causa
y efecto, y por lo tanto no resulta pro-
blematico que la mente y el cuerpo sean

sustancias realmente distintas. (161)

Ahora, si se confrontan los pun-
tos centrales de la argumentacién de
Castelli con la propia concepcidn carte-
siana, se observara como es esta de rica,
compleja y dificil. De entrada, conviene
sefialar la radicalidad de Descartes en
sus planteamientos:

DIALOGOS

Cuando examino la naturaleza del
cuerpo no encuentro en ella nada que
huela a pensamiento; y no se podria
tener un argumento mds fuerte para
la distincién entre dos cosas, que si, al
considerarlas ambas por separado, no
encontramos nada en la una que no
sea por entero diferente de lo que se
encuentra en la otra. (Respuestas a las
cuartas objeciones, AT, 1X-1, 176)

Lo que dice el texto de Descartes no
ofrece margen de duda:

El espiritu y el cuerpo son realmen-
te distintos™; “concebimos claramente
el espiritu, es decir, una sustancia que
piensa, sin el cuerpo, es decir, sin una
sustancia extensa [...]; y, por otra par-
te, concebimos también claramente el
cuerpo sin el espiritu. (Respuestas a las

segundas objeciones, AT, 1X-1, 131)

Se trata, por consiguiente, de sus-
tancias realmente distintas, lo cual no
obsta para que, correlativa a su distin-
cién, aparezca la “hipodtesis de la unién
mas estrecha”, respecto a lo cual la
“Sexta meditacion” es clara y expresa
(AT, 1X-1, 62): “mi esencia consiste solo
en que soy una cosa que piensa, o una
sustancia cuya esencia toda [...] no es
sino pensar”; al tiempo que “tengo una
idea distinta del cuerpo en tanto que es
s6lo una cosa extensa y que no piensa”,
de tal modo que mi alma es distinta de
mi cuerpo entera y verdaderamente,
y puede existir sin él. Solamente que,
no obstante esa distincion, tengo “un
cuerpo al cual estoy unido de manera
muy estrecha”. De conformidad, enton-
ces, con esa “hipétesis de la unién més
estrecha” de que habla G. Rodis-Lewis,
hay en Descartes la afirmacion clara y
taxativa de que, efectivamente:

IDEAS Y VALORES ¢+ NUMERO 145 » ABRIL DE 2011 » ISSN 0120-0062 « BOGOTA, COLOMBIA

[187]



[188]

DIALOGOS

No estoy solamente alojado en mi
cuerpo como un piloto en su navio,
sino que, mas alla de ello, estoy unido
a él muy estrechamente, y confundido y
mezclado de tal manera que compongo
con él como un solo todo. (AT, 1X-1, 64)

Si esta unién no fuera a tal punto
estrecha, cuando siento algin dolor
percibiria aquello que lo causa precisa-
mente como el piloto percibe mediante
la vista el dafio que ha sufrido su nave;
y algo similar ocurriria cuando mi
cuerpo siente necesidad de comer y de
beber, delo cual no es advertido simple-
mente por el entendimiento, “sino por
sentimientos confusos de hambre y de
sed” (ibid.), en cuanto maneras de pen-
sar que dependen de la estrecha union
de alma y cuerpo. Es la misma idea ex-
presada en carta a Elisabeth (junio 28
de 1643, AT, 111, 693, 26-694, 6), aunque
con un matiz bastante sugestivo: si bien
se insintla como asunto muy oscuro y
casi contradictorio la distincién entre
el alma y el cuerpo y, al mismo tiempo,
su union, es conveniente no deshacerse
de la nocién de la unién de las dos sus-
tancias, y percatarse de que esta union
“cada cual la puede experimentar siem-
pre en si mismo sin filosofar”, en el
sentido de que es una sola persona que
como tal posee al mismo tiempo un
cuerpo y un pensamiento, cuya natura-
leza es de tal indole que el pensamiento
puede mover el cuerpo “y sentir los ac-
cidentes que le acontezcan”.

Asi, la particularidad de esta unién
(y quizé su dificultad misma) radica
en su caracter sustancial, respecto de
lo cual la experiencia de la sensibilidad
debiera bastar “para eliminar la repre-
sentacion dualista del espiritu ‘alojado’
en el cuerpo” (352-353), de acuerdo con
el comentario de G. Rodis-Lewis. En
efecto, la dualidad de las sustancias

corporal y espiritual no equivale a una
yuxtaposicion extrinseca, como lo su-
geriria la imagen del piloto que observa
los dafios de su navio desde el exterior;
muy al contrario, “su conjuncidn es tan
estrecha que ella aparece como una
mezcla” (ibid.), y, en palabras del mismo
Descartes, ellas componen un solo todo.
Sin embargo, ala manera de un elemen-
to més en la complejidad del problema,
no se trata de una tercera sustancia,
pues el hombre es uno sélo, una sola
persona como un conjunto de cuerpo y
pensamiento, a cuyo respecto se puede
decir que ellas, tomadas separadamen-
te, constituyen sustancias incompletas
cuando se encuentran relacionadas con
el hombre que componen, aun cuan-
do se pueden considerar sustancias
completas si se consideran de manera
separada: “el espiritu y el cuerpo son
sustancias incompletas cuando son re-
feridos al hombre que ellos componen;
pero si se los considera de manera se-
parada, son sustancias completas” (AT,
1X-1, 173). Dicho de modo complementa-
rio, la relacion entre el alma y el cuerpo
se puede expresar como el hecho indu-
dable de una unién que es posterior a
su real distincion (cf. Rodis-Lewis 354).

Sin duda, se puede asumir con
Rodis-Lewis que la unién sustancial
del almay el cuerpo es “una pieza cons-
titutiva del cartesianismo” (354). Pero,
igualmente, conviene considerar con
la ilustre comentarista lo dificil que
resulta conciliar la distincién con el
hecho de la unién. Lo sugestivo, segiin
se haleido en la carta a Elisabeth recién
citada, es el modo como el mismo fil6-
sofo reconoce la dificultad de concebir
la distincién, al mismo tiempo que
ellos, alma y cuerpo, son una sola cosa.
Sin embargo, Descartes es insistente:
la unién es tan natural como la distin-
cién, de modo que no es accidental que

DEPARTAMENTO DE FILOSOFfA ¢ FACULTAD DE CIENCIAS HUMANAS ¢« UNIVERSIDAD NACIONAL DE COLOMBIA



el cuerpo humano se encuentre unido
al alma, pues ello corresponde a su pro-
pia naturaleza; porque el cuerpo, que
tiene todas las disposiciones requeridas
para recibir el alma, si careciera de ella
no seria propiamente un cuerpo huma-
no (cf. Rodis-Lewis 355).

No obstante, resulta inevitable que
persistan las dificultades: si el alma
del hombre no se encuentra alojada en
su cuerpo como el piloto en su navio,
scomo entender, y explicar, la accién
de la una sobre el otro? Se trata de pro-
blemas que se le habian planteado al
filésofo en su propia época: es dificil
concebir como dos sustancias que no
tienen ningtin elemento en comiin pue-
dan, sin embargo, actuar la una sobre
la otra. Son, justamente, las objecio-
nes de Gassendi, a las cuales se refiere
Descartes en carta dirigida a Clerselier
(AT, 1X-1, 213): “;cOmo el alma mueve al
cuerpo si ella no es material?”. A ello
responde que dicha pregunta presupo-
ne “la explicacién de la unién que hay
entre el alma y el cuerpo, de la cual
yo no he tratado todavia”. Ahora, las
dificultades que se contienen en esa
pregunta provienen de una falsa supo-
sicién, que de ninguna manera se puede
probar: “que si el alma y el cuerpo son
dos sustancias de diversa naturaleza,
eso les impide poder obrar la una so-
bre la otra” (ibid.). Después, acude a un
ejemplo:

Quienes admiten accidentes rea-
les, como el calor, la pesantez y otros
semejantes, no dudan de que tales ac-
cidentes puedan obrar sobre el cuerpo,
y sin embargo hay mads diferencia entre
ellos y €, es decir, entre accidentes y
una sustancia, de la que hay entre dos

sustancias. (AT, IX-1, 213)

Pero jes clara y satisfactoria la ex-
plicacion del filésofo? Pareciera que se

DIALOGOS

trata de “la descripcién de una correla-
cién, que se inscribe en dos registros, el
del cuerpo y el del espiritu, sin excluir
la causalidad efectiva del uno sobre el
otro” (Rodis-Lewis 356). Pero es casi
inevitable pensar que la indole de esta
unién permanece general e imprecisa;
pues si bien tengo el sentimiento de
que mi voluntad responde de manera
inmediata al movimiento que quiero
realizar, carezco de un conocimien-
to intimo respecto al modo mecénico
como este se realice. Es, precisamente,
el conocido ejemplo -aludido también
por Castelli- de la pupila:

Si queremos colocar los ojos para
mirar un objeto muy alejado, esta vo-
licién hace que la pupila se dilate; y si
queremos colocarlos para mirar un
objeto muy préximo, esta volicién
hace que se contraiga. (Las pasiones del
alma, art. 44, AT, X1, 361, 20 - 362, 10)

Sin embargo, si sdlo se piensa en dila-
tar la pupila, esta no se dilata por el solo
pensamiento. Lo notable, no obstante,
es la manera como el fildsofo insiste en
que, si la mente puede impulsar al cuer-
po, ese movimiento no es mostrado por
ninglin razonamiento, sino por “una
experiencia muy cierta y muy evidente
[..], una de las cosas que conocemos
por si”, y resulta oscurecida si se pre-
tende explicar mediante otros recursos
(a Arnauld, AT, v, 222, 15-20). La unién
entre la mente y el cuerpo se conoce per
se, “en su especificidad irreductible a
cualquier otro dominio” (Rodis-Lewis
361). O, de acuerdo con las elocuentes
palabras del mismo Descartes:

[...] nunca he visto ni comprendi-
do que los cuerpos humanos tuviesen
pensamientos, sino mas bien que son
los mismos hombres los que piensan
y tienen cuerpos. Y he reconocido que
eso se hace por la composiciéon y la

IDEAS Y VALORES ¢+ NUMERO 145 » ABRIL DE 2011 » ISSN 0120-0062 « BOGOTA, COLOMBIA

[189]



[190]

DIALOGOS

reunién de la sustancia que piensa con
la corporal. (Respuestas a las sextas ob-

jeciones, AT, IX-1, 242).

Finalmente, jcudl podria ser una
explicaciéon tultima para la estrecha
unién del alma y el cuerpo? En carta a
Regius de diciembre de 1641, a propo-
sito de la afirmacién de este de que “el
hombre es un ser por accidente” (AT,
111, 460, 17), la respuesta de Descartes
es contundente: “no es accidental al
cuerpo humano estar unido al alma,
sino que lo es por su propia naturaleza™
porque el cuerpo tiene todas las dispo-
siciones requeridas para recibir al alma,
“sin las cuales él no es propiamente un
cuerpo humano” (AT, 111, 460, 25-461,
3). La unidn es, entonces, tan natural
como la distincion, y la particularidad
del ser humano se podria caracterizar
de acuerdo con el siguiente comentario:
“ni angel, ni bestia, ¢l es, entre aquellos
que conocemos en el universo, el Gnico
ser dotado a la vez de un alma y de un
cuerpo, y por eso, de una sensibilidad
y de una movilidad voluntaria” (Rodis-
Lewis 356).

Pero jes efectivamente la explica-
cién ultima de la unién estrecha del
cuerpo y el alma un asunto de insti-
tucion natural? Si no es la ultima, por
lo menos es la explicacion del propio
Descartes, en lo cual le asiste toda la
razoén a Castelli, al igual que en su plan-
teamiento de no reducir el tema del
dualismo alma-cuerpo al solo proble-
ma de la causalidad. Llama la atencién
el modo como pareciera encontrarse
la interpretacion de Castelli con la de
Rodis-Lewis, por lo menos en el as-
pecto de ver en la unién sustancial la
descripcion de una correlacién que se
inscribe en el registro del cuerpo y en
el del alma. Ahora, si bien no se pue-
de reducir el dualismo a un problema

solo causal, no conviene desconocerlo,
pues se ha visto que los contradictores
de Descartes, en su propia época, ya
habian apuntado esta critica. Y aun
cuando el mismo filésofo pareciera
avalar la teoria de la institucién natu-
ral, y ella permite pensar la interaccién
psicofisica de un modo alternativo a la
simple relacion causa-efecto, como lo
sefala Castelli en su conclusion, resulta
muy dificil seguir a este en su asevera-
cién de que “no resulta problematico
que lamente y el cuerpo sean sustancias
realmente distintas” (161). Pues debe
recordarse que el mismo Descartes re-
conoce tanto el contexto oscuro como
la dificultad de comprender la distin-
ciéon al mismo tiempo que la unién
sustancial entre el cuerpo y el alma.
Por eso, de acuerdo con Rodis-Lewis,
a quien se hace cargo de lo dificil que
es conciliar la distincién con el hecho
de la unién, le resulta inevitable pensar
que la teoria de la institucion natural,
as{ corresponda al mas genuino pen-
samiento cartesiano, se encuentra
lejos de despejar la impresion de que la
indole de esta union permanece efecti-
vamente general e imprecisa, y de que
se carece del conocimiento preciso
respecto al modo mecdnico como mi
voluntad responde al movimiento que
pienso y quiero realizar.

Es interesante, por ultimo, observar
cdémo, en el mismo campo de los estu-
dios cartesianos, es reconocido, aun
hoy, tanto lo problematico del tema
del dualismo como su misma vigencia.
Es el caso de John Cottingham, quien
reconoce el cardcter central, aunque
muy controversial, de la insistencia de
Descartes en la indole no corpérea de
la mente y en las dificultades que ello
plantea; igualmente, alude al modo
como cientificos y filésofos, e inclu-
so simples profanos, encuentran que

DEPARTAMENTO DE FILOSOFfA ¢ FACULTAD DE CIENCIAS HUMANAS ¢« UNIVERSIDAD NACIONAL DE COLOMBIA



es simplemente absurdo que un acto
de pensamiento o de duda dependa
de una cosa no material. Encuentra
Cottingham muy problematico, y nada
facil, entender como pueda ser posible
un “flujo causal”, a partir de la relacion
entre mente y cuerpo, definida por
Descartes en términos de atributos
mutuamente incompatibles. No obs-
tante, “uno siente una cierta envidiosa
admiracion por la empecinada deter-
minacién de Descartes por encontrar
un lugar donde su alma incorpdrea
pueda ejercitar su papel” (Cottingham
121). Sin embargo, esto no quiere decir
que el filésofo haya explicado cémo
es posible una interaccién psicofisi-
ca; al contrario, permanece como un
problema real el modo como un alma
incorpérea pueda actuar sobre el cuer-
po como un todo, y cémo ella misma
pueda ser afectada por los movimien-
tos de ese cuerpo (id. 119-122). ;Se
encuentra resuelto, por consiguiente, el
problema del dualismo cartesiano, y de
la interaccion entre las dos sustancias?

Bibliografia

Cottingham, J. Descartes. Oxford:
Blackwell, 2002.

Descartes, R. Oeuvres de Descartes,
Adam, Ch. & Tannery, P. (eds.). Paris:
Vrin, 1996.

Descartes, R. Meditaciones acerca de
la Filosofia Primera. Seguidas de las
objeciones y respuestas, Diaz, J. A.
(trad.). Bogota: Universidad Nacional
de Colombia, 2009.

Rodis-Lewis, G. Loeuvre de Descartes.
Paris: Vrin, 1971.

RUBIEL RAMIREZ R.
Universidad del Quindio, Colombia

rramirezr@uniquindio.edu.co

DIALOGOS

IDEAS Y VALORES ¢+ NUMERO 145 » ABRIL DE 2011 » ISSN 0120-0062 « BOGOTA, COLOMBIA

[191]



