
   

Trans. Revista Transcultural de Música

E-ISSN: 1697-0101

edicion@sibetrans.com

Sociedad de Etnomusicología

España

Steingress, Gerhard

La hibridación transcultural como clave de la  formación del Nuevo Flamenco (aspectos

históricosociológicos,  analíticos y comparativos)

Trans. Revista Transcultural de Música, núm. 8, diciembre, 2004, p. 0

Sociedad de Etnomusicología

Barcelona, España

Disponible en: http://www.redalyc.org/articulo.oa?id=82200812

   Cómo citar el artículo

   Número completo

   Más información del artículo

   Página de la revista en redalyc.org

Sistema de Información Científica

Red de Revistas Científicas de América Latina, el Caribe, España y Portugal

Proyecto académico sin fines de lucro, desarrollado bajo la iniciativa de acceso abierto

http://www.redalyc.org/revista.oa?id=822
http://www.redalyc.org/articulo.oa?id=82200812
http://www.redalyc.org/comocitar.oa?id=82200812
http://www.redalyc.org/fasciculo.oa?id=822&numero=6407
http://www.redalyc.org/articulo.oa?id=82200812
http://www.redalyc.org/revista.oa?id=822
http://www.redalyc.org


La hibridación transcultural como clave de la formación del Nuevo Flamenco 

    

Revista Transcultural de Música
Transcultural Music Review

#8 (2004) ISSN:1697-0101

La hibridación transcultural como clave de la 
formación del Nuevo Flamenco (aspectos histórico-
sociológicos, analíticos y comparativos)[1] 

Gerhard Steingress
Departamento de Sociología,

Universidad de Sevilla

...la cultura del simulacro nace en una sociedad
donde el valor de cambio se ha generalizado hasta
el punto de que desaparece el recuerdo del valor de uso.

F. Jameson (Teoría de la Postmodernid@d)

Resumen
Como género artístico de Andalucía creado a partir de la primera mitad del siglo XIX, el 
flamenco responde junto con ciertas manifestaciones culturales tradicionales a las 
necesidades identitarias de la sociedad andaluza moderna. Esta doble constelación 
entre la tradición y la innovación, entre la "pureza" y la "fusión", caracteriza las 
condiciones socioculturales de la creación musical flamenca: no sólo explica los 
reiterados intentos de intelectuales orgánicos y políticos por convertirlo, mediante el 
recurso a la "sangre" y la "tierra", en una seña inconfundible y "jonda" de la identidad 
andaluza, sino también su evidente ambigüedad, causada por la vitalidad de un género 
anclado en la tradición, y la correspondiente polémica entre los aficionados, generada a 
raíz de su vanguardista dinámica artística por un lado y su canonización como valor 
cultural por otro. El presente artículo intenta describir las diversificaciones musicales en 
el flamenco desde la década de 1950 y explicarlas mediante el concepto de hibridación 
musical a partir de los cambios socioculturales en el seno de la sociedad postmoderna 
con sus peculiares tendencias económicas, tecnológicas y de comunicación. De este 
modo, el ejemplo del flamenco es representativo del papel de las músicas de corte 
étnico en el proceso de la globalización. 

Abstract
As an artistic genre, created in Andalusia since the middle of the nineteenth century, 

http://www.sibetrans.com/trans/trans8/steingress.htm (1 of 39) [16/07/2007 10:12:03]



La hibridación transcultural como clave de la formación del Nuevo Flamenco 

Flamenco responds together with certain traditional cultural manifestations to the 
necessities of identity construction in modern Andalusian society. This doble 
constellation between tradition and innovation, "purity" and "fusion", characterizes the 
social and cultural conditions of musical creation: it explains not only the repeatedly 
intentions made by flamencologists, intellectuals and politicians towards its 
transformation into a manifest and "deep-rooted" symbol of andalusian identity, referring 
themselves even to the "blood" and the "homeland", it also elucidates the constant 
ambiguity, produced by the vitality of a genre based on tradition, and the following 
polemics between the flamenco-fans and experts as the consequence of the 
vanguardian artistic dynamics on the one hand and its canonization as a supposedly 
unimpeachable cultural value on the other. The present article tries to trace the musical 
diversification in flamenco since the 1950s and explain it with the help of the concept of 
musical hybridization as a consequence of social and cultural change in postmodern 
society with its peculiar economical, tecnologial and communicational tendencies. In this 
sense, flamenco is one of the examples with respect to the role of ethnic-style-music in 
the process of globalization.

Introducción

El presente artículo analiza la fusión musical o mestizaje en el nuevo Flamenco[2] 
desde el marco teórico de la hibridación transcultural de la música popular 
española contemporánea de tipo étnico[3] y como manifestación de lo que 
Douglas Kellner denomina "a postmodern image culture" (Kellner, 1992: 141-
177)[4].

En un primer plano, subrayamos con Wolfgang Welsch que la transculturalidad 
no es un fenómeno histórico nuevo, sino surgió como concepto analítico a partir 
de la década de 1980 debido a la reorientación de la sociología hacia los 
procesos culturales (Eickelpasch, 1997; Smith, 1998; Lutter/Reisenleitner, 1998) y 
desde entonces se ha convertido en un instrumento adecuado para explicar 
muchos de los fenómenos culturales contemporáneos (Welsch, 1999). De este 
modo -y para destacar los efectos artístico-estéticos de la actual dinámica cultural- 
lo usaremos para explicar por qué y cómo el nuevo flamenco se ha constituido 
durante las últimas tres décadas en una importante manifestación musical 
internacional.

En un segundo plano, el término “postmodernidad” (Jameson, 1996;Inglehart, 
1998) nos servirá para discutir algunos de los ambiguos e incluso contradictorios 
efectos de la hibridación transcultural en el flamenco como una de las supuestas 
determinantes culturales de la reestructuración de la identidad andaluza (Moreno, 
2002). A diferencia de cualquier reduccionismo esencialista de los procesos 
culturales, comprendemos el flamenco contemporáneo como una manifestación 
musicalentre otras desde la perspectiva de la hibridación transcultural.A partir de 
ella lo analizaremos como un fenómeno sociocultural estrechamente vinculado a 

http://www.sibetrans.com/trans/trans8/steingress.htm (2 of 39) [16/07/2007 10:12:03]



La hibridación transcultural como clave de la formación del Nuevo Flamenco 

las actuales tendencias de la globalización y que pone de relieve una dinámica 
que combina la transgresión del marco de las culturas nacionales y/o étnicas con 
la innovación y creación de nuevas manifestaciones artístico-estéticas a las que 
las culturas establecidas tienen que responder de alguna manera (Steingress, 
2002b). Apoyándonos en Ernesto Canclini y su célebre monografía sobre las 
culturas híbridas, reconocemos la complejidad de lo que describe como “el 
tránsito de lo discreto a lo híbrido, y a nuevas formas discretas”, refiriéndose 
especialmente a mezclas de elementos étnicos o culturales “con productos de las 
tecnologías avanzadas y procesos sociales modernos o postmodernos como un 
proceso que ha superado el nivel de “las modalidades clásicas de fusión” y para 
destacar el importante papel de “las mezclas generadas por las industrias 
culturales” (Canclini, 2001: 15, 22 y 23). De este modo, la hibridación transcultural 
atiende a la actual dinámica en la difusión de los productos culturales en la era de 
la comunicación masiva, resaltando el papel central que juega el complejo técnico-
económico. Este hecho hace recordar, a su vez, la crítica de la razón tecnológica 
formulada por Herbert Marcuse hace casi medio siglo en El Hombre 
Unidimensional, con la que puso de relieve los efectos destructivos de la 
desublimación represiva en la cultura como la consecuencia de su sumisión a los 
intereses del mercado (Marcuse, 1993).

No obstante, la visión del filósofo no tuvo en consideración el importante hecho 
de que el cambio cultural no debe comprenderse simplemente como un efecto del 
desarrollo económico, social e ideológico. La cultura, más que una dimensión 
donde actúa el espíritu humano en nombre de su afán por crear verdades, es una 
variable independiente o un instrumento en manos de los agentes sociales que 
sirve para crear nuevas realidades sociales, basadas -para el caso que tratamos 
aquí- en la desterritorialización de las anteriores culturas nacionales.

El estudio de la dinámica actual de la música popular etnicitaria , convertida en 
una muy heterogénea manifestación subcultural a nivel global, revela que tanto 
su creación como consumo están sometidos a estas tendencias que han dado 
lugar a la World Music. Sobre este fenómeno musical, Heinz Steinert, retomando 
la conocida tesis de Adorno sobre la deformación industrial de la música (Adorno, 
1982), destaca la tendencia general de una apropiación de lo extraño y una 
explotación del exotismo musical que, en el marco de una “cultura bajo el dictado 
de la forma mercantil”, ha convertido determinadas músicas subculturales, sobre 
todo el jazz, en una música mundial (Steinert, 1997; aquí: 154). De este modo, 
sigue argumentando el mismo autor, cualquier transgresión artístico- musical 
corre el riesgo de ser sometida al dictado del mercado (ibíd.: 155-156). La 
dimensión de lo extraño o exótico en la música se reduce, pues, a la atracción 
económicamente interesada que a nivel del consumidor de música produce una 
actitud “turística”. 

Mas, independientemente del papel importante de la industria musical y su 
explotación de las músicas étnicas con fines económicos, hay que tener en 

http://www.sibetrans.com/trans/trans8/steingress.htm (3 of 39) [16/07/2007 10:12:03]



La hibridación transcultural como clave de la formación del Nuevo Flamenco 

cuenta que la música satisface también toda una serie de necesidades no 
determinadas por el mercado, y, consecuentemente, la industria musical intenta 
satisfacerlas a su modo (Gebesmair, 2002). De este modo, la actual 
mundialización de muchas músicas étnicas expresa también intereses culturales, 
tendencias artísticas y estéticas que sólo coinciden parcialmente con elproceso 
de producción y consumo musical, y cuyo nucleo esencial consiste, según 
nuestra opinión, en la “hibridación transcultural”. Nuestro caso no es, 
pues,simplemente el de un folklore de la globalización, de una música aldeana 
globalizada, ni el de la aparición de una música universal, sino un ejemplo 
histórico más de la actual hibridación en la música. Aunque ésta se construye a 
partir del desacoplamiento de un determinado estilo musical de una determinada 
cultura nacional bajo la potente influencia de las nuevas tecnologías y el mercado 
globalizado, insistimos en la necesidad de reconocer la importante dimensión 
artística y cultural de este proceso como una de sus variables independientes. 
Curiosamente, dicho proceso ha tenido lugar a través de la revitalización de 
tradiciones musicales regionales y subculturales, a la vez que su material se ha 
visto mediatizado por las nuevas tecnologías de la comunicación que permiten 
estrechar las relaciones y ampliar las perspectivas musicales, tanto en el sentido 
virtual como real. Según parece, debido a la dinámica tecnológico-económica y 
socio-cultural de las últimas décadas, estamos ante el hecho de un drástico 
cambio del papel y del significado de la música en la sociedad, que provoca -bajo 
las condiciones del consumo cultural generalizado- actitudes opuestas ante la 
visión de la música como una seña de identidad étnica o colectiva por un lado, y 
el fetichismo cultural por otro.

2-El flamenco como objeto de la transculturación a nivel 
global

El flamenco andaluz es un ejemplo idóneo para demostrar elproceso de 
hibridación transcultural en sus diferentes niveles, tanto en el pasado como en el 
presente. A pesar de la actual diversificación del flamenco a partir de la fusión 
con otras tradiciones musicales, toda la historia del flamenco se caracteriza por 
este fenómeno; más aun: la aparición del género flamenco a mediados del siglo 
XIX muestra que la evolución de la música popular siempre estuvo sometida a 
múltiples influencias culturales sobrevenidas de allende los límites de su arraigo 
social. Este hecho ha sido ampliamente documentado y analizado en la reciente 
investigación del flamenco (García Gómez, 1993; Steingress, 1993, 1998), para 
ser resumido en su plano histórico-sistemático (Steingress, 2002a). No cabe duda 
-y esto es de peculiar importancia, ya que revela el carácter estructural del 
desarrollo de la música popular contemporánea- que el mismo fenómeno se ha 
repetido en el caso de otras músicas semejantes como por ejemplo el fado 
portugués, el tango argentino, el rebético greco-oriental, y, actualmente, el raï 

http://www.sibetrans.com/trans/trans8/steingress.htm (4 of 39) [16/07/2007 10:12:03]



La hibridación transcultural como clave de la formación del Nuevo Flamenco 

argelino (Steingress, 1998; 2002b). 

Sin duda, las condiciones, las técnicas y los efectos de la transculturación difieren 
en cado uno de estos casos y su evolución musical. En lo que al flamenco se 
refiere, el nuevo flamenco tiene características peculiares que obedecen al 
"clima" social y cultural de las dos últimas décadas del siglo XX y que 
adscribimos a la postmodernidad y a la globalización: tras la purificación 
esencialista del flamenco -“contaminado” por el operismo de la primera mitad del 
siglo XX, proceso que culminó con la imposición del modelo mairenista en la 
década de los años 50 y 60 del mismo (Washabaugh, 1996)-, el rechazo por 
parte de un sector de artistas flamencos no se hizo esperar y despertó una viva 
polémica (Ortiz, 1996). Ambas tendencias no sólo se han visto vinculadas a la 
dialéctica del proceso creativo en la música, sino que ponen de relieve la 
importante dimensión simbólica que el flamenco tiene -desde hace tiempo- en el 
conjunto de la cultura andaluza. De acuerdo con el modelo teórico de Kellner 
(1992) consideramos al flamenco clásico (mairenista) como una manifestación 
estético-ideológica de la modernidad, arraigada en el esencialismo y en el 
racionalismo como fundamentos de una construcción de la identidad objetivista, 
anclada en la conciencia nacional y/o de clase, mientras que el nuevo flamenco 
sigue ya las pautas de la postmodernidad, orientadas hacia la construcción 
subjetivista de identidades individualizadas, desarraigadas de su entorno cultural 
y convertidas en puntos de referencia de lo aparente: de la imagen (Kellner), del 
simulacro (Baudrillard), del mosaico (Moles), allí donde lo étnico se usa como una 
faceta, entre otras, del juego de identificación sin referencia predeterminada. No 
es posible, pues, pensar el nuevo flamenco sin hacer hincapié en la globalización 
y la postmodernidad, pero tampoco se puede olvidar la estrecha relación entre 
sus dos tendencias (económico-político-estratégica la primera, ideológico-estética 
la segunda) y sus efectos en la dinámica de la cultura actual. La postmodernidad 
abarca los aspectos culturales e ideológicos que definen el presente horizonte de 
la creatividad, mientras que la globalización remite sobre todo a la expansión 
económico-social del capitalismo triunfante, a un tipo de neo-imperialismo sin 
resistencia, capaz no sólo de intervenir en cualquier parte del mundo a través de 
una agresiva política de intervención militar y de inversión de capital, ambas 
estrategiasapoyadas y complementadas en las tecnologías de comunicación y de 
control más avanzadas, sino también de asimilar cualquier elemento ajeno a su 
mundo en pro de su lógica de mercado. Consecuentemente, resultaría erróneo 
analizar la globalización cultural como un proceso completamente independiente 
de estas tendencias integrales de la globalización: su dimensión ideológica refleja 
las contradicciones del campo artístico-cultural, al ser sometido al dictamen del 
mercado monopolizado por los grandes labels y el gusto occidental.

Por otra parte, ha de tenerse en cuenta que esta inmersión interesada en el 
mundo ha generado la impresión de cercanía entre los hombres: el mundo se ha 
reducido, hecho asequible desde cualquier rincón, convertido en terreno de 
cualquier tipo de encuentro, contacto o de información, aunque no 

http://www.sibetrans.com/trans/trans8/steingress.htm (5 of 39) [16/07/2007 10:12:03]



La hibridación transcultural como clave de la formación del Nuevo Flamenco 

necesariamente de comunicación y solidaridad. En estas circunstancias, la 
música sigue desarrollando su ya antigua función supracultural, es decir: 
transgresiva. 

3-La hibridación transcultural en la música como efecto de 
la glocalización y la emergente "cultura del simulacro”.

El impacto de la globalización en la música, cuyo inicio podríamos fechar con el 
auge de los mass-media y el uso masivo de la reproducción del sonido durante la 
segunda mitad de este siglo, ha generado un proceso de transformación definitiva 
del tradicional folklore. Su efecto más llamativo es que ha dejado de ser una 
manifestación de lo local o nacional, para convertirse en un objeto mercantil y de 
transculturación bajo la etiqueta de "música étnica" o, más recientemente, de 
World Music. A pesar de su evidente tendencia al eclecticismo del ensamblaje de 
sonidos fragmentados con una lógica parecida a la de la "cultura mosaico" 
(Moles), éste no es exclusivamente un fenómeno mercantil o de industria cultural 
y de masas.

Desde el punto de vista de la sociología de la cultura podríamos distinguir dos 
aspectos distintos -aunque asociados- que suelen caracterizar los procesos de 
cambio social y cultural en general: la innovación y la difusión. Es decir, detrás de 
la world music se esconden tanto procesos de difusión de una serie de músicas 
ampliamente desconocidas hasta ahora por su raigambre local o étnica, como 
procesos de innovación realizados por las distintas subculturas artísticas de la 
música a nivel mundial. El desarraigo y su posterior reinterpretación en un 
entorno socio-cultural distinto caracteriza a la transculturación artística. Se trata 
de un tipo peculiar de difusión de las músicas étnicas o folklóricas, basada en la 
creatividad a partir de presupuestos culturales diferentes a los de su origen. Por 
todo ello, y a pesar del carácter mercantil de este proceso, no debe de olvidarse 
que con el más tradicional de los medios, la música, se está satisfaciendo -
aunque quizá sólo de manera superficial- el deseo básico de cercanía con “los 
otros”. Una de las características más significativas de esta reciente forma de 
reinterpretación y difusión de la música popular contemporánea consiste, como 
se ha destacado, en la creciente diversificación de estilos a consecuencia de la 
transgresión de las fronteras, no sólo entre la cultura alta y la popular 
(Appen/Doehring, 2001: 22), sino también entre las diferentes culturas nacionales 
y étnicas. De este modo, la industria musical y los medios de comunicación han 
relativizado las diferencias sociales en la música al generalizar las condiciones de 
consumo, al igual que las culturales, hecho que es, sobre todo, consecuencia de 
la globalización y del imaginario postmoderno. 

Sin duda, esta dinámica musical, basada en la función de comunicación e 

http://www.sibetrans.com/trans/trans8/steingress.htm (6 of 39) [16/07/2007 10:12:03]



La hibridación transcultural como clave de la formación del Nuevo Flamenco 

identificación, crea un amplio espectro de productos -tanto materiales como 
ideológicos-, de los que diferenciamos tres tipos ideales: primero, el folklore 
tradicional difundido en su forma "originaria", étnica, es decir: local, aunque en 
ocasiones sometido a una interpretación artística profesional; segundo, el folklore 
comercializado, es decir, convertido en género musical "ligero"[5], popular, al 
utilizarse como elemento adicional, ecléctico para la acentuación de los hits; 
tercero, la música híbrida, basada en el uso artístico de elementos de la música 
folklórica o étnica y otras músicas (por ejempla la “seria”, el jazz, el rock , etc.) por 
parte de músicos (semi)profesionales para crear nuevos géneros mediante la 
fusión musical. Como puede verse, la dinámica musical y sus correspondientes 
productos obedecen a tres tipos de comportamiento musical conectados con sus 
peculiares ambientes socio-culturales. El mercado sólo interviene en este 
proceso como variable independiente, creando las condiciones económicas de tal 
diversificación. Si bien es verdad que el papel del mercado se ha convertido en el 
eje central de la creación artística y la difusión de sus productos, tampoco se trata 
de un fenómeno nuevo. La música como fenómeno social siempre estuvo ligada 
a determinadas formas de público, pero sólo la globalización de los mercados 
constituye el paso decisivo para la mundialización generalizada de la audiencia y 
la experiencia con tradiciones musicales desenraizadas de su lugar de 
procedencia originario.

Se ha establecido el término de "hibridación" para señalar este tipo de proceso 
estrechamente vinculado con el papel de las músicas populares de corte étnico y 
sus derivaciones a partir de la fusión con otros tipos de composiciones o 
tradiciones musicales. Frente a la "mitología de la globalización" (Ferguson, 
1992), algunos autores como Roland Robertson (1998) destacan el doble 
carácter de dicho proceso, que da lugar menos a una extinción de identidades 
étnicas o nacionales que en su reorganización a partir de las nuevas 
coordenadas de la mundialización: en la "adaptación de una perspectiva global a 
las circunstancias locales" (Robertson, 1998: 197, mi trad.). De este modo, 
Robertson rechaza la concepción de la globalización como un simple proceso de 
homogeneización o heterogeneización a nivel mundial. Más bien se trata de una 
diversificación de la vida social y cultural a partir de la proyección dialéctica de lo 
universal en lo local y de la reacción contraria, la proyección de lo local en lo 
universal. De esta manera, y teniendo en cuenta el auge de los regionalismos y 
localismos culturales, Robertson prefiere hablar de "glocalización", para destacar 
que el proceso de globalización consiste, al menos en su dimensión cultural, en 
una creciente integración y en el intercambio de las culturas locales, que se 
producen en el marco de la progresiva conciencia de su relación con lo global 
como referente general de los acontecimientos sociales. 

Otros autores, como por ejemplo Jan Nederveen Pieterse, interpretan esta 
dinámica siguiendo la argumentación de Rowe y Schelling, quienes definen la 
hibridación como "las maneras en las que formas se ven separadas de prácticas 
existentes y recombinadas con nuevas formas en nuevas prácticas" 

http://www.sibetrans.com/trans/trans8/steingress.htm (7 of 39) [16/07/2007 10:12:03]



La hibridación transcultural como clave de la formación del Nuevo Flamenco 

(Row/Schelling, cit. en Nederveen, 1995: 49, mi trad.), aunque extendiéndolas a 
las formas estructurales de la organización social, es decir en el sentido de 
"hibridación estructural" (ibid.: 49). De esta manera nos situamos ante el 
fenómeno de una reestructuración social en la era del capitalismo multinacional 
que genera formaciones peculiares a partir de lógicas distintas que generan 
espacios híbridos a los que añadimos -en nuestro contexto- las músicas 
híbridas.Es decir, lo social y lo musical, aunque actuando cada uno a su manera, 
se relacionan mediante las prácticas de hibridación, creando nuevas realidades 
sociales, culturales y musicales. Para crear estos espacios se opera a partir de 
los impactos culturales procedentes de otras regiones, de la "universalización de 
particularismos", que se refleja en la "valorización global de identidades 
particulares" (Robertson, cit. en Pieterse: 49). Por todo lo dicho, la globalización 
se nos revela como un proceso contemporáneo de interconexión global de las 
peculiaridades locales, como una "glocalización" ("global localization or 
glocalization") con su propio efecto estructural, que consiste en el "incremento de 
los modos de organización disponibles: transnacional, internacional, macro-
regional, nacional, micro-regional, municipal, local" (ibid.: 50, mi trad.). Partiendo 
de esta concepción, la música étnica y el mercado son tan sólo dos de entre los 
elementos de la "hibridación estructural" entendida como proceso que permite la 
existencia sincrónica de diferentes mercados de música y diferentes músicas en 
el mercado. El actual flamenco es sólo un ejemplo del impacto de tal 
diversificación glocal en la música, que ha generado una serie de variantes 
dentro de la tendencia general de la producción de mercancías y la 
correspondiente subordinación de la música.

Sin duda, estamos ante un fenómeno complejo y contradictorio. Complejo, 
porque hay que distinguir entre el creciente interés en Occidente por las músicas 
tradicionales por un lado, y su transculturación musical, es decir, la tendencia 
activa hacia su asimilación y sintetización en el marco de otras culturas 
musicales, por otro. Así pues, la expansión del consumo de músicas étnicas no 
es igual a la producción de nuevas músicas a partir de ellas. Contradictorio, 
porque el debilitamiento de la condición nacional en la música expresa la 
condición postmoderna y su efecto, probablemente inesperado, de deconstruir las 
identidades culturales y, en lo sucesivo, profundizar en la crisis del individuo 
moderno. Desde la lógica cultural del capitalismo tardío, anclada en la 
mercantilización de lo estético, la incipiente transculturación favorece la "cultura 
del simulacro" (Jameson, 1996: 23 y ss.), es decir, "un nuevo tipo de 
superficialidad" basada en la alienación de las músicas de sus tradicionales 
ambientes socio-culturales, tendencia que es "quizás el supremo rasgo formal de 
todas las postmodernidades" (ibíd.: 31). Sin duda, ante el fenómeno de la 
"deconstrucción virtual de la propia estética de la expresión" (ibíd.: 33) cabe 
preguntarse hasta qué punto se trata de un efecto de la transculturación musical, 
y hasta que grado ésta se ve sometida a dichos efectos de la postmodernidad.

http://www.sibetrans.com/trans/trans8/steingress.htm (8 of 39) [16/07/2007 10:12:03]



La hibridación transcultural como clave de la formación del Nuevo Flamenco 

4-La hibridación musical como seña de vitalidad y 
transgresión creativa

A continuación diferenciaremos entre distintas técnicas de transgresión musical o 
grados de hibridación. En un extenso estudio sobre la recepción de la música 
asiática y africana en el jazz de la década de los 60 y 70 del siglo XX, Martin 
Pfleiderer hace hincapié en cuatro tipos de combinación de elementos 
procedentes de formas musicales diferentes, “mecánicos” los primeros dos, y 
más sintéticos los dos restantes: (a) el de la adición superficial, exotista, de 
elementos ajenos a la idiomática del jazzinalterada, (b) la oposición de diferentes 
estilos mediante el colage, (c) la transformación (por lo menos parcialmente) del 
marco rítmico, sonoro, tonal y formal mediante la integración de medios 
interpretativos procedentes de formas musicales ajenas (instrumentación, 
construcción formal, acompañamiento rítmico y tonal), (d) la transformación 
gradual de la expresividad individual del músico de jazz en las partes 
improvisadas (Pfleiderer, 1998: 164). Dicho de otro modo: las cuatro técnicas se 
refieren al pastiche como “arte de imitación”, al bricolage como “arte de 
improvisación” (Appen/Doehring, 2001), la fusión como “arte de sintetizar”, y la 
hibridación como creación de un estilo nuevo, independiente (Steingress, 2002c).

Para comprender el significado y el alcance de estas técnicas musicales, hay que 
tener en cuenta el condicionamiento social y cultural de la praxis musical en el 
marco de la globalización. Paralelamente a la “destradicionalización” y la 
“desterritorialización” de los diferentes estilo musicales aparecen nuevos 
espacios y tradiciones como lugares de transgresión cultural y/o musical. No 
obstante, este hecho no sólo se vincula con la globalización, sino que debe 
comprenderse más bien como una de las características de la dinámica cultural y 
sus tendencias innovadoras en general, aunque la globalización le otorgue un 
perfil determinado.

Como explica Mike Featherstone a partir de las aportaciones de Stallybrass y 
White (1986) en su reflexión sobre la influencia de la postmodernidad en la 
estetización (“aestheticization”) de la vida cotidiana (Featherstone, 1991: 65ss.), 
las ferias y mercados medievales fueron lugares de "inversiones y transgresiones 
simbólicas" dirigidas al doble fin de construir y deconstruir los elementos de 
distinción e identidad de las distintas clases sociales en situaciones 
carnavalescas. Estas transgresiones tuvieron lugar a partir de la confrontación de 
dos estéticas opuestas: por un lado la del "cuerpo grotesco" ("grotesque body") 
como la encarnación de la impureza, de la espontaneidad y del disparate, fruto de 
comidas opulentas, bebidas alcohólicas y la promiscuidad sexual - cuerpo 
opuesto, a su vez, al antitético ideal del "cuerpo clásico", por otro lado, y como 
punto de referencia de la identidad de las clases medias. Concluyendo, 
podríamos decir que la estilización corporal (consciente o inconsciente) en el 

http://www.sibetrans.com/trans/trans8/steingress.htm (9 of 39) [16/07/2007 10:12:03]



La hibridación transcultural como clave de la formación del Nuevo Flamenco 

marco del comportamiento transgresivo pone de relieve la existencia de las 
diferencias sociales estructurales, al mismo tiempo que estas están derrumbadas 
simbólicamente durante un tiempo limitado. A pesar de esta constelación 
excluyente del "otro" ironizado, convertido en objeto de reinterpretación mediante, 
por ejemplo, la parodia (que es la esencia del carnaval y situaciones parecidas), 
la formación de la propia identidad lo incluye, en un nivel simbólico, como objeto 
del deseo reprimido. No obstante, se trata de una determinada situación aliada al 
mercado como espacio híbrido que permitió aliar los intereses económicos con el 
placer sensual en un proceso social de creatividad y evolución cultural manejado 
por especialistas de lo carnavalesco y de la transgresión: 

"Fairs were therefore not just guardians of local traditions; they were sites of 
transformation of popular tradition through the intersection of different cultures. They 
were sites of what Bakhtin refers to as hybridization, which brought together the 
exotic and familiar, the villagers and townsmen, the professional performer and 
bourgois observer. As agents of cultural pluralism they were not, then, just 
'otherness' to official discourse, but involved the disruption of provincial habits and 
local traditions via the introduction of different, more cosmopolitan people and 
cultural objects." (Featherstone, 1991: 79)

No obstante, Featherstone recupera a Bajtin (1995) en su descripción de la 
función transcultural de estos espacios híbridos como lugares de construcción y 
deconstrucción de identidades.

No obstante, la sustitución de las ferias pre-modernas por el mercado capitalista 
moderno dio lugar, según el autor, a la transformación de lo carnavalesco en algo 
profesionalmente ejercido y controlado:

"The elements of the carnivalesque which became displaced into art, and retained in 
consumer cultural sites and spectacles, and in the media of film and television, now 
have larger middle-class audiences who have moved away from the more rigid 
personality structur associated with the puritan ethic which Bell (1976) speaks of, 
and are better able to cope with threatening emotions. In effect fractions of the new 
middle class have become more educated into a controlled de-control of the 
emotions and the sensibilities and tastes that support a greater appreciation of the 
aestheticization of everyday life." (Featherstone, 1991: 81)

Como podemos observar, estos espacios siempre fueron, a su vez, lugares 
preferidos para el encuentro musical y la creación artística en general. Por esta 
razón no parece inoportuno concluir quela transgresión como comportamiento 
musical se asemeje al modelo bajtiano de lo carnavalesco como actitud de 
deconstrucción simbólica de estructuras musicales establecidas y, además, de 
las connotaciones culturales inherentes a ellas. La transgresión musical, tal como 
se ha explicado, es un comportamiento asociado a determinados espacios 
sociales donde se establecen estructuras con alto significado para el cambio 
cultural y estético. 

http://www.sibetrans.com/trans/trans8/steingress.htm (10 of 39) [16/07/2007 10:12:03]



La hibridación transcultural como clave de la formación del Nuevo Flamenco 

La hibridación estructural crea las condiciones generales para la hibridación 
cultural. La transgresión social, con sus tendencias iconoclastas, 
deconstructivistas, tanto en la vida cotidiana como en situaciones carnavalescas, 
induce, pues, a cambios en la cultura y, como consecuencia de ellos, a una serie 
de modificaciones decisivas en el comportamiento musical y el significado cultural 
de la música popular en la sociedad moderna y postmoderna, que incluye al 
flamenco. Pero, en este caso concreto, el actual mercado de los mass-media 
como marco referencial de la dialéctica del cuerpo grotesco clásico tiene que ser 
analizado partiendo de los presupuestos teóricos de la sociedad contemporánea, 
la cual ha asimilado o sometido lo carnavalesco en otras manifestaciones de la 
espontaneidad y el placer: la industria del ocio, el turismo y el consumo cultural.

Resumiendo el concepto de Bajtin, reformulado por Featherstone, 
comprendemos como hibridación transcultural un proceso de síntesis socio-
cultural y estética esencialmente vinculado al mercado como institución socio-
económica, donde las tradiciones locales (lo inmediato, lo grotesco, lo sensual) 
entran en un proceso de transformación y depuración a partir de la intersección 
de diferentes culturas. Es, pues, la función económica la que canaliza las 
relaciones sociales y sus correspondientes manifestaciones culturales y estéticas. 
Las relaciones sociales establecidas en el sistema de producción y de la división 
del trabajo encuentran su condición prolongada en el mercado como centro lógico 
del intercambio de mercancías. No obstante, el intercambio de elementos 
culturales se realiza tanto en función del intercambio de mercancías como con 
motivo de éste. La hibridación transcultural no es, pues, un simple efecto de lo 
económico, sino que el mercado se establece en torno a aquellas relaciones 
sociales consolidadas a partir del deseo de encontrar "lo otro" por motivos de 
placer o de identidad: los mercados no están sino que se forman y se 
transforman. Aunque Bajtin analizase el mercado medieval, lo significativo de su 
observación es el papel del doble impacto socio-económico en los procesos 
culturales. A partir de ahí habría que analizar la hibridación transcultural como 
característica de algunas de las músicas populares modernas, como es, en 
nuestro caso, el flamenco. En efecto, el género flamenco está representado en 
toda la gama organizacional de la industria artística, y ningún artista puede 
aislarse de sus influencias.

5-El Nuevo Flamenco como estereotipo del flamenco 
heterodoxo contemporáneo: hibridación musical e 
irritabilidad ideológica

 5.1Origen y desarrollo del flamenco como hibridación transcultural

La hibridación transcultural no es el invento de unos heterodoxos desviados, sino 

http://www.sibetrans.com/trans/trans8/steingress.htm (11 of 39) [16/07/2007 10:12:03]



La hibridación transcultural como clave de la formación del Nuevo Flamenco 

un fenómeno que caracteriza toda la historia del flamenco debido a su carácter 
como arte, hecho que lo separó del folklore: El flamenco apareció como la 
desviación agitanada y vulgarizada de losartificiales y pseudo-tradicionales 
“bailes y cantos andaluces” o nacionales. En su formación intervinieron artistas 
de muy distinta procedencia étnica y tendencia, profesionales del baile y 
semiprofesionales del cante, músicos que interpretaron los aires de la época y 
poetas de ocasión. Lo que hoy se considera como la tradición en el cante, 
realmente se construyó con la innovación (también en el caso de Antonio 
Mairena), y la interpretación buscó con ímpetu la provocación mediante la 
individualidad en la expresión, con el fin de crear una estética cada vez más 
refinada y potente que no pudiera ser ya ignorada por las demás generaciones 
artísticas. Reconstruyamos este proceso a partir de dos pares de variables 
relacionadas: particularismo vs. universalismo (tradición-mercado), y 
romanticismo vs. modernidad /postmodernidad[6]:

Tabla 1: Del particularismo de la tradición al universalismo del mercado

http://www.sibetrans.com/trans/trans8/steingress.htm (12 of 39) [16/07/2007 10:12:03]



La hibridación transcultural como clave de la formación del Nuevo Flamenco 

Como podemos ver, la formación y el desarrollo de la música popular andaluza a 
lo largo de los últimos doscientos años ha cambiado profundamente el significado 
y su carácter socio-cultural al transformar su particularismo local y carácter ritual 
en una manifestación universal donde la tradición esinterpretada con medios 
modernos. De ser una manifestación de la tradición, anclada en la estructura 
social de la sociedad feudal, con su pluriforme folklore local, se ha ido adaptando 
a la sociedad moderna, a sus peculiares necesidades culturales y estéticas, así 
como a sus correspondientes formas de satisfacción a través del mercado. La 
transformación de la música popular tradicional en un género musical moderno 
(la llamada música étnica) fue posible debido al impacto socio-cultural del 
romanticismo y el nacionalismo en la música del siglo XIX, cuyos frutos más 
destacados serían la zarzuela por un lado y el canto y baile andaluz por otro. Bajo 
la influencia del agitanamiento y la vulgarización del género nacional, la escuela 
bolera fue siendo sustituida poco a poco por la flamenca, de donde a su vez 
emergerían el minoritario “can­te gitano” o jondo y la muy popular “can­ción 
andaluza” o copla. A partir de la década de los 1950, tras la imposición del 
modelo neo-tradicionalista de Antonio Mairena, la bifurcación estética y socio-
cultural del género fue en aumento, como demuestra la actual oposición entre el 
“flamenco puro” y el “nuevo flamenco”.

http://www.sibetrans.com/trans/trans8/steingress.htm (13 of 39) [16/07/2007 10:12:03]



La hibridación transcultural como clave de la formación del Nuevo Flamenco 

Tabla 2:De la concepción romántica del flamenco a la modernidad /postmodernidad

Bajo la influencia del nacionalismo en la música del siglo XIX, el carácter étnico 
de los cantes y bailes flamencos (andaluces) se interpretó como la manifestación 
del “alma popular andaluza” en sus dos variantes, la gitanista y la andalucista. 
Esta visión casticista se ha mantenido hasta hoy en el discurso defensor de la 
pureza en el cante. Con todo, la comercialización del género, característica de la 
era moderna e iniciada ya en una primera fase bajo la influencia de los fuertes 
acentos casticistas, más tarde daría lugar a los efectos masivos de la “España de 
la pandereta” a través del cine folklórico y, de acuerdo con las tendencias del 
mercado, de una producción discográfica inclinada a la producción de aires 
musicales aptos para el consumo fácil de la música flamenca. Su efecto más 
destacado fue la estandarización del flamenco y su fusión con la copla, así como 
la marginación de las formas tradicionales del cante. No obstante, esta fase de 
hibridación musical en el flamenco también motivó a los artistas a crear una 
estética nueva y comprometida con los valores propios del género, como 
demuestra la valiosa labor de Pepe Marchena y Manolo Caracol. Esta situación 
cambiaría significativamente durante la década de los 1950 y 1960, cuando tras 
la iniciativa de Mairena y otros cantaores se optó porla reinvención del cante 
desde posicionesneotradicionalistas. No obstante, paralelamente a este 
renacimiento artístico del género se intensificarían los intentos de diferentes 
artistas por crear la nueva estética multiforme del nuevo flamenco, cuyo resultado 
es la actual diversificación del género en oposición al clasicismo dominante. 
Debido al impacto de la globalización, los artistas amplían su radio de acción y 
entran en contacto directo con ambientes socio-culturales distintos al de los 
flamencos tradicionalistas. Como efecto de esta nueva práctica musical, la 
etnicidad de la música flamenca pierde su significado anterior para convertirse en 
un instrumento de la comunicación intercultural basado en una reinterpretación 
contemporánea y creativa de las raíces musicales del género. De esta manera, la 
transgresión de los límites estéticos del flamenco se nos revela como una praxis 
musical característica y usual en la era postmoderna, cuyo efecto más destacado 
es la creciente influencia de la hibridación transcultural en el proceso creativo de 
los artistas que utilizan la fusión como técnica para la creación de músicas 
nuevas paraaudiencias nuevas. Con todo, frente a las nuevas perspectivas, los 
defensores de la “pureza” en el cante permiten esta reconsideración de la 
tradición exclusivamente desde los presupuestos estéticos del modelo clasicista 
del flamenco, es decir, a partir del modelo mairenista.

http://www.sibetrans.com/trans/trans8/steingress.htm (14 of 39) [16/07/2007 10:12:03]



La hibridación transcultural como clave de la formación del Nuevo Flamenco 

5.2 El nuevo flamenco como “deconstrucción” del modernismo flamenco

El flamenco-fusión, en cuanto fenómeno que se da en el marco del flamenco en 
general, hace referencia a una amplia gama de muy distintos constructos 
musicales, y el Nuevo Flamenco es sólo una de las manifestaciones más 
recientes de la hibridación en el flamenco. Pero también en este caso el rasgo 
más llamativo es la creciente influencia del mercado capitalista en la música 
flamenca y sus efectos sociales, culturales y estéticos. Definimos como "fusión", 
de manera aproximativa, el proceso y el resultado de un cambio en el 
comportamiento musical que viene determinado tanto por la situación de la 
música en el mercado como por el público en cuanto referente de la creación 
musical. De acuerdo con esta definición y siguiendo a Bourdieu, entendemos al 
nuevo flamenco como un elemento perteneciente a un campo de acción musical 
con un determinado significado cultural que podríamos circunscribir a la 
tendencia hacia una deconstrucción postmoderna del concepto tradicional u 
ortodoxo del flamenco moderno, sobre todo el creado por Antonio Mairena. A 
partir de ahí podemos comprender la preocupación de muchos críticos y expertos 
del flamenco en lo que a las consecuencias de cualquier manipulación 
heterodoxa de la música y del baile flamenco se refiere. También se nos revela 
que no se trata exclusivamente de una preocupación estética en pro de la 
defensa del cuerpo clásico frente a su deconstrucción “grotesca”, sino, al mismo 
tiempo, de una defensa ideológica que ve la fusión como ataque a un signo 
emblemático de la identidad andaluza.

5.3 El carácter transgresor e híbrido del flamenco

Como demuestra la evolución musical del flamenco desde sus orígenes a partir 
de mitades del siglo XIX, las tendencias de transgresión estética y de fusión con 
otros tipos de músicas tradicionales y populares no son precisamente sólo una 
característica del flamenco contemporáneo. El flamenco apareció ya como un 
producto más de una serie de fusiones en la música romántica. Por lo demás, la 
fusión musical comienza a considerarse un "peligro" a partir del momento en que 
"abandona" el campo definido de identidad cultural de un grupo de personas, una 
etnia o una nación, hecho al que ya se refirió Antonio Machado y Alvarez en 1881 
(Colección, 1996), al quejarse de la "andaluzación" del supuesto "cante gitano". 
No obstante, el primer teórico del cante flamenco descubrió una de las 
hibridaciones que caracteriza al género, aunque en su caso se trataba más bien 
de una hibridación transétnica. A pesar de dicha oposición entre "gitano" y 
"andaluz", la verdad es que desde el primer momento hubo una estrecha relación 
entre los artistas del flamenco y los de otros géneros populares considerados 
"andaluces", como, por ejemplo, la canción.

5.4 Definición de “fusión” e “hibridación musical transcultural”

http://www.sibetrans.com/trans/trans8/steingress.htm (15 of 39) [16/07/2007 10:12:03]



La hibridación transcultural como clave de la formación del Nuevo Flamenco 

Para aclarar nuestro concepto de hibridación, hay que tener en cuenta que se 
trata de un proceso que afecta la relación entre los estilos tradicionales y los 
estilos innovadores en la música. Pero, la hibridación musical va más allá de la 
mera mezcla (melange) de diferentes estilos, no se puede reducir a la imitación 
(pastiche) o improvisación (bricolage), y tampoco queda suficientemente 
explicada a partir del concepto de fusión como proceso más complejo de 
innovación musical. En realidad, sólo se da vinculado con la fusión que produce 
innovación en las tres dimensiones esenciales de la música, a saber,la formal, la 
semántica y la socio-cultural. En este sentido hemos propuesto la siguiente 
definición de hibridación musical:

“...we should understand as musical hybridization only those kinds of innovation that 
transcend a mere mixture or fusion of given mucial elements, forms and styles in 
favor of their coalescence (‘cross-breeding’) which generates a new ‘third’ musical 
form/style as the point of departure or nucleus of a possible new musical genre 
within the framework of a peculiar socio-cultural field.” (Steingress, 2002c: 311)

Esto quiere decir, que una música puede ser el resultado de una fusión formal y 
semántica: por ejemplo, un grupo de músicos -compuesto de jazzistas y 
flamencos, cada uno con sus propios instrumentos- se reúne e interpreta una 
composición -o simplemente improvisa- a partir de los dos lenguajes musicales 
implicados, aunque intercambiando los papeles. Pero, sólo en el caso de que 
esta fusión formal y semántica tenga capacidad de crear “escuela”, es decir, su 
propio espacio socio-cultural donde el producto de la fusión se convierte en 
nuevo estilo de la praxis musical, deberíamos hablar de hibridación musical, 
porque la actividad transgresora ha creado un producto, el híbrido, un estilo 
nuevo, que cuenta con sus propios productores y consumidores, con su lugar en 
el campo y su propia realidad socio-cultural. Más, sólo en el caso de que los 
estilos implicados en la fusión de este tipo provengan de otras culturas musicales 
u otras músicas étnicas, podríamos hablar de hibridación transcultural en la 
música. Esta diferenciación es imprescindible para distinguir -en el caso del 
flamenco- una hibridación basada en la fusión de instrumentos, estilos y 
lenguajes musicales propios de un campo socio-cultural (p.e. Andalucía, España), 
de otra, basada en la fusión con elementos culturales o musicales foráneos (p.e. 
el jazz, el rock, etc.).

Transculturación y fusión son, pues, dos fenómenos distintos, aunque 
relacionados, y la hibridación cultural/musical se nos revela como espacio o 
espectro de múltiples formas de comportamiento transgresor. Con respecto a 
estas transgresiones se suele pensar en el intercambio entre distintas culturas 
nacionales definidas. No obstante, el concepto de "cultura nacional" es artificial, y 
bajo su aparente homogeneidad camufla todo un variopinto conglomerado de 
culturas regionales, étnicas y manifestaciones subculturales. Por esta razón 
habría que distinguir, en primer lugar, entre fusión transcultural y fusión en el 
marco de una cultura (nacional). A partir de ahí podríamos distinguir entre tres 

http://www.sibetrans.com/trans/trans8/steingress.htm (16 of 39) [16/07/2007 10:12:03]



La hibridación transcultural como clave de la formación del Nuevo Flamenco 

tendencias básicas: hay transculturación sin fusión, fusión sin transculturación y 
fusión a partir de transculturación. Transculturación sin fusión significa que un 
elemento musical culturalmente definido se ve trasladado a otra cultura musical 
con fines decorativos. Es este el caso del frecuente eclecticismo musical, basado 
en la mezcla (melange), comportamiento típico del la imitación (pastiche) y de la 
improvisación (conglomerado): por ejemplo, la introducción superficial de 
secuencias de guitarra flamenca en composiciones no flamencas con el fin de 
"sazonarlas" con unos acentos presuntamente románticos y/o sureños. 
Encontramos este comportamiento musical frecuentemente en las zarzuelas y 
operetas, cuplés, canciones de moda y en la música útil de los anuncios 
comerciales. 

En cambio, el frecuente uso de la flauta o el violín en composiciones flamencas 
puede indicar el caso de fusión sin transculturación, pues ambos instrumentos 
forman parte de la cultura y música popular andaluza desde muchos siglos. En 
otras ocasiones es poco razonable la distinción entre transculturación y fusión 
debido a la maestría de los intérpretes flamencos a la hora de fusionar otras 
músicas con el flamenco o, en el caso contrario, de representantes de otras 
músicas que saben asimilar la música flamenca en su composiciones no-
flamencas.

 5.5 La hibridación como característica fundamental del flamenco

No obstante, muchas de las peculiaridades del flamenco-fusión son la 
continuación lógica del carácter transgresor y transcultural del flamenco mismo: el 
flamenco apareció como expresión artística subcultural estrechamente vinculada 
al romanticismo andaluz y a la existencia de la bohemia, como el resultado de 
una amplia manipulación estética de la cultura tradicional de la región que tuvo 
como resultado su transformación en una manifestación moderna y urbana del 
arte popular (Steingress, 1993 y 1997). Por esta razón la evolución del flamenco 
siempre se ha visto sujeta a una permanente adaptación artística al entorno 
económico capitalista y la cultura de masas. Esta confrontación del sentimiento 
romántico con una racionalidad con arreglo a fines económicos es otra de las 
características del flamenco desde sus orígenes que coincide con el concepto de 
lo carnavalesco (es decir: lo transgresor, lo heterodoxo) y su adaptación al 
mercado moderno. Por ello, tanto la producción como el consumo del flamenco 
reflejan la influencia de dos tendencias opuestas (y a veces características para 
el mismo artista, como es el caso de Camarón de la Isla): un fuerte 
sentimentalismo nostálgico expresado en el deseo esencialista de "pureza" por 
un lado, y el impulso creativo y transgresor, que se asienta en el flamenco desde 
una sensibilidad nueva, contemporánea. Como demuestran las numerosas 
polémicas entre toda una serie de intelectuales españoles desde finales del siglo 
XIX, el uso del flamenco como elemento cultural andaluz remite a las repetidas 
crisis de identidad que caracterizan a la sociedad andaluza moderna, producidas 
en ocasiones por la inflexibilidad ante un mundo en rápido y transcendental 

http://www.sibetrans.com/trans/trans8/steingress.htm (17 of 39) [16/07/2007 10:12:03]



La hibridación transcultural como clave de la formación del Nuevo Flamenco 

cambio social y cultural. La hibridación transcultural, como actitud musical 
innovadora, refleja la imposición de estos cambios en las sociedades modernas 
en una situación donde la música popular ha dejado de ser “popular” en el 
sentido de “nacional” para convertirse en un elemento de la mencionada 
glocalización. Nos queda la duda sobre si la subordinación económica que 
acompaña y determina a este proceso realmente traerá consigo la asfixia del 
esfuerzo artístico enriquecedor, como sospechaba Adorno en su momento, para 
convertir la música popular en un producto de la alienación del individuo en la 
sociedad tardo-capitalista. No obstante, la alienación puede caracterizar tanto a 
una manifestación humana, incluyendo a la música, como ser el estímulo para el 
esfuerzo creativo. No cabe duda de que el carácter museológico de un cante 
flamenco, cuya "esencia" se busca en una pureza estética del pasado, no 
corresponde a un auténtico esfuerzo creativo, surgido de la conciencia de la 
alienación del hombre en la sociedad contemporánea, sino que más bien refleja 
su propia alienación frente a una realidad que ya no sabe expresar con su 
estética. Es bien significativo que el criticismo flamenco se dirija casi 
exclusivamente contra los artistas heterodoxos, acusándoles de "traición" a la 
tradición, sin considerar las condiciones generales del mercado capitalista como 
intermediario entre el artista y su público. Pero en lo que respecta a la explicación 
de la distorsión de las relaciones entre los flamencos y la sociedad es 
imprescindible atender a la función que ejerce éste sobre la producción y el 
consumo de la música flamenca, así como sobre su significado cultural y social. 
Dicho de otra manera: es en el mercado donde "aparece" la música y evoluciona 
en cuanto resultado de la interacción social provista de significados culturales 
adscritos. 

Las actuales transgresiones musicales en el flamenco pueden interpretarse 
particularmente como consecuencias de la creciente intervención tecnológica y 
comunicacional en el mercado global de la música. La consiguiente 
generalización del consumo de música flamenca en entornos muy distintos al de 
su origen produce, sin duda,una serie de problemas semánticos y culturales 
adicionales a la comercialización. Este hecho comenzó a notarse claramente a 
partir de la década de los 50 del siglo XX, cuando la supuesta crisis del flamenco 
de entonces no solamente provocó una reinterpretación tradicionalista de los 
estilos desaparecidos o "contaminados", sino también la curiosidad de músicos 
de muy distinto origen por tan exótico género. No otro fue el comienzo de un 
decisivo cambio en el comportamiento musical que contó tanto con el poder 
económico del creciente mercado musical como con el equipamiento técnico y 
comunicacional suficiente para realizar toda una serie de encuentros a partir de 
los distintos estilos musicales y procedencias étnicas de las músicas en juego. 
Teniendo en cuenta la diferencia entre fusión e hibridación transcultural, hemos 
de decir que el término "fusión" sólo designa la actitud de introducir elementos 
ajenos a un determinado estilo musical, es decir, explica más bien la evolución 
semántica y formal de una determinada música. En cambio, el concepto de 
hibridación transcultural hace referencia más bien a los efectos y significados 

http://www.sibetrans.com/trans/trans8/steingress.htm (18 of 39) [16/07/2007 10:12:03]



La hibridación transcultural como clave de la formación del Nuevo Flamenco 

socio-culturales de tal actitud basada en la separación y recombinación de formas 
y prácticas en entornos distintos. Lógicamente hay fusión sin hibridación 
transcultural, pero no hay hibridación transcultural sin fusión, pues no todo tipo de 
evolución semántica de la música genera o se realiza vinculada al cambio del 
entorno socio-cultural. No obstante, puede haber hibridación musical en el marco 
de una cultura dada, con lo cual no se genera el cambio del significado cultural a 
consecuencia del traslado de una manifestación cultural a otro entorno cultural, 
sino que más bien se trata de un enriquecimiento a partir de distintos elementos 
que pertenecen al mismo entorno socio-cultural. Un ejemplo significativo, entre 
otros, de la asimilación de distintos elementos procedentes del folklore regional 
español por parte del flamenco es el caso de las alegrías y de los fandangos. 
Sólo la hibridación transcultural representa el modelo ideal de una actitud 
transgresora en la música, y la encontramos no sólo en el comienzo del 
flamenco, sino también en sus últimas manifestaciones, concretamente, en el 
Nuevo Flamenco.

6-Orígenes, desarrollo y tendencias del flamenco-fusión

6.1 El Nuevo Flamenco: un hecho polémico

El término Nuevo Flamenco remite a un producto muy heterogéno y ecléctico de 
la creación flamenca que fue introducido como marca comercial a principio de la 
década de los1980 por la empresa Nuevos Medios y Flamencos Accidentales 
(Clemente, 1995, p. 10). Su objetivoconsistió en promocionar el nuevo estilo 
musical de los llamados jóvenes flamencos. Realmente, la elección de esta 
denominación estuvo determinada más por una estrategia de marketing que por 
motivos artísticos. No obstante, el instinto económico sólo puso de relieve una 
tendencia artística generada en el seno del flamenco mismo durante bastante 
tiempo, que culminaría en el paso decisivo que José Monge Cruz, Camarón de la 
Isla ya había dado poco antes, en 1979, con la presentación del mítico LP La 
Leyenda del Tiempo bajo la dirección de Ricardo Pachón: un cambio decisivo en 
su música (y, por supuesto, en el baile). Por esta razón, y teniendo en cuenta la 
falta de un análisis de este proceso, deberíamos buscar, en primer lugar, un 
acceso conceptual a este término. Quizás serviría comprender el Nuevo 
Flamenco como el sinónimo de todo aquel flamenco que intenta diferenciarse del 
modelo tradicional u ortodoxo del mairenismo, creado, difundido e impuesto entre 
1955 (cuando Antonio Mairena lanzó su primer LP en Londres) y 1971 (cuando 
se emitió "Rito y Geografía del Cante" en la televisión española). La coincidencia 
del apogeo del mairenismo durante la década de los 60 con los primeros 
síntomas de disidencia en el flamenco hace bastante adecuado a esta 
interpretación del Nuevo Flamenco, aunque cabría preguntarse si su 
identificación con cualquier desviación musical de la ortodoxia flamenca es 
realmente correcta. A su vez, ha de tenerse en cuenta que tal denominación fue 

http://www.sibetrans.com/trans/trans8/steingress.htm (19 of 39) [16/07/2007 10:12:03]



La hibridación transcultural como clave de la formación del Nuevo Flamenco 

introducida en el lenguaje de la afición a principios de los años 80, es decir, 
después de 20 años de una permanente experimentación en el campo del 
flamenco y de la música popular moderna de la época. Hoy, la mayoría de los 
expertos de la historia del flamenco coincide en que fue a partir de finales de la 
década de los 70, cuando un creciente número de músicos de y en torno a la 
subcultura flamenca comenzó a buscar nuevas formas de expresión musical, 
motivados por la labor y la fascinación por artistas como Paco de Lucía, 
Camarón, Morente y Lebrijano. Fueron estos artistas, "criados" en el mundo del 
flamenco ortodoxo, los que a lo largo de su trayectoria artística personal 
construyeron el puente del flamenco tradicional hacia otras subculturas de la 
música contemporánea (como el jazz, el rock, el pop y la salsa), reabriendo las 
puertas hacia la música clásica, o preparando el camino para facilitar los 
encuentros entre las culturas musicales vecinas (música magrebí, árabe y 
andalusí), incluyendo el lejano Oriente (música paquistaní, hindú). 

Esta apertura musical sólo pudo tener lugar gracias a la preparación y madurez 
de determinados artistas flamencos que arriesgaron su propia creatividad artística 
por la asimilación de otros elementos musicales y actitudes en el flamenco. El 
intercambio musical y las síntesis consecuentes hicieron surgir nuevos patrones 
musicales, y no sorprende que -debido a su carácter vanguardista- éstos no 
siempre fueran recibidos con benevolencia sinorechazados e interpretados como 
señal de decadencia en el flamenco o la cultura andaluza.

Siguiendo nuestro análisis, el término Nuevo Flamenco ha de entenderse, por 
una parte, como el resultado de la hibridación musical en el flamenco. Por otra 
parte, hay que recordar que la transgresión musical no se debe comprender 
exclusivamente como el proceso de evolución formal de la música propia, sino 
siempre en relación con la dinámica cultural o la transculturación que introduce y 
nutre el cambio musical hasta nuevas síntesis. La renuncia al modelo mairenista 
en el flamenco y la creciente alienación sufrida por ello por los jóvenes artistas 
flamencos, no sólo señalaba un cambio radical en la evolución de la música 
flamenca, sino un cambio cultural en general que avisaba de la nueva relación del 
flamenco con la sociedad contemporánea y sus tendencias culturales. 
Explicamos este cambio estético-cultural como la consecuencia del debilitamiento 
del nacionalismo y etnocentrismo en el flamenco,su ruptura con todo tipo de 
subordinación casticista (andalucista, gitanista, españolista), así como con el 
correspondiente narcisismo cultural y la miopía artística. Además, al finalizar el 
régimen franquista a mitad de los 70, la apertura cultural de España entró en una 
fase decisiva y acelerada, en una situación en la que la orientación transcultural y 
la estética postmoderna habían comenzado a preformar ya una nueva dinámica 
cultural a nivel global. Sin duda, este proceso coincidió con los intereses de la 
creciente industria cultural y la mercantilización de los productos artísticos 
musicales. Por esta razón, no debe olvidarse que el rechazo de las actuales 
fusiones en el flamenco obedeció también a algunos de los efectos negativos de 
su comercialización. En muchos casos -y como norma general- es el mercado él 

http://www.sibetrans.com/trans/trans8/steingress.htm (20 of 39) [16/07/2007 10:12:03]



La hibridación transcultural como clave de la formación del Nuevo Flamenco 

que dicta los cánones de la creatividad musical convirtiendo al artista interesado 
en un artista cuasi-asalariado que (más que de su veracidad artística) depende 
de su cachet y de la publicidad como garantías de su futuro artístico. En la 
medida en que el flamenco se considera la expresión más "jonda" del ser 
humano y de la tragedia de la vida, el mercado y sus influencias en la creatividad 
se perciben como fuerzas antagónicas, es decir, opuestas al sentido artístico del 
flamenco. Nos situamos así ante la encrucijada principal del Nuevo Flamenco: 
¿hasta qué punto se trata de una innovación artística orientada hacia nuevas 
perspectivas culturales y estéticas, y hasta qué punto de un compromiso con el 
mercado y los intereses de la industria cultural, de un oportunismo que utiliza al 
flamenco con fines opuestos a los valores que reclama? Como demuestra 
cualquier evaluación crítica del Nuevo Flamenco, la ruptura con el pasado no 
siempre fue adecuada y válida: ante la ambigüedad del proyecto sólo unos 
cuantos artistas fueron capaces de evitar el fracaso. Pocos flamencos supieron 
librarse del estrecho corsé estético impuesto por Mairena, para convertir la 
intrínseca idea de "pureza" en motivo de creación de nuevas formas expresivas a 
partir del modelo tradicional establecido. Otros se acercaron a la estética 
flamenca con intenciones e intereses diferentes: muchos de los "nuevos 
flamencos" aprendieron de los "viejos", al mismo tiempo que usaron sus 
conocimientos para “contaminar” otras músicas. A pesar de que es verdad que el 
flamenco se ha convertido en una música universal, no toda música hecha por un 
flamenco es flamenco y no siempre la denominación da legitimidad al contenido: 
el Nuevo Flamenco es igual de ambivalente y contradictorio como el flamenco en 
sí, que desde sus orígenes coquetea con la canción y el cuplé, provocando duras 
reacciones por parte de los "puristas". Parece como si la innovación y el 
tradicionalismo fueran actitudes recíprocas en el marco de la dialéctica entre la 
música y la sociedad en general. Por esta razón, buena parte del éxito del Nuevo 
Flamenco obedece sobre todo a la actitud rebelde (es decir: "flamenca") tanto de 
los músicos en el marco de la misma tradición flamenca como de sus encuentros 
con otros artistas que se acercaron a la música flamenca desde otras 
perspectivas. Resumiendo, podríamos decir que el cambio del comportamiento 
musical supone menos una reacción contra la existencia del flamenco tradicional 
que contra la hegemonía del tradicionalismo en el flamenco en cuanto asfixia de 
la creatividad. 

Durante la década de los años 50 la música flamenca se vio expuesta a dos 
tendencias importantes aunque contradictorias que marcarían su posterior 
dicotomización: primero, su revalorización; segundo, su fusión con otras música 
occidentales y orientales.

6.2 La revalorización del flamenco tradicional

Como bien expone Ángel Álvarez Caballero, el modelo definitivo del flamenco 
tradicional o clásico fue creado en la década de los años 50 con el objetivo de 
reestablecer el cante de acuerdo con su imaginada pureza (Álvarez, 1994: 257-

http://www.sibetrans.com/trans/trans8/steingress.htm (21 of 39) [16/07/2007 10:12:03]



La hibridación transcultural como clave de la formación del Nuevo Flamenco 

262). Esta actitud respondía a una situación de crisis del género con respecto al 
comportamiento musical y al significado cultural del flamenco, ya surgida a finales 
del siglo pasado y agravada por las consecuencias culturales de la Guerra Civil y 
la dictadura franquista. En lo que al contenido de esta crisis artística se refiere, 
Manuel Ríos Ruiz (coincidiendo con el argumento de Kellner sobre la ausencia de 
una dominante cultural) explica con acierto que el verdadero problema del 
flamenco hacia la mitad del presente siglo no consistió en una falta de calidad 
artística, como sospecharon algunos flamencólogos, sino más bien en la falta del 
prestigio del género en la propia sociedad española en cuanto arte y elemento 
importante de la cultura popular andaluza (Ríos, 1997: 75-84). Los anteriores 
esfuerzos de Lorca, Falla e Infante para realzar el significado cultural del 
flamenco no dieron el resultado esperado: el flamenco siguió viéndose por una 
mayoría de españoles de ambos sexos con desdén y como manifestación de la 
subcultura marginada de los gitanos o de las clases bajas en general. 
Independientemente del antiflamenquismo histórico, arraigado en el mundo de los 
intelectuales, el flamenco, en sus manifestaciones supuestamente auténticas 
(consideradas como “vulgares”), no fue aceptado por las crecientes clases 
medias, inclinadas más bien hacia la canción andaluza, el cuplé y la música 
aflamencada. Por otro lado, el rechazo por parte de los defensores del flamenco 
surgió de su desacuerdo con la estrecha relación del género con la música ligera 
y de moda. La inclinación de los artistas flamencos hacia este tipo de música 
respondía, por un lado, al aumento de público y la ampliación de los mercados 
por la difusión de la radio y la gramofonía. Por otro lado, la propia historia de 
género, anclada en el siglo XIX, ya estuvo marcada por dicha tendencia de 
síntesis de lo tradicional y lo moderno, al surgir de la reinterpretación agitanada 
de la sintética canción andaluza con el fin de acentuar el casticismo del sur 
español frente al centralismo español, es decir, como muestra y manifestación 
artística de la expresividad popular y regional, al igual que como elemento (junto 
a la tauromaquia y la arquitectura arabesca) del emergente turismo como factor 
económico. Realmente, los vínculos entre el flamenco y la canción andaluza 
nunca desaparecerían completamente. El flamenco evolucionó, pues, bajo la 
constante influencia asimiladora del cuplé, hecho que justifica hablar del flamenco 
como de un producto artístico transgresor e híbrido de acuerdo con las 
tendencias generales de la evolución de la música popular española; siempre fue 
un género transgresor, impuro, sintético, híbrido - y el Nuevo Flamenco es la 
lógica consecuencia de esta dinámica: de la hibridación de híbridos 
(metahibridación). 

Frente a la posibilidad de un manifiesto destierro cultural del arte flamenco, el 
proyecto de revalorización se hizo imprescindible para los artistas ante la 
necesidad de definir y delimitar su campo artístico con el fin de tomar posesión en 
él. La nueva iniciativa, basada en una expresa orientación gitanista, nació con la 
promoción en 1954 de la primera “Antología del Cante Flamenco” por la 
compañía francesa (!) Hispavox, la inauguración de los primeros tablaos en 
Madrid, la publicación en 1955 de Flamencología de Anselmo González Climent 

http://www.sibetrans.com/trans/trans8/steingress.htm (22 of 39) [16/07/2007 10:12:03]



La hibridación transcultural como clave de la formación del Nuevo Flamenco 

(una obra crucial que, después de la primera reflexión seria sobre el flamenco 
publicada por Antonio Machado y Alvarez en 1881, marcó un nuevo comienzo del 
ensayo seudo-científico y de la interpretación esencialista del arte flamenco) así 
como con el primer Concurso Nacional de Cante Jondo, celebrado en 1956 en 
Córdoba como continuación del célebre Concurso de Cante Jondo, organizado 
por Lorca y Falla en Granada 34 años antes.

Pero la reconstrucción y revalorización decisiva del flamenco, la efectuó el 
cantaor Antonio Mairena acompañado por la pluma de Ricardo Molina. Su 
esfuerzo histórico consistió en "salvar" el cante puro como supuesta 
manifestación emblemática de los gitanos andaluces y defenderlo contra la 
también supuesta trivialización folklórica de los payos: el flamenco es -según los 
autores de Mundo y formas del cante flamenco, publicado por primera vez en 
1963- la "quintaesencia del pueblo anda­luz" (Molina/Mairena, 1979), pero en sus 
manifestaciones más jondas es propiedad exclusiva de los gitanos; son, pues, los 
gitanos quienes han creado uno de los rasgos más inconfundibles del ser 
andaluz. La lucha por la autenticidad en el arte flamenco comenzó a adquirir un 
claro carácter étnico. A consecuencia de esta oposición el flamenco se diversificó 
en un género de dos perfiles: el supuesto auténtico y puro cante gitano, por un 
lado, y el folklorizado flamenco no-gitano de los payos, por otro. El anacronismo 
de esta concepción se pondría de relieve al menos a partir de la posterior 
disidencia del flamenco-fusión, realizada paradójicamente (y sobre todo) por 
jóvenes músicos flamencos de origen gitano.

No cabe duda de que el revival étnico en el arte flamenco de las décadas de los 
50 y 60 respondía a la situación política y cultural general en la que España 
empezaba a dar las primeras señales de apertura, de relajación de la represión y 
del reestablecimiento de sus relaciones con el mundo exterior. Esta liberalización 
se asentó en el renacido turismo europeo como tradicional punto de referencia 
primordial para España. Se trataba de recrear la imagen de una España 
enraizada en tradiciones exóticas y arabescas, estilizadas ya con anterioridad por 
el romanticismo, con su tauromaquia, su alhambrismo, sus paisajes 
pintorescos,placeres culinarios y, como no, su exotismo y erotismo, 
representados por las bailaoras y cantaores flamencos. Mas esta reconsideración 
interesada de los valores culturales de la región convertidos en ingresos 
económicos se vio sujeta también a la reanimada sensibilización cultural, sobre 
todo entre la juventud, que (en un sentido neo-romántico) consideró al flamenco 
gitano como un importante punto de referencia para la construcción de su propia 
y nueva identidad en los años en que el franquismo ya mostraba inconfundibles 
signos de decadencia. Esta identidad flamenquista no fue exclusivamente 
tradicionalista sino que identificó al flamenco con los deseos del pueblo y con una 
visión política de futuro. De este modo, la cultura flamenca integró a sectores 
sociales antifranquistas, cuyos ideales coincidían con los valores expresados 
tradicionalmente en el flamenco: la libertad, la veracidad, el amor, la solidaridad, 

http://www.sibetrans.com/trans/trans8/steingress.htm (23 of 39) [16/07/2007 10:12:03]



La hibridación transcultural como clave de la formación del Nuevo Flamenco 

pero también la soledad y la pena, etc. De acuerdo con esta dinámica cultural, el 
mairenismo se convirtió en una tendencia clave dentro del renacimiento del 
flamenco durante la década de los años 60 y estuvo representado por los 
entonces jóvenes cantaores y cantaoras como José Menese, Antonio Fernández 
Díaz Fosforito, Antonio Núñez El Chocolate, Bernarda y Fernanda de Utrera, 
Francisca Méndez Garrido La Paquera, Manuel Gerena y otros. Esta explosión 
artística en el flamenco haría de aquellos años la segunda "Edad de Oro" del 
cante que destacó por la reformulación de sus anteriores estilos olvidados, su 
diversificación personal por los artistas y el creciente nivel de profesionalidad y de 
popularidad más allá de su tradicional ambiente subcultural. El flamenco se hizo 
escuchar y el mundo respondería.

A continuación haremos una breve sinopsis de la nueva fase histórica del 
flamenco y la creciente oposición entre el flamenco tradicional o clásico y el 
flamenco-fusión.

6.3 Periodización y tendencias básicas de la fusión musical en el flamenco: heterodoxias 
puras

La fusión transcultural en la música, incluyendo al flamenco, puede ser analizada 
o desde sus aspectos formales (estéticos) y semánticos, o como una 
manifestación de la etnicidad (sus aspectos socio-culturales) en la música, 
aunque normalmente ambas perspectivas coinciden en la actitud musical. Lo más 
característico de las nuevas fusiones es que lo étnico, tras haber dejado de ser 
un hecho diferencial significativo, se ha convertido en un elemento 
formal/semántico entre otros más, con el fin de “acentuar” las nuevas 
composiciones[7]. Este proceso se lleva a cabo, sobre todo, mediante la 
estilización a partir de otros géneros musicales. La fusión en el flamenco 
contemporáneo es el proceso y el resultado de la intervención, sobre todo, de 
tres importantes estilos musicales: del jazz, del rock y de la salsa. Aparte de 
estos estilos musicales habría que tener en cuenta la tradicional relación del 
flamenco con la música clásica o "seria" que ya se dio en el siglo XIX, aunque en 
el caso del nuevo flamenco no parece que tenga un papel primordial (si 
exceptuamos a compositores como Manolo Sanlúcar o Pedro Romero) en el uso 
de instrumentos típicos de la música clásica como por ejemplo el violín, la viola, 
la flauta travesera y el piano, o el hecho de que algunos de los grandes cantaores 
han grabado con el acompañamiento de grandes orquestas (p.e. Camarón o 
Morente).

Otro elemento importante para la fusión en el flamenco es la música étnica, 
aunque, como veremos más adelante, esta conexión suele ser más indirecta, 
mediatizada a través de los tres estilos de música contemporánea mencionados 
arriba.

En lo que a nuestra diferenciación entre el aspecto semántico y étnico de la 

http://www.sibetrans.com/trans/trans8/steingress.htm (24 of 39) [16/07/2007 10:12:03]



La hibridación transcultural como clave de la formación del Nuevo Flamenco 

transculturación musical se refiere, el jazz, el rock y la salsa son elementos 
formales fundamentales que permiten una rica combinación de diferentes estilos 
de la música étnica en el marco del flamenco y su combinación con otras 
músicas.

Independientemente de su relación histórica con el blues negro y otros estilos 
regionales, el jazz se ha convertido en una expresión internacional de la música 
con una extraordinaria capacidad asimiladora. Algo parecido se puede decir del 
rock y de la salsa.

6.3.1 Jazz y flamenco-fusión

6.3.1.1La primera etapa: del eclecticismo al feeling

El flamenco-fusión evolucionó en dos etapas de transculturación cualitativamente 
distintas. La primera se refiere a la década que va de 1956 a 1966 
aproximadamente. Estos años coinciden (al mismo tiempo que contrastan) con 
las intenciones de Antonio Mairena y otros de redefinir el flamenco como una 
correcta expresión de la “pureza incorpórea” de la cultura andaluza. El proyecto 
esencialista se vería pronto confrontado con los primeros intentos de un grupo 
reducido de músicos de jazz que descubrían el flamenco como fuente de 
enriquecimiento de su propia expresividad musical. No obstante, la lejanía y la 
parcialidad de este primer contacto entre dos mundos musicales tan diferentes a 
penas fue registrado por los defensores del flamenco puro. Se trataba, además, 
de una relaciónestablecida por músicos extranjeros y en el extranjero.

Ya que la cultura musical española de aquellos años apenas se conectó con las 
músicas extranjeras y transatlánticas no sorprende que las primeras 
transgresiones se desarrollaran casi siempre de manera unilateral, basadas en lo 
que podríamos designar una estimulante explotación de la estética flamenca por 
parte de jazzistas como por ejemplo Miles Davis y Gil Evans: Flamenco Sketches 
(1956), Miles Ahead (1957), Kind of Blue (1959), o Lionel Hampton: Jazz 
Flamenco (1958), John Coltrane: Olé, Charlie Mingus: The Black Saint and the 
Sinner Lady y Tijuana Moods (1957), Hampton Haves: Spanish Steps, Charlie 
Haden: The Ballad of the Fallen, Paul Bley: El Cordobés, y otros más como Ron 
Blake, Roy Etzel y Jelly Roll Morton. Esta primera etapa no fue exactamente de 
fusión, más bien se trató de la asimilación de elementos musicales procedentes 
del flamenco y de su duende por parte de músicos americanos que en líneas 
generales no tenían ninguna relación peculiar con la música o los músicos del 
flamenco: entraron en la música flamenca "con naturalidad" o feeling, y casi 
siempre partiendo de una experiencia indirecta transmitida por artistas flamencos 
en sus viajes a Estados Unidos (Clemente 1995: 18).

6.3.1.2Segunda etapa: encuentros y simbiosis

La segunda etapa se fecha entre 1966 y 1990 aproximadamente. Está 

http://www.sibetrans.com/trans/trans8/steingress.htm (25 of 39) [16/07/2007 10:12:03]



La hibridación transcultural como clave de la formación del Nuevo Flamenco 

caracterizada por un nuevo tipo de comportamiento musical: la cooperación 
integral de músicos de distintas culturas. Es la etapa de los "encuentros" entre 
músicos del jazz extranjeros y españoles con determinados guitarristas de 
flamenco, sobre todo durante la década de los 70. A diferencia de la etapa 
anterior, ya se había desarrollado una subcultura musical española que destacó 
por su creciente interés en introducir su propia música en las nuevas tendencias 
musicales a nivel internacional. Este comportamiento era ya de comunicación 
estética. Comenzó en 1966 con Tino Contreras (Flamenco-Jazz), seguido (a 
iniciativa del productor alemán J.E. Berendt) por una serie de producciones del 
saxofonista español Pedro Iturralde en colaboración con Paco de Algeciras 
(después: "Paco de Lucía"): Flamenco-Jazz (1967, disco publicado en España en 
1974), Jazz-Flamenco II (1968) con Paco de Lucía. Más tarde colaboró con Paco 
Cepero en Flamenco Studio (1975). Otra trayectoria fusionista corrió de la mano 
de Juan Carlos Calderón junto con Manolo Sanlúcar: Juan Carlos Calderón y su 
Taller de Música (1974) y Soleá (1978). Pero, la colaboración quizás más 
fructífera sería la que tuvo lugar a partir del encuentro entre Paco de Lucía, Al 
DiMeola, John McLaughlin y Larry Coryell y Chick Corea: Tres Hermanos (1979, 
Paco de Lucía, McLaughlin, Coryell), Zyriab (1990, Paco de Lucía, Corea).

Paco de Lucía y Manolo Sanlúcar se convirtieron rápidamente en las 
personalidades claves de la fuerza transgresora del flamenco. Nunca 
abandonaron su orientación musical originaria, es decir, la estética flamenca, 
pero fueron capaces de estimular el trabajo creativo de toda una generación de 
jóvenes guitarristas de flamenco y demás músicos, tanto españoles (Gerardo 
Núñez, Diego Cortés, Rafael Riqueni, Toti Soler, Raimundo Amador, Vicente 
Amigo, Victor Monge Serranito, Pepe Habichuela, Paco Cepero, Tomatito etc.), 
como extranjeros (Paquito D'Rivera, los holandeses Teye Wintjerp, Eric Vaarzon 
y Peter Kalb; el danés Henryk Michael, el alemán Ottmar Liebert, el italiano 
GinaD'Auri etc. etc.)[8]. Quizás es recomendable recordar lo que Paco de Lucía 
dijo sobre la cualidad de estos encuentros y los efectos para su música: 

"La fusión puede dar resultado, aunque yo no creo en ella. En mis trabajos con 
Larry Coryell, John McLaughlin o Al DiMeola, la música no era ni flamenco ni jazz, 
era una fusión de músicos más que de músicas." (En Calvo/Gamboa 1994: 162) 

6.3.2 Flamenco-gitano-rock, rumba suburbana, soul y otros ingredientes de la híbrida sauce piquante del 
flamenco-fusión

Bastante alejada de la fusión entre el jazz y el flamenco, aunque motivada por 
sus sorprendentes resultados y perspectivas, la música popular moderna de los 
años 70 encontró su soporte masivo en la música rock. El eclecticismo estético y 
el neorromanticismo musical coincidieron perfectamente en lo que Clemente 
llama la "fiebre fusionista" con que caracteriza la actitud musical expresada por 
ejemplo en "Spanish Caravan", incluido en Waiting for the Sun, LP lanzado en 
1968 por el grupo The Doors, o "Mood for a day", incluido en Yessong, y 

http://www.sibetrans.com/trans/trans8/steingress.htm (26 of 39) [16/07/2007 10:12:03]



La hibridación transcultural como clave de la formación del Nuevo Flamenco 

"Tarantos para Jimmy Hendrix" de Gualberto.

Las experiencias musicales de la fusión entre flamenco y jazz estimularon el 
interés de muchos músicos de rock a partir del final de la década de los 60 como 
demuestran los ejemplos de Jim Morrison y The Doors ("Waiting for the sun", 
1968), Paco de Lucía y Emmerson, Lake and Palmer así como Carlos Santana. 
Como destacan Calvo y Gamboa mediante el ejemplo de Encuentro con el rock 
("Encounters with rock"), realizado por Sabicas y Joe Beck en 1970, se trató 
además y con frecuencia de un eclecticismo musical, estimulado más por motivos 
económicos que por la inspiración artística (Calvo/Gamboa 1994: 166).

De hecho, el nuevo vitalismo flamenco que se puso de relieve mediante la "fiebre 
fusionista" por parte de músicos españoles se inició con la instantánea aparición 
de SMASH, la primera, emblemática y ya legendaria formación de rock-andaluz. 
Ocurrió en 1971 y acabó casi inmediatamente después de la publicación de su 
disco. Pero se había dado un ejemplo que sería continuado inmediatamente por 
otros músicos impacientes, casi siempre andaluces, como Triana, Goma, 
Gualberto, Lole y Manuel (1974), Veneno (Kiko Veneno), Rafael y Raimundo 
Amador (1977), Mezquita, Guadalquivir, Imán (1978), Pata Negra, Medina 
Azahara, Kiko Veneno y Arrajatabla (1980) (Calvo/Gamboa 1994: 298-299). A 
partir de 1973, el rock-gitano electrificado de Los Chorbos y Las Grecas combinó 
los sonidos de la suburbana rumba flamenca afincada en Madrid, Barcelona y 
otras urbes no andaluzas con los elementos del rock duro fabricado y garantizado 
por José Luis de Carlos, de Sonido Caño Roto. Fueron los años dorados también 
de grupos como Los Chungitos y Los Chichos, de José Ortega Heredia 
Manzanita, y Luis Barrull, cuyo soul-funk agitanado y tangos arabescos 
reforzados por el sintetizador se convirtieron en hits de la época. También hay 
que mencionar a Gitano Soul, producido en Madrid con la colaboración de 
jazzistas negros de Nueva York, incluyendo el emblemático número "Pobre 
gitano Juan".

Más que flamenco, estos sonidos de los 70 podrían ser clasificados como la 
manifestación de una nueva y más amplia estética musical del flamenco ante los 
nuevos y dramáticos retos de la vida de los sectores sociales marginados y 
desprotegidos de las grandes urbes como Madrid o Barcelona, con su miseria, la 
fascinación por las drogas, el estilo de vida de la nueva bohemia y la sensación 
de "gran libertad" que ofrecía la España postfranquista. La música en general y el 
flamenco en particular se consideraron como expresiones manifiestas de un 
"nuevo sentir" difícilmente comparable con la anterior aproximación "fría", cuasi 
académica y elitista, de los reconstructores de la pureza del flamenco o con la 
distancia cultural que dificultó de alguna manera el encuentro entre el jazz y el 
flamenco. Pero se trataba de una transgresión multicultural de tipo casero 
realizada por músicos españoles aunque afincados también en terrenos ajenos a 
su cultura nacional. Los años 70 hicieron resurgir las cualidades carnavalescas 
del flamenco como expresión musical de la singular combinación de una vitalidad 

http://www.sibetrans.com/trans/trans8/steingress.htm (27 of 39) [16/07/2007 10:12:03]



La hibridación transcultural como clave de la formación del Nuevo Flamenco 

delirante con el sufrimiento existencialista de unos músicos que vivieron aquella 
década clave con gran conciencia y sensibilidad hacia los acontecimientos que 
les rodearon y en los que participaron activamente. En el Sur, el neo-
romanticismo se hizo oír en el nuevo sound de Lole y Manuel, donde se fundieron 
una nueva lírica de alusiones arabescas con las raíces musicales flamencas. 
Otros seguirían este ejemplo desde sus propias experiencias musicales formando 
grupos y conjuntos compuestos de músicos flamencos y no-flamen­cos, gitanos y 
payos. La segunda mitad de la década de los 70 fueron los años del "dadaismo 
rockero aflamencado" (J. M. Costa) creado por músicos como Kiko Veneno, 
Raimundo Amador y otros, reunidos en Pata Negra. Con Kiko (José María López 
Sanfeliú), el flamenco-rock agitanado se convirtió en una de las corrientes más 
importantes del nuevo flamenco-fusión y motivó a otros muchos como Martirio, 
Luis Cobos, Diego Carrasco, Arrajatabla, Niño Jero, El Loco romántico y Tomás 
Moreno Tomasito. En esta situación se despertó el sentido económico ante el 
nuevo género flamenco y con ello el marketing: a principios de la década de los 
80, Nuevos Medios y Jóvenes Flamencos lanzaron el primer LP bajo la marca 
registrada de Nuevo Flamenco: lo nuevo se había emancipado y convertido en un 
valor comercial inconfundible, expresado con letras mayúsculas, - pero también 
en un reto, en una provocación abierta frente al flamenco tradicional. Como 
nuevo subgénero dentro del género o género alternativo al flamenco, el 
acentuado vitalismo flamenco abrió las puertas a una todavía más amplia 
diversificación del género. Triunfó el conjunto Ketama, formado mayoritariamente 
por los jóvenes de dos de las familias flamencas más emblemáticas de Granada 
y Jerez de la Frontera: los Habichuela y los Sordera (José Soto Sorderita, Juan 
Carmona El Camborio, su hermano Antonio y José "Ray" Heredia). Bajo el 
patrocinio de Nuevos Medios estrenaron en 1985 con Ketama, seguido por La 
pipa de kif (1987) para presentar un año más tarde con Songhai una clara 
contribución a la música transcultural que reune los gitanos con el Magreb y la 
cultura mandinga mediante la introducción de la kora en su instrumentación. A 
partir de ahí no han cesado en sus experimentos musicales y han presentado 
siete discos más hasta 1995.

También hay que hablar de la salsa-flamenca, es decir, del cocktail fabricado a 
partir del son cubano y de la rumba flamenca, dos tradiciones musicales 
profundamente enraizadas en el mundo del flamenco.

No cabe duda de que el cisma con la tradición flamenca no pudo ser más 
evidente. Sería a partir del comienzo de la década de los 80 cuando el flamenco-
fusión entrara en su etapa decisiva al desarrollar su propia dinámica vinculada, 
además, al distintivo de Nuevo Flamenco. El efecto no se hizo esperar: ganó 
rápidamente una popularidad inesperada dentro y fuera de la audiencia flamenca. 
El auge de la producción discográfica flamenca de la década anterior fue 
contrastado hasta ser sustituido por el éxito económico de los jóvenes flamencos. 
La nueva perspectiva desató una nueva creatividad, y aunque la calidad de las 
producciones en muchos casos fuera endeble, quedó demostrado que una nueva 

http://www.sibetrans.com/trans/trans8/steingress.htm (28 of 39) [16/07/2007 10:12:03]



La hibridación transcultural como clave de la formación del Nuevo Flamenco 

generación de flamencos estaba preparada y decidida a responder a los nuevos 
retos musicales de una manera propia y a pesar de la creciente presión de los 
aficionados suscritos al modelo mairenista.

6.3.3 Diversificación en el flamenco-fusión: en busca de los enlaces culturales de la música andaluza

Como respuesta a la creciente disidencia en el flamenco durante la década de los 
70, los flamencólogos y aficionados comenzaron a expresar su decepción 
considerando cualquier tipo de fusión como un efecto del experimentalismo y la 
mezcla de sonidos bajo la influencia de las "músicas foráneas de moda como el 
jazz y el rock" (Calvo/Gamboa 1994: 138, citando del Diccionario Enciclopédico 
Ilustrado del Flamenco). Ante este rechazo, numerosos flamencos se vieron 
animados a buscar aquellos elementos y tradiciones considerados esenciales en 
la configuración de la música flamenca tradicional. De esta manera, parte del 
flamenco-fusión orientaría su comportamiento transgresor hacia otras culturas 
musicales históricamente relacionadas con la etnicidad andaluza, sobre todo 
hacia el Magreb y América Latina. 

Esta orientación, ya iniciada en los años 20 y 30 del siglo XX por la labor de 
intelectuales como Lorca, Falla, Blas Infante y José Máximo Khan (“Medina 
Azara”), culminaría (reanudando la visión romántica del siglo anterior) en la 
defensa del origen oriental (hindú, bizantino, árabe) del flamenco. La primera 
respuesta musical a estas teorías no se hizo esperar mucho. En 1934, el 
pakistaní Aziz Balouch intentó demostrar el origen oriental del flamenco por 
primera vez de manera concreta: se hizo cantaor y colaborador de Pepe 
Marchena y publicó no solamente una serie de cantes en español y árabe, sino 
que también defendió sus tesis en el libro titulado Cante jondo, su origen y 
evolución, publicado en 1955 (Balouch, 1955).

La fusión del flamenco con sonidos orientales (árabes, turcos, maghrebíes) no es 
precisamente un fenómeno reciente, sino que está documentada en la primera 
mitad del siglo pasado, cuando los primeros viajeros románticos explicaron su 
fascinación por muchos de los cantos andaluces a partir de su supuesta tonalidad 
arabesca. Con el neorromanticismo resurgió esta visión estética. En 1975 Lole 
Montoya y Manuel Molina incluyeron "Sangre gitana y mora" en su LP NuevoDía. 
Dos años más tarde Lole promocionó "Anta Oumri" en Lole y Manuel, disco 
producido en El Cairo con motivo del homenaje de la cantaora sevillana a la 
célebre cantante egipcia Om Kalsoum.

Otros músicos, como el tunecino Anuar Brahem, el turco Kudsi Erguner o el 
marroquí Chekara colaboraron con flamencos; y el rey del raï argelino, Cheb 
Khaled, así como el músico turco Levent Yüksel expresarían su fascinación por la 
música de Paco de Lucía. También hay que mencionar producciones flamencas 
tan emblemáticas como Macama Jonda de José Heredia Maya (en colaboración 
con la Orquesta de Música Andalusí de Tetuán), a El Lebrijano, o a Gualberto, 

http://www.sibetrans.com/trans/trans8/steingress.htm (29 of 39) [16/07/2007 10:12:03]



La hibridación transcultural como clave de la formación del Nuevo Flamenco 

quien buscaba las raíces hindúes del flamenco con el sitar; para no olvidar las 
entrañables arabescas flamencas de Caracol, Chato de la Isla, La Charo, La 
Conja[9]. Habría que añadir, además, a Amina, Remedios Amaya, La Susi, Las 
Grecasetc. etc. En 1988 el grupo Gitamoraima intrudujo el flamenco bereber, 
seguido en 1993 por Radio Tarifa con su famosa "Rumba argelina". Para cerrar 
este campo habría que mencionar, además, a la conexión estético-musical con el 
mundo sefardita establecida por Dino del Monte, Carmen Linares y Pedro Aledo, 
del grupo Ensemble Mediterranéen.

6.3.4 Fusión basada en el modelo tradicional del flamenco: "pureza heterodoxa"

Un comportamiento musical frecuente, aunque muy particular, indica la fusión 
realizada por flamencos en el propio marco del flamenco tradicional o "puro". Hay 
fusión y transgresión en la obra de célebres cantaores como Enrique Morente, 
Juan Peña El Lebrijano y José Monge, Camarón de la Isla, así como en la música 
del guitarrista Paco de Lucía. En estos casos la hibridación está basada en una 
transformación endógena y en un enriquecimiento del flamenco clásico, pues 
todos estos músicos estuvieron profundamente influenciados por la obra de 
Antonio Mairena. Su fuerte deseo creativo, combinado con su carácter artístico y 
capacidad expresiva excepcionales, les permite reinterpretar el flamenco puro 
desde los presupuestos semánticos del flamenco puro, aunque con un feeling 
procedente de otras culturas musicales o en conexión con ellas. Dicho de otra 
manera: cantan y tocan a partir de una síntesis musical, pero dentro de los 
márgenes del flamenco “más puro”. Sin duda, de acuerdo con su sentido de 
libertad artística empezaron a interpretar no solamente una lírica moderna, sino 
que también hicieron uso frecuente de nuevas formas de instrumentación y 
orquestación ajenas al flamenco tradicional.

La fuerte presión estética por parte del modelo hegemónico mairenista obligó a 
estos artistas a demostrar su lealtad hacia el flamenco clásico mediante su 
virtuosismo. La primera disidencia en este sentido fue quizás el abandono de la 
lírica tradicional y popular del flamenco en la década de los años 60 y 70 por 
parte de jóvenes cantaores comprometidos con la lucha contra la dictadura: José 
Menese, Manuel Gerena, Diego Clavel, Luis Marín y El Cabrero utilizaron de 
manera demostrativa una poesía llena de crítica social y mensajes políticos, 
compuesta o por ellos mismos o por poetas contemporáneos como José Moreno 
Galván, Manuel Ríos Ruiz, Antonio Murciano o Alberti, sin olvidar a los poetas del 
pasado: Antonio y Manuel Machado y Lorca. De esta manera el flamenco 
tradicional recobró una pureza diferente de la del mairenismo, aunque en su 
marco. Se trataba de una variante que hizo hincapié menos en la glorificación del 
pasado del flamenco que en su valor como expresión popular de la lucha 
existencial frente a la represión. Sin duda, a partir de la transición y el triunfo de la 
democracia después de la muerte de Franco, esta corriente dejó de llamar la 
atención para dar lugar a la aparición de lo que podríamos llamar la era 
postmoderna del cante. Su característica principal se asentó en una fuerte 

http://www.sibetrans.com/trans/trans8/steingress.htm (30 of 39) [16/07/2007 10:12:03]



La hibridación transcultural como clave de la formación del Nuevo Flamenco 

acentuación de la creatividad y la disidencia individual dirigida a captar la 
sensibilidad de las nuevas generaciones de jóvenes. La actual hibridación 
musical del flamenco se basa, pues, en una transculturación interna a partir de la 
ruptura del modelo cultural anterior y en el creciente dominio de la cultura 
postmoderna en el marco del flamenco tradicional mismo. Demostraremos este 
proceso a partir del ejemplo de tres célebres cantaores: Camarón, Enrique 
Morente y El Lebrijano.

El primer caso es el de José Monge Cruz, Camarón de la Isla (San Fernando, 
1950-1992). La actitud heterodoxa de este cantaor gitano se basó en el profundo 
conocimiento del flamenco en combinación con su evolución personal y su 
inconfundible personalidad. Cuando Camarón lanzó su legendario LP La Leyenda 
del Tiempo en 1979, su trayectoria como cantaor ya contaba con más de diez 
años en público. Hoy se da por asentado que a partir de esta fecha se iniciaba un 
cambio revolucionario en la historia del flamenco basado en la manifiesta 
antítesis al mairenismo, pero fiel a las tradiciones en el flamenco. Hasta 1968 se 
crió con ellas, y hasta 1978 amplió y renovó sus conocimientos. Pero, cuando 
murió en 1992, dejó un nuevo legado estético en el flamenco, una "nueva 
escuela" sólo comparable con la de Antonio Mairena, Manuel Torres o Tomás 
Pavón. Su ejemplo ha provocado una revuelta artística y una ruptura con otros 
modelos anteriores para ajustar la estética flamenca a las necesidades y 
expresividad contemporáneas. En fin, a partir de Camarón, al flamenco hay que 
redefinirlo profundamente. A pesar de que muchos aficionados al flamenco 
tradicional siempre tuvieron problemas con la obra y personalidad del obstinado 
cantaor gitano, no cabe duda que reforzó de manera decisiva la autoestima de 
muchos flamencos, especialmente la de los jóvenes gitanos andaluces. Mientras 
que Antonio Mairena representa una generación de gitanos cuyo deseo de 
reconstruir su identidad étnica se arraigaba en una postura pequeño-burguesa, 
Camarón se desmarcó de esta dinámica al representar una generación ya 
consciente de su peculiaridad y en proceso de definir sus límites en la 
manifestación del cante como expresión universal. Camarón, en estrecha 
colaboración e incluso marcado por la personalidad de su amigo Paco de Lucía, 
fue capaz de crear y fascinar a un nuevo tipo de audiencia,no solamente a nivel 
nacional, sino también internacional. Su arte fue reconocido y valorado por 
flamencólogos como Manuel Ríos Ruiz quien terminó su Ayer y Hoy del Cante 
Flamenco (Ríos, 1997) con un serio y muy competente capítulo dedicado al 
cantaor de San Fernando, en el cual lo denomina "el último artífice" del flamenco 
de los pasados 25 años (ibid.: 225-230). Llamado también "el Mick Jagger gitano" 
(Calvo/Gamboa, 1994: 38), Camarón fue capaz de conectar aficionados de 
músicas muy distintas con el flamenco; lo popularizó sin hacer compromisos en lo 
que a la estructura básica del cante se refiere. Realmente renovó al flamenco y 
de esta manera lo salvó para futuras generaciones; creó, como destaca 
Clemente, "un ideal de pureza alejado del mairenismo" (Clemente, 1995: 28). 
Cuando murió ya había creado escuela en el flamenco, con una estética personal 
que serviría como orientación a cantaores como José Mercé, Duquende y otros. 

http://www.sibetrans.com/trans/trans8/steingress.htm (31 of 39) [16/07/2007 10:12:03]



La hibridación transcultural como clave de la formación del Nuevo Flamenco 

Cuando lanzó su célebre Leyenda del tiempo en 1979 (justo cuando el Nuevo 
Flamenco estaba a punto de aparecer), probablemente no era consciente de que 
con este trabajo se había convertido en su propia leyenda.

Enrique Morente (Granada, 1942), a pesar de haber nacido unos años antes que 
Camarón, pertenece a la misma generación de flamencos. Su carrera artística se 
inició a principios de la década de los años 70 con una serie de recitales 
flamencos en colaboración con Manolo Sanlúcar: Flamenco: nueva era, seguido 
por un LP dedicado al comunista y poeta español Miguel Hernández (Homenaje 
flamenco a Miguel Hernández) en 1971. En 1985 publicó Cruz y Luna con 
poemas de San Juan de la Cruz y Al-Mutamid, acompañado por la guitarra de 
Enrique de Melchor, obra en la que introdujo la percusión y el teclado como 
instrumentos inusuales hasta entonces en el flamenco. Sacromonte (1986) ya 
marcaba su nuevo concepto de flamenco: su orientación hacia una expresividad 
basada en la música clásica (Fantasía de Cante Jondo para voz flamenca y 
orquesta, 1986), en el uso de coros (Esencias flamencas), de la poesía de Lorca 
(En la casa-museo Federico García Lorca de Fuentevaqueros, 1990), de la 
liturgía (Misa flamenca, 1991) o la rumba (“Negra si tú supieras”, 1992). Con 
Omega (1995) llegó a su cumbre artística, por el momento, con una obra 
compleja y fascinante que reúne toda su experiencia profesional con una 
profunda sensibilidad musical que va más allá del flamenco, sin ocultar sus 
rasgos elementales. Además de ser un cantaor con una clara dedicación a la 
adaptación de la poesía española al flamenco, Morente ha hecho uso de su 
talante polimórfico en el escenario (Phedra, Macama Jonda etc.). 

Juan Peña El Lebrijano (Lebrija, 1941) comenzó a alejarse de la ortodoxia 
mairenista hacia 1970, aunque su primer verdadero éxito fue Persecución (1976), 
obra basada en el trabajo dramático del poeta Félix Grande que narra la suerte 
de los gitanos desde su llegada a la Península en el siglo XVI hasta el Real 
Decreto de Carlos III (1783). En 1982 lanzó Ven y sígueme, un tipo de rock-ópera 
flamenca con la correspondiente instrumentación más un coro clásico, de calidad 
dudable, que hizo opinar a Clemente: "Una obra irregular que no tiene 
trascendencia" (Clemente, 1994: 33). Pero El Lebrijano no dejó de buscar nuevos 
estímulos creativos mediante el encuentro con otras culturas musicales: Entre 
1983 y 1998 su obra flamenca se orientó progresivamente hacia la (ya repetida) 
fusión con la música andalusí, expresándose en la colaboración con la Orquesta 
del conservatorio de Tanger (Reencuentros, 1983), la Orquesta Andalusí de 
Tanger (Encuentros, 1985; ¡Tierra!, 1989) así como, en 1998, Casablanca. Como 
demuestra su CD en torno a la saeta (Lágrimas de cera, 1999), Juan Peña ha 
llegado a sintetizar los tres elementos culturales básicos adscritos por algunos 
musicólogos (Pedrell, Falla, Romero) a la música andaluza y especialmente al 
flamenco: el canto litúrgico-bizantino, la música árabe-bereber y el canto 
sinagogal.

http://www.sibetrans.com/trans/trans8/steingress.htm (32 of 39) [16/07/2007 10:12:03]



La hibridación transcultural como clave de la formación del Nuevo Flamenco 

7-Conclusiones: la pureza heterodoxa como 
comportamiento musical 

Resumiendo, puede decirse que el Nuevo Flamenco es un concepto artístico 
surgido del marketing a raíz de una serie de manifestaciones recientes de la 
música y estética flamenca fusionada con otras músicas, que más tarde pasaría a 
ser una orientación e incluso un patrón estético importante para muchos artistas 
flamencos. Se trata, pues, de una manifestación de la continua transgresión 
musical que caracteriza al flamenco desde sus inicios en torno a 1850. El 
flamenco-fusión en general es la consecuencia de una serie de cambios 
decisivos en el comportamiento musical y en el significado cultural que la 
condición postmoderna atribuye al flamenco. Lo importante es señalar que estos 
cambios no pueden reducirse simplemente a la dimensión económica; más bien 
se trata de un proceso complejo queexplica la tendencia hacia la World Music y la 
comercialización de lo étnico como consecuencia de un profundo cambio en la 
“cosmovisión” y la aparición de una nueva sensibilidad en la percepción de la 
realidad a consecuencia de la revolución científico-tecnológica, el impacto de las 
nuevas infraestructuras y la comunicación, el aumento del nivel educativo y 
cultural general y la necesidad de transgresión respecto al Estado y las culturas 
nacionales[10]. Esa dinámica explica -en el caso del flamenco- la aparición de un 
nuevo tipo de "pureza heterodoxa" en el marco de la globalización musical, 
comprendida como "glocalización", frente a la anterior "pureza racial" o étnica 
basada en las identidades gitana y andaluza, comprendida como efecto 
paradójico y contradictorio del (proto)-nacionalismo andaluz, agudizado en el 
transcurso de la globalización cultural y su tendencia a disolver o redefinir 
identidades tradicionales. En la era postmoderna, la autenticidad ya no “funciona” 
como norma estética en torno a lo étnico, sino se busca más bien en la expresión 
personal, individual, del artista. 

Con respecto a este cambio especialmente en el comportamiento musical, 
podemos destacar los siguientes fenómenos:

a.  la actitud transgresora y de desviación, surgida a partir de la década 
de los años 60, estuvo guiada por la búsqueda de nuevos 
determinantes culturales en la música; 

b.  la obstinación por parte de la tradicional audiencia flamenca en su 
defensa del ortodoxo modelo mairenista;

c.  la cultura popular urbana contemporánea, influenciada por la estética 
postmoderna, ha debilitado la anterior vinculación étnica del flamenco, 
generando nuevas actitudes a partir de la creciente fragmentación de 
la expresividad y alienación de sus bases étnicas y culturales, así 
como al mismo tiempo ha incentivado la tendencia hacia una 

http://www.sibetrans.com/trans/trans8/steingress.htm (33 of 39) [16/07/2007 10:12:03]



La hibridación transcultural como clave de la formación del Nuevo Flamenco 

construcción de identidad individualizada a partir de un cierto 
eclecticismo ("pastiche") relacionado con la situación del mercado;

d.  la tendencia a comprender la disidencia en el flamenco como una 
manera de volver a las raíces culturales de la identidad andaluza en 
un mundo mass-mediatizado y tecnologizado, caracterizado por el 
anonimato y la soledad del individuo;

e.  la creciente difusión internacional del flamenco como consecuencia de 
la globalización de las culturas y del uso de la música como medio 
supracultural permite establecer una comunicación minimalista entre 
las distintas culturas y regiones del mundo;

f.  la capacidad del flamenco para servir como vehículo de la 
transculturación musical le convierte a su vez en objeto de hibridación 
musical y consecuentemente en una música nueva, distinta, aunque 
vinculada "genéticamente" con el flamenco tradicional.

Sin duda, la creciente globalización del flamenco suscita el problema de hasta 
qué punto se trata de una superación del anterior "nacional-flamenquismo" y no 
de una simple sustitución del tópico etnocentrista-nacionalista por otro nuevo, el 
de la globalización y el simulacro musical. El cuadro del cambio musical a nivel 
global comprende no sólo el comportamiento transgresor, heterodoxo en la 
música flamenca contemporánea, sino también su rechazo por parte de los 
"defensores de la pureza en el flamenco". Ambas tendencias en la actitud musical 
no pueden ser analizadas sin tener en cuenta dos condiciones decisivas para la 
transformación de la mayoría de las manifestaciones culturales y estéticas en la 
sociedad postmoderna: la primera se refiere a su a veces agresiva subordinación 
a los criterios del mercado capitalista y la producción de mercancías, la segunda 
al debilitamiento de la tradicional relación entre la cultura con la nación y el 
estado a consecuencia de la imposición de las condiciones de la globalización y 
sus contradictorios efectos, que provocan la reaparición del neotradicionalismo y 
el patriotismo cultural.

Las ciencias sociales contemporáneas consideran que cualquier sistema social o 
cultural responde al incremento de complejidad exterior con una diferenciación 
interior en pro de mejorar su capacidad adaptadora. En el caso del flamenco fue 
la creciente cultura musical internacional la que indujo a su diversificación en 
concordancia con las nuevas necesidades musicales y culturales. No obstante, la 
hibridación transcultural no siempre es satisfactoria desde el punto de vista 
artístico porque la sociedad moderna estimula la creatividad musical en líneas 
generales en el marco del mercado, es decir, rechaza o excluye cualquier otra 
actitud, condenándola así a una existencia subcultural y marginada. Frente a esta 
suerte, los artistas flamencos están obligados a expresarse contra la cultura 
flamenca representativa u "oficial", o adaptar su flamenco heterodoxo a los 
criterios de la cultura postmoderna de la imagen, como se puede deducir de la 

http://www.sibetrans.com/trans/trans8/steingress.htm (34 of 39) [16/07/2007 10:12:03]



La hibridación transcultural como clave de la formación del Nuevo Flamenco 

siguiente afirmación de Clemente:

“...lo cierto es que el flamenco no vende. Por eso, porque no le ven el color del 
dinero, las compañías discográficas huyen automáticamente del flamenco. En un 
mercado donde domina lo facilón, los músicos han de someterse a los discutibles 
principios comerciales del marketing. Hay que aprovechar el tirón de lo 
aflamencado, pues el flamenco de ley es una ruina." (Clemente, 1995, pp. 140/141)

En definitiva, el significado cultural del flamenco-fusión se caracteriza por la 
creciente disolución de su tradicional relación con lo nacional y lo étnico, y por su 
libre expresividad en el entorno de la "música mundial". Este cambio se refleja en 
dos niveles: 

Primero, en la tendencia hacia la desnacionalización de las músicas 
étnicas y -como su consecuencia- hacia una nueva relación de los músicos 
entre ellos a nivel mundial. Como los científicos, los músicos comparten un 
lenguaje que les facilita superar las limitaciones nacionales, culturales y 
étnicas para formar comunidades transculturales. Esta base social facilita 
el intercambio de los distintos sonidos, la aparición de un nuevo "feeling" y 
una creatividad más amplia.

Segundo, la disolución del "carácter nacional" de muchas músicas permite el 
desarrollo de nuevas actitudes musicales transgresoras orientadas en posibles 
fusiones. De este modo, la música aumenta su cualidad como medio universal de 
comunicación mediante la producción y la percepción de sonidos estructurados, 
cuya comprensión se basa en una semántica compartida e independiente de 
cualquier codificación nacional. Como demuestra el peculiar caso del Nuevo 
Flamenco, estas transgresiones aumentan el grado de variedad de las posibles 
mezclas y fusiones de sonidos al mismo tiempo que indica nuevas orientaciones 
y significados culturales, casi siempre influenciados por intereses económicos.

Por esta razón, la hibridación transcultural no puede analizarse sin incluir su 
estrecha relación con las tendencias hegemónicas que caracterizan la 
globalización como proceso complejo y contradictorio: la globalización de las 
culturas, de la música y de la comunicaciónen general por un lado, y la 
globalización del mercado capitalista y con él del modelo occidental consumista 
por otro no coinciden en sus lógicas, aunque la lógica económica y expansionista 
del capitalismo contemporáneo impone, sin duda, su ritmo a la globalización 
cultural.

NOTAS:

1.  Versión ampliada y actualizada de la ponencia original presentada en el coloquio de 

http://www.sibetrans.com/trans/trans8/steingress.htm (35 of 39) [16/07/2007 10:12:03]



La hibridación transcultural como clave de la formación del Nuevo Flamenco 

1999. Ha sido publicada con el mismo título en Música Oral del Sur 6, 2005, pp. 119-
152. Agradezco a Ángeles Carballar Quiles y a Francisco Aix Gracia sus 
comentarios y críticas así como la revisión del manuscrito de esta ponencia. [§]

2.  Como “nuevo flamenco” comprendemos todas las formas musicales y estéticas 
alternativas desarrolladas en el flamenco a partir de la década de 1970 que se 
desvían del modelo clásico o “purista” formulado por Antonio Mairena. Entre ellas 
encontramos el Nuevo Flamenco como modelo comercializado y principal ejemplo 
del flamenco postmoderno. [§]

3.  Comprendemos bajo esta denominación aquella música popular, procedente del 
folclore tradicional de las distintas regiones de España y diferente de la música 
popular producida por la industria musical y característica de la cultura de masas. Lo 
que aquí interesa, pues, son las manifestaciones musicales producidas a partir del 
folclore tradicional y su utilización en la música popular moderna. [§]

4.  Insisto en el doble significado de image culture que incluye el imperativo de la 
imagen y de lo imaginario en tanto que dominantes culturales. En líneas generales, 
con esta matización quiero destacar el paso irreversible de la cultura oral 
(característica de la sociedad agraria, preindustrial o pre-moderna) hacia la cultura 
audio-visual, de la memoria colectiva a las construcciones individualizadas de lo 
aparente (característica de la cultura moderna y postmoderna). [§]

5.  La frecuente identificación de “música popular” con “música ligera” y, 
respectivamente, de “música artística” con “música seria” es más bien superficial, 
aunque suele ser un argumento para banalizar la música popular. [§]

6.  Las siguientes tablas y su descripción fueron presentadas con anterioridad en una 
conferencia enla Cátedra de Flamencología de Córdoba (véase Steingress, 2002a: 
40-43). [§]

7.  Hay que tener en cuenta que la aparición del flamenco como género musical se 
debió al “agitanamiento” de la poesía andaluza y la música folklórica regional, es 
decir, a su “acentuación” de acuerdo con las expectativas del público entregado a la 
moda gitanista y el alhambrismo en la música romántica. [§]

8.  Véanse los excelentes y muy completos trabajos al respecto de Clemente (1995) y 
Calvo/Gamboa (1994). [§]

9.  Conja Abdessalam, nacida en Los Angeles en el seno de una familia de procedencia 
árabe y que estudió el baile flamenco en España. [§]

10.  Ernesto Canclini, en su célebre monografía dedicada a las culturas híbridas, hizo 
hincapíe en el carácter complejo de los procesos de hibridación, al destacar que “el 
tránsito de lo discreto a lo híbrido, y a nuevas formas discretas” se refiere 
especialmente a mezclas de elementos étnicos o culturales “con productos de las 
tecnologías avanzadas y procesos sociales modernos o posmodernos (...) para 
designar las mezclas interculturales propiamente modernas, entre otras las 
generadas por las integraciones de los Estados nacionales, los populismos políticos 
y las industrial culturales” (Canclini, 2001: 15, 22 y 23). [§]

BIBLIOGRAFÍA:

●     ADORNO, Theodor Wiesengrund. 

http://www.sibetrans.com/trans/trans8/steingress.htm (36 of 39) [16/07/2007 10:12:03]



La hibridación transcultural como clave de la formación del Nuevo Flamenco 

1982 "Zur gesellschaftlichen Lage der Musik". Zeitschrift für Sozialforschung, ed. 
Max Horkheimer, 1932: 103-124 y 356-378. Munich: dtv reprint.

●     ALVAREZ CABALLERO, Angel.
1994 El cante flamenco. Madrid: Alianza.

●     APPEN, R. von/Doehring, A.
2001. "Künstlichkeit als Kunst. Fragmente zu einer postmodernen Theorie der Pop- 
und Rockmusik", en Populäre Musik im kulturwissenschaftlichen Diskurs II, Beiträge 
zur Popularmusikforschung 27/28, ed. por Thomas Phleps. Karben: CODA, pp. 13-
22.

●     BAJTIN, Mijail.
1995 La cultura popular en la Edad Media y en el Renacimiento. El contexto de 
François Rabelais, trad. Julio Forcat y César. Madrid: Alianza.

●     BALOUCH, A. 
1955. Cante Jondo. Su origen y evolución. Madrid: Ediciones Ensayos.

●     BELL, D. 
1992 (1976). Las contradicciones culturales del capitalismo. Madrid: Alianza.

●     CALVO, Pedro y J.M. Gamboa .
1994 Historia-Guia del Nuevo Flamenco. Madrid: El Duende de Ahora.

●     CANCLINI GARCÍA, N. 
2001. Culturas híbridas. Estrategias para entrar y salir de la modernidad. Nueva 
edición. Buenos Aires/Barcelona/México: Paidos.

●     CLEMENTE, Luis.
1995 Historia del nuevo Flamenco. Valencia: La Máscara.

●     Colección de cantes flamencos. Recogidos y anotados por Antonio Machado y 
Alvarez "Demófilo" .1996 [1881]. Edición, introducción y notas Enrique 
BaltanásSevilla: Portada.

●     EICKELPASCH, Rolf.
1997 "'Kultur' statt 'Gesellschaft'". Zur kulturtheoretischen Wende in den 
Sozialwissenschaften. En Postmoderne Kultur. Soziologische und philosophische 
Perspektiven, ed. Claudia Rademacher/Gerhard Schweppenhäuser, 10-21. Opladen: 
Westdeutscher Verlag.

●     FEATHERSTONE, Mike.
1991 Consumer Culture & Postmodernism. London/Newbury Park/New Delhi: Sage

●     FERGUSON, Marjorie. 
1992 "The mythology about globalization".European Journal of Communication, 7, 

●     GARCÍA GÓMEZ, Génesis.
1993 Cante flamenco, cante minero. Una interpretación sociocultural. Barcelona: 
Anthropos.

●     GEBESMAIR, A. 
2002. "Hybrids in the Global Economy of Music. How the Major Labels define the 
Latin Music Market", en Songs of the Minotaur. Hybridity and Popular Music in the 
Era of Globalization. A comparative analysis of Rebetika, Rai, Tango, Sardana, 
Flamenco, and English urban folk, ed. por Gerhard Steingress, pp. 1-19. Münster-
Hamburg-London: LIT-Verlag.

●     INGLEHART, Ronald.
1998 Modernización y posmodernización. El cambio cultural, económico y político en 
43 sociedades. Madrid: CIS.

●     JAMESON, Fredric. 
1996 Teoría de la postmodernidad. Madrid: Trotta.

http://www.sibetrans.com/trans/trans8/steingress.htm (37 of 39) [16/07/2007 10:12:03]



La hibridación transcultural como clave de la formación del Nuevo Flamenco 

●     JAMESOn, Fredric/Slavoj Zizek.
1998 Estudios Culturales. Reflexiones sobre el multiculturalismo, intr. Eduardo 
Grüner. Buenos Aires/Barcelona/México D.F.: Paidós. 

●     KELLNER, Douglas.
1992 "Popular culture and the construction of postmodern identities". En Modernity & 
Identity, ed. Scott Lash & Jonathan Friedman. Oxford UK/Cambridge USA: 
Blackwell.

●     KING, A.D. 
1997. Culture, Globalisation and the World-System. Contemporary Conditions for the 
Representation of Identity. MinneapolisMN.

●     LUTTER, Christina/Markus Reisenleitner.
1998 Cultural Studies. Eine Einführung. Vienna: Turia+Kant.

●     MARCUSE, H. 
1993 (1964). El hombre unidimensional. Madrid: Planeta Agostini.

●     MOLINA, R./Mairena, A. 
1979 (1963). Mundo y formas del cante flamenco. 3ª ed. Sevilla/Granada: Librería Al-
Andalus.

●     MORENO, I. 
2002. La globalización y Andalucía. Entre el mercado y la identidad. Sevilla: 
Mergablum.

●     MITCHELL, Timothy.
1994 Flamenco Deep Song. New Haven/London: YaleUniversity Press.

●     NEDERVEEN, Pieterse, J. 
1995 "Globalization as hybridization". En Global Modernities, ed. Mike 
Featherstone/Scott Lash/Roland Robertson, 48-68. London: Sage.

●     ORTIZ NUEVO, José Luis.
1996 Alegato contra la pureza. Barcelona: Libros PM.

●     PIAGET, Jean.
1974 "Need and significance of cross-cultural studies in genetic psychology". En 
Culture and cognition: Readings in cross-cultural psychology, ed. J.W. Berry/P.R. 
Dasen. London: Methuen.

●     PFLEIDERER, M. 
1998. Zwischen Exotismus und Weltmusik. Zur Rezeption asiatischer und 
afrikanischer Musik im Jazz der 60er und 70er Jahre. Schriften zur 
Popularmusikforschung 4. Karben: Coda.

●     RÍOS RUIZ, Manuel.
1997 Ayer y Hoy del cante flamenco. Madrid: Istmo.

●     ROBERTSON, Roland. 
1998 "Glokalisierung: Homogenität und Heterogenität in Raum und Zeit". En 
Perspektiven der Weltgesellschaft, ed. Ulrich Beck, 192-220. Frankfurt am Main: 
Suhrkamp.

●     SMITH, Philip. 
1998 "The new American cultural sociology: an introduction". En The New American 
Cultural Sociology, ed. Philip Smith. Cambridge: CambridgeUniversity Press.

●     STALLYBRASS, P./White, A.
1986. The Politics and Poetics of Transgression. London: Methuen.

●     STEINERT, H. 
1997. "Musikalischer Exotismus nach innen und aussen. über die kulturindustrielle 
Aneignung des Fremden", en: Rösing, H. (ed.), Step Across the Border. Neue 

http://www.sibetrans.com/trans/trans8/steingress.htm (38 of 39) [16/07/2007 10:12:03]



La hibridación transcultural como clave de la formación del Nuevo Flamenco 

musikalische Trends - neue massenmediale Kontexte. Beiträge zur 
Popularmusikforschung 19/20, Karben: CODA Musikservice + Verlag, pp. 152-171.

●     STEINGRESS, G. 
1993. Sociología del cante flamenco. Jerez de la Frontera: Centro Andaluz de 
Flamenco.

❍     Id.
1997. Cante flamenco. Zur Kultursoziologie der andalusischen Moderne. 
Frankfurt am Main/New York: Peter Lang.

❍     Id.
1998. Sobre Flamenco y Flamencología (Escritos escogidos 1988-1998). 
Prólogo de Manuel Ríos Ruiz. Sevilla: Signatura.

❍     Id.
2002a. "La presentación del flamenco como construcción híbrida", en: Gómez, 
A. (coord.), El flamenco como núcleo temático, pp. 31-43. Córdoba: 
Universidad de Córdoba

❍     Id.
2002b (ed.). Songs of the Minotaur. Hybridity and Popular Music in the Era of 
Globalization. A comparative analysis of Rebetika, Tango, Rai, Flamenco, 
Sardana, and English urban folk. Münster-Hamburg-London: LIT-Verlag

❍     Id.
2002c. "What is Hybrid Music?", en: Steingress, G. (ed.), Songs of the 
Minotaur. Hybridity and Popular Music in the Era of Globalization. A 
comparative analysis of Rebetika, Tango, Rai, Flamenco, Sardana, and 
English urban folk. Münster-Hamburg-London: LIT-Verlag

●     WASHABAUGH, William.
1996 Flamenco: Passion, Politics, and Popular Culture. Oxford/Washington D.C.: 
Berg.

●     WELSCH, Wolfgang. 
1999 "Transculturality: the puzzling form of cultures today". En Spaces of Culture. 
City-Nation-World, ed. Mike Featherstone/Scott Lash, 194-213. London/Thousand 
Oaks

HOME Trans 8 

http://www.sibetrans.com/trans/trans8/steingress.htm (39 of 39) [16/07/2007 10:12:03]


