
   

Sociologias

ISSN: 1517-4522

revsoc@ufrgs.br

Universidade Federal do Rio Grande do Sul

Brasil

LERRER ROSENFIELD, CINARA; QUEIROZ, ALLAN; MONTE BLANCO, DIEGO; MONDON

NAVAZO, MATHILDE

Entrevista: Bernard Lahire

Sociologias, vol. 17, núm. 38, enero-abril, 2015, pp. 280-302

Universidade Federal do Rio Grande do Sul

Porto Alegre, Brasil

Disponível em: http://www.redalyc.org/articulo.oa?id=86832918012

   Como citar este artigo

   Número completo

   Mais artigos

   Home da revista no Redalyc

Sistema de Informação Científica

Rede de Revistas Científicas da América Latina, Caribe , Espanha e Portugal

Projeto acadêmico sem fins lucrativos desenvolvido no âmbito da iniciativa Acesso Aberto

http://www.redalyc.org/revista.oa?id=868
http://www.redalyc.org/articulo.oa?id=86832918012
http://www.redalyc.org/comocitar.oa?id=86832918012
http://www.redalyc.org/fasciculo.oa?id=868&numero=32918
http://www.redalyc.org/articulo.oa?id=86832918012
http://www.redalyc.org/revista.oa?id=868
http://www.redalyc.org


Sociologias, Porto Alegre, ano 17, no 38, jan/abr 2015, p. 280-302

SOCIOLOGIAS280

http://dx.doi.org/10.1590/15174522-017003831

ENTREVISTA

Entrevista: Bernard Lahire1

1 Tradução de Patrícia C.R. Reuillard (UFRGS).
* Doutora pela Université Paris Dauphine, Professora do Departamento e Programa de Pós-
-Graduação de Sociologia da UFRGS.
** Mestre em Sociologia pela Universidade Federal do Rio Grande do Sul e Doutorando em 
Sociologia pela Universidade de Gante (Bélgica).
*** Doutorando em Sociologia pela Universidade Federal do Rio Grande do Sul, Professor do 
Instituto Federal do Rio Grande do Sul.
**** Doutoranda em Sociologia (cotutela) pela Universidade Federal do Rio Grande do Sul e em 
Economia pela Universidade Paris III Sorbonne Nouvelle (França).

CINARA LERRER ROSENFIELD*

 ALLAN QUEIROZ**

 DIEGO MONTE BLANCO*** 

MATHILDE MONDON NAVAZO****

Entre os dias 24 e 25 de Novembro de 2011, o sociólogo Bernard 
Lahire, professor da École Normale Supérieure de Lyon, ministrou o cur-
so Problemas e métodos de uma sociologia disposicional e contextualista 
para docentes e discentes integrantes do Programa de Pós-Graduação 
em Sociologia da UFRGS. Naquela ocasião, o mesmo concedeu uma en-
trevista que oportunizou, de modo complementar ao curso, uma melhor 
compreensão de algumas de suas contribuições teóricas e metodológicas 
para as Ciências Sociais. As questões que lhe foram colocadas visaram, 
primeiramente, informações sobre a trajetória intelectual do autor assim 
como definições conceituais a respeito de sua proposta teórica no que 



Sociologias, Porto Alegre, ano 17, no 38, jan/abr 2015, p. 280-302

SOCIOLOGIAS 281

http://dx.doi.org/10.1590/15174522-017003831

tange a compreensão da sociedade em escala individual. Tópicos diversos 
foram abordados, tais como o objeto da reflexividade, o senso prático da 
ação, a questão da identidade, bem como temas clássicos como a relação 
entre o indivíduo, instituições e sociedade. Além disso, abordou-se a sua 
avaliação sobre algumas proposições teóricas em voga na sociologia con-
temporânea. A entrevista a seguir deixa escapar um sociólogo bem-hu-
morado, que não poupa a crítica a outros consagrados teóricos no campo 
das Ciências Sociais e nos remete constantemente à dimensão histórica 
dos fenômenos sociais. O grupo de trabalho que organizou e conduziu 
esta entrevista foi composto pela professora Cinara Lerrer Rosenfield e 
pelos discentes Allan Souza Queiroz (mestrando), Diego Monte Blanco e 
Mathilde Mondon Navazo (doutorandos), sendo que a entrevista foi revi-
sada por Bernard Lahire antes da sua traduação. Nossos agradecimentos 
à Mathilde Mondon Navazo pela transcrição da entrevista e a Patrícia C. 
R. Reuillard pela tradução da entrevista ao português. 

P: Vamos começar com uma pergunta sobre o início de sua carreira de soci-
ólogo. O senhor poderia contar como se formou o Grupo de Pesquisas sobre 
a Socialização e falar dos primeiros trabalhos que fez com esse grupo?

B.L.: Comecei meus estudos superiores em 1981, na Universidade de 
Lyon 2, na França. Esse grupo já existia desde 1976 e reunia quase todos 
os sociólogos dessa Universidade. Os pesquisadores líderes desse grupo 
trabalhavam essencialmente sobre questões escolares: revisitavam a histó-
ria da instituição escolar, estudavam as pequenas escolas rurais do Antigo 
Regime, analisavam as variantes da forma escolar surgidas entre os séculos 
XVII e XX, etc. Depois, progressivamente, os pesquisadores começaram 
a trabalhar no que se chamou de extensão da forma escolar de aprendi-
zagem: perceberam que essa forma escolar se reproduzia nas formações 



Sociologias, Porto Alegre, ano 17, no 38, jan/abr 2015, p. 280-302

SOCIOLOGIAS282

http://dx.doi.org/10.1590/15174522-017003831

profissionais e também que desempenhava um papel nas famílias de clas-
se média e alta, na construção de uma relação pedagógica com a criança. 

Nesse universo científico, eu me interessei pelas questões ligadas 
ao fracasso escolar nos meios populares. Enquanto todo esse grupo tra-
balhava com a escola, a aprendizagem escolar, o saber escolar, a relação 
do professor com os alunos na escola moderna, o que me interessava era 
ver que relação as crianças de meios populares tinham com essa forma 
escolar de aprendizagem, para tentar compreender suas dificuldades es-
colares. Além disso, estabeleci como foco da questão escolar o fato de se 
tratar de um lugar fundado em saberes escritos, objetivados. 

Na época, havia os trabalhos de Bourdieu e Passeron sobre a repro-
dução, de Baudelot e Establet sobre a escola capitalista na França, etc. 
Mas havia também uma falta de compreensão sobre o que se passava re-
almente nas aulas para entender como se construía o fracasso escolar das 
crianças. Então, em meados dos anos 1980, trabalhei com essas questões 
de fracasso escolar na escola primária francesa. 

P: Desde então, quais foram seus principais temas de estudo? Poderia dizer 
qual seu tema de estudo atual?

B.L.: Minha trajetória científica foi a de um sociólogo da educação e da 
cultura voltado às grandes questões das Ciências Humanas e Sociais. Co-
mecei, portanto, trabalhando com o fracasso escolar na escola primá-
ria, tema de minha tese, defendida em 1990. Depois, sucessivamente, 
estudei os usos sociais da escrita, os sucessos escolares improváveis em 
meio popular, os estilos de estudo em diferentes áreas do ensino superior 
francês, a escalada (do fim dos anos 1970 ao fim dos anos 1990) dos 
discursos públicos sobre o “analfabetismo funcional”, as práticas culturais 
dos franceses e, mais recentemente, a condição social dos escritores e os 
processos de criação literária, dando uma atenção mais particular ao uni-



Sociologias, Porto Alegre, ano 17, no 38, jan/abr 2015, p. 280-302

SOCIOLOGIAS 283

http://dx.doi.org/10.1590/15174522-017003831

verso de Franz Kafka1 que penetra os mistérios da dominação e desvela a 
magia de seus efeitos. 

Também publiquei regularmente reflexões sobre questões de ordem 
epistemológica, teórica e metodológica em obras pessoais ou coletivas que 
levantavam questões como: “Que teoria da ação e do ator deve-se elaborar 
para explicar as práticas em um mundo social altamente diferenciado?”; 
“Como as Ciências Sociais podem pensar os fenômenos cognitivos?”; “O 
que caracteriza a epistemologia das Ciências Sociais?”; ou ainda, “Para que 
serve a Sociologia?”. Esses trabalhos empíricos e essas reflexões culminaram 
na formulação de uma teoria da ação disposicionalista e contextual, sensível 
à escala individual do mundo social, que contribui para transformar a teoria 
do habitus e dos campos, desenvolvida por Bourdieu. 

Atualmente, estudo a trajetória histórica de um quadro de Nicolas 
Poussin (pintor francês do século XVII, mestre do classicismo, cuja carrei-
ra se desenvolveu essencialmente em Roma). Embora pareça um objeto 
bastante estranho, ele não me afasta das questões que tratei até agora 
– dominações, crenças, legitimidade, peso da história, etc. – e permite 
dar conta da complexidade dos fatos sociais no cruzamento da sociologia 
da arte, das ciências, do direito, da economia e das instituições políticas. 

P.: No que diz respeito à sociologia francesa em geral, Frédéric Vandenber-
ghe distingue três correntes que exercem uma influência sobre a sociologia 
atual na França: Pierre Bourdieu e a sociologia crítica, Luc Boltanski e Lau-
rent Thévenot e a sociologia pragmática e Bruno Latour e Michel Callon e 
a sociologia das redes sociotécnicas. O senhor aprova o recorte proposto 
por esse autor?O que pensa do panorama atual da sociologia francesa?

1LAHIRE, B.. Franz Kafka. Eléments pour une théorie de la création littéraire. Paris: La 
Découverte, Textes à l’appui/Laboratoire des sciences sociales, 2010. 



Sociologias, Porto Alegre, ano 17, no 38, jan/abr 2015, p. 280-302

SOCIOLOGIAS284

http://dx.doi.org/10.1590/15174522-017003831

B.L.: Pois bem, como não me encontro nessa classificação, fico muito 
chateado com o recorte proposto por Vandenberghe! [risos]. Brincadeiras 
à parte, existem outras correntes, e isso não é tão simples assim. É uma 
questão bastante complicada, porque é muito difícil dizer, em poucas 
palavras, o que penso desses autores. Evidentemente, não me reconheço 
na maioria das correntes anteriores, mas mantenho relações diferentes 
com cada uma delas... Por exemplo, não sou um grande fã do trabalho de 
Bruno Latour, simplesmente porque acho que ele não é suficientemente 
sério nem empiricamente, nem mesmo do ponto de vista argumentativo. 
Na sociologia francesa, ele é bastante provocador e então seduz muitas 
pessoas que apreciam o tipo de objeto que ele estuda. Ele também se-
duz porque deixa a sociologia dita “clássica” (resumindo, a que vai de 
Durkheim a Bourdieu,), mas não acho isso muito sério. Para ser mais exa-
to, eu separaria trabalhos sérios, como A Vida de Laboratório2, por exem-
plo, de trabalhos ou reflexões que me parecem um pouco mais estranhos. 

Quanto a Boltanski e Thévenot, tenho críticas à sua abordagem e 
seus trabalhos (que por muito tempo negligenciaram a questão da do-
minação e esquecem o peso ou a força da história, tanto incorporada 
quanto objetivada), mas seria muito demorado expor aqui todas as razões 
que me levam a me distanciar.

Como ficou claro, foi sobretudo a corrente de Bourdieu, essencial-
mente sua obra, que me interessaram. Ao mesmo tempo, não fui um 
discípulo de Bourdieu. Ele é uma espécie de saco de pancada para mim: 
treino com ele, mas como em um ringue de boxe: eu bato! Venho dessa 
tradição, portanto, mas, quem diz Bourdieu diz, ao mesmo tempo, uma 
tradição durkheimiana, weberiana, com elementos de Marx, etc. Bour-

2 LATOUR, B. ; WOOLGAR, S. (1979), La vie de laboratoire. La production des faits scien-
tifiques, rééd. La Découverte, coll. “Poche”, 2006. LATOUR, Bruno; WOOLGAR, Steve. 
1997. A vida de laboratório: a produção dos fatos científicos. (Trad. Angela R. Vianna) Rio 
de Janeiro: Relume Dumará. 1988.



Sociologias, Porto Alegre, ano 17, no 38, jan/abr 2015, p. 280-302

SOCIOLOGIAS 285

http://dx.doi.org/10.1590/15174522-017003831

dieu integrou inúmeras teorias diferentes em sua sociologia. A meu ver, é 
a sociologia mais rica dessa geração, e é na continuidade desse modelo 
que tento desenvolver criticamente minha própria linha de pesquisa. 

De maneira geral, acredito que o estado atual da sociologia francesa 
não é extraordinário. Não há muito desejo de debater e, frequentemente, 
tenho a impressão de debater sozinho, mas minha convicção é tal que 
sigo sozinho. Assim como as pessoas idosas que falam sozinhas, eu conti-
nuo... [risos]. Então, dialogo, debato, critico em meus livros, mas há pou-
cas respostas, poucos diálogos, poucos debates. Será que houve um dia? 
Acredito que, nas décadas de sessenta e setenta, na França, os debates 
eram mais acirrados, com oposições muito claras. Nos dias de hoje, vê-
-se uma espécie de “jogo de massacre” da obra de Pierre Bourdieu: todo 
mundo tenta criticá-lo, mas me parece que não no sentido positivo. De 
certo modo, evita-se lê-lo, dispensam-se os estudantes de lê-lo, dizendo: 
“Mas isso é a velha sociologia, é sociologia clássica!” Que estupidez! Em 
Le Travail sociologique de Pierre Bourdieu3, afirmei que era um suicídio 
descartar esse trabalho. Os pesquisadores que fazem isso dão um tiro no 
próprio pé. Seria o mesmo que dizer, no fim do século XIX ou no início 
do século XX: “Não, não, Durkheim não me interessa”. Se Durkheim não 
me interessa, posso trabalhar com Música, Linguística ou Engenharia, mas 
não posso pretender trabalhar com Sociologia sem ler Durkheim, sem 
criticar Durkheim, sem discutir sobre seu trabalho. 

Acho então que há uma falta coletiva de debate, de vontade crítica, 
de argumentação, de contra-argumentação. Uma vida intelectual saudá-
vel é uma vida em que os pesquisadores respondem com seus trabalhos, 
criticam a argumentação dos outros e fazem seus leitores ganharem tem-
po e dizerem: “Ah, sim, este argumento é melhor do que aquele e se 
pode avançar”. É assim que concebo o debate científico, mas hoje exis-

3 LAHIRE, B..  Le travail sociologique de Pierre Bourdieu. La Découverte, coll. “Poche”, 2001.



Sociologias, Porto Alegre, ano 17, no 38, jan/abr 2015, p. 280-302

SOCIOLOGIAS286

http://dx.doi.org/10.1590/15174522-017003831

tem, sobretudo projetos paralelos que não dialogam. Não acho isso muito 
saudável cientificamente. 

P.: Na obra Homem Plural4, o senhor menciona um certo tipo de refle-
xividade que os indivíduos podem exercer no mundo atual – a reflexivi-
dade sobre suas práticas. Essa reflexividade seria possível, em inúmeros 
momentos da vida cotidiana, graças à experiência dos atores em diferentes 
contextos de socialização, principalmente graças a experiências concorren-
tes e contraditórias em termos de valores, de comportamentos. Os atores 
poderiam apresentar um grau de reflexividade maior ou menor sobre suas 
práticas e seus espaços de socialização, em função do nível ou da inten-
sidade desse contraste ou em função das crises às quais são confrontados 
nessa heterogeneidade socializadora. 

Outros autores abordam o tema da reflexividade, estabelecendo um 
vínculo entre esta e a possibilidade de uma análise da ação dos atores 
sociais, ou dos efeitos da ação no mundo contemporâneo. Giddens, por 
exemplo, analisa a reflexividade principalmente através de uma corre-
lação entre conceitos de segurança, de rotina e de consciência prática 
versus incerteza, risco e outros elementos da modernidade tardia. Já Du-
bet propõe uma relação conflitiva na construção do ego; ele demonstra 
a existência de uma reflexividade a partir da experiência conflitiva do 
ator devido à relação entre espaços institucionais mais tradicionais, sua 
experiência no mercado e a promessa de individuação da modernidade. 
Gostaríamos de saber sua opinião sobre esse objeto, “a reflexividade”, nas 
análises propostas por esses autores. 

4 LAHIRE, B.. L’homme pluriel. Les ressorts de l’action.  Nathan, coll. Essais & Recherches, 
Sciences sociales, 1998. LAHIRE, Bernard. Homem plural: os determinantes da ação. Tra-
dução de: Jaime A. Clasen. Petrópolis: Vozes, 2002.



Sociologias, Porto Alegre, ano 17, no 38, jan/abr 2015, p. 280-302

SOCIOLOGIAS 287

http://dx.doi.org/10.1590/15174522-017003831

B.L.: Vou responder de um modo rápido e radical: não sei se Anthony Gi-
ddens é um sociólogo. É muito duro dizer isso assim, mas, de meu ponto 
de vista, ele é mais um teórico do social. Tenho a impressão de não fazer 
parte do mesmo mundo científico que Giddens. Penso que é outro mundo, 
o de pessoas que refletem abstratamente sobre a realidade, que não fazem 
investigações; para mim, são filósofos. Posso achar interessantes os textos 
de Giddens, mas muitas vezes o que acho interessante em seu trabalho en-
contro também em outros autores – como Bourdieu – que, por outro lado, 
fizeram pesquisas empíricas. Existem afinidades entre Giddens e Bourdieu: 
quando se costuma ler Bourdieu, “agência”, “estrutura”, “reflexividade” ou 
“senso prático” são noções familiares. Mas Giddens não é um autor em-
pírico e, se minha resposta pode acabar com o complexo de quem não 
tem vontade de ler Giddens, ficarei bem contente! Mas é claro que se 
pode lê-lo. Pessoalmente, leio Foucault, leio filósofos como Wittgenstein 
ou Merleau-Ponty. Não são sociólogos, mas eu os leio pelo trabalho de es-
clarecimento que eles fazem em relação a questões conceituais. Não estou 
certo que Giddens me auxilie a esclarecer problemas. Prefiro, em última 
instância, filósofos analíticos que selecionam problemas e os esclarecem. 

Abordei a questão da reflexividade a partir de objetos empíricos 
bem comuns. Às vezes, meus colegas me olhavam de um jeito esquisito 
porque eu trabalhava com listas de compras, bilhetes, lembretes, todas 
essas pequenas escritas ordinárias, na vida doméstica ou na vida profis-
sional. Essas escritas são, com efeito, espécies de rupturas em relação ao 
senso prático; escrevemos justamente para fazer uma espécie de pau-
sa na ação e para planejá-la. Em uma família, por exemplo, as listas de 
compras, frequentemente feitas pelas mulheres, são planejamentos – é 
preciso comprar isso e aquilo – organizados por corredor, por seção, etc. 
São pequenos instrumentos de reflexividade diária, de planejamento da 
ação, que fazem ganhar tempo e evitam os esquecimentos, como o uso 
do calendário ou da agenda. 



Sociologias, Porto Alegre, ano 17, no 38, jan/abr 2015, p. 280-302

SOCIOLOGIAS288

http://dx.doi.org/10.1590/15174522-017003831

É o caso também das pessoas que telefonam a uma repartição públi-
ca e escrevem antes o que vão dizer para não esquecer um dado ou ou-
tro: são espécies de preparações retóricas do que elas vão dizer, porque é 
difícil conseguir uma ligação com uma repartição, porque se prefere não 
ter que telefonar de novo, etc. As pessoas tomam notas para dizer “Bem, 
vou precisar perguntar isso, isso e aquilo”, e preparam seu discurso. 

Tudo isso é reflexividade, são momentos de reflexividade. O que 
reprovo nos debates que ocorrem na Sociologia, e que a meu ver são mais 
debates filosóficos e às vezes até morais, é que se tenta resolver essa ques-
tão de maneira abstrata. Os atores são reflexivos ou não são reflexivos? Os 
atores são como robôs ou calculadores? Não sei! Nem um nem outro, ou 
ambos, conforme o momento. 

O que é engraçado é que Bourdieu busca exemplos no esporte para 
embasar sua concepção de senso prático, para mostrar que há muito pou-
ca reflexividade na ação: “Pensem em um jogador de tênis que se move 
em direção a uma bola que vem a 200km/h. Ele não tem tempo de calcu-
lar nada, tem o senso do jogo, vai para a esquerda, para a direita, corre, 
faz os gestos certos sem ter que calculá-los. Deve-se pensar o mundo 
social como o comportamento de um esportista que acerta na bola no 
momento certo, que tem a bola no pé ou que salta na hora certa para 
“cabecear” e marcar o gol”. Porém, o que Bourdieu esquece é que, mes-
mo quando se joga futebol ou tênis, aprende-se a parar e fazer pausas. 

Por exemplo, é cada vez mais frequente gravar o treinamento de um 
tenista; o treinador lhe mostra depois a gravação, ambos deixam a urgên-
cia da prática e objetivam a prática graças ao vídeo. E então, o treinador 
diz ao tenista: “Você está vendo, aqui não está segurando a raquete do 
jeito certo. Veja como você fica, não está bom, você não antecipou, na 
próxima vez precisa pensar em voltar sempre para o meio...”. Utilizam-se, 
portanto, ferramentas como o vídeo para operar uma reflexividade sobre 
a prática, na própria prática esportiva. 



Sociologias, Porto Alegre, ano 17, no 38, jan/abr 2015, p. 280-302

SOCIOLOGIAS 289

http://dx.doi.org/10.1590/15174522-017003831

O exemplo de Bourdieu é o jogo enquanto ocorre, a performance 
esportiva, mas essa performance é interrompida e se analisa o que aconte-
ceu. Depois de ganhar, esportistas e treinadores geralmente vão primeiro 
beber, mas no dia seguinte eles se perguntam: “Ah, sim, então por que 
você ganhou?”, e eles analisam. E quando se trata de torneios de futebol, 
de copas do mundo de futebol, de rúgbi ou de qualquer outra coisa em 
que há continuidade de jogos, eles analisam cada noite e dizem: “Você 
não estava ali, devia ter ficado aqui; vocês são lentos demais na defesa, 
precisam avançar, etc.” Eles dão dicas, retomam a prática, e esses mo-
mentos rompem com a urgência da prática. 

Uso esses exemplos para mostrar que a prática de um esportista é 
constituída de momentos de performance na urgência, sem reflexividade, 
mas também de gestos que foram preparados por reflexividade antes da 
performance. Existem, portanto, momentos de reflexividade, momentos 
de preparação, de planejamento, momentos de urgência prática e mo-
mentos de exame da prática. Acredito que se devem escolher objetos, 
práticas de indivíduos reais e observá-los, descrevê-los, ver se são reflexi-
vos ou não, avaliar o grau de reflexividade conforme o momento. É isso 
que se deve fazer, e não é em Giddens que se deve buscar a solução.

P.: E o que o senhor acha do trabalho de François Dubet sobre a condição 
do indivíduo no período contemporâneo?

B.L.: O problema é que não compreendo realmente o que Dubet diz em 
Sociologia da Experiência5... Fico muito incomodado, porque, em última 
instância, isso não merece nenhum comentário particular... Eu me lembro 
de um esquema que ele utiliza nesse livro e confesso que não entendi. Co-
nheço sua origem (vem de antigos esquemas de Touraine, que eu tinha lido 

5 DUBET, F.. Sociologie de l’expérience. Seuil, 1995.



Sociologias, Porto Alegre, ano 17, no 38, jan/abr 2015, p. 280-302

SOCIOLOGIAS290

http://dx.doi.org/10.1590/15174522-017003831

quando era estudante), mas não entendo de verdade. As únicas coisas que 
compreendo bem, em Dubet, são as pesquisas específicas sobre os jovens 
ou sobre a escola. A partir disso, posso começar a discutir suas teses. Mas 
não entendo a teoria da experiência, a parte de reflexividade, os processos 
de subjetivação, o esquema presente no livro. Não os entendo e, quando 
consigo entender, acho que ele está enganado... Por exemplo, Dubet faz 
uma apresentação da sociologia de Norbert Elias, mas eu acho que ele não 
o entendeu: situa esse autor entre os autores clássicos que partiam da opo-
sição indivíduo/sociedade, ao passo que todo o trabalho de Norbert Elias é 
uma busca de superar essa oposição. Considero que não há ninguém mais 
prudente e, ao mesmo tempo, mais radical do que Norbert Elias em relação 
à ideia de que não se pode dissociar “indivíduo” e “sociedade”. 

É difícil comentar globalmente um autor, pois isso pode ser muito 
injusto e violento, mas reprovo muitas coisas em Sociologia da Experiência 
de Dubet, em sua concepção do ator e da verdade que viria às vezes da 
boca dos atores. Ele nos diz nesse livro, por exemplo, que devemos sub-
meter uma parte das hipóteses que formulamos aos atores e que, se essas 
hipóteses forem recusadas por eles, devemos abandoná-las: como diz a 
expressão popular, “fico de queixo caído!”. Se os físicos tivessem pedido 
às pessoas que dissessem se a Terra é redonda ou plana, talvez a versão 
oficial ainda fosse “a Terra é plana”. Muitos problemas como este deve-
riam ser discutidos em detalhe, mas isso levaria muito tempo. 

P.: Em seus trabalhos, Axel Honneth desenvolve a ideia de que os indivídu-
os que sofreram uma injustiça se engajam em uma luta por reconhecimen-
to. O senhor poderia falar um pouco sobre isso?

B.L.: Esta é uma verdadeira questão, já que a ideia de não ser reconheci-
do no que se faz, no que se é, foi um tema que emergiu dos movimentos 
sociais. Acho que, na França, uma parte dos professores sofre hoje em 



Sociologias, Porto Alegre, ano 17, no 38, jan/abr 2015, p. 280-302

SOCIOLOGIAS 291

http://dx.doi.org/10.1590/15174522-017003831

dia uma espécie de falta de reconhecimento. O problema é que tenho a 
impressão de que, ao menos politicamente, o tema do reconhecimento 
logo se transforma em um tema conservador. Ao se dizer “Os professores 
precisam de reconhecimento”, vai-se revalorizar simbolicamente sua ati-
vidade, vai-se afirmar que é preciso falar melhor dos professores, que é 
preciso prestar mais atenção neles, etc. Mas com frequência os professo-
res reivindicam mais recursos em aula, menos alunos nas turmas, auxílio 
psicológico quando necessário, etc. Ouvi um ministro de direita dizer: “O 
que eles pedem não é mais dinheiro, é atenção”. Não! Às vezes, eles que-
rem dinheiro, eles não querem forçosamente só “atenção”, ou então que-
rem atenção quando dizem: “Queremos mais dinheiro ou mais recursos”.

Não acho que Axel Honneth pense assim, evidentemente, mas na 
França a temática do reconhecimento pode rapidamente se inscrever em 
uma lógica de conservação social. Nem todas as reivindicações, nem to-
das as lutas são lutas pelo reconhecimento da dignidade; acredito que há 
lutas muito menos simbólicas do que isso. 

Dito isso, acho que Axel Honneth e uma parte dos filósofos que 
seguem a tradição da escola de Frankfurt fazem algo que é bastante in-
teressante para os sociólogos. Eles próprios estão habituados a trabalhar 
com economistas, sociólogos, às vezes com psicanalistas, e isso é bom. 
Alguns filósofos sociais franceses gostariam de fazer um trabalho inter-
disciplinar com pesquisadores das Ciências Sociais, até mesmo participar 
de pesquisas. Isso é novo para a filosofia francesa, mas não para filósofos 
como Honneth, porque ele não menospreza absolutamente a investiga-
ção empírica. Adorno, em compensação, em uma parte de sua obra, me-
nosprezava as investigações, considerava que a pesquisa empírica tinha a 
ver com o positivismo; depois, progressivamente, passou a dizer: “Não, 
a ciência empírica é necessária”. Ele melhorou com o tempo então! Mas 
não posso falar mais sobre o reconhecimento, pois nunca trabalhei com 



Sociologias, Porto Alegre, ano 17, no 38, jan/abr 2015, p. 280-302

SOCIOLOGIAS292

http://dx.doi.org/10.1590/15174522-017003831

essas questões: acho apenas que pode ser interessante ver como, nos mo-
vimentos sociais, as reivindicações sociais, essas questões de reconheci-
mento de uma identidade, de um sofrimento particular, de uma situação 
particular podem ser propostas pelos atores. 

Uma última coisa talvez: as palavras “reconhecimento” e “luta por 
reconhecimento” supõem uma forte dimensão subjetiva. Significam que 
as pessoas querem reivindicar algo de particular sobre o que elas são. 
Ora, acho que não se pode reduzir tudo à imagem que as pessoas têm do 
que são. É mais ou menos o que acontece com a noção de identidade, 
que me incomoda. É um conceito interessante para situações políticas 
de reivindicação identitária, para pessoas que dizem, por exemplo, “nós 
somos gays, e queremos ter os mesmos direitos que os outros”, ou “nós 
somos negros e queremos ser tratados como todo mundo”, etc. Mas é um 
conceito político; de certo modo, é a reivindicação do direito à diferença, 
ou do direito à indiferença, para dizer “nós existimos e parem de nos es-
tigmatizar, parem de nos tratar mal”, etc. Não se pode compreender tudo 
do mundo social se baseando unicamente nessas reivindicações de iden-
tidade. Os homossexuais que reivindicam em uma parada gay são, por 
outro lado, operários, engenheiros, universitários, e isso contribui ampla-
mente para determinar seus comportamentos. No entanto, não carregam 
um cartaz com os dizeres “Eu sou um operário gay da fábrica Renault, 
da terceira geração de imigrantes, etc.”. Eles são realmente definidos (no 
sentido de determinados) por tudo isso, mas só expressam o que é um 
problema do ponto de vista político. Portanto, há uma dimensão forte-
mente subjetiva, até mesmo subjetivista, na ideia de identidade. 

A noção de reconhecimento que vejo operando na França sofre de-
rivas subjetivistas, como quando se esquece que nem tudo se reduz à 
representação subjetiva que os atores têm de sua própria situação, tanto 
mais que essas representações podem variar com o tempo. Pessoas que, 



Sociologias, Porto Alegre, ano 17, no 38, jan/abr 2015, p. 280-302

SOCIOLOGIAS 293

http://dx.doi.org/10.1590/15174522-017003831

aos vinte anos, vão às ruas em determinado momento para dizer “nós so-
mos gays” podem muito bem, vinte anos mais tarde, dizer “não preciso ir 
às ruas, sou gay assim como tenho uma casa, existo assim, e só.” Ninguém 
se levanta toda manhã, dizendo: “Vou reivindicar o que eu sou”, e somos 
muitas “coisas” ao mesmo tempo; definimo-nos por características em 
planos muito diferentes. Trata-se geralmente de momentos de encenação 
pública de uma imagem pessoal, ligada a uma defesa de direitos. 

P.: Uma questão metodológica: a Sociologia, ao longo de toda sua trajetó-
ria, buscou demonstrar e compreender ao mesmo tempo certas tendências 
de reprodução social ou de mudança social. Mesmo estudos qualitativos 
com pequenos grupos tinham, entre outros objetivos, a intenção de mos-
trar e de compreender o que se apresenta como uma certa generalização 
de comportamento ou de sociabilidade. Ou, ao contrário, a ideia era com-
preender as tendências de mudança social, ou de diferenciação entre os 
modos de sociabilidade. Em sua dimensão teórica, a Sociologia indicou 
razões possíveis para essas regularidades, tendências ou mudanças sociais 
eventuais. A Sociologia em escala individual que o senhor propõe permite 
atingir um certo nível de generalização para o grupo estudado? Podem-se 
compreender assim as tendências de comportamento, constatar certas re-
gularidades ou a emergência de mudanças sociais no mundo atual?

B.L.: Eu não oponho a escala individual do social à macrossociologia, 
já que essa escala individual do social, esta análise das disposições, so-
bretudo dos patrimônios de disposições individuais, supõe se apoiar no 
conhecimento dos trabalhos sobre as instituições escolares, os universos 
profissionais, as instituições religiosas, culturais, políticas, esportivas, etc., 
que formaram os indivíduos em questão. Para mim, não há essa oposição. 
Acredito que se pode compreender melhor certos fenômenos macrosso-
ciológicos, observando de perto o comportamento de indivíduos. 



Sociologias, Porto Alegre, ano 17, no 38, jan/abr 2015, p. 280-302

SOCIOLOGIAS294

http://dx.doi.org/10.1590/15174522-017003831

Foi o que fez, em uma perspectiva bem diferente, o historiador Car-
lo Ginzburg em O Queijo e os Vermes6. Ele trabalhou sobre a história 
de um moleiro no Friul italiano do século XVI, Menocchio. Escolhe um 
caso particular e, por meio dele, é levado a falar do funcionamento da 
Inquisição na época, das instituições religiosas, das relações entre cultura 
popular e cultura erudita, dos processos de bruxaria, já que Menocchio 
vai ser queimado porque afirma que Deus não existe como se imagina, e 
assim por diante. Trabalhar em um caso particular pode oportunizar um 
trabalho sobre todo um contexto social. Quando se lê a biografia histórica 
de São Luís, escrita por Jacques Le Goff7, não se aprendem somente coisas 
sobre São Luís. Por meio dele, toma-se conhecimento de quase toda uma 
época, todo um funcionamento coletivo. Poder-se-ia dizer a mesma coisa 
acerca de Bourdieu: quando ele se volta para Flaubert8, também busca 
compreender o estado do campo literário na época. 

Se a pergunta é “a análise de um indivíduo permite generalizar toda 
uma época, todo um contexto?”, a resposta é evidentemente não. Há um 
problema de representatividade estatística: pode-se dizer que um indiví-
duo ocupa uma posição em um universo, mas outra coisa é afirmar que 
é possível, através da análise de um indivíduo em determinado contexto, 
captar toda a lógica de uma época. Por exemplo, eu trabalhei sobre Ka-
fka, mas não posso dizer que falo dos escritores em geral, nem mesmo 
posso dizer que, por meio dele, afirmo o que é a literatura em Praga na 
época, isso não é possível. Em contrapartida, graças à análise do caso 

6 GINZBURG, C.. Le fromage et les vers : L’univers d’un meunier du XVIe siècle. Flam-
marion, coll. Nouvelle bibliothèque scientifique, 1980. GINZBURG, Carlo. O Queijo e os 
Vermes; o cotidiano de um moleiro perseguido pela inquisição. São Paulo, Companhia das 
Letras, 2006. 
7 LE GOFF, J.. Saint Louis. Gallimard, coll. Bibliothèque des histoires, 1996.
8 BOURDIEU, P.. Les règles de l’art. Seuil, 1992. BOURDIEU, P. As Regras da Arte: Gênese e 
Estrutura do Campo Literário. Trad. Maria Lúcia Machado. São Paulo: Companhia das Letras, 1996.



Sociologias, Porto Alegre, ano 17, no 38, jan/abr 2015, p. 280-302

SOCIOLOGIAS 295

http://dx.doi.org/10.1590/15174522-017003831

de Kafka, sou obrigado a reconstruir o contexto literário do período e, 
portanto, contar com elementos muito mais amplos de compreensão. Por 
exemplo, em seus textos, Kafka faz oposições entre o Leste e o Oeste, 
entre o Oriente e o Ocidente. Quem não conhece a problemática política 
da época, que faz com que, para os judeus de Praga, os judeus do Leste 
sejam melhores do que os outros porque conservaram suas tradições, não 
compreende as referências implícitas que este autor faz a essas oposições 
em sua literatura. Sou obrigado a abranger elementos muito amplos de 
contextualização política, ideológica e cultural da época para abranger 
elementos de sua obra. Mas não posso dizer que estudo um caso e que 
ele é generalizável a todos os escritores, isso evidentemente não tem sen-
tido. O que é generalizável, em compensação, é o modelo que construo 
para articular contextos, biografia sociológica e obra literária. 

P.: Pode-se então dizer que essa generalização depende das escolhas teóri-
cas do sociólogo, que nortearão a reconstrução do contexto?

B.L.: Sim, dependendo do que se quer explicar, do que se quer compreen-
der, não se vai reconstruir o mesmo contexto. Se quero compreender por 
que Kafka estudou Direito, sou obrigado a considerar sua vida familiar, sua 
relação com a escola, a posição do Direito em relação às outras disciplinas, 
etc. Foi o que fiz, e não precisei reconstruir outros elementos do contexto. 
Agora, se eu quiser compreender sua criação literária, é mais complicado: 
devo compreender ao mesmo tempo o cenário familiar, o cenário escolar, 
sua relação com os estudos, sua formação jurídica, sua formação religiosa... 
Todos esses elementos têm efeitos sobre sua obra, mas vou selecionar os 
contextos em função dos elementos que busco compreender. 



Sociologias, Porto Alegre, ano 17, no 38, jan/abr 2015, p. 280-302

SOCIOLOGIAS296

http://dx.doi.org/10.1590/15174522-017003831

P.: No livro L’esprit sociologique9, o senhor evoca cinco lugares-comuns 
relativos à metáfora da construção social da realidade. O senhor poderia 
retomar essas interpretações contestáveis e nos explicar por que todo soció-
logo deve se precaver contra esses lugares-comuns?

B.L.: A expressão “construção social da realidade” é bastante instigante 

para os estudantes de Sociologia. Eu fui estudante de Sociologia e sei o 

que isso causa! Fala-se de construção social do gênero, de construção 

social da moeda, de construção social do tempo, de construção social 

de tudo... E isso tem inegavelmente um efeito desnaturalizante em rela-

ção ao que geralmente se considera uma realidade evidente, natural: por 

exemplo, quando os economistas falam de mercado, tem-se a impressão 

de que se trata da natureza, “a natureza é a selva, isso é bem conhecido, 

e a selva é o mercado, que supostamente sempre existiu”. A ideia de 

construção social da realidade permite, então, ressituar a história na per-

cepção das coisas e dizer que a realidade é o produto da história. Foram 

homens que fizeram coisas para que se chegasse aqui e se pode agir para 

que as coisas sejam diferentes. 

Porém, o problema é que uma vez dito isso, logo vão surgir usos des-

viados da ideia de construção social da realidade, que me parecem muito 

problemáticos. Em primeiro lugar, um dos lugares-comuns que me vem à 

mente é considerar que o “social” é “simbólico”, isto é, que a construção 

social da realidade não passaria de uma construção discursiva. Houve leitu-

ras assim de Foucault: “vamos identificar todos os discursos que recortam a 

realidade, que apresentam a realidade de um certo modo”. O problema é 

que a construção da realidade social não é apenas simbólica, ela também 

é material, está em objetos, instituições, textos; existem “coisas” que não 

9 LAHIRE, B.. L’esprit sociologique. Paris, La Découverte, coll. Textes à l’appui/Laboratoire des 
sciences sociales, 2005.



Sociologias, Porto Alegre, ano 17, no 38, jan/abr 2015, p. 280-302

SOCIOLOGIAS 297

http://dx.doi.org/10.1590/15174522-017003831

são simplesmente realidades simbólicas. Isso permite desvios: chega-se à 
conclusão de que são os atores que constroem essa realidade socialmente, 
e até mesmo discursivamente, e que, caso se queria estudar a construção 
social da realidade, será preciso estudar unicamente as representações que 
os atores têm delas. Assiste-se então a uma espécie de abdicação da ciên-
cia, como se só se pudesse analisar a experiência subjetiva que os atores 
têm da realidade. Não posso mais, nesse momento, dizer que os atores “se 
enganam” ou que os atores têm a ilusão de que isso acontece assim, mas 
que eu, sociólogo, quando estudo a realidade, vejo que elas não se dão 
assim. Se houver seriedade no trabalho, não se pode reduzir a construção 
social da realidade a uma construção dos atores e das representações que 
eles têm dela. Existem coisas que restringem a ação dos atores, que são 
externas a eles e das quais eles nem sempre têm consciência. 

Não lembro mais dos outros lugares-comuns, mas há muitos desvios 
como esse. Por exemplo, há uma ideia recorrente entre os interacionis-
tas e os antropólogos: a realidade não está dada de uma vez por todas, 
como se não houvesse estruturas e como se reconstruíssemos a realidade 
a todo o momento. Cada vez que nos encontrássemos, na vida, surgiria 
a questão da redefinição da situação social, como se a realidade social 
precisasse ser permanentemente reconstruída pelos atores. Ora, o que 
lembro simplesmente em meu texto é que, quando nos levantamos pela 
manhã, não inventamos nossa língua, a instituição do casamento, o direi-
to, a moeda, etc. Lidamos com todas essas instituições que se impõem 
a nós. Compreende-se então um pouco melhor o que Durkheim quer 
dizer quando afirma que “o social é coercitivo”. Eu não escolhi nascer em 
uma sociedade capitalista: nasci em 1963 nesta sociedade, e numa socie-
dade francesa, e não africana, ou asiática... Portanto, são as instituições 
de minha época, de minha sociedade, de meu grupo social, e assim por 
diante, que se impõem a mim. Quando levamos a crer com a ideia de 



Sociologias, Porto Alegre, ano 17, no 38, jan/abr 2015, p. 280-302

SOCIOLOGIAS298

http://dx.doi.org/10.1590/15174522-017003831

construção social que, se isso se constrói, então se desconstrói facilmente, 
e que se constrói diariamente como efeito da intencionalidade dos atores, 
enganamo-nos completamente. 

Em primeiro lugar, não é a intencionalidade dos atores que está em 
jogo: se uma manhã você decide que o sistema capitalista não existe, isso 
pode ser muito bom para você, mas se continuar pensando assim vai ser 
internado num hospital psiquiátrico, ou será levado a compreender que 
deve dar dinheiro pelas mercadorias que pegou numa loja. Fazendo isso, 
vai ser relembrado das realidades ordinárias do capitalismo, o que prova 
que muitas coisas se impõem a você. 

Em segundo lugar, para transformar o que foi construído, é preciso 
muito trabalho e energia. Uma expressão como a “construção social da 
realidade” dá uma impressão de leviandade e acarreta uma espécie de 
liberação política. A gente pensa que, se tal coisa foi construída, então se 
pode desconstruí-la. Desconstruamos o capitalismo! Mas isso é difícil para 
os militantes: como se desconstrói o capitalismo? Por onde se começa? 
É preciso tomar os bancos? Devem-se suspender as empresas? O que se 
deve fazer? No entanto, muitos sofrem com o capitalismo. Se fosse tão 
fácil desconstruir algo como o capitalismo, isso já teria sido feito há muito. 
É claro que existem coisas mais fáceis de desconstruir e reconstruir, mas o 
social se impõe frequentemente como um estado de fato quase natural. 
Na escala de uma biografia, às vezes acho mais realistas as pessoas de 
meios populares, que dizem “sempre existiram ricos, sempre existiram 
pobres”, do que o militante que diz: “não, isso não é verdade, podemos 
mudar...”. Francamente, não creio ver o fim do capitalismo antes de mor-
rer, mesmo que eu morra com a idade de Lévi-Strauss! [risos] Acredito 
que o capitalismo existirá sempre, pelo menos com toda probabilidade. A 
instituição do casamento talvez possa desaparecer, ou a língua francesa, 
estamos tão dominados pelo inglês... Mas a maioria das instituições dura, 



Sociologias, Porto Alegre, ano 17, no 38, jan/abr 2015, p. 280-302

SOCIOLOGIAS 299

http://dx.doi.org/10.1590/15174522-017003831

perdura por vários séculos, às vezes, por milênios. Para compreender o 
capitalismo hoje, é preciso retroceder várias centenas de anos de lógica 
econômica, estatal, etc., que contribuíram para construí-lo. 

Por todas essas razões, considero que a ideia de construção social da 
realidade é muito útil para pensar a realidade como produto da história, 
mas devemos desconfiar de certos usos descuidados dessa expressão. 

P.: Por fim, o que o senhor acha da sociologia brasileira?

B.L.: É impossível responder a essa pergunta. Primeiro, porque há tantos 
trabalhos sendo feitos no Brasil que é muito difícil apreender a “sociologia 
brasileira” em sua totalidade. Faz quinze anos que encontro sociólogos 
brasileiros e compreendo um pouco melhor o que se faz, mas é muito 
difícil ter uma opinião fechada, definitiva, sobre a “sociologia brasileira”. 
O que posso dizer é que é uma sociologia em bom estado, em evolução, 
principalmente graças a universidades que se encontram em uma fase 
muito mais dinâmica do que as do Velho Continente. As universidades 
brasileiras têm mais recursos, e surgem novas por toda parte. Seria bom 
ter isso na França e poder se alegrar com a abertura de novas universida-
des, mas tudo isso já passou. 

Vejo então, no Brasil, um meio muito mais dinâmico, muito mais en-
tusiasta, muito menos pessimista, porque acredito que a universidade no 
Brasil está em pleno crescimento, com recursos financeiros, com estudan-
tes com sede de aprender, etc. Venho regularmente ao país, justamente 
porque é instigante. É uma maneira de suportar onze meses de desânimo 
francês, com pessoas, das quais faço parte, que passam o tempo todo se 
queixando da situação [risos]10. 

10 No momento desta entrevista, em novembro de 2011, o presidente da França ainda era 
Nicolas Sarkozy.



Sociologias, Porto Alegre, ano 17, no 38, jan/abr 2015, p. 280-302

SOCIOLOGIAS300

http://dx.doi.org/10.1590/15174522-017003831

P.: E como o senhor vê a relação franco-brasileira no campo da sociologia?

B.L.: Teríamos evidentemente um grande interesse em fazer sociologia em 
comum, mas já acontecem algumas trocas: muitos sociólogos brasileiros 
vão à França, fizeram seu doutorado ou pós-doutorado lá... Essas viagens 
oferecem aos brasileiros, primeiramente, a possibilidade de conhecerem 
a realidade francesa, no caso dos que fazem teses sobre a França. Mas eles 
também podem buscar elementos de cultura científica, metodológica ou 
teórica para ver como podem ser empregados no Brasil. Frequentemente 
explico que os conceitos são carregados de história, de cultura. As teorias 
sociológicas francesas são marcadas pela história francesa, sem que se 
tenha consciência disso. Muitas vezes, é o produto de uma história muito 
francesa, ou europeia, que está cristalizado nos conceitos dos sociólogos 
franceses. Ora, o interesse desse intercâmbio entre franceses e brasileiros 
é perceber que nem tudo funciona, que não é bem a mesma coisa, que 
não faz sentido falar do mesmo modo, por exemplo, de “distinção cultu-
ral” no Brasil e na França. Ainda não compreendi totalmente o conjunto 
das dinâmicas culturais que constituem a realidade brasileira. Sei que há 
processos de distinção cultural muito próximos das dinâmicas européias 
– a grande música clássica, por exemplo –, mas sei também que existem 
outras especificidades culturais que originam processos diferentes. Então, 
seria preciso fazer análises comparativas e, cada vez, adaptar os conceitos 
utilizados para estudar a realidade francesa ou europeia a uma realidade 
brasileira. Os conceitos são históricos: quando são criados em certos paí-
ses, ficam marcados pela experiência desses países. 

 Uma de minhas obras que foi bem aceita no Brasil, Tableaux de 
famille11, trata do sucesso escolar das crianças em meios populares. É uma 
problemática que evidentemente interessa muito as Ciências da Educação 

11 LAHIRE, B. Tableaux de famille. Seuil, 1995. 



Sociologias, Porto Alegre, ano 17, no 38, jan/abr 2015, p. 280-302

SOCIOLOGIAS 301

http://dx.doi.org/10.1590/15174522-017003831

ou a Sociologia da Educação no Brasil, país em que o sucesso das crianças 
das favelas é uma questão política importante. No entanto, sempre digo 
a meus colegas brasileiros: “Quando vocês dizem classes populares, e 
quando eu digo classes populares, não é a mesma coisa, temos as mesmas 
palavras para designar realidades que não têm nada a ver.” As condições 
de vida dos operários franceses nos anos 1990, na França, não têm nada 
a ver com as condições de vida das pessoas que vivem em favelas, não são 
as mesmas condições de moradia, o mesmo sistema de proteção social, a 
mesma relação com a saúde, com a escola, etc. Do mesmo modo, quando 
falo de escola primária na França e de escola primária no Brasil, todo mun-
do acha que está falando da mesma coisa, mas os alunos do segundo ano 
do curso elementar que eu estudo têm aulas em turno integral, ao passo 
que os daqui vão à escola somente um turno, têm professores que são mal 
pagos, que acumulam cargos e que nem sempre são muito bem forma-
dos. Como as realidades não são as mesmas, podemos nos equivocar com 
as palavras, com o que há por trás das palavras. Acredito que precisamos 
desconfiar do colonialismo conceitual. Se chego com minha teoria e quero 
aplicá-la ao Brasil, isso não funciona, é necessário sempre compreender as 
realidades locais, adaptar os conceitos, etc. Isso não impede que os proble-
mas que levanto sobre a França possam ser levantados para o Brasil, desde 
que adaptados e bem formulados. Temos então todo interesse em continu-
ar, em intensificar as trocas, e espero que haja muitas bolsas no futuro para 
os estudantes que quiserem descobrir outro mundo (social e científico).

Referências

1. BOURDIEU, P. As Regras da Arte: Gênese e Estrutura do Campo Literário. 
Trad. Maria Lúcia Machado. São Paulo: Companhia das Letras, 1996.

2. BOURDIEU, P.. Les règles de l’art. Seuil, 1992. 

3. DUBET, F.. Sociologie de l’expérience. Seuil, 1995.



Sociologias, Porto Alegre, ano 17, no 38, jan/abr 2015, p. 280-302

SOCIOLOGIAS302

http://dx.doi.org/10.1590/15174522-017003831

4. GINZBURG, C.. Le fromage et les vers: L’univers d’un meunier du XVIe 
siècle. Flammarion, coll. Nouvelle bibliothèque scientifique, 1980. 

5. GINZBURG, Carlo. O Queijo e os Vermes; o cotidiano de um moleiro per-
seguido pela inquisição. São Paulo, Companhia das Letras, 2006. 

6. LAHIRE, B.. Franz Kafka. Eléments pour une théorie de la création littéraire. 
Paris: La Découverte, Textes à l’appui/Laboratoire des sciences sociales, 2010.

7. LAHIRE, B.. L’esprit sociologique. Paris, La Découverte, coll. Textes à l’appui/
Laboratoire des sciences sociales, 2005.

8. LAHIRE, B.. L’homme pluriel. Les ressorts de l’action.  Nathan, coll. Essais & 
Recherches, Sciences sociales, 1998. 

9. LAHIRE, B..  Le travail sociologique de Pierre Bourdieu. La Découverte, coll. 
“Poche”, 2001.

10. LAHIRE, Bernard. Homem plural: os determinantes da ação. Tradução de: 
Jaime A. Clasen. Petrópolis: Vozes, 2002.

11. LAHIRE, B. Tableaux de famille. Seuil, 1995.

12. LATOUR, Bruno; WOOLGAR, Steve. A vida de laboratório: a produção dos 
fatos científicos. (Trad. Angela R. Vianna) Rio de Janeiro: Relume Dumará. 1988.

13. LATOUR, B. ; WOOLGAR, S. (1979). La vie de laboratoire. La production 
des faits scientifiques, rééd. La Découverte, coll. “Poche”, 2006. 

14. LE GOFF, J.. Saint Louis. Gallimard, coll. Bibliothèque des histoires, 1996.

Recebido em: 03/09/2014

Aceite Final: 05/10/2014


