C . . 1 .
Ciencias sociales y
humanas

ISSN 1657-8953 -ISSN: 2619-189X

*Articulo de reflexion.

§ Magister en Filosofia Contemporanea por
la Universidad de san Buenaventura, docen-
te investigador de la Escuela de Filosofia y
Humanidades de la Universidad Sergio Ar-
bo-leda, Bogota, Colombia.

Correo electronico:
alejandroa.garcia@usa.edu.co

@ 0000-0002-0043-3151

#Doctora en Filosofia Contemporanea y es-
tudios clasicos por la Universidad de Barce-
lona. Docente investigadora de la Escuela de
Filosofia y Humanidades de la Universidad
Sergio Arboleda, Bogota, Colombia.

Correo electronico:
tamara.saeteros@usa.edu.co

@ 0000-0001-5194-9097

Como citar:

Garcia Duran, A., y Saeteros, T. (2023).
:;Retorno de lo divino? El neopaganis-
mo como una forma y manifestacion de
nihilismo. Civilizar: Ciencias Sociales y
Humanas, 23(44), €20230108. https://doi.
org/10.22518 /jour.ccsh /20230108

Recibido: 20/09/2022
Revisado: 04/05/2023
Aceptado: 25/05/2023

Civilizar: Ciencias Sociales y Humanas, 23(44), enero-junio 2023
DOI: https://doi.org/10.22518/jour.ccsh/20230108

¢Retorno de lo divino? El neopaganismo como
una forma y manifestacion de nihilismo

Return of the divine?
Neopaganism as a form and manifestation of nihilism

Alejandro Garcia Duran®

Tamara Saeteros Pérez*

Resumen

El presente articulo investiga el posible diagnostico del tiempo actual como una
era neopagana y, como tal, las implicaciones que esto tendria para la identidad
cristiana de Europa. Frente al declive moral de las sociedades occidentales, el
movimiento politico impulsado por la nueva derecha (ND) pretende recuperar
la “verdadera” raiz de la identidad europea antes de la “fatidica” colonizacion
del continente por el cristianismo. A través del método hermenéutico-clasico
se establece un didlogo con los intérpretes del pasado y del presente para mos-
trar qué representaria la nueva identidad europea si se permite el avance de la
descristianizacion.

Palabras clave

Neopaganismo, individualismo, nueva derecha (ND), cristianismo, crisis de
Europa.

Abstract

This article investigates the possible diagnosis of the present time as a neo-pa-
gan era and, as such, the implications this would have for the christian identity
of Europe. In front of the moral decline of western societies, the political mo-
vement promoted by the New Right seeks to rediscover the “true” root of the
european identity before the “fateful” colonization of the continent by Christia-
nity. Through the hermeneutical-classical method, the authors dialogue with
interpreters of the past and present in order to show their conclusions about
what would represent the new european identity if the advance of de-Christia-
nization is allowed.

Keywords

Neopaganism, individualism, New Right (ND), Christianity, European crisis.

€20230108


https://crossmark.crossref.org/dialog/?doi=10.22518/jour.ccsh/20230108&amp;domain=pdf&amp;date_stamp=2023-01-16
https://revistas.usergioarboleda.edu.co/index.php/ccsh/cc
https://orcid.org/0000-0002-0043-3151
https://orcid.org/0000-0001-5194-9097
https://doi.org/10.22518/jour.ccsh/20230108
https://doi.org/10.22518/jour.ccsh/20230108

€20230108

Alejandro Garcia Durdn- Tamara Saeteros Pérez

Introduccion

Ser cristiano en la era neopagana (2017) es un libro que recoge una serie de
articulos del entonces cardenal Ratzinger. De entrada, el titulo no deja de ser
llamativo. Es como si lanzara el reto de dar testimonio (a los cristianos) en una
época reacia a abrirse a ese testimonio. Ahora bien, spor qué habria de resultar
especialmente dificil, en esta época de proclamado pluralismo, ser cristianos? La
respuesta aparece con claridad: se trata de una época que es neopagana.

De acuerdo con esto, el neopaganismo caracteristico de nuestra era es visto
como un humus contextual que dificulta, entorpece y lucha contra lo propiamen-
te cristiano. En tal panorama, las preguntas de investigacion de este articulo son
sTenemos motivos para hablar de una “era neopagana? ;Cuales serian sus mas ele-
mentales senias de identidad? ;Por qué seria una dificultad o, si acaso, un reto, ser
cristianos en esta era?

No se pretende sostener que el calificativo “neopagano” pueda ser considerado
como una suerte de categoria de orden historiografico para englobar un determinado
arco temporal. Se trata, mas bien, de una constatacion del ambiente caracteristico de
la cultura de nuestros dias. Por ello, procurar delimitar los momentos precisos de esta
nueva era (neopagana) es un intento condenado al fracaso. De cualquier manera, algo
habra en la cultura de las Gltimas décadas como para justificar hablar de una nueva
era signada por el neopaganismo. Comprender y valorar este fendémeno es el objetivo
de las siguientes paginas.

Este trabajo, por demas, esconde una intencionalidad. No pretende forjar, sin
mas ni mas, un analisis o descripcion objetiva, fiel y neutral de la cultura de nuestros
dias, por el contrario, si esta era puede ser calificada de neopagana, no obedece a
una constante historica mas o menos casual, inocua o inocente. En otros términos,
el neopaganismo caracteristico de nuestra época constituye la manifestacion y cris-
talizacion de una honda crisis que atraviesa el mundo contemporaneo. Ser pagano
hoy por hoy (en eso consistiria, en tltimas, ser neopagano) es la respuesta a un mun-
do y una época que, en muchos sentidos, carece de orientacion y siente tambalear
sus propios cimientos, los de la cultura clasica.

Por este motivo, es menester ir a la fuente de la que dichos males de la socie-
dad germinan y maduran, pues es esa raiz de la que resulta, si no inextirpable, si muy
dificil de remover, y, por lo mismo, interesante de analizar desde el punto de vista
filosofico. En definitiva, el problema no es ser pagano en el mundo actual, es decir,
ser neopagano. La cuestion es pensar que, dadas las circunstancias del mundo, sea
necesario serlo.

¢Cual es, pues, la fuente de la que manan los males que aquejan el corazon de
los hombres en nuestros dias? Desde nuestro punto de vista, y de acuerdo con Reale
(2000, p. 11), hay que situarla en una enfermedad espiritual copiosamente extendi-
da: el nihilismo. Clausurar esta fuente es sumamente dificultoso pero, a pesar de
ello, esta “operacion de erradicacion tiene que ser iniciada de todos modos, porque,
como es sabido, quien trata de curar solo los efectos de los males y no sus causas




(Retorno de lo divino? EL neopaganismo como una
forma y manifestacién de nihilismo

obtiene resultados bastante limitados en el tiempo y de consistencia muy exigua”
(Reale, 2000, p. 12).

El trabajo ha sido divido en dos partes. En la primera, se aclarara qué se en-
tiende por “paganismo”, para asi definir mejor el neopaganismo. En la segunda, se
delinearan las principales sefas de identidad del neopaganismo vy, a partir de ahi,
se establecera en qué sentido podriamos considerar que nuestra época puede ser
calificada como neopagana.

:Qué significa ser “pagano”?

Calificar a la sociedad actual como “neopagana” no resulta sencillo, entre otras
cosas porque dicho término es bastante difuso. Esto se debe a que el neopaganismo
no es un retorno a las practicas religiosas en boga antes de la difusion del cristianis-
mo, tampoco es un interés teorico por conocer mas a fondo dichas tradiciones ni un
deseo de reencontrarse con un pasado religioso mas pristino, a saber, de retroceder
al paraiso perdido. El neopaganismo puede referirse a estas tres vertientes, pero no
se reduce a ellas.

En realidad, quien se pregunta por el neopaganismo no acierta a comprender
muy bien qué tiene enfrente ;Es una filosofia, una religion, una actitud, un senti-
miento, todas o ninguna de las anteriores?

Consideramos que el neopaganismo constituye una manera de entender la
vida y la existencia, es decir, una cosmovision (Alcantara, s.f., p. 127), lo que implica
una determinada actitud —que algunos neopaganos tildan de profundamente reli-
giosa— ante el mundo.

El paganismo, hoy, no puede ser comprendido como un conglomerado uni-
forme de ideas, sentimientos, creencias y practicas supersticiosas. Ahora, de cara a
entrever el modo como se ha decantado este significado, quiza lo mas conveniente
sea preguntarnos, en primer lugar, qué designa el término “pagano” para, desde ahi,
entender lo que significa neopaganismo, pues, al fin y al cabo, un neopagano no es,
en ultimas, sino un pagano moderno.

Es crucial destacar desde el comienzo, que hasta el siglo XX las personas no se de-
nominaban a si mismas como paganas a la hora de describir la religion que practi-
caban. La nocion de paganismo, tal como se comprende actualmente, fue elaborada
por la Iglesia cristiana primitiva. Esta era una etiqueta que los cristianos aplicaban a
los otros, una de las antitesis que eran centrales en el proceso de autodefinicion del
cristianismo. Asi pues, a lo largo de la historia fue generalmente empleado con una
connotacion despectiva. (Davies, 2011, p. 1)

Pero, por otro lado, decir que un pagano es quien practica y asume el paga-
nismo pareciera afirmar que existe algo asi como una religion pagana, cuando, en
realidad, el paganismo se parece, mas bien, a un amplio paraguas que acoge un buen
ntmero de practicas, creencias e ideas religiosas en muchos sentidos distintas y
opuestas al cristianismo.

Civilizar: Ciencias Sociales y Humanas, 23(44), 20230108



€20230108

Alejandro Garcia Durdn- Tamara Saeteros Pérez

Generalmente, los relatos de las relaciones entre cristianos y paganos en el periodo
del Imperio Romano tardio empiezan desde una suposicion implicita. Segan esta su-
posicion, los cristianos y los paganos formaban dos grupos distintos, quienes, aunque
interactuaban entre si de diversas maneras, existian —por asi decirlo— en dos “enti-
dades” separadas y mutuamente independiente (...) Hay un sentido importante en el
cual los cristianos y los paganos dependian unos de otros y en el que no pueden ser
considerados como dos grupos diferenciados y separados. Como se hara evidente,
esta dependencia, o mejor “interdependencia”, radica en un nivel conceptual. En otras
palabras, los conceptos de lo que significaba ser pagano y lo que significaba ser cris-
tiano en el antiguo Imperio romano solamente pueden ser comprendidos en relacion
entre si. (Jiirgasch, 2015, pp. 115-116).

Algo que ha de quedar claro desde el principio, y acerca de lo cual los estudiosos
(Colomer, 1991; Cameron, 2011; Testa, 2014) estan basicamente de acuerdo es que la
identidad del pagano no procede de los paganos mismos, es decir, que un pagano no
se considera a si mismo un “pagano’, sino que, en un sentido bastante real, el concepto
de “pagano” es una “invencion cristiana’, sobre todo a partir del siglo IV d. C. cuando
el vocablo “pagano” adquirio la significacion especificamente religiosa de no cristiano:

“Paganismo” no designa, pues, de entrada, una religion bien definida, un sistema es-
tructurado cuya articulacién unitaria se captaria independientemente de las ideas
cristianas. El juego lingiiistico en el que nace y crece este término es claramente apo-
logético: el paganismo es aquello contra lo que lucha el cristianismo, son las tinieblas
del error que deben ser disipadas por la luz de la verdad. El paganismo nos aparece,
asi, como un concepto-amalgama que no posee ninguna unidad por parte de quienes
son designados con ¢€l, y que recibe su consistencia de las religiones que lo emplean
para significar su propia negacion: el paganismo es el espejo negativo que se dan los
creyentes monoteistas. (Colomer, 1991, pp. 108-109)

Pero esto no siempre fue asi. Como ha sido puesto de manifiesto por los es-
tudiosos (Jirgasch, 2015, p. 116) antes del uso cristiano —religioso— de la expresion,
entendida como politeismo, habia un uso del adjetivo “pagano”. Este término deriva
del latin paganus, es decir, alguien que vive en un pagus (una aldea, un lugar rural).
Los pagani eran, pues, los habitantes del campo, los aldeanos.

¢De qué manera y en qué contexto adquiere el vocablo “pagano” esa connota-
cion religiosa que hace de €l un sinénimo de “politeista™ Pues bien, sucede que el
proceso de conversion del Imperio romano a la “nueva’” religion cristiana —que inicia
con el reinado de Constantino en las primeras décadas del siglo IV (Cameron, 2011)
y culmina con la declaracion oficial por parte de Teodosio del cristianismo como
religion oficial de todo el imperio ya en la década del 380— aunque introdujo cam-
bios de caracter social y religioso de absoluta relevancia, estos no se sintieron con
la misma celeridad ni intensidad en todos los rincones del imperio (Testa, 2014). Se
tratd, mas bien, de un proceso gradual y sectorizado que, en un primer momento, se
circunscribi6 a las grandes poblaciones (las urbes). En contraste, los habitantes de
las zonas rurales siguieron enraizados en sus costumbres, ritos y creencias greco-
rromanas ancestrales, ligados a las deidades de la naturaleza y los ciclos agricolas y




(Retorno de lo divino? EL neopaganismo como una
forma y manifestacidn de nihilismo

ganaderos. Es mas, estas poblaciones rurales, alejadas de la urbe y menos pobladas,
en no pocas ocasiones se mostraron no solo ajenas sino en abierta oposicion al nue-
vo credo religioso.

Este ambiente rural ajeno y opuesto al cristianismo motivo la predicacion —asi
como los escritos— de los autores cristianos quienes, en su celo por extender el
evangelio a todos los rincones del mundo, instaron a dirigir la difusion del cristia-
nismo hacia aquellas zonas pobladas por los pagani. Es asi como estos predicadores
son los responsables de la derivacion religiosa del término paganus con la acep-
cion de un no-cristiano, y de la nueva connotacion negativa que lo acompana. No
es aventurado sostener que el paganismo es una nociéon eminentemente pastoral:
nace del celo y el afan de todos aquellos lideres cristianos (presbiteros, obispos) que
tienen ante si la responsabilidad de reunir en la tnica iglesia verdadera a todos los
hombres y a quienes se resistan al proyecto Cristocéntrico anunciado se les tildara
de “paganos”.

Consecuentemente,

Siendo la idolatria “el principio, la causa y el término de todo mal” (Sb 14, 27) el paga-
nismo se convierte asi en el conjunto de los vicios de la humanidad, en sinénimo de
crueles violencias, de esclavitud, de desenfreno sexual, de falta de respeto por la vida;
es la tirania, la ley del mas fuerte, la guerra sin cuartel; el mundo de la magia, de la
adivinacion (augurios, videntes, astrologia). (Colomer, 1991, p. 107)

Asi las cosas, podemos concluir que en el caso del “paganismo” estamos frente
a un término con un contenido semantico netamente religioso, con caracter gené-
rico, que surge en un ambiente cristiano y que es empleado por cristianos —en el
contexto del Imperio Romano— para hacer alusion a todo el conjunto de creencias
ajenas a la religion revelada, es decir, al cristianismo y al judaismo. En el mismo sen-
tido, el concepto “pagano” ya no significara simplemente el habitante del campo, el
aldeano, sino que se constituira en un apelativo comun para denotar a los adorado-
res de los dioses griegos, romanos o de otros pueblos y que no admitian la creencia
en el Dios revelado por medio de la Biblia.

En definitiva, los paganos terminaron siendo equivalentes a politeistas, sin
embargo, el politeismo no es lo mas caracteristico del paganismo, a pesar de que
una buena proporcion de las religiones paganas que existen hoy en dia, asi como
el paganismo moderno o neopaganismo, defienden el politeismo. Algunas, incluso,
llegan a ser monoteistas (Lewis, 2004; Hanegraaff, 2006; Cameron, 2011). Por ello, si
bien el paganismo generalmente implica el politeismo, la distincion principal entre
paganos clasicos y cristianos no fue el nimero de deidades que adoraban, ya que no
todos los paganos eran politeistas stricto sensu (Cameron, 2011).

No obstante, hay que tener presente que el rechazo del paganismo no implico
en los padres de la iglesia una condena total. Desde el primer momento estos (Justi-
no, Origenes, Clemente) habian establecido una tradicion segtn la cual las conquis-
tas del paganismo clasico no eran rechazadas por completo, sino que se las podia
reinterpretar y comprender en el marco de la verdad cristiana. De hecho, algunos

Civilizar: Ciencias Sociales y Humanas, 23(44), 20230108



€20230108

Alejandro Garcia Durdn- Tamara Saeteros Pérez

de los padres mostraron como los paganos ya habian “barruntado” ciertas verdades
que el cristianismo llevaria a su maximo esplendor. Justino Martir dira que algunos
paganos eran, realmente, cristianos: “asi, quienes vivieron conforme al Verbo, son
cristianos, aun cuando fueron tenidos por ateos, como sucedio entre los griegos con
Socrates, Heraclito y otros semejantes” (Apologia I, 46, p. 3).

Hemos visto como el origen cristiano del término explica por qué durante mu-
chos siglos los documentos que utilizaban el vocablo “pagano” o “paganismo” fuesen
principalmente religiosos y tuvieran ese sentido negativo (peyorativo) y con tintes
polémicos (Dios verdadero/Dios falso). No obstante, en el siglo XIX, el movimiento
romantico implicé una especie de recuperacion del paganismo (neopaganismo) que
se inscribe en un contexto mas amplio de la defensa de una religiosidad mistica,
esotérica, una suerte de ocultismo ilustrado. Esto condujo a una revalorizacion —en
términos positivos— del concepto, que empezo6 a hacer alusion a un tipo de religio-
sidad equidistante tanto de las religiones tradicionales positivas, como de la religion
encerrada en los limites de la razon pura de los ilustrados. Aqui es donde empieza a
forjarse el nacimiento del neopaganismo:

El espiritu de la Ilustracion (...) rechazaba por completo la religion, o bien la mantenia
Unicamente en la forma de un deismo racionalista o ético de la ley natural. La actitud
del romantico hacia la religion era mas compleja. Su rebelion también se dirigia contra
las jerarquias y las instituciones de la religion tradicional, contra la creencia forzada,
la estrechez moralista, el ritual huero. Pero la religion en si misma fue un elemento
central y duradero en el espiritu romantico, ya bajo la forma de idealismo trascenden-
tal, neoplatonismo, gnosticismo, panteismo, misticismo, ya bajo la de neopaganismo,
chamanismo, misticismo cristiano, misticismo hinda o budista, misticismo sweden-
borgiano, teosofia, esoterismo, existencialismo religioso, adoracion de la Diosa Madre,
divinizacion humana evolucionista o algiin otro sincretismo. Aqui, lo “sagrado” seguia
siendo una categoria viable, mientras que en la ciencia ya hacia mucho tiempo que
habia desaparecido. El romanticismo redescubri6 a Dios, no el Dios de la ortodoxia o
el deismo, sino el del misticismo, el panteismo y los procesos c6smicos inmanentes;
no el juridico patriarca monoteista, sino una divinidad mas inefablemente misteriosa,
pluralista, que todo lo abarcaba, de género neutro o incluso femenino; no un creador
ausente, sino una fuerza sagrada y creadora interior a la naturaleza e insita en el espi-
ritu humano. (Tarnas, 2008, p. 377)

Esta nueva valoracion de lo que significa ser pagano es, seguramente, lo que
esta detras de esa postura que ve en el paganismo la religiosidad en estado puro, sin
mediaciones ni institucionalizaciones. El paganismo denotaria la condicion religiosa
del hombre, su relacion con una realidad metaempirica. Asi lo entiende, por ejemplo,
Daniélou al sostener que, en tanto que ser religioso, el estado natural del hombre es
el paganismo:

Cristianismo y paganismo no son paralelos, sino complementarios. Representan dos
momentos de la relacion del hombre con Dios, siendo el segundo el de la revelacion
biblica que es un don de Dios al hombre, viniendo Dios hacia el hombre que le busca.
Esta relacion es fundamental en nuestro didlogo con nuestros hermanos paganos para




(Retorno de lo divino? EL neopaganismo como una
forma y manifestacidn de nihilismo

mostrarles que el evangelio que les anunciamos no les pide en absoluto que renuncien
alo que son, sino que representa solamente la culminacion de lo que son. El paganismo
se desarrolla en dos planos: la busqueda de Dios a través del cosmos y la basqueda de
Dios a través del hombre. (Daniélou, 1967, p. 11)

De acuerdo con este modo de ver las cosas, el hombre pagano es el hombre
a quien el mundo visible le habla de Dios; es decir, el hombre a quien el sol y su
resplandor, la tempestad y el terror que le inspira, son portadores de una cierta
presencia de Dios. De ahi la necesidad —segiin Daniélou— de superar esa vision ca-
ricaturesca de los paganos segun la cual nos imaginamos que adoran los pedazos de
madera esculpidos o las estrellas materiales. Por el contrario, el pagano considera
que el elemento material es el signo, el simbolo y, empleando el término técnico que
prefiere Eliade, la hierofania, es decir la manifestacion de lo sagrado, de una realidad
trascendente y misteriosa:

El hombre entra en conocimiento de lo sagrado porque se manifiesta, porque se mues-
tra como algo diferente por completo de lo profano. Para denominar el acto de esa ma-
nifestacion de lo sagrado hemos propuesto el término de hierofania, que es comodo,
puesto que no implica ninguna precision suplementaria: no expresa mas que lo que
esta implicito en su contenido etimologico, es decir, que algo sagrado se nos muestra.
Podria decirse que la historia de las religiones, de las mas primitivas a las mas elabo-
radas, esta constituida por una acumulacion de hierofanias, por las manifestaciones
de las realidades sacras (...) Se trata siempre del mismo acto misterioso: la manifesta-
cion de algo “completamente diferente”, de una realidad que no pertenece a nuestro
mundo, en objetos que forman parte integrante de nuestro mundo “natural’, “profano”.
(Eliade, 1998, p. 14)

Por tanto, aunque el paganismo, de manera frecuente, devenga en idolatria o
magia, esto no es constitutivo de si, sino su perversion. Los paganos auténticos:

Bien sean de la India, como los de Grecia y Roma, de ninguna manera son iddlatras o
magos. Son esencialmente unos hombres religiosos y que precisamente representan
las grandezas supremas en el orden de las grandes civilizaciones clasicas. El pagano es
aquel que reconoce lo divino a través de su manifestacion en el mundo visible (...) Lo
que es interesante es que, en los diversos paganismos, africanos, australianos, chinos
o griegos, las mismas realidades cosmologicas significan los mismos aspectos de Dios.
Es lo mismo que afirmar que en realidad, sin ninguna influencia mutua de estos paga-
nismos entre si, llegan a las mismas experiencias y a una mitologia que es analoga en
todos ellos. (Daniélou, 1967, p. 13)

Podemos concluir que la nocion de paganismo ha “evolucionado” a lo largo del
tiempo. De una significacion neutral y no religiosa (habitante del campo), se tor-
no en un concepto religioso (no-cristiano) y peyorativo (politeismo, supersticion,
contrario a la verdadera religion) para, ya en la modernidad, perder su connotacion
estrictamente religiosa y comenzar a ser considerado como algo positivo. Asi, el
término paganismo, deviene en sinénimo de cosmovision, es decir, una determinada
manera de entender el mundo, el hombre, la moral, la politica, la religion, la cultu-
ra. En este orden de ideas, el neopaganismo no denota el “retorno de las antiguas

Civilizar: Ciencias Sociales y Humanas, 23(44), 20230108



€20230108

Alejandro Garcia Durdn- Tamara Saeteros Pérez

deidades” sino una manera de comprender el mundo y de situarse ante €l. De esta
forma lo analizaremos en este escrito.

El neopaganismo: ;una cosmovision religiosa?

Ha llegado el momento de preguntarnos, de manera directa, qué es el neo-
paganismo. Lo entenderemos como un modo de comprender sistematicamente la
realidad (el mundo, el hombre, la relacion del hombre con el universo, la ética, los
valores, la religion, la cultura, etc.).

Esta idea es explicita en algunos autores que se precian de ser neopaganos:

Precisamente por no creer en la primacia del logos frente al sentir, el paganismo es
ante todo un estado de espiritu, una forma sensible de abordar la vida y el ser. Uno se
siente pagano mas que se piensa pagano. El pagano siente un profundo amor por la
naturaleza, por el cosmos y la existencia, por la misma muerte y por todo lo noble y
sencillo (...) nos sentimos parte de la Naturaleza y amamos lo que somos si sabemos
ser nobles, no deseamos ser “otra vida” sino esta llevada noble y sensiblemente (Bau,
s.f., p. 103).

Entender el neopaganismo como cosmovision nos permite dos cosas. En primer
lugar, senala los puntos de quiebre entre el paganismo antiguo y el paganismo moder-
no. En efecto, el paganismo clasico (grecorromano), nunca constituyd, en si mismo,
una interpretacion de la realidad. Es mas, como ya sabemos, los paganos no se veian a
si mismos como paganos: eran vistos como paganos por los ojos cristianos. No existia
un modo de ser pagano, un modo de pensar pagano, una sociedad pagana.

En segundo lugar, so6lo en tanto en cuanto el paganismo se convierte en una
vision del mundo podemos calificar a una sociedad como pagana y nos seria licito
usar expresiones tales como “era neopagana”. Y es que, en el fondo, una era o una
época no pueden ser consideradas como neopaganas por el simple hecho de que,
en ellas, sea posible detectar elementos que pudieran ser reconocidos como “tipi-
camente” paganos (politeismo, brujeria, supersticion, hechiceria, sacralizacion de la
naturaleza, etc.). De algin modo, estos elementos han estado presentes, con mas o
menos énfasis, en todas las épocas, incluso en aquellas dominadas por una forma de
religiosidad no solo diferente sino incluso opuesta al paganismo.

Es conocida la presencia de supersticion en la Edad Media y seria extrano de-
nominarla como “edad pagana”. Por ello, encontrar en nuestra época creencias po-
liteistas y practicas relacionadas con la hechiceria, la adivinacion, etc., no hace de
la contemporaneidad algo neopagano (ademas de que el neopaganismo, como vere-
mos, no se restringe a estas practicas).

De hecho, puede haber una sociedad, aparentemente cristiana y, en medio de
ese cristianismo, estar insertos “restos” de paganismo. Incluso, aunque el cristianis-
mo se opuso y lucho contra el paganismo, el rechazo no fue total: de manera cons-
ciente se conservo de lo pagano lo que se consideraba valioso (en el fondo, lo que
se armonizaba o era atil al cristianismo, como, por ejemplo, ciertos elementos de la
filosofia pagana; o algunos elementos rituales). Y, sin embargo, esto no justifica con-




(Retorno de lo divino? EL neopaganismo como una
forma y manifestacidn de nihilismo

siderar que el cristianismo no es sino un paganismo disfrazado. Quiza esto se deba a
ese sincretismo religioso no del todo ausente en el trasfondo de las religiones, fruto,
normalmente, de un mal entendimiento de la propia religiosidad. Es lo que sucede
cuando muchos cristianos, por ejemplo, aceptan la reencarnacion, y ello no los hace
hinduistas o pitagoricos, aunque ciertamente menos cristianos.

Por tanto, una época es neopagana si se ve a si misma como neopagana o si
sus rasgos comportamentales delatan una identidad neopagana, lo que exige, por
supuesto el rechazo u oposicion al cristianismo, pues se llega a considerar que la
cosmovision cristiana tiene, en si misma, ciertos aspectos negativos que seria preci-
so reconsiderar. Esto es un indicio de que el paganismo (en su version moderna) ya
no es solo (ni principalmente) lo no cristiano. Es decir, si el paganismo, en su signi-
ficado religioso originario, era un concepto negativo y, ademas, peyorativo, hoy, ese
término indica, mas bien, algo positivo, pues el paganismo es valioso en si mismo,
tiene contornos fijos con independencia de que se lo relacione con el cristianismo.
Ademas, en la mentalidad moderna el paganismo es sinébnimo de madurez racional,
fruto de haber abandonado la vision cristiana del mundo, que vendria ahora a ser la
imagen negativa del mismo.

En los escritos de los autores neopaganos (Alain de Benoist, Diego Sanroman,
Jean Markale) se considera que el florecimiento de la mentalidad neopagana es direc-
tamente proporcional al hundimiento de los grandes credos religiosos, sobre todo
los de caracter monoteista, y muy particularmente, el monoteismo judeocristiano.
Es como si el judeocristianismo ya no estuviera a la altura de la nueva situacion de la
humanidad, es decir, que se trataria de una religion que ya no tendria nada que decir
al hombre. Es una mentalidad del pasado. Esto, justamente, constituye una inversion
de lo que, historicamente, sucedio en los primeros tiempos del cristianismo.

Aunque la posicion de los primeros escritores cristianos respecto de la cultura
pagana (no cristiana) dista mucho de ser homogénea, es facil encontrar en algunos
de ellos —Tertuliano es paradigmatico al respecto— la oposicion entre la moralidad
propia de las costumbres cristianas y la inmoralidad de las costumbres del paganismo
(Apologia contra los gentiles, IX, XLV). De acuerdo con esto, el paganismo estaria ago-
tado y no tendria virtualidades de ningan tipo. Habia pues, llegado el momento de su
abandono. Esto es, precisamente, lo que los neopaganos dicen ahora del cristianismo.

Incluso cuando otros escritores mantienen una actitud mas receptiva respecto
del paganismo, en el sentido de que encuentran en ellos ciertos elementos positivos
(entiéndase, elementos compatibles con la verdad del cristianismo), consideraran
que esto se debe al conocimiento de los escritos sagrados cristianos. Es el caso, por
ejemplo, de Justino respecto de Platon (Apologia I, 44, 8).

Alain de Benoist (s. f.) en su obra ;Cémo se puede ser pagano? senala dos carac-
teristicas del paganismo contemporaneo. Por un lado, afirma que el paganismo arti-
cula una critica y una repulsa al pensamiento biblico del que procede el cristianismo,
configurandose, asi como un movimiento anticristiano, por otro lado, el rechazo del
cristianismo no significa arriar la bandera de lo sagrado; muy al contrario, ante el

Civilizar: Ciencias Sociales y Humanas, 23(44), 20230108



Alejandro Garcia Durdn- Tamara Saeteros Pérez

- derrumbe de las grandes religiones reveladas, el paganismo significa el inevitable
retorno de lo sagrado. Como bien lo sefiala Markale:

El paganismo no es la ausencia de Dios, la ausencia de lo sagrado, la ausencia de lo ri-
tual (...) mas bien al contrario, es, a partir de la constatacién de que lo sagrado no esta
en el cristianismo, la afirmacién solemne de una trascendencia. Europa es mas pagana
que nunca cuando busca sus raices, que no son las judeocristianas. (1980, p. 16)

La defensa de esta “nueva” vision de la realidad, contemplada con ojos paga-
nos, no obedece a una preocupacion netamente religiosa. No se trata de que, ante el
eclipse de Dios y el continuado auge de una sociedad cada vez mas secularizada, se
pretenda buscar caminos de religiosidad alternativos para los hombres. La defensa
de lo pagano en el mundo contemporaneo esta puesta al servicio de un proyecto me-
tapolitico que intenta situarse mas alla de la dialéctica derecha /izquierda, comunis-
mo/neoliberalismo y que tiene la finalidad de reconstruir una “civilizacion europea”.

En este orden de ideas, Europa debe buscar sus propias raices y reencontrarse
con su propia identidad: la Europa pagana: “El cosmopolitismo occidental, de origen
judeocristiano, ha entrado en crisis; hay un retorno hacia las identidades colectivas.
El momento de Europa ha llegado” (Sanroman, s.f., p. 3). Este proyecto es defendido
por el movimiento que se conoce como La nueva derecha, surgido a principios de
los anos setenta en Francia de la mano de Alain de Benoist y que ha experimentado
una expansion significativa en el contexto politico de la extrema derecha europea
(Simo6n Gémez, 2017).

Una caracteristica importante de quienes pertenecen a este movimiento es la
erudicion que presentan en sus textos, las referencias a los mas diversos dominios
de las ciencias sociales y humanas como telon de fondo de una linea de pensamien-
to que, no obstante, mantiene firmes una serie de valores que constituyen su nu-
cleo ideologico: presentar una alternativa a todo aquello que juzgan como sintoma
o causa de la decadencia, sobre todo de Europa. Entre estos sintomas o causas de la
decadencia se encuentran: la hegemonia del liberalismo universalista y el liderazgo
ideologico de unos valores democraticos que se fundamentan filoséficamente en la
doctrina de los derechos humanos (Sebastian, s.f., p. 54). Es comprensible, por ello,
que uno de los blancos de sus ataques sean los Estados Unidos y su papel dirigente
en la politica mundial (Sebastian, s.f., p. 11), asi como el “igualitarismo” que estaria en
la base de las democracias consensuales.

¢Como se explica el recurso al paganismo en la nueva derecha? Es posible
constatar que el proyecto de reconstruir la “civilizacion europea” exige considerar
el caracter “neopagano” como constitutivo de la identidad de Europa (Sebastian, s.f.,
p. 24). Redescubrir esta identidad de una Europa postrada y colonizada es esencial
para que el continente se regenere y ocupe un lugar central en el ambito politico
internacional, sustituyendo, de este modo, a los Estados. En realidad, estamos ante
la disolucion del antiguo nacionalismo en un concepto superior racial y etnografico
de fundamento biolégico mas que cultural (Anton, 2004).

€20230108




(Retorno de lo divino? EL neopaganismo como una
forma y manifestacidn de nihilismo

De ahi que se vea como imperioso depurar el concepto de Europa de aquellos
elementos accesorios que el paso del tiempo y el continuo roce con otras identi-
dades (sobre todo lo proveniente de la identidad judeocristiana) le ha anejado. Por
ende, el sustrato basico y comtn de lo que es Europa viene a identificarse con lo in-
doeuropeo (Sebastian, s.f., p. 7). El recurso a los analisis de Konrad Lorenz, la biologia
social, la lingtistica, la mitologia, etc., les permite encontrar

Ese fondo europeo en el pueblo Indoeuropeo, mientras que, por la influencia de
Nietzsche, Guénon, Evola y de la propia tradicion fascista y especialmente nazi, la
ND suscribe plenamente el neopaganismo, convirtiendo la critica al cristianismo en
un elemento fundamental de su discurso. (Simén Gomez, 2007, p. 193)

En esta asuncion del paganismo por parte de la ND destacan dos cosas: por un
lado, lo europeo se convierte con lo pagano; por otro, y, en consecuencia, el cristia-
nismo es algo yuxtapuesto, historicamente, al ser europeo, que ya existia antes de
la aparicion del cristianismo (Orlandis, 2004; Suarez, 2005; Ayllon, 2013). Ser neopa-
gano implica, por ello, rechazar y combatir la cosmovision cristiana. Esto explicaria
el recurrente recurso al pensamiento de Nietzsche, su vision de la greicidad y la
alabanza de los valores paganos:

Que en si la invencion de dioses no debe conducir necesariamente a esta degradacion
de la fantasia que no podiamos dispensarnos de representar por un momento, que hay
formas mas nobles de servirse de la invencion de dioses que esta crucifixion y este ul-
traje que el hombre se inflige a si mismo y en que los Gltimos milenios de Europa han
alcanzado la maestria (...), jesto se comprueba, por fortuna, cada vez que se echa un
vistazo a los dioses griegos, a estos reflejos de hombres mas nobles y mas duefios de
si mismos, entre quienes el animal que hay en el hombre se sentia divinizado y no se
devoraba a si mismo, no se enfurecia contra si mismo! Durante un tiempo larguisimo,
estos griegos se sirvieron de sus dioses precisamente para mantener alejada la “mala
conciencia’, para tener derecho a seguir alegrandose de la libertad de su alma: es decir,
en el sentido opuesto al que el cristianismo hizo uso de su Dios (Nietzsche, 2003, p. 136).

Es verdad que los autores de la nueva derecha —aunque en esto no hay una-
nimidad—, de manera eventual, predican el rechazo de cualquier tipo de racismo,
tedrico y practico, en cuanto que no seria sino un signo y manifestacion de la igno-
rancia —un prejuicio, en ultimas— vy, por ende, insostenible desde un punto de vista
intelectual (Sebastian, s.f., 47). De ahi que propendan y exijan el respeto por todas las
culturas en su integridad. Ahora bien, este respeto exige conservar la pureza de las
culturas que, en un momento dado, se encuentran.

Pero ;Coémo puede preservarse el “supuesto” caracter pristino de las culturas?
Solo mediante un diferencialismo que imposibilita cualquier intercambio: el Ginico
modo de respetar las culturas en su integridad pasa por diferenciarlas entre si de
manera radical (Sebastian, s.f., p. 77). De lo contrario, si se producen intercambios,
las culturas devendrian “contaminadas”

De este modo, podemos decir que, con el diferencialismo, la ND sustituye el racismo
bioldégico por un nuevo racismo cultural que, en todo caso, divide a la humanidad en

Civilizar: Ciencias Sociales y Humanas, 23(44), 20230108



€20230108

Alejandro Garcia Durdn- Tamara Saeteros Pérez

compartimentos estancos entre los que no cabe intercambio, mezcla, ni roce. La sa-
lida de la decadencia de Europa pasa en cualquier caso por mantener la pureza de sus
raices, evitar la mezcla asociada a la corrupcion y recuperar la identidad y la pureza de
la civilizacion europea. Finalmente, Europa debe estar unida frente al paradigma de la
modernidad decadente, del materialismo y del sepulturero de la tradicion, el mode-
lo demoliberal que su agente privilegiado, EE.UU., quiere imponer a todo el planeta.
(Simon, 2007, p. 193)

Conclusion

El diagnostico que se hace de la situacion actual de Europa se muestra como
negativo y pesimista. Se trata de una cultura perdida, postrada. Seria necesario, por
ende, hacer contrapeso al predominio ejercido por los Estados Unidos y el neolibera-
lismo, en una forma de compromiso que trascienda la disyuntiva derecha/izquierda.
Sin embargo, lo que esta en la base de todo esto es propugnar por un nuevo paradigma
cultural que liquide desde su raiz el paradigma que nos dominaria desde la moderni-
dad, fundado en un igualitarismo ramplon y cristianoide de valores burgueses.

Seria pertinente establecer unos valores aristocraticos, diferenciados, ya que
el igualitarismo “supone el hundimiento de todo lo que es elevado y diferenciado
dentro de lo que es homogéneo; indiferenciado, equivale, de hecho, a la inversion
de las jerarquias” (Simon, 2007, p. 193). Una sociedad construida sobre estos nuevos
valores aristocraticos difiere notablemente de las sociedades actuales, delineadas
en torno a los valores democraticos, y que esconde la defensa de un etnocentrismo
cultural encubierto en el respeto de las diferencias.

Con lo dicho hasta ahora podemos sostener que la repulsion hacia el cristianis-
mo es algo intrinseco de la cosmovision neopagana. Este sesgo anticristiano lleva a
sostener que “todas las patologias del mundo moderno son hijas ilegitimas, pero hijas
al finy al cabo de la teologia cristiana” (Champetier, s. f., p. 98). De hecho, la oposicion
a la vision cristiana es tan notoria que, se podria decir, constituye la caracteristica
fundamental de la cosmovision neopagana (Champetier, s.f. p. 107). En efecto,

Tampoco se plantea este “neopaganismo” como el complemento estético de un ateis-
mo practico o como el revestimiento romantico de un materialismo incoémodo ante su
propia vulgaridad. Se trata mas bien de la llamada a recuperar una experiencia de lo
sagrado que trascienda el universo mental judeocristiano. De la reivindicacion de una
actitud espiritual que habria sido la comtn en la mayoria de los sistemas religiosos en
la Europa precristiana y que de alguna forma estaria todavia latente en la psique euro-
pea (Agulld, s.f., pp. 82; 49).

“Trascender el universo mental judeocristiano”. Late en esta frase, como se
puede observar, la critica nietzscheana al cristianismo como encarnacion de esa
moral del resentimiento que ha contaminado a la cultura europea y de la que es
preciso salir (Sebastian, s.f., p. 22). Al mismo tiempo, también como Nietzsche, el
neopaganismo es un cantico a la finitud, a la impermanencia, a la caducidad, al caos
(2008, pp. 167-168).




(Retorno de lo divino? EL neopaganismo como una
forma y manifestacidn de nihilismo

La finitud, la transitoriedad, pierden su caracter negativo y se convierten en
lo tinico valioso, como aquello que puede producir un delirio extatico aqui y ahora,
no alli y después. Es una afirmaciéon del momento, sin esperanzas ni ilusiones. Vivir
esta vida, la Ginica que existe, sin aforanzas ni melancolias de paraisos perdidos o
por venir:

Hay religiones que celebran la vida y otras que ensalzan la muerte como portico de
una eterna felicidad en la que, desgraciadamente, los hombres estaran desprovistos
de sus atributos mas naturales, los que nos hacen sentir gozo y felicidad en este mun-
do, para verse transformados en vagantes espiritus, cuya tnica delectacion permitida
sea contemplar al Supremo (...) Todo lo bueno y agradable que yo conozco, que todos
conocemos, nos llega a través del disfrute sensitivo: la perfeccion de un poema o de
una esmerada arquitectura musical (...) el calido aliento de la amistad, el enérgico con-
suelo del valor, el amor por quienes nos merecen y a quienes merecemos (...), todo ello
pertenece a esta vida, supremo bien del que podemos disponer a nuestro arbitrio para
administrarlo con discrecion, y, sobre todo, dignidad, y todo ello, segiin parece, nos
sera arrebatado por el dios de los cristianos cuando al postrer aliento nos lleve a su
presencia. Transmutara el afan humano por la fantasmal quietud de los espiritus, y en
dicho estado piensa dejarnos por los siglos de los siglos. No creo que la permutacion
merezca la pena (Pascual, s.f., p. 77; Nietzsche, 2003, p. 89).

Asi, pues, la superacion del universo mental judeocristiano, considerado como
“el acontecimiento mas desastroso de toda la historia acaecida hasta nuestros dias”
(de Benoist y Faye, 1986, p. 184), es fundamental en el paganismo, y podriamos de-
cir que dicha superacion no se cifie exclusivamente a una experiencia de lo sagra-
do distinta y ajena a la experiencia que permite el cristianismo. Es mas, segin el
neopaganismo, en el cristianismo no hay, realmente, una experiencia de lo sagrado
(Sanroman, s.f., p. 83). Ahora bien, a pesar de que en el neopaganismo se deje lugar
para los mitos y la simbologia de las tradiciones religiosas antiguas, e incluso puede
contener experiencias de lo sagrado, en ocasiones se tiene la impresion de que esta
experiencia resulta algo accidental, y que lo fundamental es configurar un sistema
de interpretacion de la realidad (Velasco, 2009; Gomez, 2007):

Hoy en dia el “neopaganismo” no es una regresion. Al contrario, es la opcion deliberada
de un porvenir mas auténtico, armonioso y pujante, una opcioén en suma que proyecta
en el futuro a través de nuevas creaciones lo eterno de donde venimos (...) El paganis-
mo hoy, tiene pues en primer lugar evidentemente, una cierta familiaridad con las reli-
giones indoeuropeas antiguas, su historia, su teologia, su cosmogonia, su simbolismo,
sus mitos y mitemas donde se forman (...) Mas alla de los mitos, conviene buscar una
cierta concepcion de la divinidad y de lo sagrado, un cierto sistema de interpretacion
del mundo, una cierta filosofia (de Benoist, s. f., p. 10).

Como se ha visto, la critica neopagana al cristianismo tiene muchos frentes,
pero concluiremos este estudio con una somera referencia tinicamente a dos de
ellos. En primer lugar, el igualitarismo y, en segundo lugar, el individualismo, dos
males que se habrian gestado en humus del universo mental judeocristiano.

En cuanto al primero, segin De Benoist, la doctrina de la creacion es el fun-

Civilizar: Ciencias Sociales y Humanas, 23(44), 20230108



€20230108

Alejandro Garcia Durdn- Tamara Saeteros Pérez

damento ultimo valedor de todo igualitarismo. En efecto, si todos los hombres tie-
nen un mismo origen, pues vienen de la misma fuente (Dios), entonces todos son
iguales entre si y se hallan a igual distancia de la Divinidad. Por ello, el cristianismo
ha inaugurado el ciclo del pensamiento igualitario, introduciendo una antropologia
de caracter universalista y totalitaria. Como bien lo ha sefialado C. Pinedo, “en el
politeismo indoeuropeo, la diversidad y la desigual importancia de los dioses era el
reflejo de la diversidad del mundo y de la diversidad de los hombres” (1986, p. 22).
En cambio, en el contexto doctrinal judeocristiano todos los hombres son iguales
entre si, ya que son iguales ante Dios, que es el punto de referencia de toda medida.
Desde este punto de vista el cristianismo actuaria como un factor de destruccion
de la variedad y de la riqueza del mundo y de los hombres. En tanto que todos los
hombres se alinean por igual por su referencia a un punto céntrico —Dios— de este
modo el cristianismo se convierte en el telon de fondo teologico de cualquier forma
de totalitarismo homogeneizante.

Habria, pues, una vinculacion estrecha entre la vision unificadora y la tenta-
cion totalitaria, puesto que, en el monoteismo, lo divino exige exclusividad frente
a las otras divinidades. Asi, s6lo hay una verdad, respecto de la cual todas las otras
posiciones devienen errores y absurdos, con lo cual se justificaria la dominacion y
el exterminio del “otro™ nadie, por ende, tendria “derecho” a realizar sus propias
creencias, ninguna cultura tendria derecho a ser afirmada y respetada. El mono-
teista es intolerante, porque rechaza el sincretismo y con ¢él, defiende el derecho
al monopolio y se convierte en el caldo de cultivo del fanatismo. El monoteismo
judeocristiano es, en ultimas, el camino que conduce a la obsesion de lo tnico y lo
homogéneo (de Benoist, 1981, p. 203).

Alain de Benoist es tajante al respecto:

Los origenes del totalitarismo moderno no son dificiles de rastrear (...) La organizacion
del totalitarismo esta modelada a partir de la organizacion de la iglesia cristiana (...)
Esta secularizacion del sistema ha hecho, en efecto, al totalitarismo mas peligroso,
independientemente del hecho de que la intolerancia religiosa a menudo provoca, a
cambio, una intolerancia revolucionaria igualmente destructiva (s. f., p. 74).

Ahora bien, aunque el cristianismo es el germen del igualitarismo, no obstante,
para este autor, también es la fuente de donde mana el mas acérrimo individualismo,
fuente, a su vez, de la insolidaridad (de Lubac, 1988). Este individualismo esta basado
en el caracter marcadamente individual que adquiere en el pensamiento judeocristia-
no la relacion del hombre con Dios. Sin embargo, la vision neopagana parece olvidar
que en el cristianismo la salvacion siempre acontece en el seno de la comunidad. Es
verdad que Dios habla a cada uno, pero no es menos cierto que elige un pueblo. En de-
finitiva, la vision neopagana no tiene en cuenta el sentido de pertenencia a un Cuerpo
Mistico y a un Nuevo Pueblo de Dios, que es esencial al cristianismo (Ratzinger, 1972).

En el paganismo, se nos dice, la religion tiene una tendencia a regular las
cuestiones de interés comun y “no separa nunca al individuo del conjunto social
indispensable para su identificacion” (Colomer, 1991, p. 113). De hecho, sostiene A.
de Benoist, en el paganismo la religion se confunde con el patriotismo, mientras




(Retorno de lo divino? EL neopaganismo como una
forma y manifestacidn de nihilismo

que el universalismo cosmopolita cristiano es, en el fondo, desacralizador, en tanto
que obliga a separarse de la especificidad nacional y comunitaria, mientras que la
antigiiedad precristiana no concebia la religion fuera de la vida civica, pero no para
someterla a las leyes de la polis, sino para sacralizar la misma polis (de Benoist, 1981,
pp. 214-215).

Las lineas que acabamos de leer no dejan de presentar cierta dosis de am-
bigiiedad. En algin sentido, es cierto que el cristianismo no puede confundirse ni
diluirse en el patriotismo, en la identificacion con un grupo nacional, ni siquiera
con una cultura. El cristianismo no es el fruto del esfuerzo humano por acercarse y
comprender la divinidad; no es el logro especulativo de una forma cultural o social
concreta. Por ello, el cristianismo no puede divinizar la “polis”, pues ninguna es-
tructura politica es, per se, portadora de redencion. Pero, precisamente, por no ser
una conquista humana delimitada al ambito de una nacién o de un grupo, el cris-
tianismo se extiende y permea toda cultura, toda naciéon y cada hombre puede vivir
su relacion con lo sagrado en el seno de la suya propia, sin tener que abandonar su
especificidad nacional.

En definitiva, detras de estas acusaciones al sistema de pensamiento cristiano
y a sus consecuencias politicas y sociales, se encuentra un acérrimo odio hacia el
factor que configur6 Europa durante centurias. De ahi que, una sociedad podra ser
categorizada como “neopagana’ para los autores de este estudio, si demuestra su
lucha radical anticristiana bien sea en el pugilato politico o de las ideas.

Ahora bien, la presente investigacion cumplié con su cometido de definir
la concepcion pagana tradicional, su perenne referencialidad con la cosmovision
judeocristiana y con esbozar los signos de la identidad neopagana, resuelta en
esa forma de nihilismo larvado que se esconde tras el rechazo del igualitarismo
—término despectivo para tergiversar el sentido de la fraternidad cristiana— vy
el individualismo —un modo paupérrimo de entender el valor o la dignidad de
cada hombre ante Dios— que proceden del cristianismo. Una vision que defien-
de y propugna el rechazo de toda forma de trascendencia —esto también es el
nihilismo— no puede sino divinizar o sacralizar lo terreno (el mundo, la polis, la
propia etnia, etc.).

Referencias

Agullo, R. (s.f). §Qué religion para Europa? La polémica del neopaganismo. Elemen-
tos, 82(1), 49-61.

Alcantara, E. (s.f.). Paganismo y Cristianismo. Elementos, 83(3), 126-129.

Alonso, A. M. (2013). El paganismo en la literatura apologética cristiana (ss. II-IV)".
[Tesis Doctoral: Universidad de Cantabria] http://hdl.handle.net/10902 /3275

Ando, C. (1996). Pagan Apologetics and Christian Intolerance in the Ages of Themis-
tius and Augustine. Journal of Early Christian Studies 4(2), 171-207. https://doi.
org/10.1353/earl.1996.0021

Civilizar: Ciencias Sociales y Humanas, 23(44), 20230108


http://hdl.handle.net/10902/3275
https://doi.org/10.1353/earl.1996.0021
https://doi.org/10.1353/earl.1996.0021

€20230108

Alejandro Garcia Durdn- Tamara Saeteros Pérez

Anton, J. (2006). Inmigracion y xenofobia politica: la teoria politica de la nueva dere-
cha europea. En: R. Bergalli, (Coord.), Flujos migratorios y su (des)control: puntos
de vista pluridisciplinarios. Anthropos.

Anton, J. (2004). La teoria politica de la nueva derecha europea: ;Nuevo o viejo para-
digma? Claves de Razon Practica 143, 26-37.

Anton-Mellon, J. (2011). El eterno retorno sSon fascistas las ideas-fuerza de la nue-
va derecha europea (ND)?», Foro In-terno, 11, 69-92. https://doi.org /10.5209/
rev_FOIN.2011.v11.37009

Arendt, H. (1998). Los origenes del totalitarismo. Taurus.

Ayllon, J. (2013). Los pilares de Europa. Historia y filosofia de Occidente. Eunsa.
Barbaglio, G. (2008). La teologia de San Pablo. 2° ed. Secretariado Trinitario.
Bau, R. (s.f)). El paganismo como concepcion del mundo. Elementos, 82(1), 97-104.
Becker, J. (1996). Pablo: el apostol de los paganos. Ediciones Sigueme.

Benko, S. (1984). Pagan Rome and the Early Christians. B.T. Batsford.

Cameron, A. (2011). The Last Pagans of Rome. Oxford University Press. https://doi.
org /10.1093 /acprof:0s0/9780199747276.001.0001

Champetier, C. (s.f.). El debate sobre el paganismo de la nueva derecha. Elementos,
83, 98-111.

Colomer, F. (1991). La propuesta pagana. Scripta Fulgentina, 107-119.

Cortina, A. (2009). Ciudadanos del mundo. Hacia una teoria de la ciudadania. 3* ed.
Alianza.

Daniélou, J. (1967). Mitos paganos, misterio cristiano. Editorial Casal I Vall.

Davies, O. (2011). Paganism: A Very Short Introduction. Oxford University Press.
https://doi.org /10.1093 /actrade /9780199235162.001.0001

Dawson, C. (2007). El nacimiento de Europa. Rialp.

de Benoist, A. (s.f.). ;Como se puede ser pagano? Elementos, 82(1), 3-20.
de Benoist, A. (s.f.). Monoteismo vs. politeismo. Elementos, 82(1), 70-75.
de Benoist, A. (1981). Comment Peut-on étre Paien? Albin Michel.

de Benoist, A. y Guillaume, F. (1986). Las ideas de la “nueva derecha”. Ediciones de
Nuevo Arte Thor.



https://doi.org/10.5209/rev_FOIN.2011.v11.37009
https://doi.org/10.5209/rev_FOIN.2011.v11.37009
https://doi.org/10.1093/acprof:oso/9780199747276.001.0001
https://doi.org/10.1093/acprof:oso/9780199747276.001.0001
https://doi.org/10.1093/actrade/9780199235162.001.0001 

;Retorno de lo divino? EL neopaganismo como una
forma y manifestacidn de nihilismo

de Lubac, H. (1988). Catolicismo. Aspectos sociales del dogma. Ediciones Encuentro. -

Dodds, E. R. (1975). Paganos y cristianos en una época de angustia: algunos aspectos de
la experiencia religiosa desde Marco Aurelio a Constantino. Ediciones Cristiandad.

Eliade, M. (1998). Lo sagrado y lo profano. Paidos.

Fabris, R. (1999). Pablo: el apostol de las gentes. San Pablo.

Frend, W. H. C. (1984). The Rise of Christianity. Fortress Press.

Gomez, J. (2007). El enigma y el misterio. Una filosofia de la religion. Trotta.
Grant, R.M. (1988). Greek Apologists of the Second Century. SCM Press Ltd.

Hanegraaff, W. (2006). New Age Religion and Western Culture: Esotericism in the
Mirror of Secular Thought. Brill Aca-demic Publishers.

Jurgasch, T. (2015). Christians and the Invention of Paganism in the Late Roman
Empire. En Renee, Michele; Saghy, Mari-anne y Testa, Rita. (Eds.), Pagan and
Christian in Late Antique Rome. Conflict, competition, and coexistence in the
Fourth Century. Cambridge University Press.

Kahlos, M. (2007). Debate and Dialogue. Christian and Pagan Cultures c. 360-430.
Ashgate.

Lane, R. (1986). Pagans and Christians in the Mediterranean World from the second
century AD to the Conversion of Constantine. Viking.

Lee, A. D. (2000). Pagans and Christians in Late Antiquity: A Sourcebook. Routledge.

Lewis, J. (2004). The Oxford Handbook of New Religious Movements. Oxford Univer-
sity Press.

Macmullen, R. (1981). Paganism in the Roman Empire. Yale University Press.

Markale, J. (1980). La Europa pagana. En M. Smedt, (Ed.) El espiritu pagano hoy. Se-
ghers.

Mohrmann, C. (1952). Encore une fois: Paganus. Vigiliae Christianae, 62, 109-121.
https://doi.org /10.2307/1582581

Nietzsche, F. (2003). La genealogia de la moral. Tecnos.
Nietzsche, F. (2005). Mas alla del bien y del mal. Alianza.
Nietzsche, F. (2008). Fragmentos Péstumos. Vol. IV. Tecnos.

Orlandis, J. (2004). Europa y sus raices cristianas. Madrid: Rialp.

Civilizar: Ciencias Sociales y Humanas, 23(44), 20230108




€20230108

Alejandro Garcia Durdn- Tamara Saeteros Pérez

Pascual, J. (s.f.). El paganismo: religion de la vida terrenal. Elementos, 82, 76-78

Pinedo, C (1986). Bases ideologicas de la nueva derecha. En de Benoist Alain y Faye,
Guillaume, Las ideas de la “nueva derecha”. Nuevo Arte Thor, D.L.

Ratzinger, J. (1972). El nuevo pueblo de Dios. Esquemas para una eclesiologia. Herder.

Reale, G. (2000). La sabiduria antigua. Terapia para los males del hombre contempo-
raneo. Herder.

Sanroman, D. (s.f). ¢Qué religion para Europa? Elementos, 83, 58-65.

Sanroman, D. (s.f)). Hacia el reencuentro de Europa: Lo que piensa la nueva derecha.
Elementos 24, 3-10.

Sebastian, Jesus, (Dir). (s.f.). «Geopolitica continental: Eurosiberia vs Usamérica».
Elementos 11.

Sebastian, Jesus, (Dir)). (s.f.). «Critica del cristianismo: de Marx a Nietzsche». Elemen-
tos 22.

Sebastian, Jesus, (Dir.). (s.f)). «Critica metapolitica de la democracia», Elementos 41.

Sebastian, Jesus, (Dir)). (s.f). «<Economia organica. Contra el libre mercado». Elemen-
tos 26.

Sebastian, Jesus, (Dir.). (s.f.) «Elogio de la diferencia. Diferencialismo vs racismo».
Elementos 47.

Sebastian, Jesus, (Dir.). (s.f.). «<Europeismo identitario». Elementos 24.

Sebastian, Jesus, (Dir.). (s.f.). «La causa de los pueblos. Etnicidad e identidad». Ele-
mentos 43.

Sebastian, Jesus, (Dir)). (s.f.). «La falsa ideologia de los derechos humanos». Elementos
54.

Sebastian, Jesus, (Dir.). (s.f.). «La religion de Europa: Paganismo. De dioses, hombres
y naturaleza». Elementos 7.

Sebastian, Jesus, (Dir.). (s.f.). «Un dialogo contra la modernidad. Julius Evola y Alain
de Benoist». Elementos 16.

Simon, M. (2007). El decadentismo en la derecha radical contemporanea. Politica y
Sociedad, 44, 175-198.

Suarez, L. (2005). Los creadores de Europa: Benito, Gregorio, Isidoro y Bonifacio. Eunsa.

Tarnas, R. (2008). La pasion de la mente occidental. Para una comprension de las
ideas que han configurado nuestra vision del mundo. Atalanta.




(Retorno de lo divino? EL neopaganismo como una
forma y manifestacidn de nihilismo

Testa, R. L. (2014). When the Romans became pagani. En Testa, R. L. (Ed.). The Stran- -
ge Death of Pagan Rome: Reflections on a Historiographical Controversy. Bre-
pols Publishers. https://doi.org /10.1484 /M.GIFBIB-EB.1.102168

Trombley, F. R. (1993-1995). Hellenic Religion and Christianization c. 370-529.
Vol. 1-2. Brill. https://doi.org /10.1163 /9789004276772

Vattimo, G. (2012). Introduccion a Nietzsche. Pensamiento.

Velasco, J. M. (2009). Introduccion a la fenomenologia de la religion. Trotta.

Civilizar: Ciencias Sociales y Humanas, 23(44), 20230108



https://doi.org/10.1484/M.GIFBIB-EB.1.102168
https://doi.org/10.1163/9789004276772

Predalyc

Disponible en:
https://www.redalyc.org/articulo.0a?id=100281534008

Coémo citar el articulo
Numero completo
Mas informacién del articulo

Pagina de la revista en redalyc.org

Sistema de Informacién Cientifica Redalyc

Red de revistas cientificas de Acceso Abierto diamante
Infraestructura abierta no comercial propiedad de la
academia

Alejandro Garcia Duran, Tamara Saeteros Pérez
¢Retorno de lo divino? El neopaganismo como una forma
y manifestacién de nihilismo”

Return of the divine? Neopaganism as a form and
manifestation of nihilism

Civilizar Ciencias Sociales y Humanas
vol. 23, nGim. 44, €20230108, 2023
Universidad Sergio Arboleda,

ISSN: 1657-8953

ISSN-E: 2619-189X

DOI: https://doi.org/10.22518/jour.ccsh/20230108



https://www.redalyc.org/articulo.oa?id=100281534008
https://www.redalyc.org/comocitar.oa?id=100281534008
https://www.redalyc.org/revista.oa?id=1002&numero=81534
https://www.redalyc.org/articulo.oa?id=100281534008
https://www.redalyc.org/revista.oa?id=1002
https://doi.org/10.22518/jour.ccsh/20230108

