
Cómo citar el artículo

Número completo

Más información del artículo

Página de la revista en redalyc.org

Sistema de Información Científica Redalyc

Red de Revistas Científicas de América Latina y el Caribe, España y Portugal

Proyecto académico sin fines de lucro, desarrollado bajo la iniciativa de acceso
abierto

Theologica Xaveriana
ISSN: 0120-3649
ISSN: 2011-219X
revistascientificasjaveriana@gmail.com
Pontificia Universidad Javeriana
Colombia

Zúñiga Valerio, Hanzel José
Misericordia ilimitada: revisión del modelo antropológico “bienes limitados” en Mt 5,7*

Theologica Xaveriana, vol. 69, núm. 187, 2019, -Junio, pp. 1-27
Pontificia Universidad Javeriana

Colombia

DOI: https://doi.org/10.11144/javeriana.tx69-187.mirman

Disponible en: https://www.redalyc.org/articulo.oa?id=191057976010

https://www.redalyc.org/comocitar.oa?id=191057976010
https://www.redalyc.org/fasciculo.oa?id=1910&numero=57976
https://www.redalyc.org/articulo.oa?id=191057976010
https://www.redalyc.org/revista.oa?id=1910
https://www.redalyc.org
https://www.redalyc.org/revista.oa?id=1910
https://www.redalyc.org/articulo.oa?id=191057976010


theol.ogica xaveriana no. 187 • enero - junio 2019 • bogotá, colombia • issn 2011-219X 1

doi: https://doi.org/10.11144/javeriana.tx69-187.mirma

Misericordia ilimitada: revisión 
del modelo antropológico  
“bienes limitados” en Mt 5,7∗

Hanzel José Zúñiga Valerioa

Universidad Bíblica Latinoamericana, Costa Rica
http://orcid.org/0000-0001-5708-1209

recibido: 22-01-18. aprobado: 16-05-18

Unlimited Mercy: Review of the Anthropologi-
cal Model of “Limited Goods” in Mt 5:7

Abstract: Based on a review of the 
anthropological models of the Context 
Group, and advancing towards a critique 
of the model of “limited goods,” the 
author argues that the Beatitudes should be 
understood as proclamations of grace, not of 
honor; as an expression of joy at unlimited 
goods, not as aphorisms of reputation and 
dignity. The mercy enunciated in Mt 5:7, 
therefore, is an unlimited gift, a grace not 
framed in the retributive conditions still 
present in the first Gospel, because this 
would not correspond to the free vision 
of the God Abba that Jesus proclaimed. 
The theological reflection at the end of the 
article points out this distinction.

Keywords: Cultural anthropology; 
limited good; mercy; beatitudes; so­
ciological exegesis; Gospel of Matthew.

Cómo citar:
Zúñiga Valerio, Hanzel José. “Misericordia 
ilimitada: revisión del modelo antropológi­
co “bienes limitados” en Mt 5,7”. Theologica 
Xaveriana 187 (2019): 1-27. https://doi.
org/10.11144/javeriana.tx69-187.mirma

* Artículo de investigación
a Autor de correspondencia. Correo electrónico: h.zuniga@ubl.ac.cr

Resumen: A partir de una revisión de los modelos 
antropológicos del Context Group, y al avanzar hacia 
una crítica del modelo de “bienes limitados”, el 
autor argumenta que las Bienaventuranzas deben 
ser entendidas como proclamaciones de gracia, no 
de honor; como expresión de júbilo ante bienes 
ilimitados, no como aforismos de reputación y 
dignidad. La misericordia enunciada en Mt 5,7 es 
entonces un don ilimitado, una gracia no enmarcada 
en las condiciones retributivas aún presentes en el 
primer Evangelio, pues esto no correspondería a la 
visión libre del Dios Abba que Jesús proclamaba. La 
reflexión teológica al final del artículo puntualiza 
esta distinción.

Palabras clave: Antropología cultural; bienes 
limitados; misericordia; bienaventuranzas; exégesis 
sociológica; Evangelio de Mateo.



misericordia ilimitada: revisión del modelo antropológico • hanzel josé zúñiga valerio2

Misericordia: lógica bancaria en los discursos 

Al iniciar un estudio que busca emplear las herramientas brindadas por la antropología 
para comprender el mundo cultural de los redactores de los evangelios, debemos expli­
citar dónde nació la idea de aplicar el tamiz de las ciencias sociales. Hemos escuchado, 
desde hace más de tres años, particularmente en los ambientes católicos, la palabra 
“misericordia”. Frases como “ser agentes de misericordia”, que la Iglesia es “puerta 
de misericordia” o el “rostro misericordioso de Dios” son reiteradas continuamente, 
al tiempo que se han retomado tradiciones piadosas relacionadas con las “obras de 
misericordia”.

En la bula Misericordiae vultus1, convocatoria del “Año Jubilar de la Miseri­
cordia”, el obispo de Roma Francisco propone una reflexión sobre el elemento ético-
teológico que según su punto de vista es la síntesis de la fe cristiana y de la Trinidad: 
Dios lleno de amor y misericordia puesto de manifiesto en Jesús (Misericordiae vultus 
2), el “rostro de los rostros” (τὸ πρόσωπον τῶν προσώπων) de Dios, con quien está 
“cara a cara” (πρόσωπον πρὸς πρόσωπον)2. 

Si la verdadera actitud del seguidor de Jesús radica en reflejar el rostro “paciente 
y misericordioso” de Dios –no el rostro vindicativo y violento de un justiciero– es 
porque “tal vez por largo tiempo nos hemos olvidado de indicar y de andar por la vía 
de la misericordia. Por una parte, la tentación de pretender siempre y solo la justicia 
ha hecho olvidar que ella es el primer paso, necesario e indispensable” (Misericordiae 
vultus 10). Se trata de una llamada a “no juzgar”, a “no condenar”3, a comprender y 
a ser “misericordiosos como el Padre” (Misericordiae vultus 11).

Francisco quiere marcar su “hoja de ruta” con base en las propuestas del car­
denal Walter Kasper acerca de la misericordia como oportunidad de reconciliación y 
de la escucha como criterio de comprensión del Evangelio4. El reconocer los errores 
cometidos y decir abiertamente que se ha faltado a la misericordia y a la bondad en 
el trato con los demás es una forma de aceptar que todavía prima el rigorismo en 
muchos sectores eclesiales. 

Esta actitud abierta, que reconoce los propios errores y pide perdón, se evi­
dencia en la conversión necesaria que reabre espacios de diálogo con todo cristiano o 

1 Francisco, “Bula de convocación del Jubileo Extraordinario de la Misericordia Misericordiae vultus” 1.
2 Zúñiga, “Una antropología bíblica: el rostro presente en los rostros”, 74.
3 El “espíritu” de Vaticano II es explicitado en el documento desde que el numeral 4 se refiere directamente 
a los papas Juan XXIII y Pablo VI para invocar una actitud de diálogo, de apertura, de no condena para 
con quienes forman parte de la Iglesia y con quienes están distantes de la institución.
4 Kasper, La misericordia. Clave del Evangelio y de la vida cristiana, 15.



theologica xaveriana no. 187 • enero - junio 2019 • bogotá, colombia • issn 2011-219X 3

cristiana y con el mundo moderno en general. Hemos querido reflexionar sobre este 
mea culpa paradigmático, loable y digno de imitación. Sin embargo, la manera como 
el documento entiende la “misericordia” ¿es acaso la manera como se entendió en 
el momento de la redacción del Evangelio de Mateo? ¿Coinciden las concepciones?

El documento, a pesar de las bondades subrayadas, interpreta los dones de Dios 
en una lógica bancaria devolutiva pues “si no se quiere incurrir en el juicio de Dios” 
(Misericordiae vultus 14) se debe actuar de la forma normada. Se sigue recalcando en 
la simple retórica que debemos actuar de forma determinada con el fin de recibir la 
bendición de Dios y de no “incurrir en su juicio”. 

En el documento papal es evidente que las tradiciones bíblicas tienen un eje 
transversal marcado por la justicia de Dios o por YHWH entendido como Dios de 
justicia. Por esta razón nos cuestionamos sobre estas tradiciones nacidas en un Sitz im 
Leben cultural distinto al nuestro. ¿Se actúa misericordiosamente siempre, de manera 
distributiva (gracia) o retributiva (justicia)? ¿Se debe actuar con misericordia para 
recibir a cambio, a modo de transferencia bancaria, intereses por esto? ¿O más bien 
se puede entender la misericordia como camino de alegría sin acudir a la transacción 
económico-soteriológica? A todo esto, ¿qué significa “misericordia”, pero no solo 
etimológicamente, sino socialmente, en el mundo del Nuevo Testamento? ¿Cuál fue 
el entorno cultural en el que se escribieron los textos que recogen las tradiciones de 
Jesús en torno a la “misericordia”? ¿Qué quisieron decir los redactores? ¿Es válido todo 
empleo del término que parece convertirse en una muletilla del discurso catequético?

El análisis que propondremos se centrará en un estudio de los datos etnográficos 
presentes en la bienaventuranza de los “misericordiosos” para comprender los alcances 
de este aforismo en la comunidad cristiana primitiva para la cual se redactó. Partiremos 
de una revisión del uso de los modelos antropológicos del Context Group (B. Malina 
y R. L. Rohrbaugh, entre otros), para así ampliar el foco de análisis y cuestionar  
el esquema de “bienes limitados” propuesto para las Bienaventuranzas. 

Nos enfocaremos ulteriormente en Mt 5,7 para extraer de allí nuestra pro­
puesta de “bienes ilimitados”, de misericordia como gracia y don inagotable no con­
dicionada por una lógica de intercambio. Nuestra sección hermenéutica propondrá 
la eliminación de dicho esquema bancario, esquema heterónomo del “mundo de 
arriba”5, en la que están inmersas numerosas tradiciones bíblicas que son agravadas con  
las interpretaciones esquematizadas de mundos ajenos al texto, entre ellos, los actuales 
contextos eclesiales.

5 Lenaers, Otro cristianismo es posible. Fe en lenguaje de modernidad, 20.



misericordia ilimitada: revisión del modelo antropológico • hanzel josé zúñiga valerio4

Los modelos antropológicos y sus límites 

Si tenemos en cuenta que ningún ser humano es una isla, debemos preocuparnos por 
estudiar su mundo y ver cómo influye este en sus pensamientos. ¿Cómo conforma 
y transforma el entorno a los seres humanos que viven en determinadas sociedades? 
La antropología cultural nos ayuda en la comprensión de los grupos humanos, sus 
mentalidades y sus comportamientos. Aquí topamos con un “pero” inmenso: en el 
caso de la exégesis bíblica estos grupos humanos están muertos. Si asumimos el reto 
etnográfico, lo hacemos por una “etnografía mediada”, “indirecta”, pues estudiaríamos 
grupos humanos en los testimonios de textos que son construcción de comunidades 
del pasado; a su vez, comunidades que vivieron treinta o cuarenta años después de 
los acontecimientos que narran. 

Dicho de otro modo: al entrar en contacto con los evangelios, no nos estamos 
acercando a la vida del entorno Galileo de Jesús sino a la interpretación que de esta 
vida hicieron las comunidades de sus seguidores, décadas después. Los autores y edi­
tores de los textos no lo conocieron (ver a Lc 1,1-4) ni escribieron una obra que haya 
llegado directamente de manos de Jesús a nosotros, sino que ella ha sido sometida a 
varias revisiones y ediciones hasta llegar a los textos griegos actuales, luego traducidos 
a nuestras lenguas modernas.

Parece ser un abismo insalvable6. Precisamente, el uso de la antropología cultural 
para el estudio de las sociedades que han escrito los textos es un reto complejo pero 
necesario. Primero deberíamos distinguir entre la comunidad que quiere reflejar el 
texto –la de los años treinta en la época de predicación de Jesús– y la que refleja –la 
de los evangelistas y sus respectivas sociedades–, y ser conscientes de que ambas están 

6 El mundo en el que nacieron los textos del Antiguo y el Nuevo Testamento difiere en sus líneas 
socioculturales del nuestro. Hablar de “riqueza”, “pobreza”, “poder”, “sexo” –entre otros conceptos– 
requiere conocer el código de lenguaje de un mundo precristiano, premoderno, preindustrial. No existen 
trazos de similitud solo de comparación. Por ejemplo, pensar las clases sociales como lo hacemos hoy, 
con criterios de la economía política o del poder adquisitivo, de la lógica ingreso-egreso, es algo que 
no era contemplado en la Antigüedad: el estatus no estaba determinado exclusivamente por el ingreso 
económico; tampoco la riqueza era equivalente a la acumulación del capital. Así pues, advertimos que 
estudiar el “mundo bíblico” no se limita a la historia o a la geografía, sino que va hasta los cimientos 
de las culturas implicadas en los textos para comprender su universo mental. En las Sátiras de Juvenal 
se encuentran especificadas las categorías que condicionaron el rango social en el Imperio: extracción 
(romano de nacimiento, griego europeo, griego autóctono, griego oriental, bárbaro), condición personal 
(ciudadano romano, peregrino, libre, liberto y esclavo), nobleza (pertenencia o no a los “ordines” formales), 
bienes de fortuna, ocupación, edad y sexo. Desde este punto de vista, se debe hablar de “estatus” y no 
de “clases”, por ser este un concepto forjado en la era industrial, que hoy tiene otras connotaciones.  
En la sociedad mediterránea, los estatus se entrecruzan y ello puede tener peso en diversas circunstancias 
(Aguirre Monasterio, Del movimiento de Jesús a la Iglesia cristiana. Ensayo de exégesis sociológica  
del cristianismo primitivo, 151).



theologica xaveriana no. 187 • enero - junio 2019 • bogotá, colombia • issn 2011-219X 5

implicadas. Por eso, los análisis literarios de la “política eclesial”7 nos conducen a la 
comunidad redactora que piensa y rumia las antiguas tradiciones recibidas. No tene­
mos acceso directo a los años treinta, pero sí podemos discriminar “tradición entre 
tradición” que permita hacer una propuesta de plausibilidad histórica. 

Tras haber reconocido los límites contextuales, la acción de leer el mundo 
antiguo desde la antropología es ineludible para comprender las sociedades en la 
base de los comportamientos y de las costumbres. Si se parte de que “la cultura es un 
sistema organizado de símbolos en virtud del cual personas, cosas y acontecimientos 
están dotados de significados y valores compartidos más bien específicos y sociales”8, 
la recepción de los textos con “lentes” que nos ayudan a comprender las formas de 
interacción de sus escenas y personajes deviene imprescindible.

Bruce Malina, con su obra The New Testament World (1981)9, y un grupo de 
intelectuales estimulados por ella asumieron el reto de leer con otros “lentes” el en­
tramado neotestamentario. El así llamado Context Group defiende el uso de modelos 
interculturales en la exégesis buscando evitar el anacronismo y el etnocentrismo10. 
Dado que el Nuevo Testamento fue forjado en el mundo mediterráneo oriental, Malina 
basa sus modelos en el estudio de sociedades agrarias avanzadas de esta y otras áreas. 

Tales modelos negocian con elementos estables de la región que –él asevera– 
han perdurado desde tiempos antiguos11. El principal de estos modelos, el esquema 
de honor-vergüenza, es la base de los demás, y muestra los dos polos de evaluación 
social que son reflejo de la personalidad y espejo de los ideales sociales. Precisamente 
por eso lo consideramos como la primera de las abstracciones enumeradas:

1.	 Honor y vergüenza. El honor denota la aprobación social en actitudes y com­
portamientos esperados en los cuales el poder, el estatus sexual y la religión se 
entrecruzan12. Se trata del término generalizado que se refiere al mérito o valor 
de las personas ante sus propios ojos y los de su pueblo o vecindario13.

7 Theissen, La redacción de los evangelios y la política eclesial, 31.
8 Malina, El mundo del Nuevo Testamento. Perspectivas desde la antropología cultural, 22.
9 Ibíd.
10 Lawrence, Reading with Anthropology. Exhibiting Aspects of the New Testament Religion, 10.
11 Malina, El mundo del Nuevo Testamento. Perspectivas desde la antropología cultural, 35.
12 Esta tensión crédito-descrédito es el conflicto honor-vergüenza. Según Malina, en el confluir del poder 
(habilidad para ejercer el control sobre la conducta de otros, no es necesariamente fuerza física), del estatus 
basado en el género (deberes y derechos según el ser reconocido como hombre o mujer) y de la religión 
(actitud y conducta que se espera de la persona respecto a quienes controlan su existencia) podemos 
encontrar la honorabilidad, el reconocimiento social.
13 Neyrey, Honor y vergüenza. Lectura cultural del evangelio de Mateo, 17.



misericordia ilimitada: revisión del modelo antropológico • hanzel josé zúñiga valerio6

2.	 Anti-auto-introspección. La gente que vive en una cultura del honor está orien­
tada externamente más que internamente dirigida. Por ende, la vida psíquica 
interna individual –la conciencia y el pensamiento– es marginal a la vida social. 
Se trata de una personalidad orientada al grupo y no al individuo.

3.	 Personalidad diádica. Con base en la anti-auto-introspección, Malina concluye 
que los individuos del mundo mediterráneo del siglo I poseen una orientación 
psicológica opuesta al individualismo, es decir, centrada en el “diadismo”. Los 
individuos viven en función de lo que los otros dicen y esperan de ellos14.

4.	 Competencia e interacción desafío-respuesta. Las culturas de honor son inheren­
temente competitivas y en ellas se defiende dicho honor en la confrontación 
pública desafío-respuesta: “Una persona (fuente) envía un mensaje a través de 
ciertos canales culturalmente reconocidos a un individuo receptor, y tal envío 
produce un cierto tipo de efecto”15.

5.	 Bienes limitados. Se refiere a la convicción cognitiva de que todos los bienes 
(inclusive inmateriales, como la salud y el honor mismo) son finitos en número 
y limitados en cantidad16, por lo que cualquier intento de mejorar la condición 
social (ganar bienes) es vista como amenaza por el resto de la comunidad en 
cuanto pérdida de bienes.

6.	 División sexual de labores. El honor es asociado directamente con el varón 
y simbolizado con la sangre, el linaje, el nombre y los atributos físicos. En 
contraste, las mujeres deben ser sexualmente exclusivas (vergüenza en sentido 
“positivo”), sumisas, confinadas al hogar y a la esfera privada. La pureza y la 
exclusividad sexual de la mujer está incorporada al honor de algún varón, quien 
es responsable de resguardarla17.

7.	 Mal de ojo. Un reflejo cultural que evita la envidia, particularmente la envidia 
de honor. Se convierte en una herramienta necesaria en un ambiente de bienes 
limitados18, para responder con un trato indiferente a las felicitaciones, los 
agradecimientos y halagos.

La representación de estos esquemas de significado ayuda a la comprensión 
comparada de algunos textos bíblicos, nos enfrenta a la realidad obviada por las lecturas 
sincrónicas y nos muestra la importancia de comprender cada cultura en sí misma. 

14 Malina, El mundo del Nuevo Testamento. Perspectivas desde la antropología cultural, 90.
15 Ibíd., 52.
16 Ibíd., 121.
17 Ibíd., 70.
18 Lawrence, Reading with Anthropology. Exhibiting Aspects of the New Testament Religion, 11.



theologica xaveriana no. 187 • enero - junio 2019 • bogotá, colombia • issn 2011-219X 7

No obstante, aunque Malina admite que “no se puede demostrar que los modelos son 
falsos o acertados […]. Los modelos solo pueden ser comprobados”; reglón seguido 
explica que su método prueba-error ha demostrado que “todos los datos encajan en 
el modelo postulado, y cualquiera puede verificarlo”19. 

Empero, no es así para otros especialistas que consideran que la adopción y 
aplicación de modelos predefinidos podrían ser una suerte de determinismo. Cuando 
algunas palabras o comportamientos presentes en los textos no encajan en los esquemas 
predefinidos, se obvian los modelos, se pasan por alto o se fuerzan: 

Como tal, los modelos en sentido estricto –excepto cuando sirven sólo 
para condensar y presentar los resultados de una investigación específica  
(cfr. Barret 1996: 216)– están basados en una filosofía de la acción humana 
que se refiere a los comportamientos como predecibles y regulares presentados 
en generalizaciones y patrones típicos…20 

Así pues, al partir de este principio de D. Horrell, L. J. Lawrence21 expo­
ne exhaustivamente la debilidad de estos modelos en tres puntos fundamentales  
que resumimos a continuación: 

–	 Primero, hay flaquezas en la metodología de investigación empleada, ya que –
como se ha señalado– en la adopción y aplicación de modelos predefinidos está latente 
el determinismo. Es difícil, si no imposible, considerar textos que no se ajusten a las 
estructuras ya “colocadas en piedra”: ¿Qué hacemos con este texto que no encaja en 
ninguno de los esquemas? No es cierto que toda investigación necesite estar proscrita 
o preordenada a un modelo teórico. Al respecto, se pregunta Lawrence: “¿Puede un 
cuadro más variado de valores culturales revelar que, de hecho, valores similares a los 
promovidos en esos textos no son arbitrarios o contraculturales, sino que afirman y 
testifican un cuadro social que engloba la diversidad?”22. La respuesta es afirmativa: no 
existe un único modelo en la misma sociedad y no es posible aplicar modelos micro 
de contextos específicos a realidades macro. 

–	 Segundo, la propuesta de modelos está basada en una comprensión estática 
de la cultura. Ella era vista –en los años 60– como un objeto de estudio más que 
como un proceso social dinámico. Luego de E. W. Said23, sin embargo, ya no puede 

19 Malina, El mundo del Nuevo Testamento. Perspectivas desde la antropología cultural, 34-35.
20 Horrell, “Models and Methods in Social-Scientific Interpretation: A Response to Philip Esler”, 86.
21 Lawrence, An Ethnography of the Gospel of Matthew, 22ss.
22 Ibíd.
23 Said, Orientalismo, 10.



misericordia ilimitada: revisión del modelo antropológico • hanzel josé zúñiga valerio8

hablarse de cultura como cúmulo de visiones comparativas. Para él, la cultura no es 
algo que puede ser decodificado sino más bien una realidad plural que puede, a su 
vez, ser cuestionada, retada, resistida y leída de forma diferente por los individuos. 
Precisamente por esto cabe la interpretación individual, las diferencias y la revaloración 
de la experiencia subjetiva. 

–	 Tercero, existen problemas de cosificación en la propuesta de valores estáticos. 
El binomio honor-vergüenza no es fácilmente identificable en las sociedades de Judea o 
en el mundo helénico o romano, pues en cada uno de estos grupos el honor se entiende 
de distintas maneras (honor como posición, expresado como precedencia y veneración, 
como valor masculino, como salud, como categoría moral discreta que indica virtud y 
equidad, entre otras posibilidades). La diferencia entre “honor precedente” y “honor 
virtuoso” hecha por J. Pitt-Rivers24 muestra la pluralidad de concepciones y cómo no 
solo es posible pensar en un honor asumido, un honor adquirido, sino también en 
uno ya reconocido por la conciencia individual25. 

Tal vez acá esté la clave para resolver el debate en torno del modelo honor-
vergüenza pues –para Lawrence– el “honor virtuoso” es la sustitución de la reputación 
pública (public court of reputation). Es la reputación pública la que finalmente determina 
lo honorable y lo vergonzoso, lo que puede ser considerado valioso y lo que no, pero 
esto es variable según las sociedades y los grupos humanos. A partir de este principio 
podríamos superar los modelos binaristas de Malina y comprender que no todo texto 
puede ser filtrado en una categoría única26. No se puede pretender evaluar las socieda­
des desde categorías fijas sin tomar en cuenta la polisemia de los mundos humanos.

Porque el mundo de la Biblia no es simplemente el mundo del Mediterráneo 
–o cualquier parte del mundo de hoy– y menos aún podemos decir que en el Medi­
terráneo antiguo existía un único cuadro comprensivo. Los modelos antropológicos 
nos colaboran para explicar algunos comportamientos delimitados, pero no la com­
pleta estructura social tras el Nuevo Testamento. En el estudio de Mt 5,7 que ahora 

24 Pitt-Rivers, “Honor y categoría social”, 23.
25 Pitt-Rivers identificó el “honor precedente” o “prioritario” que constituye el honor que se valora a sí 
mismo antes de una evaluación pública y está basado en el poder, la riqueza y otros indicadores. A menudo 
simbolizado en el grupo, el honor prioritario mantiene el honor en el cual los miembros individuales 
participan, afectan su honor y es correspondientemente dependiente del comportamiento de los miembros 
del grupo. Un segundo modo de honor es el “honor virtuoso”. Este tipo de honor se concentra en el 
estado de la conciencia individual y se refiere más a las intenciones que a las actuales consecuencias.  
El honor virtuoso se obtiene antes que el propio ser interior. Este segundo tipo de honor es ignorado 
por Malina (Lawrence, An Ethnography of the Gospel of Matthew, 29-30).
26 Crook, “Honor, Shame, and Social Status Revisited”, 609.



theologica xaveriana no. 187 • enero - junio 2019 • bogotá, colombia • issn 2011-219X 9

emprendemos, el modelo de “bienes limitados” y honorabilidad se ha utilizado para 
explicar los dichos de felicitación de Jesús y se ha considerado los makarismos como 
“contraculturales”: ¿En qué sentido?

“Bienes limitados” como modelo antropológico: 
una designación complicada 

Las Bienaventuranzas han sido leídas durante siglos como “los nuevos mandamientos 
del cristiano”, la guía de actuación moral. Perteneciente a la “doble tradición” (Mt 
5,1-12; Lc 6,20-26)27, los “makarismos” (del griego μακάριος) designan felicidades 
humanas puntuales consagradas por la sabiduría popular28. Esta expresión se emplea 
con frecuencia en los Salmos y en los libros sapienciales; la “bienaventuranza” no es 
una promesa, sino una declaración en el presente de una felicidad ya realizada o en 
plan de realizarse, tengan o no conciencia de ello estos “bienaventurados”29. Así pues, 
en cuanto a su forma literaria, las Bienaventuranzas de Jesús se insertan en la línea 
parenética de la escatología: son frases sapienciales con funciones futuras, pero ya 
iniciadas30, muy propias en la tradición de Israel.

La construcción de cada una de estas declaraciones de felicidad es simple: consta 
de dos hemistiquios, donde el primero designa la persona o clase de personas felices, y 
el segundo expresa la razón de dicha felicidad31. En este segundo hemistiquio, la razón 
de la felicidad de los sujetos es medida en términos honoríficos (honorables son estos 
que…) y los hechos prometidos son catalogados como “bienes” por los estudiosos del 
Context Group32. Dicho de otro modo, el texto señala los motivos de la plena felicidad 
de sujetos que son considerados por la sociedad de su tiempo como desgraciados, les 
aplica terminologías honoríficas a personas más bien dignas de descrédito. Asimismo, 
declara que son merecedores de “bienes” materiales e inmateriales pues en este mo­
mento no los poseen y viven en carestía. 

27 Aguirre Monasterio y Rodríguez Carmona, Evangelios Sinópticos y Hechos de los Apóstoles, 68.
28 Bonnard, Evangelio según San Mateo, 90.
29 Dumais, El Sermón de la montaña (Mateo 5-7), 16-17.
30 Luz, El Evangelio según San Mateo, 281.
31 González-Carvajal, Las bienaventuranzas, una contracultura que humaniza, 18. La forma del makarismo 
puede ser estructurada como sigue: μακάριος + sustantivo plural (sustantivo, adjetivo o participio)  
+ cláusula de motivación (ὅτι “por” + pronombre plural + verbo o frase verbal). Para un análisis de las 
estructuras de composición, ver a Hanson, “How Honorable! How Shameful! A Cultural Analysis of 
Matthew’s Makarisms and Reproaches”, 99-100.
32 Malina y Rohrbaugh, Los evangelios sinópticos y la cultura mediterránea del siglo I. Comentario desde las 
ciencias sociales, 44.



misericordia ilimitada: revisión del modelo antropológico • hanzel josé zúñiga valerio10

En las sociedades mediterráneas, según las posturas de los modelos intercultu­
rales recién citados, quien no tiene algo y lo adquiere, lo roba a otro, pues los bienes 
son limitados. B. Malina plantea la adquisición y la valoración de bienes en códigos 
de intercambio comercial y económico en términos de exchange: 

…la gente que aparece en las páginas del Nuevo Testamento percibiría su 
existencia como determinada y limitada por los recursos naturales y sociales 
de su poblado, de su ciudad preindustrial, de su área inmediata y del mundo, 
tanto vertical como horizontalmente. Tal existencia socialmente limitada y 
determinada podía ser verificada por la experiencia, y conduciría a la percepción 
de que todos los bienes a disposición de una persona son de hecho limitados.33

Según esta concepción de honor y de posesión de bienes, los enunciados que 
hace Jesús son contraculturales pues denomina “honorables” a individuos que no lo 
son y piensa los dones de Dios en términos de bienes comerciales robados a otros. ¿Será 
así? L. J. Lawrence34 evidencia que esta concepción “bienes limitados” está basada en un 
estudio de G. Foster titulado Peasant Society and the Image of Limited Good (1965)35. 

A su vez, Foster propone que los bienes sociales de todos los grupos campesinos 
son “finitos” y lo hace basándose en estudios de campo realizados en Tzinzuntzan, 
Michoacán, México. Dice que estas características, aunque pertenecen a estudios de 
campo en América del Norte, pueden ser tomadas como modelos abstractos para to­
dos los grupos que viven de la labor agrícola. La vida es vista como un juego de 50% 
versus 50% de modo que, si un sector de proporción adquiere más bienes, se los está 
quitando al otro sector. Así, la interacción social se desarrolla en una competición pura 
y el intercambio se da horizontalmente (entre colegas) o verticalmente (patrón-cliente).

En este mundo dibujado por Foster y desarrollado por Malina una persona 
honorable sabe que los bienes sociales son como un pastel en el cual, si alguien 
toma más de lo que le toca por justicia, automáticamente deja sin comer a otro. Por 
eso, toda persona rica era inmediatamente considerada sinvergüenza, codiciosa e in­
justa. Basándonos en el mismo principio, “pobre” no es una categoría social sino un 
término que designa la persona incapaz de defender lo suyo, alguien que por dejarse 
arrebatar recursos descendía en el estatus de honor que poseía36.

33 Malina, El mundo del Nuevo Testamento. Perspectivas desde la antropología cultural, 120.
34 Lawrence, An Ethnography of the Gospel of Matthew, 182. Para la crítica de esta sección nos basaremos 
en la propuesta de la autora, evidentemente haciendo nuestros propios señalamientos que aclaran y 
profundizan el material.
35 Foster, “Peasant Society and the Image of Limited Good”, 293-315.
36 Malina y Rohrbaugh, Los evangelios sinópticos y la cultura mediterránea del siglo I. Comentario desde las 
ciencias sociales, 394.



theologica xaveriana no. 187 • enero - junio 2019 • bogotá, colombia • issn 2011-219X 11

A pesar de esta argumentación, aun cuando sea posible que las sociedades 
campesinas mediterráneas hayan vivido con base en modelos similares de intercam­
bio, esto no ocurre igual en las sociedades urbanas, lugar de redacción del primer 
Evangelio. Mateo, en particular, fue posiblemente redactado en una gran urbe (πόλις) 
como Antioquía de Siria37. Las referencias a la tradición petrina, aceptada luego de 
la salida de Pablo de la ciudad, así como más datos internos en torno de mercados 
(14,5; 20,1-16), propiedad privada (25,14) o intereses (25,27), evidencian un centro 
de ciudad muy activo. 

¿Cómo aplicar estos modelos de sociedades campesinas mexicanas a las del 
mundo sirio del siglo I, concretamente, a una comunidad judía en una urbe heleni­
zada? La generalización de esquemas nacidos de la etnografía moderna debe verse con 
sumo cuidado. Hay principios en la forma en que “el Padre” predicado por Jesús, Jesús 
mismo, y la comunidad de los evangelios entienden los bienes que no se circunscriben 
a una lucha interna por la riqueza.

En el contexto bíblico, ser μακάριος es más que ser “dichoso” o “feliz”: es sinó­
nimo de estar bendecido plenamente, lleno de la gracia, y esta gracia no es limitada 
nunca: “En contraste al ethos de los bienes limitados, aquí no hay implicación de que 
esos bendecidos vayan necesariamente a privar a otros de tales bendiciones”38. Ser pobre 
nunca puede ser entendido en la tradición bíblica como el inútil que perdió honor. 
Más bien es el objeto principal de la preocupación divina (ver Sal 9,18; Is 57,15) por 
estar plenamente dispuesto a la recepción de la gracia. Esto se aplica también para los 
hambrientos y sedientos porque la bondad de Dios no tiene límites para con ellos, 
que son alimentados abundantemente, e incluso sobran docenas de canastas llenas, 
canastas que provienen de “lo alto” (ver a Mt 14,20). 

Es entonces la bondad del corazón en el trato cotidiano lo que hace que una 
persona sea “dichosa” porque las bendiciones de Dios vienen sobre quien está dispues­
to a recibirlas y las busca con su conducta. Aquí podemos ubicar la bienaventuranza 
sobre el “ser misericordioso”.

Ubicación social del ser “misericordioso” 
en el entorno bíblico

La familia, como parte de la sociedad mediterránea del siglo I, era el elemento que 
amalgamaba la colectividad39. La administración de los bienes en el contexto amplio 

37 Aguirre Monasterio, La memoria de Jesús y los cristianismos de los orígenes, 155.
38 Lawrence, An Ethnography of the Gospel of Matthew, 190.
39 Inclusive hoy los criterios de reconocimiento, reverencia y premiación, así como las estrategias de 
castigo y vergüenza, solo funcionan en el marco de una sociedad con estructuras mentales compartidas. La 



misericordia ilimitada: revisión del modelo antropológico • hanzel josé zúñiga valerio12

implicaba la protección de la familia. Sin embargo, los bienes no se entendían nece­
sariamente como “robados” o “ganados”, que marginaban a otras familias, como se 
desprende del modelo honor-vergüenza. La escala del honor no estaba atada exclusi­
vamente a ganar o perder bienes materiales o inmateriales y, por ende, la vergüenza 
no dependía de la pérdida de un bien pues –como hemos argumentado– este no es 
limitado en todos los casos. 

	 Las concepciones de “ser misericordioso” pueden ser evaluadas desde estos 
esquemas funcionalistas; no obstante, debemos conocer el entorno judío y el mundo 
grecorromano en los cuales se escriben los textos del Nuevo Testamento y se emplean 
estas palabras en el campo moral, público y privado. 

	 En el mundo romano la “misericordia” era un poco más restringida. La mo­
ral romana ponía especial cuidado en la formación de la conciencia y de un sistema 
rígido de valores para la vida. Sobre todo, buscaba inclinar a los ciudadanos hacia los 
verdaderos intereses de la patria, aunque fuera en sacrificio de los intereses propios40. 
A pesar de que la moral popular estaba estrechamente vinculada con las religiones, los 
filósofos ambulantes del anterior periodo helenístico influyeron en la sociedad romana 
predicando lo irracional del deseo humano, la frugalidad, el autocontrol, entre otras 
actitudes41. Así nacieron las famosas listas de virtudes romanas: ligadas a los distintos 
cultos de la sociedad, pero remozadas por la filosofía y el pensamiento individual.

Respecto de las virtudes en relación con el sema de “misericordia”, el romano 
privilegiaba la gravitas sobre la levitas. Es decir, en asuntos importantes valía más ser 
responsable y serio que ligero. Si no, se podía caer en la frivolidad. Es evidente que la 
idea de equilibrio frente a la gravitas existía y estaba regulada por la comitas o atenuación 
de la excesiva seriedad y por la clementia o disposición a ceder en los derechos propios 
(virtud pública también referida al trato con otras naciones). Las mores maiorum o 
virtudes mayores (heredadas de los antepasados) que marcaban el entorno donde 
fueron redactados los evangelios podrían sintetizarse en la severitas o severidad con 
uno mismo y en la pietas o reconocimiento de una fuerza superior que guía su vida42.

	 A pesar de las similitudes entre las virtudes romanas con el “ser misericordioso” 
de Mateo, debemos reconocer la inexistencia de una equivalencia. No se encuentra 
una actitud romana que esté completamente desligada del derecho y de la concepción 

diferencia con el mundo antiguo radica en que, por la conciencia de individualidad del hombre moderno, 
la humillación se hace más notoria y psicológicamente lacerante porque la persona –desde su infancia– se 
siente sola en medio de la colectividad (Foucault, Vigilar y castigar. Nacimiento de la prisión, 208-209).
40 Guillén, VRBS Roma. Vida y costumbres de los romanos I, 208.
41 Lozano, “Asia Menor en época helenístico-romana. Panorama religioso”, 137.
42 Barrow, Los romanos, 23-25.



theologica xaveriana no. 187 • enero - junio 2019 • bogotá, colombia • issn 2011-219X 13

de justicia como virtud pública. Si se va un poco más atrás, en el proceso de redacción 
que recordaba y reelaboraba la historia de las palabras de Jesús, podemos hallar una 
concepción de religión basada en la fe monoteísta consolidada en el periodo del se­
gundo Templo: una religión que, en la perspectiva de la predicación de Jesús era más 
cercana a una relación familiar o de virtud privada, que pública, bastante diferente a 
las religiones del mundo helenístico y romano43. La manera de comprender la actitud 
enunciada en las relaciones sociales se enraíza en el mundo del judaísmo y en sus  
textos sagrados.

Por ser la comunidad mateana un grupo fundamentalmente judeo-cristiano44, 
el Sermón de la Montaña debe ser considerado en el mundo cultural de la segunda 
generación judía-cristiana que redacta el Evangelio: “Como muchos otros movimientos 
judíos del periodo, ellos también deseaban ser el ‘verdadero’ judaísmo”45. Se trata de 
una nueva comprensión de la Torah en general y del Decálogo en particular resumida 
en una serie de ocho makarismos (vv. 3-8) más dos (vv. 9-12), que dan como resultado 
los “diez mandamientos” del “nuevo Moisés”46. Al ampliar un poco el espectro, debe­
mos explayarnos en este punto: las listas de bendiciones y maldiciones eran comunes 
en el judaísmo del siglo I, sectario y rabínico.

Existe una cierta atmósfera de ideas teológicas, más o menos compartidas, 
que se “respiran” en el judaísmo del segundo Templo e influyen en los grupos judíos 
palestinenses y de la diáspora. La identidad judía, idealizada en un pasado común, en 
el cual Dios escogió a su pueblo para cumplir su voluntad, estableciendo una alianza 
grabada en la Torah y actualizada en los sacrificios del Templo de Jerusalén, se hacía 
patente en los diversos grupos, a pesar de las contradicciones entre saduceos, fariseos 
y esenios. Elementos como la abstención de la “idolatría”, la circuncisión, las leyes 
dietéticas y la observancia del Sábado47 los distinguían entre “las naciones”.

Las Bienaventuranzas de Mateo y Lucas pueden ser mejor entendidas en la 
tradición oral de las palabras de Jesús que se enraíza en la “pista hebraica”48. Si Jesús 

43 De Churruca, “Les principes directifs de la formation de normes de conduite dans le christianisme 
des premières siècles”, 195.
44 Aguirre Monasterio y Rodríguez Carmona, Evangelios sinópticos y Hechos de los Apóstoles, 342.
45 Betz, “The Beatitudes of the Sermon on the Mount (Matt. 5:3-12): Observations on Their Literary Form 
and Theological Significance”, 19. Se debe señalar que, por ser la comunidad mateana mayoritariamente 
judeo-cristiana, tiene dentro de sí un sector heleno-cristiano minoritario, pero que en la diáspora esta 
relación se invierte: vive en medio de otras comunidades helenistas de tradición paulina que le superan.
46 Borg y Crossan, La primera Navidad. Lo que los evangelios enseñan realmente acerca del nacimiento de 
Jesús, 50.
47 Räisänen, El nacimiento de las ideas cristianas, 50.
48 Marguerat, Jésus et Matthieu. À la recherche du Jésus de l’histoire, 256.



misericordia ilimitada: revisión del modelo antropológico • hanzel josé zúñiga valerio14

pronunció estas bendiciones y maldiciones, lo hizo ubicándose en las formas literarias 
de su contexto. En la amplitud que buscamos, dirigirnos a las cuevas del Mar Muerto 
nos puede dar pistas importantes. El movimiento esenio nos da luces al respecto, pero 
de forma indirecta. Su relevancia radica en que dibuja una parte del mundo religioso 
donde nació Jesús y el cristianismo primitivo49. En la cueva 4 de Qumrán se encon­
tró un texto que nos ayuda en la comprensión de nuestra búsqueda “contextual”: el 
fragmento 4Q525, llamado también “Bendiciones de los sabios”, contiene una lista 
de bendiciones que llaman poderosamente la atención. Comparemos algunos posibles 
paralelos en contenido y estilo:50

4Q525

[Bendito aquél que dice la verdad] con 
un corazón puro (2.1).

Benditos quienes se regocijan en ella 
(2.2).

Benditos quienes la buscan con manos 
puras […] y en la aflicción [o “man­
sedumbre”] de su alma no la aborrece 
(2.3-6)50.

Mateo 5

Bienaventurados los limpios de corazón 
(v. 8).
Bienaventurados seréis cuando os  
injurien y os persigan […] alegraos y 
regocijaos (v. 11-12).
Bienaventurados los mansos (v. 4).

A partir de las similitudes vistas en el cuadro, É. Puech51 ha sugerido una 
secuencia en las Bienaventuranzas, Sir 14,20-27 y los makarismos del Mar Muerto: 
para él existe parentesco en la estructura, el vocabulario, el estilo (tercera persona) y el 
contenido que evidenciaría un locus común semítico más que una compleja historia de 
la redacción. Su estudio analiza pormenorizadamente la cantidad de palabras hebreas 
y sus equivalentes en griego, para subrayar las semejanzas hasta en número. Su hipótesis 
sigue siendo controvertida52. Aun así, para nosotros es todavía más sorprendente el pa­
ralelo que está en el himno 1QHodayota. Entre los fragmentos hallados en la cueva 1,  
 

49 VanderKam y Flint, El significado de los rollos del Mar Muerto. Su importancia para entender la Biblia, 
el judaísmo, Jesús y el cristianismo, 331.
50 Empleamos la traducción de: García Martínez, Textos de Qumrán, 411.
51 Puech, “4Q525 et les péricopes des Béatitudes en Ben Sira et Matthieu”, 82.
52 VanderKam y Flint, El significado de los rollos del Mar Muerto. Su importancia para entender la Biblia, 
el judaísmo, Jesús y el cristianismo, 330-331.



theologica xaveriana no. 187 • enero - junio 2019 • bogotá, colombia • issn 2011-219X 15

podemos encontrar un cántico (1QH 6.1-4) que alaba a los bienaventurados por la 
práctica de la justicia, por la búsqueda de la verdad y por la práctica de la misericordia:

[Bienaventurados] los hombres de la verdad, los elegidos de la jus[ticia, 
los investigadores] de la inteligencia, los buscadores de la sabiduría, los 
construct[ores de…] [los que a]man las misericordias, los pobres de espíritu, los 
depurados por la miseria y los purificados por la prueba, los mise[ricordiosos… 
los que se re]servan hasta el tiempo de tu juicio.53

Este himno del “maestro de justicia” evidencia que expresiones como “pobres 
de espíritu”, “los misericordiosos”/“los que aman las misericordias” pertenecían a la 
espiritualidad judía de Qumrán54. A nivel estructural y conceptual, el género literario 
de “bendiciones” y “makarismos” era familiar para algunos judíos del siglo I. a. C. y 
I d. C. La propuesta de Puech no consiste en que Mateo habría conocido los escritos 
de Qumrán, tal como si hubiese hallado la “fuente” del Sermón de la Montaña, sino 
en ampliar el horizonte de las ideas del entorno (géneros literarios, vocabulario y 
temáticas). 

El mismo autor reconoce posteriormente los alcances distintos de ambos textos: 
4Q525 se limita a un plano moral y sapiencial, mientras que Mt 5,3-11 asume un 
objetivo moral, pero también escatológico, en función de Reino de Dios55. 

Podemos rastrear las relaciones entre el cristianismo de los orígenes y Qumrán 
para entender el Sermón de la Montaña en su entorno sociorreligioso. Buena parte 
del material en la tradición mateana ha nacido probablemente en el diálogo cultural 
de Jesús, sus discípulos y el mundo judío del siglo I; “pero este material fue utilizado 
por el evangelista en el diálogo que particularmente concernía la iglesia de su época: 
aquel entre fariseísmo y cristianismo”56. Los textos evidencian el encuentro de varias 
tendencias que tienen sus antecedentes en el mundo veterotestamentario, actualiza­
das ahora a la época posterior al 70 d. C., cuando está siendo escrito el Evangelio, el 
Sermón de la Montaña y Mt 5,7.

53 García Martínez, Textos de Qumrán, 358-359.
54 También constituye una fuerte prueba en favor de la hipótesis de E. Puech sobre la anterioridad de 
las Bienaventuranzas de Mateo contra la hipótesis tradicional centrada en la “simplicidad redaccional” 
de Lucas. Para una discusión, ver a Van Cangh, “Béatitudes de Qumrân et béatitudes évangéliques: 
antériorité de Matthieu sur Luc?”, 415.
55 Puech, “Los manuscritos del Mar Muerto y el Nuevo Testamento. El nuevo Moisés: algunas prácticas 
de la Ley”, 222.
56 Davies, The Setting of the Sermon on the Mount, 255.



misericordia ilimitada: revisión del modelo antropológico • hanzel josé zúñiga valerio16

Las plegarias que invocan misericordia son comunes en el Antiguo Testamento57. 
Las felicitaciones hacia la bondad de aquellos que ayudan a los infortunados están 
atestiguadas en Biblia Hebrea (ver Pr 14, 21; 17,5) así como en los textos deutero­
canónicos (ver Tb 4,7). El ejercicio de la misericordia era un deber social y religioso. 
Su base estaba en la creencia de que Dios es un Dios de misericordia (ver Ex 34,6;  
Dt 4,31) y que la exige como actitud antes que cualquier sacrificio (ver Os 6,6; y  
Mt 9,13). 

La compasión y la misericordia, como actitudes vinculadas a la Ley judía, 
también se convirtieron en principios ético-teológicos de los primeros cristianos: ser 
“misericordioso como el Padre es misericordioso” (Lc 6,36), no responder con vio­
lencia ni odio ante el otro (Mt 5,38-42; 43-48), dar misericordia para recibirla (ver 1 
Clem 13,2), entre otros textos. En general, el Sermón de la Montaña está ubicado en 
una tradición que asume la misericordia como un principio de justicia y sabiduría58. 

Es particularmente importante a este respecto la parábola de Mt 18,21-35. En 
ella se responde a la pregunta de Pedro sobre el perdón: “¿Cuántas veces tengo que 
perdonar?” Se trata de una pregunta de parte de la comunidad, una pregunta que 
requiere una respuesta de alcance eclesial. En la trama, el siervo perdonado por su 
señor no quiso perdonar una deuda mucho menor de un compañero. La pregunta 
que le hizo el señor al reclamarle se asocia directamente con Mt 5,7: “¿No debías tú 
también compadecerte de tu compañero, del mismo modo que yo me compadecí de 
ti?” (18,33). La parábola pone de manifiesto el perdón apodíctico del Dios de Jesús59: 
sin límites ni condiciones más que los de actuar compasivamente, así como actuaron 
con el siervo sin él merecerlo.

Los ἐλεήμονες y la gracia sin contemplaciones

En el Antiguo Testamento, si ser misericordioso era la base del contrato social60, signi­
fica que hablamos de un ligamen específico en el trato de Dios para con las personas y 
entre las mismas personas, un ethos del compartir y de la mutualidad. Al adentrarnos 
en detalles semánticos, el concepto “misericordia” –o su forma cercana a nuestro 
castellano– se expresa en el texto griego con tres lexemas. 

57 Hanson, “How Honorable! How Shameful! A Cultural Analysis of Matthew’s Makarisms and 
Reproaches”, 87-93.
58 Betz, The Sermon of the Mount A Commentary on the Sermon on the Mount, Including the Sermon on 
the Plain (Matthew 5:3-7:27 and Luke 6:20-49), 133.
59 Pikaza, Evangelio de Mateo. De Jesús a la Iglesia, 653.
60 Lawrence, An Ethnography of the Gospel of Matthew, 192.



theologica xaveriana no. 187 • enero - junio 2019 • bogotá, colombia • issn 2011-219X 17

El primero, τὸ ἔλεος, es un sustantivo neutro que alude a “misericordia”, “com­
pasión”, “piedad”, es decir, a sentir la desgracia de los que padecen siendo inocentes61. 
Preferentemente, este término es el que emplean los LXX para traducir el sustantivo 
hesed: bondad y benevolencia con los otros como justicia que Dios exige según la 
alianza62. Sin embargo, no debemos comprender el paso del hebreo al griego como una 
traducción directa, pues en el mundo helenista ἔλεος subraya más una connotación 
psicológica mientras que el hesed hebreo privilegia la comprensión jurídica y a la vez 
incluye el enternecerse o conmoverse en cuanto sentimiento63 empático profundo. 

El segundo término es ὁ οἰκτιρμός, que hace referencia a “compasión” y “mise­
ricordia” pero hacia una situación de infortunio, tal vez más superficialmente como 
cuando una persona ve la desgracia ajena, pero al no conocer al otro, solo siente la 
simple afinidad humana del “pobrecito”. 

El tercer concepto es τὸ σπλάγχνα, que podemos comprender como “entrañas”, 
“corazón”, “amor (de bondad)” y sus respectivos sentidos analógicos que se desprenden 
de la connotación objetiva del órgano humano64, es decir, de su ubicación.

El versículo μακάριοι οἱ ἐλεήμονες, ὅτι αὐτοὶ ἐλεηθήσονται (Mt 5,7) emplea en 
dos ocasiones el primero de los lexemas analizados65. Mateo, en su construcción66, utiliza 

61 Se trata así de un sentir opuesto a la envidia por la felicidad de otros (en el mundo clásico, Homero y 
Aristóteles lo emplean de esa manera (ver a Bauer y Danker, A Greek-English Lexicon of the New Testament 
and Other Early Christian Literature, 316). Quienes actúan con misericordia viven de forma no valorada 
por la cultura dominante pues actuar con benevolencia en el mundo helénico es interpretado políticamente 
como clemencia y debilidad del supuestamente fuerte. Para los estoicos ser benevolente no es lo mismo 
que ser clemente: una refleja la actitud de los dioses, otra es sentirse apenado por algo (Carter, Mateo y 
los márgenes. Una lectura sociopolítica y religiosa, 214).
62 Staudinger, ἔλεος, c. 1313.
63 Esser, “Misericordia (ἔλεος)”,100-101.
64 Ibíd., 99.
65 Como es evidente, se trata del que trabajamos primero por la recurrencia de apariciones en el Nuevo 
Testamento y su relación con el Antiguo Testamento por la traducción griega de la Septuaginta.
66 Desde el punto de vista de quienes privilegian la larga historia de la redacción, la versión lucana es 
mucho más cercana a la forma como fue pronunciada por Jesús. Se acota al criterio de discontinuidad en 
el Nuevo Testamento (único caso de bienaventuranza puesta en boca de Jesús –resucitado– es Ap 22,14) y 
el criterio de coherencia, pues las Bienaventuranzas se acoplan perfectamente con otros dichos referentes 
al Reino de Dios (Meier, Un judío marginal. Nueva visión del Jesús histórico II/1, 400-401). Según la 
posición redaccional, Mateo da un tono moral y espiritual con sus añadidos (“pobres de espíritu”, “sed de 
justicia”) y sus Bienaventuranzas propias (los misericordiosos, los limpios de corazón, los constructores 
de paz) por motivos de política eclesial de su comunidad. El posible texto de la tradición Q diría: “20Y 
levantando sus [ojos hacia] sus discípulos, dijo: ‘Dichosos los pobres, porque [vuestro] es el Reino de Dios. 
21Dichosos los que tenéis hambre porque [seréis] saciados. Dichosos los [que estáis afligidos], porque 
[seréis consolados]. 22Dichosos vosotros cuando os insulten y os [persigan] y digan [contra] vosotros 
[toda clase de] males por causa del Hijo del hombre. 23Alegraos y [exultad], porque vuestra recompensa 



misericordia ilimitada: revisión del modelo antropológico • hanzel josé zúñiga valerio18

el adjetivo plural οἱ ἐλεήμονες, o “los misericordiosos”, y el verbo futuro ἐλεηθήσονται 
en voz pasiva, “recibirán misericordia”, ambos derivados del verbo ἐλεεῖν, para acentuar 
la actitud de compasión que una persona debe sentir hacia otra67. Finalmente, toda 
actitud de misericordia humana tiene su fundamento en la misericordia de Dios, pues 
él es el sujeto del verbo pasivo. La actitud divina de cercanía con los seres humanos 
es la fuente de cualquier principio humano de bondad hacia quien quiere recibirla.

Por ser un deseo para con otro, el lenguaje usado en la perícopa de las Bienaven­
turanzas podría ser uno de felicitación y correspondería a una terminología honorífica, 
según afirman Malina y Rohrbaugh. Pretendería resaltar como “dichosos” a individuos 
que la sociedad rechaza por sí mismos y no pueden defender sus posiciones o com­
portamientos68, ni sus posesiones. Hanson ahonda un poco más en esta perspectiva y 
afirma que los makarismos son juicios de valor pronunciados por una autoridad de la 
comunidad (¡Cuán honorable! ¡Cuán vergonzoso!) y que solo pueden ser entendidos 
en la lógica del desafío-respuesta69. 

No obstante, al volver al punto de nuestro cuestionamiento a estos modelos, 
debemos preguntarnos lo siguiente: si comprendiéramos las Bienaventuranzas como 
una bendición y no como un reconocimiento de honor en respuesta a un desafío, 
¿está la reputación condicionada necesariamente en una bendición? En realidad, en el 
contexto de los evangelios, la gracia no está condicionada por nada: es un don gratuito 
de Dios; por eso proponemos que es la gracia, no el honor, el ideal enunciado en las 
Bienaventuranzas70.

No es extraño que el grupo de Jesús reflejado en el primer Evangelio piense en 
códigos de gracia veterotestamentaria, es decir, de gratuidad, y no de honorabilidad. 
Si en la sociedad romana y algunas sociedades campesinas los bienes son limitados, 
en el “Reino de Dios” no. Esto sería una inversión de valores, algo contracultural, en 
cuanto que los caminos del Reino anunciado por Jesús no corresponden a las rutas de 
honorabilidad del mundo grecorromano71. Sin embargo, las rutas de honorabilidad  

será grande en el cielo; pues así [persiguieron] a los profetas anteriores a vosotros” (Robinson, Hoffmann 
y Kloppenborg, El documento Q. Edición bilingüe, 110-113). Consideramos que esto es una cuestión 
abierta, debatible, pues hemos visto ejemplos de esos añadidos “morales y espirituales” en Qumrán y en 
textos del Antiguo Testamento.
67 Staudinger, ἔλεος, c. 1314.
68 Malina y Rohrbaugh, Los evangelios sinópticos y la cultura mediterránea del siglo I. Comentario desde las 
ciencias sociales, 44.
69 Hanson, “How Honorable! How Shameful! A Cultural Analysis of Matthew’s Makarisms and 
Reproaches”, 100.
70 Pitt-Rivers, “The Place of Grace in Anthropology”, 446. 
71 Para C. Gil Arbiol, más bien son rutas de autoestigmatización. Ser “desviado”, en el sentido de  
ser identificado como arquetipo de lo marginal, es una realidad normal en todo ethos. Pero también ser 



theologica xaveriana no. 187 • enero - junio 2019 • bogotá, colombia • issn 2011-219X 19

aquí no están presentes porque la proclamación de la gracia tiene prioridad, no solo 
en la historia de la comunidad mateana, sino también en la comunidad de los si­
nópticos. La gracia está en el fondo del Sermón de la Montaña porque expresa la 
acción de Dios en Jesús72. 

No hay conflictos de honor aquí porque la gracia de Dios es inagotable, su 
misericordia es ilimitada, y si Dios da misericordia a unos no significa que se la esté 
robando a otros. Solo en este sentido el mensaje de Jesús puede ser entendido como 
contracultural, pues va contra la misma lógica de la justicia retributiva del Dios 
YHWH. Implanta una idea de justicia distributiva, una justicia de bendición para 
todos y todas que debe ser reproducida por quienes siguen el mensaje del Dios vivido 
y anunciado por Jesús.

Nada de bienes limitados, nada de lógicas de honor en este caso. El texto de 
Mateo va en la línea de la gracia como regalo gratuito. Dios da abundantemente a 
quienes quieren recibir sus dones. Sin embargo, ¿y si alguien no quiere recibir su bon­
dad? ¿No será tratado con misericordia? ¿Es aplicada acá la lógica jurídica del Antiguo 
Testamento? No podemos ocultar que el trasfondo veterotestamentario retributivo se 
sigue asomando en este aspecto y que hay una condición: si soy misericordioso, recibiré 
misericordia. La tradición judía posterior profundizó esta idea73. La lógica bancaria 
está siempre fundamentada, de manera lineal, incluso en el rabinismo posterior pues 
hay un premio para cada acción. 

La comunidad de los sinópticos pone en boca de Jesús un aforismo retributivo 
(mandamiento judío del amor, ¡como si el amor pudiera ser mandado!), y es en este 
punto donde nos deslindaremos de la labor exegética hasta aquí llevada, para proponer 
ir más allá. En realidad, el Dios predicado por Jesús en Galilea no pide ni exige: solo 
otorga abundantemente.

“autodesviado” es una alternativa que existe por su función de contrapeso entre grupos sociales. Si un 
carismático propone “invertir mundos”, oponiéndose a los criterios dominantes, es porque pretende 
crear un nuevo ethos, y así nació el movimiento de Jesús (Gil Arbiol, “Una lectura sociológica de las 
Bienaventuranzas”, 261).
72 Luz, El Evangelio según San Mateo I, 304.
73 En Génesis Rabbah 33, Rabí Tanjumah comenta el Sal 145,9 exhortando la misericordia para todos 
si se es misericordioso: “Derrama misericordia uno sobre otro y el Santo derramará misericordia sobre 
ti”. De la misma manera lo hace el Talmud de Babilonia: “Rabán Gamaliel, el hijo de Rabí [Judá, el 
patriarca], dice: Y él te mostrará misericordia y será compasivo contigo y te multiplicará... (Dt 13, 
17-18). Quien sea misericordioso con los demás, se le mostrará la misericordia desde el cielo” (b. Shab. 
151b). Ver contextualización en Basser y Cohen, The Gospel of Matthew and Judaic Traditions, 127-128.



misericordia ilimitada: revisión del modelo antropológico • hanzel josé zúñiga valerio20

Para concluir: misericordia ilimitada, 
más allá de la lógica retributiva 

Ha quedado claro que “ser misericordioso” en la bienaventuranza propuesta por el 
primer Evangelio responde al deber judío del amor. Se habla acá de “deber” por la 
connotación jurídica del hesed veterotestamentario. No es la comprensión exclusiva­
mente sentimental del mundo grecorromano, aunque no la excluye por completo, pues 
sentir dolor por otra persona está implicado en el hesed. También queda claro, por la 
lógica estructural de las Bienaventuranzas, que la sección A del makarismo (“dichosos 
los misericordiosos”) tiene como consecuencia o respuesta un empalme B (“recibirán 
misericordia”). Asimismo, por la voz pasiva presente en B, podemos inferir que quien 
proveerá dicha misericordia –el sujeto actuante– será Dios.

La interpretación tradicional de esta frase puede resumirse en la famosa “regla 
de oro” igualmente expuesta en Mateo: “Por tanto, todo cuanto queráis que os hagan 
los hombres, hacédselo también vosotros a ellos…” (7,12). Se trata de un apotegma 
reconocido en la tradición judía (ver a Lv 19,18) y extendido en casi todas las tradi­
ciones religiosas de Oriente, sea de forma negativa (“no hagas a los otros lo que no 
te gustaría que te hicieran”) o con mayor exigencia positiva (“haz a los demás…”). 

La formulación trae consigo una exigencia jurídica de la que se deriva una ética 
circular: sea por interdicción o proposición, el imperativo de actuar bien con otros 
traerá la consecuencia de un bien para el sujeto “bueno”; pero debemos anotar que en 
el mensaje del Nuevo Testamento ya se vislumbra un programa moral que supera este 
círculo y caracteriza la finalidad en el amor como bien esencial74: el texto sinóptico de 
“amad a vuestros enemigos, haced el bien a los que os odien, bendecid a los que os 
maldigan, rogad por los que os difamen […] haced el bien y prestad sin esperar nada 
a cambio. Entonces obtendréis una gran recompensa y seréis hijos del Altísimo…” 
(Lc 6,27.35; ver a Mt 5,44) muestra una evidente superación del círculo que espera 
una recompensa material inmediata, aunque continúa recalcando que se espera un 
beneficio en el reconocimiento como “hijos del Altísimo” y en las recompensas post 
mortem del Cielo. Es una teleología que lleva consigo un premio y, por contraposición, 
un castigo, al no obtener el fin propuesto75.

74 Meier, Un judío marginal. Nueva visión del Jesús histórico IV, 542. El autor sostiene que estas 
tradiciones sinópticas de amor gratuito son –con posibilidad alta– provenientes del Jesús histórico por 
la discontinuidad en este tipo de discursos en los escritos veterotestamentarios.
75 “…si les Béatitudes forment le portail du Sermon sur la montagne, premier des cinq discours de 
Jésus en Matthieu, le Jugement dernier constitue la scène finale des cinq grandes discours. Béatitudes 
et Jugement constitue ainsi le cadre dans lequel s’inscrit l’enseignement du Jésus matthéen, qui pose 
des exigences. On passe de la proclamation à l’exhortation et, en quelque sorte, de la grâce de Dieu à la 



theologica xaveriana no. 187 • enero - junio 2019 • bogotá, colombia • issn 2011-219X 21

Ya nos hemos adentrado en la exégesis de Mt 5,7 y hemos extraído la idea de que 
“recibir misericordia” es un premio trascendente: la recompensa celestial ante el señor 
Dios quien brindará perdón a quienes lo han dado. La finalidad de ser misericordioso 
responde a la lógica causa-efecto porque “debo ser misericordioso para recibir miseri­
cordia de parte de Dios” o, dicho en negativo, “no debo ser inhumano o inclemente 
para no ser tratado así”. Hasta aquí la comprensión judía del texto mateano. 

Sin embargo, si tomamos en cuenta que el Dios predicado por Jesús “hace 
salir su sol sobre malos y buenos, y llover sobre justos e injustos” (Mt 5,45b), ¿acaso 
estamos frente a una aparente contradicción? Consideramos que no. Los textos fuertes 
del Dios de Jesús en su lógica de amor desinteresado se contraponen al interés mateano 
por la lógica de la justicia veterotestamentaria. Precisamente, Mt 5,7 corresponde a 
una adición de Mateo que con probabilidad no corresponde al Jesús de la historia76, 
sino a una comunidad más preocupada por la relectura de la Torah en el personaje 
del Evangelio llamado Jesús. El Abba de Jesús va más allá de las lógicas legales del 
Antiguo Testamento.

Sonará atrevido para algunos ampliar e incluso cuestionar palabras consideradas 
aún ipsissima verba Iesu, aunque sean en realidad ipsissima verba Matthaeum77, pero 
se trata de un avance en una comprensión de la lógica del amor de Dios más amplia; 
lógica que deja de lado los vestigios del Dios del Antiguo Testamento con los que se 
redactó gran parte del Nuevo Testamento. 

El Dios de Jesús va más allá de los patriarcados agresivos pues deja de lado la 
dominación masculina que clama por retribución78. El Abba de Jesús no espera contri­
buciones que van más allá del mismo amor desinteresado que muestra en la integridad 
de su mensaje. El no esperar premio alguno, inclusive el ultraterreno considerado 
como “remuneración”, sigue esta lógica de amor desinteresado.

Evidentemente, para el cristianismo, la meta no está en el acá, pero sí debe ini­
ciar en este acá: debe vivirse el ahora de forma extraordinaria pues lo trascendente es 
inmanente en Jesús, y lo inmanente es trascedente en él también. Aunque para Jesús 

réponse humaine. Non que la première soit minimisée mais elle ne va pas sans l’adhésion active de ceux 
auxquels est promis le Royaume” (Baudoz, “Les Béatitudes”, 349).
76 Robinson; Hoffmann y Kloppenborg, El documento Q. Edición bilingüe, 110.
77 Es algo arriesgado hablar de ipsissima verba Iesu en este momento del estudio exegético de los 
sinópticos, cuando se asume la composición múltiple y las distintas reediciones basadas en tradiciones 
orales provenientes del Jesús de la historia. Los textos de los evangelios responden a un recurso retórico 
y a una política eclesial que traduce dichos y hechos del Jesús de los años 30 a las comunidades de los 
años 70, 80, 90 y 100, tal como argumenta Theissen en La redacción de los evangelios y la política eclesial.
78 Moxnes, Poner a Jesús en su lugar. Una visión radical del grupo familiar y el Reino de Dios, 142.



misericordia ilimitada: revisión del modelo antropológico • hanzel josé zúñiga valerio22

la promesa escatológica se alcanza en una realidad trascendente y para muchos de los 
hombres y mujeres de nuestro tiempo esta sea innecesaria, no hay contradicción en el 
actuar gratuito y desinteresado que ambos planteamientos proponen. El amor nunca 
puede ser coaccionado, siempre es libre. He aquí el meollo del amor al prójimo, según 
lo entiende el cristianismo:

Este amor al prójimo hace que la persona que ama se entregue a la otra persona 
no solo en cuanto a esta o aquella propiedad perceptible y manipulable (la 
utilidad, el rendimiento objetivo, lo vitalmente agradable, lo estéticamente 
encantador, etc.), sino en su totalidad, como “sujeto”, con toda su magnitud 
imposible de abarcar con la mirada, con la amplitud sin límites de una conciencia 
y una libertad indeslindables, con su decisión de abandonarse en Dios.79

La misericordia es un don gratuito, que proviene de la gracia ilimitada de Dios, 
aunque decir “gracia ilimitada” sea, de por sí, un pleonasmo. La misericordia que busca 
la felicidad es ilimitada si se practica viendo al otro como sujeto ilimitado y libre, como 
misterio sobrenatural en su natural condición. No es necesario el condicionamiento 
casuístico del axioma mateano basado en el Antiguo Testamento pues se sobreentiende 
que el mensaje del Evangelio es acción amorosa y desinteresada. 

El Dios por Jesús no está sometido a una táctica utilitaria ni somete al hombre 
o a la mujer a ella. La justificación absoluta del amor al prójimo radica en la gracia 
libre que se adquiere en dicha vivencia desinteresada pues nos encontramos donde 
nos autodonamos80. Es feliz el misericordioso porque actúa sin esperar nada a cambio 
más que su misma felicidad de actuar con misericordia. Se es misericordioso para ser 
misericordioso. 

Para volver al punto de partida: la vivencia eclesial que hace transacciones con 
la misericordia en rezos, “obras de misericordia” tipificadas, mandamientos y rúbricas 
litúrgicas, ha sido el detonante para que nos preguntemos por la misericordia en el 
mundo social del Nuevo Testamento y, tras descartar aplicaciones de algunos modelos 
interculturales, hayamos asumido una perspectiva etnográfica directa con el texto 
de Mt 5,7. No responde al contexto originario de Jesús, reinterpretado en el primer 
Evangelio, lo que en muchas iglesias se denomina hoy “misericordia”. 

Una actitud libre de preceptos legalistas está lejos de ser tangible en la actualidad. 
La condena basada en la “Ley” que olvida la misericordia se manifiesta en nuestros 
caminos excluyentes ante la diversidad cultural, religiosa, sexual, étnica. La barrera 
dialógica hacia quien tiene una extracción cultural distinta, hacia quien cree distinto 

79 Rahner, Amar a Jesús. Amar al hermano, 144.
80 Ídem, De la necesidad y don de la oración, 97.



theologica xaveriana no. 187 • enero - junio 2019 • bogotá, colombia • issn 2011-219X 23

o simplemente no cree, hacia quien no es varón heterosexual y ha nacido en otras la­
titudes, entre otros muchos matices, se convierte en la máxima expresión de anulación 
de la dignidad. Una sociedad, y en ella una Iglesia que actúa por “mandamientos” y 
por principios morales prefijados en la historia, y no por amor, no es “misericordiosa” 
pues no practica el amor; no es “bienaventurada” pues no puede ser realmente plena 
de bendición, no es feliz. 

Una reflexión como esta, basada en las ciencias sociales, que va más allá del 
mismo texto bíblico, y busca a Jesús entre tradiciones, podría ser vista con descon­
fianza; pero debemos reconocer que ha sido, más bien, el diálogo franco y abierto 
con el mundo de la antropología cultural lo que nos ha hecho reflexionar sobre un 
cristianismo más libre que vuelve a sus orígenes. Hemos rastreado un discurso sobre 
Dios (teología) más trascendental en cuanto discurso sobre el ser humano (antropo­
logía) trascendental. Hemos propuesto una vivencia de la misericordia como acción 
llena de gozo, como acción desprendida y realizada en absoluta libertad. 

En el “espíritu de Jesús” no se necesita del “soborno del cielo” siquiera, no hace 
falta pensar en retribuciones: todo es distribución de gracia ilimitada. Replanteemos, 
pues, la bienaventuranza, en códigos desinteresados, tal vez como lo hubiese pensado 
Jesús sin decirlo: “Bienaventurados los misericordiosos, porque su dicha está en el 
ejercicio de la misericordia y no en la esperanza de un premio”81.

Referencias

Aguirre Monasterio, Rafael. Del movimiento de Jesús a la Iglesia cristiana. Ensayo de exé-
gesis sociológica del cristianismo primitivo. Estella (Navarra): Verbo Divino, 2001.

_____. La memoria de Jesús y los cristianismos de los orígenes. Estella (Navarra): Verbo 
Divino, 2015.

Aguirre Monasterio, Rafael, y Antonio Rodríguez Carmona. Evangelios sinópticos y 
Hechos de los Apóstoles. Estella (Navarra): Verbo Divino, 2016.

Barrow, Reginald. Los romanos. México D. F.: Fondo de Cultura Económica, 1950.

Basser, Herbert, y Marsha Cohen. The Gospel of Matthew and Judaic Traditions. Leiden-
Boston: Brill, 2015.

Baudoz, Jean-François. “Les béatitudes”. En Jésus. L’encyclopédie, dirigido por Joseph 
Doré, 345-351. París: Albin Michel, 2017.

81 Borges, “Elogio de la sombra” II, 648.



misericordia ilimitada: revisión del modelo antropológico • hanzel josé zúñiga valerio24

Bauer, Walter y Frederick Danker. A Greek-English Lexicon of the New Testament and 
Other Early Christian Literature. Chicago-London: The University of Chicago 
Press, 2000.

Betz, Hans Dieter. “The Beatitudes of the Sermon on the Mount (Matt 5:3-12): Ob­
servations on Their Literary Form and Theological Significance”. En Essays on 
the Sermon on the Mount, por H. D. Betz, 17-36. Philadelphia (PA): Fortress 
Press, 1985.

_____. The Sermon of the Mount. A Commentary on the Sermon on the Mount, Including 
the Sermon on the Plain (Matthew 5:3-7:27 and Luke 6:20-49). Minneapolis 
(MN): Augsburg Fortress, 1995.

Bonnard, Pierre. Evangelio según San Mateo. Madrid: Cristiandad, 1976.

Borg, Marcus, y John Dominic Crossan. La primera Navidad. Lo que los evangelios 
enseñan realmente acerca del nacimiento de Jesús. Estella (Navarra): Verbo  
Divino, 2007.

Borges, Jorge Luis. “Elogio de la sombra”. Obras completas. Edición crítica. Vol. II 
(1952-1972), anotada por Rolando Costa Picazo, 648. Buenos Aires: Emecé, 
2010.

Carter, Walter. Mateo y los márgenes. Una lectura sociopolítica y religiosa. Estella  
(Navarra): Verbo Divino, 2007.

Crook, Zeba. “Honor, Shame, and Social Status Revisited”. JBL 128/3 (2009):  
591-611.

Davies, William David. The Setting of the Sermon on the Mount. Cambridge (U. K.): 
Cambridge University Press, 1966.

De Churruca, Juan. “Les principes directifs de la formation de normes de conduite 
dans le christianisme des premières siècles”. En Cristianismo y mundo romano. 
Nuevos estudios, 187-202. Madrid: Marcial Pons, 2009.

Dumais, Marcel. El Sermón de la montaña (Mateo 5-7). Estella (Navarra): Verbo 
Divino, 2003.

Esser, Hans-Helmut. “Misericordia (ἔλεος)”. En Diccionario teológico del Nuevo 
Testamento (5.ª ed.), editado por Lothar Coenen, Erick Beyreuther y Hans 
Bietenhard, Vol. II, 99-106. Salamanca: Sígueme, 2004. 

Foster, George. “Peasant Society and the Image of Limited Good”. American Anthro-
pologist 67/2 (1965): 293-315.



theologica xaveriana no. 187 • enero - junio 2019 • bogotá, colombia • issn 2011-219X 25

Foucault, Michel. Vigilar y castigar. Nacimiento de la prisión. México D. F.: Siglo XXI 
Editores, 2009.

Francisco. “Bula de convocación del Jubileo Extraordinario de la Misericordia Miseri-
cordiae vultus”. Vatican, https://w2.vatican.va/content/francesco/es/apost_let­
ters/documents/papa-francesco_bolla_20150411_misericordiae-vultus.html 
(consultado el 15 de diciembre de 2015).

García Martínez, Florentino. Textos de Qumrán. Madrid: Trotta, 1993.

Gil Arbiol, Carlos. “Una lectura sociológica de las Bienaventuranzas”. Letras de Deusto 
137/42 (2012): 259-281.

González-Carvajal, Luis. Las Bienaventuranzas, una contracultura que humaniza. 
Santander: Sal Terrae, 2014.

Guillén, José. VRBS Roma. Vida y costumbres de los romanos. Vol. I. La vida privada. 
Salamanca: Sígueme, 2004.

Hanson, K. C. “How Honorable! How Shameful! A Cultural Analysis of Matthew’s 
Makarisms and Reproaches”. Semeia 68 (1996): 81-111.

Horrell, David. “Models and Methods in Social-Scientific Interpretation: A Response 
to Philip Esler”. JSNT 78 (2000): 83-105.

Kasper, Walter. La misericordia. Clave del Evangelio y de la vida cristiana. Santander: 
Sal Terrae, 2013.

Lawrence, Louise Joy. An Ethnography of the Gospel of Matthew. Tübingen: Mohr 
Siebeck, 2003.

_____. Reading with Anthropology. Exhibiting Aspects of the New Testament Religion. 
Norfolk (U. K.): Paternoster Press, 2005.

Lenaers, Roger. Otro cristianismo es posible. Fe en lenguaje de modernidad. Quito: Abya 
Yala, 2008.

Lozano, Arminda. “Asia Menor en época helenístico-romana. Panorama religioso”. En 
Cristianismo primitivo y religiones mistéricas, por Jaime Alvar y otros, 115-155. 
Madrid: Cátedra, 2010.

Luz, Ulrich. El Evangelio según San Mateo. Vol. I. Salamanca: Sígueme, 2001.

Malina, Bruce. El mundo del Nuevo Testamento. Perspectivas desde la antropología cul-
tural. Estella (Navarra): Verbo Divino, 2007.



misericordia ilimitada: revisión del modelo antropológico • hanzel josé zúñiga valerio26

Malina, Bruce, y Richard Rohrbaugh. Los evangelios sinópticos y la cultura mediterrá-
nea del siglo I. Comentario desde las ciencias sociales. Estella (Navarra): Verbo 
Divino, 2002.

Marguerat, Daniel. Jésus et Matthieu. À la recherche du Jésus de l’histoire. Genève-
Montrouge Cedex: Labor et Fides-Bayard, 2016.

Meier, John Paul. Un judío marginal. Nueva visión del Jesús histórico. Vol. II/1: Juan y 
Jesús. El Reino de Dios. Estella (Navarra): Verbo Divino, 2001.

_____. Un judío marginal. Nueva visión del Jesús histórico. Vol. IV: Ley y amor. Estella 
(Navarra): Verbo Divino, 2010.

Moxnes, Halvor. Poner a Jesús en su lugar. Una visión radical del grupo familiar y el 
Reino de Dios. Estella (Navarra): Verbo Divino, 2005.

Neyrey, Jerôme. Honor y vergüenza. Lectura cultural del Evangelio de Mateo. Salamanca: 
Sígueme, 2005.

Pikaza, Xabier. Evangelio de Mateo. De Jesús a la Iglesia. Estella (Navarra): Verbo 
Divino, 2017.

Pitt-Rivers, Julian. “Honor y categoría social”. En El concepto del honor en la sociedad 
mediterránea, editado por John G. Peristiany, 21-75. Barcelona: Labor, 1968.

_____. “The Place of Grace in Anthropology”. HAU: Journal of Ethnographic Theory 
1/1 (2011): 423-450.

Puech, Émile. “4Q525 et les péricopes des Béatitudes en Ben Sira et Matthieu”. Revue 
Biblique 98/1 (1991): 80-106.

_____. “Los manuscritos del Mar Muerto y el Nuevo Testamento. El nuevo Moisés: 
algunas prácticas de la Ley”. Antiguo Oriente: Cuadernos del Centro de Estudios 
de Historia del Antiguo Oriente 7 (2009): 219-254.

Räisänen, Heikki. El nacimiento de las ideas cristianas. Salamanca: Sígueme, 2011.

Rahner, Karl. Amar a Jesús. Amar al hermano. Santander: Sal Terrae, 1983.

_____. De la necesidad y don de la oración. Bilbao: Mensajero, 2004.

Robinson, James; Paul Hoffmann; y John Kloppenborg. El documento Q. Edición 
bilingüe. Sígueme: Salamanca: 2004.

Said, Edward. Orientalismo. Barcelona: DeBolsillo, 2015.



theologica xaveriana no. 187 • enero - junio 2019 • bogotá, colombia • issn 2011-219X 27

Staudinger, Ferdinand. “ἔλεος”. En Diccionario exegético del Nuevo Testamento (3.ª ed.), 
editado por Horst Balz y Gerhard Schneider, Vol. I, c. 1310-1318. Salamanca: 
Sígueme, 2005.

Theissen, Gerd. La redacción de los evangelios y la política eclesial. Estella (Navarra): 
Verbo Divino, 2002.

Van Cangh, Jean-Marie. “Béatitudes de Qumrân et béatitudes évangéliques: antériorité 
de Matthieu sur Luc?”. En Wisdom and Apocalypticism in the Death Sea Scrolls 
and in the Biblical Tradition, editado por Florentino García Martínez, 413-426. 
Leuven: Leuven University Press, 2003.

VanderKam, James y Peter Flint. El significado de los rollos del Mar Muerto. Su  
importancia para entender la Biblia, el judaísmo, Jesús y el cristianismo. Madrid: 
Trotta, 2010.

Zúñiga, Hanzel. “Una antropología bíblica: el rostro presente en los rostros”. En 
Persona. Ensayos y conferencias, editado por la Universidad Católica de Costa 
Rica Anselmo Llorente y Lafuente, Facultad de Teología, 57-75. San José: 
Universidad Católica de Costa Rica, 2010.


