Theologica Xaveriana

ISSN: 0120-3649

ISSN: 2011-219X
revistascientificasjaveriana@gmail.com
Pontificia Universidad Javeriana
Colombia

OLOGICA

XAVERIANA

Zuniga Valerio, Hanzel José
Misericordia ilimitada: revision del modelo antropolégico “bienes limitados” en Mt 5,7*
Theologica Xaveriana, vol. 69, nium. 187, 2019, -Junio, pp. 1-27
Pontificia Universidad Javeriana
Colombia

DOI: https://doi.org/10.11144/javeriana.tx69-187.mirman

Disponible en: https://www.redalyc.org/articulo.oa?id=191057976010

Coémo citar el articulo ?@é@w;{g
Numero completo Sistema de Informacién Cientifica Redalyc
Mas informacion del articulo Red de Revistas Cientificas de América Latina y el Caribe, Espafia y Portugal
Pagina de la revista en redalyc.org Proyecto académico sin fines de lucro, desarrollado bajo la iniciativa de acceso

abierto


https://www.redalyc.org/comocitar.oa?id=191057976010
https://www.redalyc.org/fasciculo.oa?id=1910&numero=57976
https://www.redalyc.org/articulo.oa?id=191057976010
https://www.redalyc.org/revista.oa?id=1910
https://www.redalyc.org
https://www.redalyc.org/revista.oa?id=1910
https://www.redalyc.org/articulo.oa?id=191057976010

doi: https://doi.org/10.11144/javeriana.tx69-187.mirma

Misericordia ilimitada: revision
del modelo antropologico
“bienes limitados” en Mt 5,7*

Hanzel José Zutiiga Valerio?
Universidad Biblica Latinoamericana, Costa Rica
http:/ /orcid.org/0000-0001-5708-1209

RECIBIDO: 22-01-18. APROBADO: 16-05-18

RESUMEN: A partir de una revision de los modelos
antropolégicos del Context Group, y al avanzar hacia
una critica del modelo de “bienes limitados”, el
autor argumenta que las Bienaventuranzas deben
ser entendidas como proclamaciones de gracia, no
de honor; como expresién de jubilo ante bienes
ilimitados, no como aforismos de reputacién y
dignidad. La misericordia enunciada en Mt 5,7 es
entonces un don ilimitado, una gracia no enmarcada
en las condiciones retributivas ain presentes en el
primer Evangelio, pues esto no corresponderia a la
visién libre del Dios Abba que Jests proclamaba. La
reflexién teoldgica al final del articulo puntualiza
esta distincién.

PaLaBRrAS cLAVE: Antropologia cultural; bienes
limitados; misericordia; bienaventuranzas; exégesis
sociolégica; Evangelio de Mateo.

" Articulo de investigacion

Unlimited Mercy: Review of the Anthropologi-
cal Model of “Limited Goods” in Mt 5:7

ABSTRACT: Based on a review of the
anthropological models of the Context
Group, and advancing towards a critique
of the model of “limited goods,” the
author argues that the Beatitudes should be
understood as proclamations of grace, not of
honor; as an expression of joy at unlimited
goods, not as aphorisms of reputation and
dignity. The mercy enunciated in Mt 5:7,
therefore, is an unlimited gift, a grace not
framed in the retributive conditions still
present in the first Gospel, because this
would not correspond to the free vision
of the God Abba that Jesus proclaimed.
The theological reflection at the end of the

article points out this distinction.

Keyworps: Cultural anthropology;
limited good; mercy; beatitudes; so-
ciological exegesis; Gospel of Matthew.

COMO CITAR:

Zuhiga Valerio, Hanzel José. “Misericordia
ilimitada: revisién del modelo antropolégi-
co “bienes limitados” en Mt 5,7”. Theologica
Xaveriana 187 (2019): 1-27. hteps://doi.
org/10.11144/javeriana.tx69-187.mirma

*Autor de correspondencia. Correo electrénico: h.zuniga@ubl.ac.cr

THEOLOGICA XAVERIANA NO. 187 * ENERO - JUNIO 2019 * BOGOTA, COLOMBIA * ISSN 2011-219X



Misericordia: logica bancaria en los discursos

Al iniciar un estudio que busca emplear las herramientas brindadas por la antropologia
para comprender el mundo cultural de los redactores de los evangelios, debemos expli-
citar donde naci6 la idea de aplicar el tamiz de las ciencias sociales. Hemos escuchado,
desde hace mds de tres afios, particularmente en los ambientes catdlicos, la palabra
“misericordia’. Frases como “ser agentes de misericordia’, que la Iglesia es “puerta
de misericordia” o el “rostro misericordioso de Dios” son reiteradas continuamente,
al tiempo que se han retomado tradiciones piadosas relacionadas con las “obras de
misericordia”.

En la bula Misericordiae vultus', convocatoria del “Afio Jubilar de la Miseri-
cordia’, el obispo de Roma Francisco propone una reflexion sobre el elemento ético-
teolégico que segin su punto de vista es la sintesis de la fe cristiana y de la Trinidad:
Dios lleno de amor y misericordia puesto de manifiesto en Jests (Misericordiae vultus
2), el “rostro de los rostros” (0 mpéowmov T&v mposwmwv) de Dios, con quien estd
“cara a cara’ (TPp6oWTOV TPOS MPGTWTOV)>.

Sila verdadera actitud del seguidor de Jests radica en reflejar el rostro “paciente
y misericordioso” de Dios —no el rostro vindicativo y violento de un justiciero— es
porque “tal vez por largo tiempo nos hemos olvidado de indicar y de andar por la via
de la misericordia. Por una parte, la tentacién de pretender siempre y solo la justicia
ha hecho olvidar que ella es el primer paso, necesario e indispensable” (Misericordiae
vultus 10). Se trata de una llamada a “no juzgar”, a “no condenar™, a comprender y
a ser “misericordiosos como el Padre” (Misericordiae vultus 11).

Francisco quiere marcar su “hoja de ruta” con base en las propuestas del car-
denal Walter Kasper acerca de la misericordia como oportunidad de reconciliacién y
de la escucha como criterio de comprensién del Evangelio’. El reconocer los errores
cometidos y decir abiertamente que se ha faltado a la misericordia y a la bondad en
el trato con los demds es una forma de aceptar que todavia prima el rigorismo en
muchos sectores eclesiales.

Esta actitud abierta, que reconoce los propios errores y pide perddn, se evi-

dencia en la conversidn necesaria que reabre espacios de didlogo con todo cristiano o

! Francisco, “Bula de convocacién del Jubileo Extraordinario de la Misericordia Misericordiae vultus” 1.
% Zuiga, “Una antropologia biblica: el rostro presente en los rostros”, 74.

3 El “espiritu” de Vaticano II es explicitado en el documento desde que el numeral 4 se refiere directamente
a los papas Juan XXIII y Pablo VI para invocar una actitud de didlogo, de apertura, de no condena para
con quienes forman parte de la Iglesia y con quienes estdn distantes de la institucién.

4 Kasper, La misericordia. Clave del Evangelio y de la vida cristiana, 15.

MISERICORDIA ILIMITADA: REVISION DEL MODELO ANTROPOLOGICO * HANZEL JOSE ZURNIGA VALERIO



cristiana y con el mundo moderno en general. Hemos querido reflexionar sobre este
mea culpa paradigmadtico, loable y digno de imitacién. Sin embargo, la manera como
el documento entiende la “misericordia” ;es acaso la manera como se entendi6 en
el momento de la redaccién del Evangelio de Mateo? ;Coinciden las concepciones?

El documento, a pesar de las bondades subrayadas, interpreta los dones de Dios
en una légica bancaria devolutiva pues “si no se quiere incurrir en el juicio de Dios”
(Misericordiae vultus 14) se debe actuar de la forma normada. Se sigue recalcando en
la simple retérica que debemos actuar de forma determinada con el fin de recibir la
bendicién de Dios y de no “incurrir en su juicio”.

En el documento papal es evidente que las tradiciones biblicas tienen un eje
transversal marcado por la justicia de Dios o por YHWH entendido como Dios de
justicia. Por esta razén nos cuestionamos sobre estas tradiciones nacidas en un Sizz im
Leben cultural distinto al nuestro. ;Se actiia misericordiosamente siempre, de manera
distributiva (gracia) o retributiva (justicia)? ;Se debe actuar con misericordia para
recibir a cambio, a modo de transferencia bancaria, intereses por esto? ;O mds bien
se puede entender la misericordia como camino de alegria sin acudir a la transaccién
econémico-soteriolégica? A todo esto, ;qué significa “misericordia’, pero no solo
etimoldgicamente, sino socialmente, en el mundo del Nuevo Testamento? ;Cudl fue
el entorno cultural en el que se escribieron los textos que recogen las tradiciones de
Jests en torno a la “misericordia”? ;Qué quisieron decir los redactores? ;Es valido todo
empleo del término que parece convertirse en una muletilla del discurso catequético?

El andlisis que propondremos se centrard en un estudio de los datos etnograficos
presentes en la bienaventuranza de los “misericordiosos” para comprender los alcances
de este aforismo en la comunidad cristiana primitiva para la cual se redacté. Partiremos
de una revision del uso de los modelos antropolégicos del Context Group (B. Malina
y R. L. Rohrbaugh, entre otros), para asi ampliar el foco de andlisis y cuestionar
el esquema de “bienes limitados” propuesto para las Bienaventuranzas.

Nos enfocaremos ulteriormente en Mt 5,7 para extraer de alli nuestra pro-
puesta de “bienes ilimitados”, de misericordia como gracia y don inagotable no con-
dicionada por una légica de intercambio. Nuestra seccién hermenéutica propondrd
la eliminacién de dicho esquema bancario, esquema heterénomo del “mundo de
arriba™, en la que estdn inmersas numerosas tradiciones biblicas que son agravadas con
las interpretaciones esquematizadas de mundos ajenos al texto, entre ellos, los actuales

contextos eclesiales.

> Lenaers, Otro cristianismo es posible. Fe en lenguaje de modernidad, 20.

THEOLOGICA XAVERIANA No. 187 * ENERO - JUNIO 2019 * BOGOTA, COLOMBIA * ISSN 2011-219X



Los modelos antropologicos y sus limites

Si tenemos en cuenta que ningln ser humano es una isla, debemos preocuparnos por
estudiar su mundo y ver cémo influye este en sus pensamientos. ;Cémo conforma
y transforma el entorno a los seres humanos que viven en determinadas sociedades?
La antropologfa cultural nos ayuda en la comprension de los grupos humanos, sus
mentalidades y sus comportamientos. Aqui topamos con un “pero” inmenso: en el
caso de la exégesis biblica estos grupos humanos estdn muertos. Si asumimos el reto
etnografico, lo hacemos por una “etnografia mediada”, “indirecta”, pues estudiarfamos
grupos humanos en los testimonios de textos que son construccién de comunidades
del pasado; a su vez, comunidades que vivieron treinta o cuarenta afios después de
los acontecimientos que narran.

Dicho de otro modo: al entrar en contacto con los evangelios, no nos estamos
acercando a la vida del entorno Galileo de Jests sino a la interpretacién que de esta
vida hicieron las comunidades de sus seguidores, décadas después. Los autores y edi-
tores de los textos no lo conocieron (ver a Lc 1,1-4) ni escribieron una obra que haya
llegado directamente de manos de Jests a nosotros, sino que ella ha sido sometida a
varias revisiones y ediciones hasta llegar a los textos griegos actuales, luego traducidos
a nuestras lenguas modernas.

Parece ser un abismo insalvable‘. Precisamente, el uso de la antropologia cultural
para el estudio de las sociedades que han escrito los textos es un reto complejo pero
necesario. Primero deberfamos distinguir entre la comunidad que quiere reflejar el
texto —la de los anos treinta en la época de predicacién de Jests—y la que refleja —la

de los evangelistas y sus respectivas sociedades—, y ser conscientes de que ambas estdn

¢ El mundo en el que nacieron los textos del Antiguo y el Nuevo Testamento difiere en sus lineas
socioculturales del nuestro. Hablar de “riqueza’, “pobreza”, “poder”, “sexo” —entre otros conceptos—
requiere conocer el c6digo de lenguaje de un mundo precristiano, premoderno, preindustrial. No existen
trazos de similitud solo de comparacién. Por ejemplo, pensar las clases sociales como lo hacemos hoy,
con criterios de la economia politica o del poder adquisitivo, de la légica ingreso-egreso, es algo que
no era contemplado en la Antigiiedad: el estatus no estaba determinado exclusivamente por el ingreso
econdmico; tampoco la riqueza era equivalente a la acumulacién del capital. Asi pues, advertimos que
estudiar el “mundo biblico” no se limita a la historia o a la geografia, sino que va hasta los cimientos
de las culturas implicadas en los textos para comprender su universo mental. En las Sdtiras de Juvenal
se encuentran especificadas las categorfas que condicionaron el rango social en el Imperio: extraccién
(romano de nacimiento, griego europeo, griego autictono, griego oriental, barbaro), condicién personal
(ciudadano romano, peregrino, libre, liberto y esclavo), nobleza (pertenencia o no a los “ordines” formales),
bienes de fortuna, ocupacién, edad y sexo. Desde este punto de vista, se debe hablar de “estatus” y no
de “clases”, por ser este un concepto forjado en la era industrial, que hoy tiene otras connotaciones.
En la sociedad mediterrdnea, los estatus se entrecruzan y ello puede tener peso en diversas circunstancias
(Aguirre Monasterio, Del movimiento de Jesiis a la Iglesia cristiana. Ensayo de exégesis socioldgica
del cristianismo primitivo, 151).

MISERICORDIA ILIMITADA: REVISION DEL MODELO ANTROPOLOGICO * HANZEL JOSE ZURNIGA VALERIO



implicadas. Por eso, los andlisis literarios de la “politica eclesial”” nos conducen a la
comunidad redactora que piensa y rumia las antiguas tradiciones recibidas. No tene-
mos acceso directo a los afos treinta, pero si podemos discriminar “tradicién entre
tradicién” que permita hacer una propuesta de plausibilidad histérica.

Tras haber reconocido los limites contextuales, la accién de leer el mundo
antiguo desde la antropologia es ineludible para comprender las sociedades en la
base de los comportamientos y de las costumbres. Si se parte de que “la cultura es un
sistema organizado de simbolos en virtud del cual personas, cosas y acontecimientos
estdn dotados de significados y valores compartidos mds bien especificos y sociales™,
la recepcién de los textos con “lentes” que nos ayudan a comprender las formas de
interaccidon de sus escenas y personajes deviene imprescindible.

Bruce Malina, con su obra 7he New Testament World (1981)°, y un grupo de
intelectuales estimulados por ella asumieron el reto de leer con otros “lentes” el en-
tramado neotestamentario. El asi llamado Context Group defiende el uso de modelos
interculturales en la exégesis buscando evitar el anacronismo y el etnocentrismo'.
Dado que el Nuevo Testamento fue forjado en el mundo mediterrdneo oriental, Malina
basa sus modelos en el estudio de sociedades agrarias avanzadas de esta y otras 4reas.

Tales modelos negocian con elementos estables de la regién que —él asevera—
han perdurado desde tiempos antiguos'. El principal de estos modelos, el esquema
de honor-vergiienza, es la base de los demds, y muestra los dos polos de evaluacién
social que son reflejo de la personalidad y espejo de los ideales sociales. Precisamente

por eso lo consideramos como la primera de las abstracciones enumeradas:

1. Honor y vergiienza. El honor denota la aprobacién social en actitudes y com-
portamientos esperados en los cuales el poder, el estatus sexual y la religion se
entrecruzan'. Se trata del término generalizado que se refiere al mérito o valor

de las personas ante sus propios ojos y los de su pueblo o vecindario®.

7 Theissen, La redaccion de los evangelios y la politica eclesial, 31.

8 Malina, El mundo del Nuevo Téstamento. Perspectivas desde la antropologia cultural, 22.

% Ibid.

10 Lawrence, Reading with Anthropology. Exhibiting Aspects of the New Testament Religion, 10.
"' Malina, £l mundo del Nuevo Testamento. Perspectivas desde la antropologia cultural, 35.

12 Esta tension crédito-descrédito es el conflicto honor-vergiienza. Segtin Malina, en el confluir del poder
(habilidad para ejercer el control sobre la conducta de otros, no es necesariamente fuerza fisica), del estatus
basado en el género (deberes y derechos segtin el ser reconocido como hombre o mujer) y de la religion
(actitud y conducta que se espera de la persona respecto a quienes controlan su existencia) podemos
encontrar la honorabilidad, el reconocimiento social.

'3 Neyrey, Honor y vergiienza. Lectura cultural del evangelio de Mateo, 17.

THEOLOGICA XAVERIANA No. 187 * ENERO - JUNIO 2019 * BOGOTA, COLOMBIA * ISSN 2011-219X



2. Anti-auto-introspeccion. La gente que vive en una cultura del honor estd orien-
tada externamente mds que internamente dirigida. Por ende, la vida psiquica
interna individual —la conciencia y el pensamiento— es marginal a la vida social.
Se trata de una personalidad orientada al grupo y no al individuo.

3. Personalidad diddica. Con base en la anti-auto-introspeccién, Malina concluye
que los individuos del mundo mediterrdneo del siglo I poseen una orientacion
psicolégica opuesta al individualismo, es decir, centrada en el “diadismo”. Los
individuos viven en funcién de lo que los otros dicen y esperan de ellos™.

4. Competencia e interaccion desafio-respuesta. Las culturas de honor son inheren-
temente competitivas y en ellas se defiende dicho honor en la confrontacién
publica desafio-respuesta: “Una persona (fuente) envia un mensaje a través de
ciertos canales culturalmente reconocidos a un individuo receptor, y tal envio
produce un cierto tipo de efecto”.

5. Bienes limitados. Se refiere a la conviccién cognitiva de que todos los bienes
(inclusive inmateriales, como la salud y el honor mismo) son finitos en niimero
y limitados en cantidad, por lo que cualquier intento de mejorar la condicién
social (ganar bienes) es vista como amenaza por el resto de la comunidad en
cuanto pérdida de bienes.

6. Divisién sexual de labores. El honor es asociado directamente con el varén
y simbolizado con la sangre, el linaje, el nombre y los atributos fisicos. En
contraste, las mujeres deben ser sexualmente exclusivas (vergiienza en sentido
“positivo”), sumisas, confinadas al hogar y a la esfera privada. La pureza y la
exclusividad sexual de la mujer estd incorporada al honor de algin varén, quien
es responsable de resguardarla”.

7. Malde ojo. Un reflejo cultural que evita la envidia, particularmente la envidia
de honor. Se convierte en una herramienta necesaria en un ambiente de bienes
limitados', para responder con un trato indiferente a las felicitaciones, los

agradecimientos y halagos.

La representacién de estos esquemas de significado ayuda a la comprension
comparada de algunos textos biblicos, nos enfrenta a la realidad obviada por las lecturas
p g p

sincronicas y nos muestra la importancia de comprender cada cultura en sf misma.

Y Malina, £l mundo del Nuevo Testamento. Perspectivas desde la antropologia cultural, 90.

B 1bid., 52.

16 1bid., 121.

7 1bid., 70.

'8 Lawrence, Reading with Anthropology. Exhibiting Aspects of the New Testament Religion, 11.

MISERICORDIA ILIMITADA: REVISION DEL MODELO ANTROPOLOGICO * HANZEL JOSE ZURNIGA VALERIO



No obstante, aunque Malina admite que “no se puede demostrar que los modelos son
falsos o acertados [...]. Los modelos solo pueden ser comprobados”; reglén seguido
explica que su método prueba-error ha demostrado que “todos los datos encajan en
el modelo postulado, y cualquiera puede verificarlo™.

Empero, no es asi para otros especialistas que consideran que la adopcién y
aplicacién de modelos predefinidos podrian ser una suerte de determinismo. Cuando
algunas palabras o comportamientos presentes en los textos no encajan en los esquemas
predefinidos, se obvian los modelos, se pasan por alto o se fuerzan:

Como tal, los modelos en sentido estricto —excepto cuando sirven sélo

para condensar y presentar los resultados de una investigacién especifica

(cfr. Barret 1996: 216)— estdn basados en una filosoffa de la accién humana

que se refiere a los comportamientos como predecibles y regulares presentados
en generalizaciones y patrones tipicos...*

Asi pues, al partir de este principio de D. Horrell, L. J. Lawrence* expo-
ne exhaustivamente la debilidad de estos modelos en tres puntos fundamentales

que resumimos a continuacion:

- Primero, hay flaquezas en la metodologia de investigacién empleada, ya que —
como se ha senalado— en la adopcidn y aplicacién de modelos predefinidos estd latente
el determinismo. Es dificil, si no imposible, considerar textos que no se ajusten a las
estructuras ya “colocadas en piedra’: ;Qué hacemos con este texto que no encaja en
ninguno de los esquemas? No es cierto que toda investigacion necesite estar proscrita
o preordenada a un modelo teérico. Al respecto, se pregunta Lawrence: “;Puede un
cuadro mds variado de valores culturales revelar que, de hecho, valores similares a los
promovidos en esos textos no son arbitrarios o contraculturales, sino que afirman y
testifican un cuadro social que engloba la diversidad?”*. La respuesta es afirmativa: no
existe un tnico modelo en la misma sociedad y no es posible aplicar modelos micro

de contextos especificos a realidades macro.

- Segundo, la propuesta de modelos estd basada en una comprensién estdtica
de la cultura. Ella era vista —en los anos 60— como un objeto de estudio mds que

como un proceso social dindmico. Luego de E. W. Said>, sin embargo, ya no puede

19 Malina, El mundo del Nuevo Testamento. Perspectivas desde la antropologia cultural, 34-35.

2 Horrell, “Models and Methods in Social-Scientific Interpretation: A Response to Philip Esler”, 86.
2 Lawrence, An Ethnography of the Gospel of Matthew, 22ss.

2 Ibid.

23 Said, Orientalismo, 10.

THEOLOGICA XAVERIANA No. 187 * ENERO - JUNIO 2019 * BOGOTA, COLOMBIA * ISSN 2011-219X



hablarse de cultura como ciimulo de visiones comparativas. Para él, la cultura no es
algo que puede ser decodificado sino mds bien una realidad plural que puede, a su
vez, ser cuestionada, retada, resistida y leida de forma diferente por los individuos.
Precisamente por esto cabe la interpretacién individual, las diferencias y la revaloracion

de la experiencia subjetiva.

- Tercero, existen problemas de cosificacién en la propuesta de valores estdticos.
El binomio honor-vergiienza no es fécilmente identificable en las sociedades de Judea o
en el mundo helénico o romano, pues en cada uno de estos grupos el honor se entiende
de distintas maneras (honor como posicién, expresado como precedencia y veneracion,
como valor masculino, como salud, como categoria moral discreta que indica virtud y
equidad, entre otras posibilidades). La diferencia entre “honor precedente” y “honor
virtuoso” hecha por J. Pitt-Rivers* muestra la pluralidad de concepciones y c6mo no
solo es posible pensar en un honor asumido, un honor adquirido, sino también en

uno ya reconocido por la conciencia individual®.

Tal vez acd esté la clave para resolver el debate en torno del modelo honor-
vergiienza pues —para Lawrence— el “honor virtuoso” es la sustitucién de la reputacién
publica (public court of reputation). Es la reputacién publica la que finalmente determina
lo honorable y lo vergonzoso, lo que puede ser considerado valioso y lo que no, pero
esto es variable segun las sociedades y los grupos humanos. A partir de este principio
podriamos superar los modelos binaristas de Malina y comprender que no todo texto
puede ser filtrado en una categoria tinica*. No se puede pretender evaluar las socieda-
des desde categorias fijas sin tomar en cuenta la polisemia de los mundos humanos.

Porque el mundo de la Biblia no es simplemente el mundo del Mediterrineo
—o cualquier parte del mundo de hoy— y menos atin podemos decir que en el Medi-
terrdneo antiguo existia un tinico cuadro comprensivo. Los modelos antropolégicos
nos colaboran para explicar algunos comportamientos delimitados, pero no la com-

pleta estructura social tras el Nuevo Testamento. En el estudio de Mt 5,7 que ahora

2 Pitt-Rivers, “Honor y categorfa social”, 23.

» Pitt-Rivers identificé el “honor precedente” o “prioritario” que constituye el honor que se valora a s
mismo antes de una evaluacién publica y estd basado en el poder, la riqueza y otros indicadores. A menudo
simbolizado en el grupo, el honor prioritario mantiene el honor en el cual los miembros individuales
participan, afectan su honor y es correspondientemente dependiente del comportamiento de los miembros
del grupo. Un segundo modo de honor es el “honor virtuoso”. Este tipo de honor se concentra en el
estado de la conciencia individual y se refiere més a las intenciones que a las actuales consecuencias.
El honor virtuoso se obtiene antes que el propio ser interior. Este segundo tipo de honor es ignorado

por Malina (Lawrence, An Ethnography of the Gospel of Matthew, 29-30).

26 Crook, “Honor, Shame, and Social Status Revisited”, 609.

MISERICORDIA ILIMITADA: REVISION DEL MODELO ANTROPOLOGICO * HANZEL JOSE ZURNIGA VALERIO



emprendemos, el modelo de “bienes limitados” y honorabilidad se ha utilizado para
explicar los dichos de felicitacién de Jests y se ha considerado los makarismos como

“contraculturales” ;En qué sentido?

“Bienes limitados” como modelo antropologico:
una designacion complicada

Las Bienaventuranzas han sido leidas durante siglos como “los nuevos mandamientos
del cristiano”, la guia de actuacién moral. Perteneciente a la “doble tradicién” (Mt
5,1-12; Lc 6,20-26)7, los “makarismos” (del griego paxdptog) designan felicidades
humanas puntuales consagradas por la sabiduria popular®. Esta expresién se emplea
con frecuencia en los Salmos y en los libros sapienciales; la “bienaventuranza” no es
una promesa, sino una declaracion en el presente de una felicidad ya realizada o en
plan de realizarse, tengan o no conciencia de ello estos “bienaventurados™. Asi pues,
en cuanto a su forma literaria, las Bienaventuranzas de Jesus se insertan en la linea
parenética de la escatologia: son frases sapienciales con funciones futuras, pero ya
iniciadas®, muy propias en la tradicién de Israel.

La construccién de cada una de estas declaraciones de felicidad es simple: consta
de dos hemistiquios, donde el primero designa la persona o clase de personas felices, y
el segundo expresa la razén de dicha felicidad’'. En este segundo hemistiquio, la razén
de la felicidad de los sujetos es medida en términos honorificos (honorables son estos
que...) y los hechos prometidos son catalogados como “bienes” por los estudiosos del
Context Group*. Dicho de otro modo, el texto sefiala los motivos de la plena felicidad
de sujetos que son considerados por la sociedad de su tiempo como desgraciados, les
aplica terminologias honorificas a personas mds bien dignas de descrédito. Asimismo,
declara que son merecedores de “bienes” materiales e inmateriales pues en este mo-

mento no los poseen y viven en carestia.

¥ Aguirre Monasterio y Rodriguez Carmona, Evangelios Sindpticos y Hechos de los Apdstoles, 68.
8 Bonnard, Evangelio segiin San Mateo, 90.

2 Dumais, E/ Sermon de la montaria (Mateo 5-7), 16-17.

3 Luz, El Evangelio segiin San Mateo, 281.

3! Gonzdlez-Carvajal, Las bienaventuranzas, una contracultura que humaniza, 18. La forma del makarismo
puede ser estructurada como sigue: paxdptog + sustantivo plural (sustantivo, adjetivo o participio)
+ cldusula de motivacién (6Tt “por” + pronombre plural + verbo o frase verbal). Para un andlisis de las
estructuras de composicion, ver a Hanson, “How Honorable! How Shameful! A Cultural Analysis of
Matthew’s Makarisms and Reproaches”, 99-100.

32 Malina y Rohrbaugh, Los evangelios sindpticos y la cultura mediterrinea del siglo I. Comentario desde las
ciencias sociales, 44.

THEOLOGICA XAVERIANA No. 187 * ENERO - JUNIO 2019 * BOGOTA, COLOMBIA * ISSN 2011-219X



En las sociedades mediterrdneas, segtin las posturas de los modelos intercultu-
rales recién citados, quien no tiene algo y lo adquiere, lo roba a otro, pues los bienes
son limitados. B. Malina plantea la adquisicién y la valoracién de bienes en cédigos
de intercambio comercial y econdmico en términos de exchange:

...la gente que aparece en las pdginas del Nuevo Testamento percibiria su

existencia como determinada y limitada por los recursos naturales y sociales

de su poblado, de su ciudad preindustrial, de su drea inmediata y del mundo,

tanto vertical como horizontalmente. Tal existencia socialmente limitada y

determinada podia ser verificada por la experiencia, y conduciria a la percepcién
de que todos los bienes a disposicién de una persona son de hecho limitados.”

Segiin esta concepcién de honor y de posesién de bienes, los enunciados que
hace Jestis son contraculturales pues denomina “honorables” a individuos que no lo
sony piensa los dones de Dios en términos de bienes comerciales robados a otros. ;Serd
asi? L. ]. Lawrence* evidencia que esta concepcion “bienes limitados” estd basada en un
estudio de G. Foster titulado Peasant Society and the Image of Limited Good (1965)*.

A su vez, Foster propone que los bienes sociales de todos los grupos campesinos
son “finitos” y lo hace basdndose en estudios de campo realizados en Tzinzuntzan,
Michoacdn, México. Dice que estas caracteristicas, aunque pertenecen a estudios de
campo en América del Norte, pueden ser tomadas como modelos abstractos para to-
dos los grupos que viven de la labor agricola. La vida es vista como un juego de 50%
versus 50% de modo que, si un sector de proporcién adquiere mds bienes, se los estd
quitando al otro sector. Asi, la interaccién social se desarrolla en una competicién pura
y el intercambio se da horizontalmente (entre colegas) o verticalmente (patrén-cliente).

En este mundo dibujado por Foster y desarrollado por Malina una persona
honorable sabe que los bienes sociales son como un pastel en el cual, si alguien
toma mds de lo que le toca por justicia, automdticamente deja sin comer a otro. Por
eso, toda persona rica era inmediatamente considerada sinvergiienza, codiciosa e in-
justa. Basindonos en el mismo principio, “pobre” no es una categoria social sino un
término que designa la persona incapaz de defender lo suyo, alguien que por dejarse

arrebatar recursos descendia en el estatus de honor que posefa®.

3 Malina, El mundo del Nuevo Testamento. Perspectivas desde la antropologia cultural, 120.

% Lawrence, An Ethnography of the Gospel of Matthew, 182. Para la critica de esta seccién nos basaremos
en la propuesta de la autora, evidentemente haciendo nuestros propios sefialamientos que aclaran y
profundizan el material.

% Foster, “Peasant Society and the Image of Limited Good”, 293-315.

3¢ Malina y Rohrbaugh, Los evangelios sindpticos y la cultura mediterranea del siglo I. Comentario desde las
ciencias sociales, 394.

MISERICORDIA ILIMITADA: REVISION DEL MODELO ANTROPOLOGICO * HANZEL JOSE ZURNIGA VALERIO



A pesar de esta argumentacién, aun cuando sea posible que las sociedades
campesinas mediterrdneas hayan vivido con base en modelos similares de intercam-
bio, esto no ocurre igual en las sociedades urbanas, lugar de redaccién del primer
Evangelio. Mateo, en particular, fue posiblemente redactado en una gran urbe (m6A1g)
como Antioquia de Siria”. Las referencias a la tradicién petrina, aceptada luego de
la salida de Pablo de la ciudad, asi como mds datos internos en torno de mercados
(14,55 20,1-16), propiedad privada (25,14) o intereses (25,27), evidencian un centro
de ciudad muy activo.

:Cbémo aplicar estos modelos de sociedades campesinas mexicanas a las del
mundo sirio del siglo I, concretamente, a una comunidad judia en una urbe heleni-
zada? La generalizacién de esquemas nacidos de la etnografia moderna debe verse con
sumo cuidado. Hay principios en la forma en que “el Padre” predicado por Jesus, Jesus
mismo, y la comunidad de los evangelios entienden los bienes que no se circunscriben
a una lucha interna por la riqueza.

En el contexto biblico, ser paxdptog es mds que ser “dichoso” o “feliz”: es siné-
nimo de estar bendecido plenamente, lleno de la gracia, y esta gracia no es limitada
nunca: “En contraste al ezhos de los bienes limitados, aqui no hay implicacién de que
esos bendecidos vayan necesariamente a privar a otros de tales bendiciones”*. Ser pobre
nunca puede ser entendido en la tradicién biblica como el inttil que perdié honor.
Mds bien es el objeto principal de la preocupacién divina (ver Sal 9,18; Is 57,15) por
estar plenamente dispuesto a la recepcién de la gracia. Esto se aplica también para los
hambrientos y sedientos porque la bondad de Dios no tiene limites para con ellos,
que son alimentados abundantemente, e incluso sobran docenas de canastas llenas,
canastas que provienen de “lo alto” (ver a Mt 14,20).

Es entonces la bondad del corazén en el trato cotidiano lo que hace que una
persona sea “dichosa” porque las bendiciones de Dios vienen sobre quien estd dispues-
to a recibirlas y las busca con su conducta. Aqui podemos ubicar la bienaventuranza

sobre el “ser misericordioso”.

Ubicacion social del ser “misericordioso”
en el entorno biblico

La familia, como parte de la sociedad mediterrdnea del siglo I, era el elemento que

amalgamaba la colectividad®. La administracién de los bienes en el contexto amplio

% Aguirre Monasterio, La memoria de Jesiis y los cristianismos de los origenes, 155.
8 Lawrence, An Ethnography of the Gospel of Matthew, 190.

¥ Inclusive hoy los criterios de reconocimiento, reverencia y premiacion, asi como las estrategias de
castigo y vergiienza, solo funcionan en el marco de una sociedad con estructuras mentales compartidas. La

THEOLOGICA XAVERIANA No. 187 * ENERO - JUNIO 2019 * BOGOTA, COLOMBIA * ISSN 2011-219X



implicaba la protecciéon de la familia. Sin embargo, los bienes no se entendian nece-
sariamente como “robados” o “ganados”, que marginaban a otras familias, como se
desprende del modelo honor-vergiienza. La escala del honor no estaba atada exclusi-
vamente a ganar o perder bienes materiales o inmateriales y, por ende, la vergiienza
no dependia de la pérdida de un bien pues —como hemos argumentado— este no es
limitado en todos los casos.

Las concepciones de “ser misericordioso” pueden ser evaluadas desde estos
esquemas funcionalistas; no obstante, debemos conocer el entorno judio y el mundo
grecorromano en los cuales se escriben los textos del Nuevo Testamento y se emplean
estas palabras en el campo moral, pablico y privado.

En el mundo romano la “misericordia” era un poco mds restringida. La mo-
ral romana ponia especial cuidado en la formacién de la conciencia y de un sistema
rigido de valores para la vida. Sobre todo, buscaba inclinar a los ciudadanos hacia los
verdaderos intereses de la patria, aunque fuera en sacrificio de los intereses propios®.
A pesar de que la moral popular estaba estrechamente vinculada con las religiones, los
filésofos ambulantes del anterior periodo helenistico influyeron en la sociedad romana
predicando lo irracional del deseo humano, la frugalidad, el autocontrol, entre otras
actitudes®. Asi nacieron las famosas listas de virtudes romanas: ligadas a los distintos
cultos de la sociedad, pero remozadas por la filosofia y el pensamiento individual.

Respecto de las virtudes en relacién con el sema de “misericordia”, el romano
privilegiaba la gravitas sobre la levitas. Es decir, en asuntos importantes valia mds ser
responsable y serio que ligero. Si no, se podia caer en la frivolidad. Es evidente que la
idea de equilibrio frente a la gravitas existia y estaba regulada por la comitas o atenuacién
de la excesiva seriedad y por la clementia o disposicién a ceder en los derechos propios
(virtud pudblica también referida al trato con otras naciones). Las mores maiorum o
virtudes mayores (heredadas de los antepasados) que marcaban el entorno donde
fueron redactados los evangelios podrian sintetizarse en la severitas o severidad con
uno mismo y en la pietas o reconocimiento de una fuerza superior que guia su vida®.

A pesar de las similitudes entre las virtudes romanas con el “ser misericordioso”
de Mateo, debemos reconocer la inexistencia de una equivalencia. No se encuentra

una actitud romana que esté completamente desligada del derecho y de la concepcién

diferencia con el mundo antiguo radica en que, por la conciencia de individualidad del hombre moderno,
la humillacién se hace mds notoria y psicolégicamente lacerante porque la persona —desde su infancia—se
siente sola en medio de la colectividad (Foucault, Vigilar y castigar. Nacimiento de la prision, 208-209).

9 Guillén, VRBS Roma. Vida y costumbres de los romanos 1, 208.
41 Lozano, “Asia Menor en época helenistico-romana. Panorama religioso”, 137.

“2 Barrow, Los romanos, 23-25.

MISERICORDIA ILIMITADA: REVISION DEL MODELO ANTROPOLOGICO * HANZEL JOSE ZURNIGA VALERIO



de justicia como virtud publica. Si se va un poco més atrds, en el proceso de redaccién
que recordaba y reelaboraba la historia de las palabras de Jests, podemos hallar una
concepcidn de religién basada en la fe monoteista consolidada en el periodo del se-
gundo Templo: una religidn que, en la perspectiva de la predicacion de Jests era mds
cercana a una relacién familiar o de virtud privada, que publica, bastante diferente a
las religiones del mundo helenistico y romano®. La manera de comprender la actitud
enunciada en las relaciones sociales se enraiza en el mundo del judaismo y en sus
textos sagrados.

Por ser la comunidad mateana un grupo fundamentalmente judeo-cristiano*,
el Sermén de la Montana debe ser considerado en el mundo cultural de la segunda
generacion judia-cristiana que redacta el Evangelio: “Como muchos otros movimientos
judios del periodo, ellos también deseaban ser el ‘verdadero’ judaismo™®. Se trata de
una nueva comprensién de la 7orah en general y del Decdlogo en particular resumida
en una serie de ocho makarismos (vv. 3-8) mds dos (vv. 9-12), que dan como resultado
los “diez mandamientos” del “nuevo Moisés™. Al ampliar un poco el espectro, debe-
mos explayarnos en este punto: las listas de bendiciones y maldiciones eran comunes
en el judaismo del siglo I, sectario y rabinico.

Existe una cierta atmdsfera de ideas teoldgicas, mds o menos compartidas,
que se “respiran” en el judaismo del segundo Templo e influyen en los grupos judios
palestinenses y de la didspora. La identidad judia, idealizada en un pasado comun, en
el cual Dios escogié a su pueblo para cumplir su voluntad, estableciendo una alianza
grabada en la 7orah y actualizada en los sacrificios del Templo de Jerusalén, se hacia
patente en los diversos grupos, a pesar de las contradicciones entre saduceos, fariseos
y esenios. Elementos como la abstencién de la “idolatria”, la circuncisién, las leyes
dietéticas y la observancia del Sdbado? los distinguian entre “las naciones”.

Las Bienaventuranzas de Mateo y Lucas pueden ser mejor entendidas en la

tradicién oral de las palabras de Jests que se enraiza en la “pista hebraica™. Si Jests

# De Churruca, “Les principes directifs de la formation de normes de conduite dans le christianisme
des premiéres siécles”, 195.

# Aguirre Monasterio y Rodriguez Carmona, Fvangelios sindpticos y Hechos de los Apdstoles, 342.

% Betz, “The Beatitudes of the Sermon on the Mount (Matt. 5:3-12): Observations on Their Literary Form
and Theological Significance”, 19. Se debe senalar que, por ser la comunidad mateana mayoritariamente
judeo-cristiana, tiene dentro de si un sector heleno-cristiano minoritario, pero que en la didspora esta
relacién se invierte: vive en medio de otras comunidades helenistas de tradicién paulina que le superan.

“ Borg y Crossan, La primera Navidad. Lo que los evangelios enseian realmente acerca del nacimiento de

Jesiis, 50.
47 Riisinen, El nacimiento de las ideas cristianas, 50.
4 Marguerat, fésus et Matthien. A la recherche du Jésus de [bistoire, 256.

THEOLOGICA XAVERIANA No. 187 * ENERO - JUNIO 2019 * BOGOTA, COLOMBIA * ISSN 2011-219X



pronuncié estas bendiciones y maldiciones, lo hizo ubicindose en las formas literarias
de su contexto. En la amplitud que buscamos, dirigirnos a las cuevas del Mar Muerto
nos puede dar pistas importantes. El movimiento esenio nos da luces al respecto, pero
de forma indirecta. Su relevancia radica en que dibuja una parte del mundo religioso
donde nacié Jesus y el cristianismo primitivo®. En la cueva 4 de Qumrén se encon-
tré un texto que nos ayuda en la comprensién de nuestra busqueda “contextual”: el
fragmento 4QQ525, llamado también “Bendiciones de los sabios”, contiene una lista
de bendiciones que llaman poderosamente la atencién. Comparemos algunos posibles

paralelos en contenido y estilo:

4Qs25 MartEo §

[Bendito aquél que dice la verdad] con | Bienaventurados los limpios de corazén
un corazén puro (2.1). (v. 8).

. . . Bienaventurados seréis cuando os
Benditos quienes se regocijan en ella

(2.2). injurien y os persigan [...] alegraos y

regocijaos (v. 11-12).

. . Bienaventurados los mansos (v. 4).
Benditos quienes la buscan con manos

puras [...] y en la afliccién [0 “man-
sedumbre”] de su alma no la aborrece

(2.3-6)*.

A partir de las similitudes vistas en el cuadro, E. Puech’ ha sugerido una
secuencia en las Bienaventuranzas, Sir 14,20-27 y los makarismos del Mar Muerto:
para ¢l existe parentesco en la estructura, el vocabulario, el estilo (tercera persona) y el
contenido que evidenciaria un /ocus comin semitico mds que una compleja historia de
la redaccién. Su estudio analiza pormenorizadamente la cantidad de palabras hebreas
y sus equivalentes en griego, para subrayar las semejanzas hasta en ndimero. Su hipétesis
sigue siendo controvertida®. Aun asi, para nosotros es todavia mds sorprendente el pa-

ralelo que estd en el himno 1QHodayot". Entre los fragmentos hallados en la cueva 1,

® VanderKam y Flint, E/ significado de los rollos del Mar Muerto. Su importancia para entender la Biblia,
el judaismo, Jesiis y el cristianismo, 331.

%0 Empleamos la traduccién de: Garcfa Martinez, Textos de Qumrdn, 411.
°! Puech, “4Q525 et les péricopes des Béatitudes en Ben Sira et Matthieu”, 82.

52 VanderKam y Flint, £/ significado de los rollos del Mar Muerto. Su importancia para entender la Biblia,
el judaismo, Jesiis y el cristianismo, 330-331.

MISERICORDIA ILIMITADA: REVISION DEL MODELO ANTROPOLOGICO * HANZEL JOSE ZURNIGA VALERIO



podemos encontrar un cdntico (1QH 6.1-4) que alaba a los bienaventurados por la
préctica de la justicia, por la bisqueda de la verdad y por la practica de la misericordia:
[Bienaventurados] los hombres de la verdad, los elegidos de la juslticia,
los investigadores] de la inteligencia, los buscadores de la sabiduria, los
construct[ores de...] [los que a]man las misericordias, los pobres de espiritu, los

depurados por la miseria y los purificados por la prueba, los mise[ricordiosos. ...
los que se re]servan hasta el tiempo de tu juicio.”

Este himno del “maestro de justicia” evidencia que expresiones como “pobres
de espiritu”, “los misericordiosos”/“los que aman las misericordias” pertenecian a la
espiritualidad judia de Qumran*. A nivel estructural y conceptual, el género literario
de “bendiciones” y “makarismos” era familiar para algunos judios del siglo I. a. C. y
I d. C. La propuesta de Puech no consiste en que Mateo habria conocido los escritos
de Qumridn, tal como si hubiese hallado la “fuente” del Sermén de la Montafa, sino
en ampliar el horizonte de las ideas del entorno (géneros literarios, vocabulario y
tematicas).

El mismo autor reconoce posteriormente los alcances distintos de ambos textos:
4Q525 se limita a un plano moral y sapiencial, mientras que Mt 5,3-11 asume un
objetivo moral, pero también escatolégico, en funcién de Reino de Dios*.

Podemos rastrear las relaciones entre el cristianismo de los origenes y Qumran
para entender el Sermén de la Montana en su entorno sociorreligioso. Buena parte
del material en la tradicién mateana ha nacido probablemente en el didlogo cultural
de Jests, sus discipulos y el mundo judio del siglo I; “pero este material fue utilizado
por el evangelista en el didlogo que particularmente concernia la iglesia de su época:
aquel entre fariseismo y cristianismo”*. Los textos evidencian el encuentro de varias
tendencias que tienen sus antecedentes en el mundo veterotestamentario, actualiza-
das ahora a la época posterior al 70 d. C., cuando estd siendo escrito el Evangelio, el

Sermén de la Montafia y Mt 5,7.

53 Garcfa Martinez, Textos de Qumrdn, 358-359.

> También constituye una fuerte prueba en favor de la hipétesis de E. Puech sobre la anterioridad de
las Bienaventuranzas de Mateo contra la hipétesis tradicional centrada en la “simplicidad redaccional”
de Lucas. Para una discusion, ver a Van Cangh, “Béatitudes de Qumrin et béatitudes évangéliques:
antériorité de Matthieu sur Luc?”, 415.

% Puech, “Los manuscritos del Mar Muerto y el Nuevo Testamento. El nuevo Moisés: algunas précticas
dela Ley”, 222.

>¢ Davies, The Setting of the Sermon on the Mount, 255.

THEOLOGICA XAVERIANA No. 187 * ENERO - JUNIO 2019 * BOGOTA, COLOMBIA * ISSN 2011-219X



Las plegarias que invocan misericordia son comunes en el Antiguo Testamento”.
Las felicitaciones hacia la bondad de aquellos que ayudan a los infortunados estdn
atestiguadas en Biblia Hebrea (ver Pr 14, 21; 17,5) asi como en los textos deutero-
candnicos (ver Tb 4,7). El ¢jercicio de la misericordia era un deber social y religioso.
Su base estaba en la creencia de que Dios es un Dios de misericordia (ver Ex 34,6;
Dt 4,31) y que la exige como actitud antes que cualquier sacrificio (ver Os 6,65 y
Mt 9,13).

La compasién y la misericordia, como actitudes vinculadas a la Ley judia,
también se convirtieron en principios ético-teoldgicos de los primeros cristianos: ser
“misericordioso como el Padre es misericordioso” (Lc 6,36), no responder con vio-
lencia ni odio ante el otro (Mt 5,38-42; 43-48), dar misericordia para recibirla (ver 1
Clem 13,2), entre otros textos. En general, el Sermdn de la Montana estd ubicado en
una tradicién que asume la misericordia como un principio de justicia y sabiduria®.

Es particularmente importante a este respecto la pardbola de Mt 18,21-35. En
ella se responde a la pregunta de Pedro sobre el perdén: “;Cudntas veces tengo que
perdonar?” Se trata de una pregunta de parte de la comunidad, una pregunta que
requiere una respuesta de alcance eclesial. En la trama, el siervo perdonado por su
sefior no quiso perdonar una deuda mucho menor de un compafero. La pregunta
que le hizo el sefior al reclamarle se asocia directamente con Mt 5,7: “;No debias tt
también compadecerte de tu compainero, del mismo modo que yo me compadeci de
ti?” (18,33). La pardbola pone de manifiesto el perdén apodictico del Dios de Jestis™:
sin limites ni condiciones mds que los de actuar compasivamente, asi como actuaron

con el siervo sin él merecerlo.

Los éhenpoves y la gracia sin contemplaciones

En el Antiguo Testamento, si ser misericordioso era la base del contrato social®, signi-
fica que hablamos de un ligamen especifico en el trato de Dios para con las personas y
entre las mismas personas, un ethos del compartir y de la mutualidad. Al adentrarnos
en detalles semdnticos, el concepto “misericordia” —o su forma cercana a nuestro

castellano— se expresa en el texto griego con tres lexemas.

%7 Hanson, “How Honorable! How Shameful! A Cultural Analysis of Matthew’s Makarisms and
Reproaches”, 87-93.

%8 Betz, The Sermon of the Mount A Commentary on the Sermon on the Mount, Including the Sermon on
the Plain (Matthew 5:3-7:27 and Luke 6:20-49), 133.

%9 Pikaza, Evangelio de Mateo. De Jesiis a la Iglesia, 653.
& Lawrence, An Ethnography of the Gospel of Matthew, 192.

MISERICORDIA ILIMITADA: REVISION DEL MODELO ANTROPOLOGICO * HANZEL JOSE ZURNIGA VALERIO



El primero, T0 €A€0g, es un sustantivo neutro que alude a “misericordia”, “com-
pasién”, “piedad”, es decir, a sentir la desgracia de los que padecen siendo inocentes®'.
Preferentemente, este término es el que emplean los LXX para traducir el sustantivo
hesed: bondad y benevolencia con los otros como justicia que Dios exige segtin la
alianza®. Sin embargo, no debemos comprender el paso del hebreo al griego como una
traduccion directa, pues en el mundo helenista €Aeog subraya més una connotacién

sicolégica mientras que el hesed hebreo privilegia la comprension juridica y a la vez
l6g tras que el hesed heb legia | dicayal
incluye el enternecerse o conmoverse en cuanto sentimiento® empdtico profundo.

El secundo término es 6 oixtipude, que hace referencia a “compasién” v “mise-

& q y
ricordia” pero hacia una situacién de infortunio, tal vez més superficialmente como
cuando una persona ve la desgracia ajena, pero al no conocer al otro, solo siente la
simple afinidad humana del “pobrecito”.

El tercer concepto es T emAdyyva, que podemos comprender como “entrafias”,
“corazén”, “amor (de bondad)” y sus respectivos sentidos analdgicos que se desprenden
de la connotacién objetiva del 6rgano humano®, es decir, de su ubicacidn.

&

El versiculo paxaptot ot EAenpoveg, 6Tt adtol éAenbyoovtar (Mt 5,7) emplea en

>

dos ocasiones el primero de los lexemas analizados®. Mateo, en su construccién®, utiliza

¢! Se trata as{ de un sentir opuesto a la envidia por la felicidad de otros (en el mundo clésico, Homero y
Aristételes lo emplean de esa manera (ver a Bauer y Danker, A Greek-English Lexicon of the New Testament
and Other Early Christian Literature, 316). Quienes actdan con misericordia viven de forma no valorada
por la cultura dominante pues actuar con benevolencia en el mundo helénico es interpretado politicamente
como clemencia y debilidad del supuestamente fuerte. Para los estoicos ser benevolente no es lo mismo
que ser clemente: una refleja la actitud de los dioses, otra es sentirse apenado por algo (Carter, Mateo y
los mdrgenes. Una lectura sociopolitica y religiosa, 214).

¢ Staudinger, €\eog, c. 1313.
% Esser, “Misericordia (€Aeog)”,100-101.
% Tbid., 99.

% Como es evidente, se trata del que trabajamos primero por la recurrencia de apariciones en el Nuevo
Testamento y su relacién con el Antiguo Testamento por la traduccién griega de la Septuaginta.

% Desde el punto de vista de quienes privilegian la larga historia de la redaccién, la versién lucana es
mucho mds cercana a la forma como fue pronunciada por Jesus. Se acota al criterio de discontinuidad en
el Nuevo Testamento (tinico caso de bienaventuranza puesta en boca de Jestis —resucitado—es Ap 22,14) y
el criterio de coherencia, pues las Bienaventuranzas se acoplan perfectamente con otros dichos referentes
al Reino de Dios (Meier, Un judio marginal. Nueva vision del Jesiis histérico 11/1, 400-401). Segin la
posicién redaccional, Mateo da un tono moral y espiritual con sus anadidos (“pobres de espiritu”, “sed de
Jjusticia”) y sus Bienaventuranzas propias (los misericordiosos, los limpios de corazén, los constructores
de paz) por motivos de politica eclesial de su comunidad. El posible texto de la tradicién Q dirfa: “20Y
levantando sus [ojos hacia] sus discipulos, dijo: ‘Dichosos los pobres, porque [vuestro] es el Reino de Dios.
21Dichosos los que tenéis hambre porque [seréis] saciados. Dichosos los [que estdis afligidos], porque
[seréis consolados]. 22Dichosos vosotros cuando os insulten y os [persigan] y digan [contra] vosotros
[toda clase de] males por causa del Hijo del hombre. 23Alegraos y [exultad], porque vuestra recompensa

THEOLOGICA XAVERIANA No. 187 * ENERO - JUNIO 2019 * BOGOTA, COLOMBIA * ISSN 2011-219X



el adjetivo plural o €Aexpoves, o “los misericordiosos”, y el verbo futuro é\endyoovrat
en voz pasiva, “recibirdn misericordia”, ambos derivados del verbo €Aeelv, para acentuar
la actitud de compasién que una persona debe sentir hacia otra”. Finalmente, toda
actitud de misericordia humana tiene su fundamento en la misericordia de Dios, pues
él es el sujeto del verbo pasivo. La actitud divina de cercania con los seres humanos
es la fuente de cualquier principio humano de bondad hacia quien quiere recibirla.

Por ser un deseo para con otro, el lenguaje usado en la pericopa de las Bienaven-
turanzas podria ser uno de felicitacién y corresponderia a una terminologifa honorifica,
segtin afirman Malina y Rohrbaugh. Pretenderia resaltar como “dichosos” a individuos
que la sociedad rechaza por si mismos y no pueden defender sus posiciones o com-
portamientos®, ni sus posesiones. Hanson ahonda un poco mds en esta perspectiva y
afirma que los makarismos son juicios de valor pronunciados por una autoridad de la
comunidad (;Cudn honorable! {Cudn vergonzoso!) y que solo pueden ser entendidos
en la légica del desafio-respuesta®.

No obstante, al volver al punto de nuestro cuestionamiento a estos modelos,
debemos preguntarnos lo siguiente: si comprendiéramos las Bienaventuranzas como
una bendicién y no como un reconocimiento de honor en respuesta a un desafio,
sestd la reputacién condicionada necesariamente en una bendicién? En realidad, en el
contexto de los evangelios, la gracia no estd condicionada por nada: es un don gratuito
de Dios; por eso proponemos que es la gracia, no el honor, el ideal enunciado en las
Bienaventuranzas™.

No es extrano que el grupo de Jesus reflejado en el primer Evangelio piense en
codigos de gracia veterotestamentaria, es decir, de gratuidad, y no de honorabilidad.
Si en la sociedad romana y algunas sociedades campesinas los bienes son limitados,
en el “Reino de Dios” no. Esto serfa una inversién de valores, algo contracultural, en
cuanto que los caminos del Reino anunciado por Jests no corresponden a las rutas de

honorabilidad del mundo grecorromano”. Sin embargo, las rutas de honorabilidad

serd grande en el cielo; pues asi [persiguieron] a los profetas anteriores a vosotros” (Robinson, Hoffmann
y Kloppenborg, El documento Q. Edicidn bilingiie, 110-113). Consideramos que esto es una cuestion
abierta, debatible, pues hemos visto ejemplos de esos anadidos “morales y espirituales” en Qumrdn y en
textos del Antiguo Testamento.

¢ Staudinger, £Aeog, c. 1314.

6 Malina y Rohrbaugh, Los evangelios sindpticos y la cultura mediterranea del siglo I. Comentario desde las
ciencias sociales, 44.

% Hanson, “How Honorable! How Shameful! A Cultural Analysis of Matthew’s Makarisms and
Reproaches”, 100.

70 Pitt-Rivers, “The Place of Grace in Anthropology”, 446.

7! Para C. Gil Arbiol, mds bien son rutas de autoestigmatizacion. Ser “desviado”, en el sentido de
ser identificado como arquetipo de lo marginal, es una realidad normal en todo ethos. Pero también ser

MISERICORDIA ILIMITADA: REVISION DEL MODELO ANTROPOLOGICO * HANZEL JOSE ZURNIGA VALERIO



aqui no estdn presentes porque la proclamacién de la gracia tiene prioridad, no solo
en la historia de la comunidad mateana, sino también en la comunidad de los si-
népticos. La gracia estd en el fondo del Sermén de la Montafia porque expresa la
accién de Dios en Jestis™

No hay conflictos de honor aqui porque la gracia de Dios es inagotable, su
misericordia es ilimitada, y si Dios da misericordia a unos no significa que se la esté
robando a otros. Solo en este sentido el mensaje de Jests puede ser entendido como
contracultural, pues va contra la misma légica de la justicia retributiva del Dios
YHWH. Implanta una idea de justicia distributiva, una justicia de bendicién para
todos y todas que debe ser reproducida por quienes siguen el mensaje del Dios vivido
y anunciado por Jesus.

Nada de bienes limitados, nada de l8gicas de honor en este caso. El texto de
Mateo va en la linea de la gracia como regalo gratuito. Dios da abundantemente a
quienes quieren recibir sus dones. Sin embargo, ;y si alguien no quiere recibir su bon-
dad? ;No serd tratado con misericordia? ;Es aplicada acd la 16gica juridica del Antiguo
Testamento? No podemos ocultar que el trasfondo veterotestamentario retributivo se
sigue asomando en este aspecto y que hay una condicién: si soy misericordioso, recibiré
misericordia. La tradicién judia posterior profundizé esta idea”. La légica bancaria
estd siempre fundamentada, de manera lineal, incluso en el rabinismo posterior pues
hay un premio para cada accién.

La comunidad de los sinépticos pone en boca de Jestis un aforismo retributivo
(mandamiento judio del amor, jcomo si el amor pudiera ser mandado!), y es en este
punto donde nos deslindaremos de la labor exegética hasta aqui llevada, para proponer
ir més alld. En realidad, el Dios predicado por Jests en Galilea no pide ni exige: solo

otorga abundantemente.

“autodesviado” es una alternativa que existe por su funcién de contrapeso entre grupos sociales. Si un
carismdtico propone “invertir mundos”, oponiéndose a los criterios dominantes, es porque pretende
crear un nuevo ethos, y asi nacié el movimiento de Jestis (Gil Arbiol, “Una lectura socioldgica de las
Bienaventuranzas”, 261).

72 Luz, El Evangelio segiin San Mateo 1, 304.

73 En Génesis Rabbah 33, Rabi Tanjumah comenta el Sal 145,9 exhortando la misericordia para todos
si se es misericordioso: “Derrama misericordia uno sobre otro y el Santo derramard misericordia sobre
ti”. De la misma manera lo hace el Talmud de Babilonia: “Rabdn Gamaliel, el hijo de Rabi [Judd, el
patriarca], dice: Y ¢l te mostrard misericordia y serd compasivo contigo y te multiplicard... (Dt 13,
17-18). Quien sea misericordioso con los demds, se le mostrard la misericordia desde el cielo” (6. Shab.
151b). Ver contextualizacién en Basser y Cohen, The Gospel of Matthew and Judaic Traditions, 127-128.

THEOLOGICA XAVERIANA No. 187 * ENERO - JUNIO 2019 * BOGOTA, COLOMBIA * ISSN 2011-219X



20

Para concluir: misericordia ilimitada,
mas alla de la logica retributiva

Ha quedado claro que “ser misericordioso” en la bienaventuranza propuesta por el
primer Evangelio responde al deber judio del amor. Se habla acd de “deber” por la
connotacién juridica del hesed veterotestamentario. No es la comprensién exclusiva-
mente sentimental del mundo grecorromano, aunque no la excluye por completo, pues
sentir dolor por otra persona estd implicado en el /esed. También queda claro, por la
l6gica estructural de las Bienaventuranzas, que la seccién A del makarismo (“dichosos
los misericordiosos”) tiene como consecuencia o respuesta un empalme B (“recibirdn
misericordia”). Asimismo, por la voz pasiva presente en B, podemos inferir que quien
proveerd dicha misericordia —el sujeto actuante— serd Dios.

La interpretacién tradicional de esta frase puede resumirse en la famosa “regla
de oro” igualmente expuesta en Mateo: “Por tanto, todo cuanto querdis que os hagan
los hombres, hacédselo también vosotros a ellos...” (7,12). Se trata de un apotegma
reconocido en la tradicién judia (ver a Lv 19,18) y extendido en casi todas las tradi-
ciones religiosas de Oriente, sea de forma negativa (“no hagas a los otros lo que no
te gustarfa que te hicieran”) o con mayor exigencia positiva (“haz a los demis...”).

La formulacién trae consigo una exigencia juridica de la que se deriva una ética
circular: sea por interdiccién o proposicién, el imperativo de actuar bien con otros
traerd la consecuencia de un bien para el sujeto “bueno”; pero debemos anotar que en
el mensaje del Nuevo Testamento ya se vislumbra un programa moral que supera este
circulo y caracteriza la finalidad en el amor como bien esencial™: el texto sinéptico de
“amad a vuestros enemigos, haced el bien a los que os odien, bendecid a los que os
maldigan, rogad por los que os difamen [...] haced el bien y prestad sin esperar nada
a cambio. Entonces obtendréis una gran recompensa y seréis hijos del Altisimo...”
(Lc 6,27.35; ver a Mt 5,44) muestra una evidente superacién del circulo que espera
una recompensa material inmediata, aunque continta recalcando que se espera un
beneficio en el reconocimiento como “hijos del Altisimo” y en las recompensas post
mortem del Cielo. Es una teleologia que lleva consigo un premio y, por contraposicion,

un castigo, al no obtener el fin propuesto”.

7 Meier, Un judio marginal. Nueva visién del Jesiis histérico IV, 542. El autor sostiene que estas
tradiciones sindpticas de amor gratuito son —con posibilidad alta— provenientes del Jesus histérico por
la discontinuidad en este tipo de discursos en los escritos veterotestamentarios.

75 “...si les Béatitudes forment le portail du Sermon sur la montagne, premier des cinq discours de

Jésus en Matthieu, le Jugement dernier constitue la scéne finale des cinq grandes discours. Béatitudes
et Jugement constitue ainsi le cadre dans lequel sinscrit 'enseignement du Jésus matthéen, qui pose
des exigences. On passe de la proclamation & I'exhortation et, en quelque sorte, de la grice de Dieu a la

MISERICORDIA ILIMITADA: REVISION DEL MODELO ANTROPOLOGICO * HANZEL JOSE ZURNIGA VALERIO



Ya nos hemos adentrado en la exégesis de Mt 5,7 y hemos extraido la idea de que
“recibir misericordia” es un premio trascendente: la recompensa celestial ante el sefior
Dios quien brindar4 perdén a quienes lo han dado. La finalidad de ser misericordioso
responde a la légica causa-efecto porque “debo ser misericordioso para recibir miseri-
cordia de parte de Dios” o, dicho en negativo, “no debo ser inhumano o inclemente
para no ser tratado asi”. Hasta aqui la comprensién judia del texto mateano.

Sin embargo, si tomamos en cuenta que el Dios predicado por Jests “hace
salir su sol sobre malos y buenos, y llover sobre justos e injustos” (Mt 5,45b), ;acaso
estamos frente a una aparente contradiccién? Consideramos que no. Los textos fuertes
del Dios de Jesus en su légica de amor desinteresado se contraponen al interés mateano
por la légica de la justicia veterotestamentaria. Precisamente, Mt 5,7 corresponde a
una adicién de Mateo que con probabilidad no corresponde al Jests de la historia™,
sino a una comunidad mds preocupada por la relectura de la 7o7ah en el personaje
del Evangelio llamado Jests. El Abba de Jests va mds alld de las logicas legales del
Antiguo Testamento.

Sonard atrevido para algunos ampliar e incluso cuestionar palabras consideradas
aun ipsissima verba lesu, aunque sean en realidad ipsissima verba Matthaeum”, pero
se trata de un avance en una comprensién de la légica del amor de Dios mds amplia;
l6gica que deja de lado los vestigios del Dios del Antiguo Testamento con los que se
redacté gran parte del Nuevo Testamento.

El Dios de Jests va miés alld de los patriarcados agresivos pues deja de lado la
dominacién masculina que clama por retribucién’. E1 Abba de Jests no espera contri-
buciones que van mds alld del mismo amor desinteresado que muestra en la integridad
de su mensaje. El no esperar premio alguno, inclusive el ultraterreno considerado
como “remuneracién’, sigue esta 16gica de amor desinteresado.

Evidentemente, para el cristianismo, la meta no estd en el acd, pero si debe ini-
ciar en este acd: debe vivirse el ahora de forma extraordinaria pues lo trascendente es

inmanente en Jests, y lo inmanente es trascedente en él también. Aunque para Jests

réponse humaine. Non que la premiére soit minimisée mais elle ne va pas sans I'adhésion active de ceux
auxquels est promis le Royaume” (Baudoz, “Les Béatitudes”, 349).

76 Robinson; Hoffmann y Kloppenborg, E/ documento Q. Edicién bilingiie, 110.

77 Es algo arriesgado hablar de ipsissima verba Iesu en este momento del estudio exegético de los
sinépticos, cuando se asume la composicién multiple y las distintas reediciones basadas en tradiciones
orales provenientes del Jests de la historia. Los textos de los evangelios responden a un recurso retérico
y a una politica eclesial que traduce dichos y hechos del Jests de los afios 30 a las comunidades de los
afios 70, 80, 90 y 100, tal como argumenta Theissen en La redaccién de los evangelios y la politica eclesial.

78 Moxnes, Poner a Jesiis en su lugar. Una vision radical del grupo familiar y el Reino de Dios, 142.

THEOLOGICA XAVERIANA No. 187 * ENERO - JUNIO 2019 * BOGOTA, COLOMBIA * ISSN 2011-219X



22

la promesa escatoldgica se alcanza en una realidad trascendente y para muchos de los
hombres y mujeres de nuestro tiempo esta sea innecesaria, no hay contradiccién en el
actuar gratuito y desinteresado que ambos planteamientos proponen. El amor nunca
puede ser coaccionado, siempre es libre. He aqui el meollo del amor al préjimo, segtin
lo entiende el cristianismo:
Este amor al préjimo hace que la persona que ama se entregue a la otra persona
no solo en cuanto a esta o aquella propiedad perceptible y manipulable (la
utilidad, el rendimiento objetivo, lo vitalmente agradable, lo estéticamente
encantador, etc.), sino en su totalidad, como “sujeto”, con toda su magnitud

imposible de abarcar con la mirada, con la amplitud sin limites de una conciencia
y una libertad indeslindables, con su decisién de abandonarse en Dios.”

La misericordia es un don gratuito, que proviene de la gracia ilimitada de Dios,
aunque decir “gracia ilimitada” sea, de por si, un pleonasmo. La misericordia que busca
la felicidad es ilimitada si se practica viendo al otro como sujeto ilimitado y libre, como
misterio sobrenatural en su natural condicién. No es necesario el condicionamiento
casuistico del axioma mateano basado en el Antiguo Testamento pues se sobreentiende
que el mensaje del Evangelio es accién amorosa y desinteresada.

El Dios por Jests no estd sometido a una tdctica utilitaria ni somete al hombre
o a la mujer a ella. La justificacién absoluta del amor al préjimo radica en la gracia
libre que se adquiere en dicha vivencia desinteresada pues nos encontramos donde
nos autodonamos®. Es feliz el misericordioso porque actda sin esperar nada a cambio
mds que su misma felicidad de actuar con misericordia. Se es misericordioso para ser
misericordioso.

Para volver al punto de partida: la vivencia eclesial que hace transacciones con
la misericordia en rezos, “obras de misericordia” tipificadas, mandamientos y riibricas
litdrgicas, ha sido el detonante para que nos preguntemos por la misericordia en el
mundo social del Nuevo Testamento y, tras descartar aplicaciones de algunos modelos
interculturales, hayamos asumido una perspectiva etnografica directa con el texto
de Mt 5,7. No responde al contexto originario de Jesus, reinterpretado en el primer
Evangelio, lo que en muchas iglesias se denomina hoy “misericordia”.

Una actitud libre de preceptos legalistas estd lejos de ser tangible en la actualidad.
La condena basada en la “Ley” que olvida la misericordia se manifiesta en nuestros
caminos excluyentes ante la diversidad cultural, religiosa, sexual, étnica. La barrera

dialégica hacia quien tiene una extraccién cultural distinta, hacia quien cree distinto

7 Rahner, Amar a Jestis. Amar al hermano, 144.

8 {dem, De la necesidad y don de la oracién, 97.

MISERICORDIA ILIMITADA: REVISION DEL MODELO ANTROPOLOGICO * HANZEL JOSE ZURNIGA VALERIO



o simplemente no cree, hacia quien no es varén heterosexual y ha nacido en otras la-
titudes, entre otros muchos matices, se convierte en la méxima expresién de anulacién
de la dignidad. Una sociedad, y en ella una Iglesia que actda por “mandamientos” y
por principios morales prefijados en la historia, y no por amor, no es “misericordiosa”
pues no practica el amor; no es “bienaventurada’ pues no puede ser realmente plena
de bendicién, no es feliz.

Una reflexién como esta, basada en las ciencias sociales, que va més alld del
mismo texto biblico, y busca a Jests entre tradiciones, podria ser vista con descon-
fianza; pero debemos reconocer que ha sido, mds bien, el didlogo franco y abierto
con el mundo de la antropologia cultural lo que nos ha hecho reflexionar sobre un
cristianismo mds libre que vuelve a sus origenes. Hemos rastreado un discurso sobre
Dios (teologia) mds trascendental en cuanto discurso sobre el ser humano (antropo-
logia) trascendental. Hemos propuesto una vivencia de la misericordia como accién
llena de gozo, como accién desprendida y realizada en absoluta libertad.

En el “espiritu de Jests” no se necesita del “soborno del cielo” siquiera, no hace
falta pensar en retribuciones: todo es distribucién de gracia ilimitada. Replanteemos,
pues, la bienaventuranza, en cédigos desinteresados, tal vez como lo hubiese pensado
Jesus sin decirlo: “Bienaventurados los misericordiosos, porque su dicha estd en el

ejercicio de la misericordia y no en la esperanza de un premio”™:.

Referencias

Aguirre Monasterio, Rafael. Del movimiento de Jesiis a la Iglesia cristiana. Ensayo de exé-

gesis socioldgica del cristianismo primitivo. Estella (Navarra): Verbo Divino, 2001.

. La memoria de Jesiis y los cristianismos de los origenes. Estella (Navarra): Verbo
Divino, 2015.

Aguirre Monasterio, Rafael, y Antonio Rodriguez Carmona. Evangelios sindpticos y
Hechos de los Apdstoles. Estella (Navarra): Verbo Divino, 2016.

Barrow, Reginald. Los romanos. México D. E.: Fondo de Cultura Econémica, 1950.

Basser, Herbert, y Marsha Cohen. 7he Gospel of Matthew and Judaic Traditions. Leiden-
Boston: Brill, 2015.

Baudoz, Jean-Frangois. “Les béatitudes”. En Jésus. Lencyclopédie, dirigido por Joseph
Doré, 345-351. Paris: Albin Michel, 2017.

81 Borges, “Elogio de la sombra” II, 648.

THEOLOGICA XAVERIANA No. 187 * ENERO - JUNIO 2019 * BOGOTA, COLOMBIA * ISSN 2011-219X

23



2

Bauer, Walter y Frederick Danker. A Greek-English Lexicon of the New Testament and
Other Early Christian Literature. Chicago-London: The University of Chicago
Press, 2000.

Betz, Hans Dieter. “The Beatitudes of the Sermon on the Mount (Matt 5:3-12): Ob-
servations on Their Literary Form and Theological Significance”. En Essays on
the Sermon on the Mount, por H. D. Betz, 17-36. Philadelphia (PA): Fortress
Press, 1985.

. The Sermon of the Mount. A Commentary on the Sermon on the Mount, Including

the Sermon on the Plain (Matthew 5:3-7:27 and Luke 6:20-49). Minneapolis
(MN): Augsburg Fortress, 1995.

Bonnard, Pierre. Evangelio segiin San Mateo. Madrid: Cristiandad, 1976.

Borg, Marcus, y John Dominic Crossan. La primera Navidad. Lo que los evangelios
ensenian realmente acerca del nacimiento de Jesis. Estella (Navarra): Verbo
Divino, 2007.

Borges, Jorge Luis. “Elogio de la sombra”. Obras completas. Edicién critica. Vol. 11
(1952-1972), anotada por Rolando Costa Picazo, 648. Buenos Aires: Emecé,
2010.

Carter, Walter. Mateo y los mdrgenes. Una lectura sociopolitica y religiosa. Estella
(Navarra): Verbo Divino, 2007.

Crook, Zeba. “Honor, Shame, and Social Status Revisited”. /BL 128/3 (2009):
591-611.

Davies, William David. 7he Setting of the Sermon on the Mount. Cambridge (U. K.):
Cambridge University Press, 1966.

De Churruca, Juan. “Les principes directifs de la formation de normes de conduite
dans le christianisme des premiéres siécles”. En Cristianismo y mundo romano.
Nuevos estudios, 187-202. Madrid: Marcial Pons, 2009.

Dumais, Marcel. El Sermén de la montaria (Mateo 5-7). Estella (Navarra): Verbo
Divino, 2003.

Esser, Hans-Helmut. “Misericordia (§\eog)”. En Diccionario teoldgico del Nuevo
Testamento (5.2 ed.), editado por Lothar Coenen, Erick Beyreuther y Hans
Bietenhard, Vol. II, 99-106. Salamanca: Sigueme, 2004.

Foster, George. “Peasant Society and the Image of Limited Good”. American Anthro-

pologist 6712 (1965): 293-315.

MISERICORDIA ILIMITADA: REVISION DEL MODELO ANTROPOLOGICO * HANZEL JOSE ZURNIGA VALERIO



Foucault, Michel. Vigilar y castigar. Nacimiento de la prisién. México D. E.: Siglo XXI
Editores, 2009.

Francisco. “Bula de convocacién del Jubileo Extraordinario de la Misericordia Miseri-
cordiae vultus”. Vatican, https://w2.vatican.va/content/francesco/es/apost_let-
ters/documents/papa-francesco_bolla_20150411_misericordiae-vultus.html
(consultado el 15 de diciembre de 2015).

Garcfa Martinez, Florentino. Textos de Qumrdn. Madrid: Trotta, 1993.

Gil Arbiol, Carlos. “Una lectura socioldgica de las Bienaventuranzas”. Letras de Deusto
137/42 (2012): 259-281.

Gonzélez-Carvajal, Luis. Las Bienaventuranzas, una contracultura que humaniza.
Santander: Sal Terrae, 2014.

Guillén, José. VRBS Roma. Vida y costumbres de los romanos. Vol. 1. La vida privada.
Salamanca: Sigueme, 2004.

Hanson, K. C. “How Honorable! How Shameful! A Cultural Analysis of Matthew’s
Makarisms and Reproaches”. Semeia 68 (1996): 81-111.

Horrell, David. “Models and Methods in Social-Scientific Interpretation: A Response
to Philip Esler”. JSNT 78 (2000): 83-105.

Kasper, Walter. La misericordia. Clave del Evangelio y de la vida cristiana. Santander:
Sal Terrae, 2013.

Lawrence, Louise Joy. An Ethnography of the Gospel of Matthew. Tubingen: Mohr
Siebeck, 2003.

. Reading with Anthropology. Exhibiting Aspects of the New Testament Religion.
Norfolk (U. K.): Paternoster Press, 2005.

Lenaers, Roger. Otro cristianismo es posible. Fe en lenguaje de modernidad. Quito: Abya
Yala, 2008.

Lozano, Arminda. “Asia Menor en época helenistico-romana. Panorama religioso”. En
Cristianismo primitivo y religiones mistéricas, por Jaime Alvar y otros, 115-155.
Madrid: Citedra, 2010.

Luz, Ulrich. El Evangelio segiin San Mateo. Vol. 1. Salamanca: Sigueme, 2001.

Malina, Bruce. £l mundo del Nuevo Testamento. Perspectivas desde la antropologia cul-
tural. Estella (Navarra): Verbo Divino, 2007.

THEOLOGICA XAVERIANA No. 187 * ENERO - JUNIO 2019 * BOGOTA, COLOMBIA * ISSN 2011-219X

25



26

Malina, Bruce, y Richard Rohrbaugh. Los evangelios sindpticos y la cultura mediterrd-
nea del siglo 1. Comentario desde las ciencias sociales. Estella (Navarra): Verbo
Divino, 2002.

Marguerat, Daniel. fésus er Matthien. A la recherche du Jésus de Uhistoire. Genéve-
Montrouge Cedex: Labor et Fides-Bayard, 2016.

Meier, John Paul. Un judio marginal. Nueva vision del Jesiis histérico. Vol. 11/1: Juan y
Jestis. El Reino de Dios. Estella (Navarra): Verbo Divino, 2001.

. Un judio marginal. Nueva vision del Jesiis histérico. Vol. IV: Ley y amor. Estella
(Navarra): Verbo Divino, 2010.

Moxnes, Halvor. Poner a Jesiis en su lugar. Una vision radical del grupo familiar y el
Reino de Dios. Estella (Navarra): Verbo Divino, 2005.

Neyrey, Jerome. Honor y vergiienza. Lectura cultural del Evangelio de Mateo. Salamanca:
Sigueme, 2005.

Pikaza, Xabier. Evangelio de Mateo. De Jesiis a la Iglesia. Estella (Navarra): Verbo
Divino, 2017.

Pitc-Rivers, Julian. “Honor y categoria social”. En E/ concepto del honor en la sociedad
mediterranea, editado por John G. Peristiany, 21-75. Barcelona: Labor, 1968.

. “The Place of Grace in Anthropology”. HAU: Journal of Ethnographic Theory
1/1 (2011): 423-450.

Puech, Emile. “4Q525 et les péricopes des Béatitudes en Ben Sira et Matthieu”. Revue
Bibligue 98/1 (1991): 80-106.

. “Los manuscritos del Mar Muerto y el Nuevo Testamento. El nuevo Moisés:
algunas précticas de la Ley”. Antiguo Oriente: Cuadernos del Centro de Estudios
de Historia del Antiguo Oriente 7 (2009): 219-254.

Riisinen, Heikki. £/ nacimiento de las ideas cristianas. Salamanca: Sigueme, 2011.
Rahner, Karl. Amar a Jesiis. Amar al hermano. Santander: Sal Terrae, 1983.
. De la necesidad y don de la oracién. Bilbao: Mensajero, 2004.

Robinson, James; Paul Hoffmann; y John Kloppenborg. E/ documento Q. Edicion
bilingiie. Sigueme: Salamanca: 2004.

Said, Edward. Orientalismo. Barcelona: DeBolsillo, 2015.

MISERICORDIA ILIMITADA: REVISION DEL MODELO ANTROPOLOGICO * HANZEL JOSE ZURNIGA VALERIO



Staudinger, Ferdinand. “€Aeos”. En Diccionario exegético del Nuevo Testamento (3.2 ed.),
editado por Horst Balz y Gerhard Schneider, Vol. I, ¢. 1310-1318. Salamanca:
Sigueme, 2005.

Theissen, Gerd. La redaccion de los evangelios y la politica eclesial. Estella (Navarra):
Verbo Divino, 2002.

Van Cangh, Jean-Marie. “Béatitudes de Qumran et béatitudes évangéliques: antériorité
de Matthieu sur Luc?”. En Wisdom and Apocalypticism in the Death Sea Scrolls
and in the Biblical Tradition, editado por Florentino Garcia Martinez, 413-426.

Leuven: Leuven University Press, 2003.

VanderKam, James y Peter Flint. E/ significado de los rollos del Mar Muerto. Su
importancia para entender la Biblia, el judaismo, Jesiis y el cristianismo. Madrid:
Trotta, 2010.

Zahiga, Hanzel. “Una antropologia biblica: el rostro presente en los rostros”. En
Persona. Ensayos y conferencias, editado por la Universidad Catélica de Costa
Rica Anselmo Llorente y Lafuente, Facultad de Teologfa, 57-75. San José:
Universidad Cat6lica de Costa Rica, 2010.

THEOLOGICA XAVERIANA No. 187 * ENERO - JUNIO 2019 * BOGOTA, COLOMBIA * ISSN 2011-219X

2



