. Praxis Filosofica
Pfﬂk’_ls__ ISSN: 0120-4688
FTIﬂSﬁFTCH ISSN: 2389-9387

Universidad del Valle

Rodriguez, Teresa
El origen de la separacion entre platonismo medio y neoplatonismo. Leo Catanai
Praxis Filoséfica, nim. 47, 2018, Enero-Junio, pp. 237-274
Universidad del Valle

DOI: 10.25100/pfilosofica.v0i47.66

Disponible en: http://www.redalyc.org/articulo.oa?id=209058125014

Coémo citar el articulo ?@é@w;{g
Numero completo Sistema de Informacién Cientifica Redalyc
Mas informacion del articulo Red de Revistas Cientificas de América Latina y el Caribe, Espafia y Portugal
Pagina de la revista en redalyc.org Proyecto académico sin fines de lucro, desarrollado bajo la iniciativa de acceso

abierto


http://www.redalyc.org/comocitar.oa?id=209058125014
http://www.redalyc.org/fasciculo.oa?id=2090&numero=58125
http://www.redalyc.org/articulo.oa?id=209058125014
http://www.redalyc.org/revista.oa?id=2090
http://www.redalyc.org
http://www.redalyc.org/revista.oa?id=2090
http://www.redalyc.org/articulo.oa?id=209058125014

EL ORIGEN DE LA SEPARACION ENTRE
PLATONISMO MEDIO Y NEOPLATONISMO!

LEO CATANA

Traduccion: Ricardo Roman
Revisora: Teresa Rodriguez

Resumen

La separacion del platonismo antiguo en platonismo medio y neoplatonismo
es relativamente reciente. La base conceptual de esta separacion fue
cimentada en el trabajo pionero Historia critica philosophiae (1742-67) de
Jacob Brucker. En las décadas de 1770 y 1780, el término “neoplatonismo”
fue acunado a partir del analisis de Brucker. Tres conceptos historiograficos
fueron decisivos para Brucker: “sistema de filosofia”, “eclecticismo” y
“sincretismo”. Valiéndose de estos conceptos, caracterizé al platonismo
medio y al neoplatonismo como movimientos filosdficos opuestos, siendo
el primero una forma genuina de platonismo y el segundo una falsa. No

obstante, esta separacion es insostenible y deberiamos abandonarla.

Palabras clave: Platonismo medio; neoplatonismo; eclecticismo; sistema;
sincretismo; historiografia.

'Leo Catana; Departamento de Filosofia, Universidad de Copenhague.

Traduccion: Ricardo Roman. Revision técnica: Teresa Rodriguez. Traduccion de los
pasajes citados en latin/aleman: Pedro Tapia.

Este articulo fue Originalmente publicado como: Catana, L (2013). The Origin of the
Division between Middle Platonism and Neoplatonism. Apeiron, 46(2), 166-200.

Praxis Filoséfica Nueva serie, No. 47 julio-diciembre 2018: 237 - 274 DOI: 10.25100/pfilosofica.v0i47.66

ISSN (I): 0120-4688 / ISSN (D): 2389-9387



238

TRADUCCION

Introduccion

Enla década de 1740, cuando el historiador aleman y ministro luterano
Jacob Brucker fundo la historia de la filosofia como una disciplina filosofica,
caracterizo al ahora llamado neoplatonismo como una “secta ecléctica”
y como “filosofia alejandrina”. A través de esta terminologia, pretendia
separar al neoplatonismo de la tradicion platonica previa, particularmente
del platonismo medio. Para Brucker, estas dos fases del platonismo antiguo
diferian por naturaleza. En el tltimo tercio del siglo XVIII, las etiquetas
“secta ecléctica” y “filosofia alejandrina” fueron reemplazadas por el término
“neoplatonismo”.?

La caracterizacion de Brucker del neoplatonismo como una secta
ecléctica no salio de la nada. Didgenes Laercio habia afirmado en sus Vidas
(1.21) que un cierto Potamén de Alejandria habia practicado un método
ecléctico de filosofia: “hace poco que una cierta secta, la Ecléctica, fue
introducida por Potamon de Alejandria, escogiendo lo que le agradaba de
cada una de las sectas.” (Traduccion de Carlos Garcia Gual). En los siglos
XVII y XVIII se debatio si el Potamon mencionado por Didgenes Laercio
era el mismo Potamoén mencionado en la Vita Plotini de Porfirio (9)°. Brucker
rechazd esta identificacion, pero afirmé que la teologia alejandrina introdujo
el eclecticismo sectario a la filosofia alejandrina, distorsionando de este modo
el platonismo griego genuino. El compatriota de Brucker, el profesor de
Leipzig Gottfried Olearius (1672-1715), teblogo y fildlogo, habia preparado
esta opinion sobre la llamada filosofia alejandrina en 1711. Sin embargo,
fue Brucker quien fundé una distincion historiografica bien delimitada entre
platonismo medio (ca. 80 a.C. al ca. 220 A.D.) y neoplatonismo (ca. 200
al ca. 550 A.D.), identificando el eclecticismo y el sectarismo como rasgos
distintivos del segundo®. Por tanto, Brucker es una fuente importante de

2 Agradezco a George Karamanolis y Troel Engberg-Petersen por sus comentarios sobre
ciertas partes de este articulo, las cuales fueron presentadas en The Centre for Neoplatonic
Virtue Ethics, Universidad de Copenhague, el 12 de mayo del 2011. Asimismo, me gustaria
agradecer a Tue Sovse, Giannis Stamatellos y a Mark Rene Rege por sus comentarios criticos
a versiones previas de este articulo.

3 Acerca del debate en los siglos XVII y XVIII sobre la identidad histérica de Potamon,
véase Matton (1992), 655-6. Sobre el debate de este tema en el trabajo académico reciente,
véase Runia (1988) y Hadot (1990), tal y como es apuntado en Matton (1992), 655 n. 104.
Sobre el Potamoén de Alejandria mencionado por Didgenes Laercio, véase Hatzimichali
(2011).

4 Brucker separaba sus caracterizaciones del platonismo medio (Brucker, 1742-67; II:
162-88) y del neoplatonismo (Brucker, 1742-67; 1I: 189-462), enfatizando los métodos
filosoficos fundamentalmente diferentes que empleaban estos dos movimientos, como explico
mas adelante. Comparese esto con caracterizaciones previas de este periodo del platonismo
antiguo, las cuales no distinguian estos periodos y no afirmaban un cambio radical del método:



uno de nuestros conceptos en historia de la filosofia: eclecticismo antiguo
o neoplatonismo.

A pesar del considerable trabajo que ha sido dedicado al eclecticismo
antiguo, el significado de la “secta ecléctica” antigua en los trabajos de
Brucker aun no ha sido sujeto a analisis. Sus implicaciones metodologicas
para nuestra interpretacion del neoplatonismo tampoco han sido discutidas’.
Esto es importante, en parte para entender el desarrollo historico de esta
herramienta historiografica en el siglo XVIII, en parte para reflexionar
criticamente sobre un concepto vigente en la terminologia moderna y
la practica historiografica relacionadas con el platonismo medio y el
neoplatonismo. Particularmente, las caracterizaciones de Brucker de
ambos periodos son cruciales para la division entre platonismo medio y
el neoplatonismo, y la generalizada suposicion de que esta separacion
terminologica representa una discontinuidad en el platonismo antiguo.

En este articulo examino el fundamento del concepto historiografico de
eclecticismo en el siglo XVIII. En el desarrollo de mi argumentacion discuto
algunas de sus desafortunadas implicaciones para nuestra comprension
del platonismo antiguo y su lugar en la tradicion platonica. Concluyo que
deberiamos abandonar la distincion entre platonismo medio y neoplatonismo,

Alsted (1630), I1: 2010-22, no articulaba tal division. Cuando Alsted mencionaba la “escuela
socratica”, es decir: el platonismo —explicitamente mencionando a platonicos de la academia
antigua (e.g. Espeusipo), de la academia nueva (e.g. Carneades) y del neoplatonismo (e.g.
Porfirio y Plotino)—, no separaba al neoplatonismo de la tradicion platénica (ibid., II: 2020).
Horn (1655) caracterizo el platonismo de Plotino y sus partidarios como una amenaza a
la filosofia cristiana y no como eclecticismo (269-278). Voss (1658) sostenia que Plotino
“no era ajeno a” (“nec.... alienis fuit”) la “secta electiva” (“secta elective”) de Potamén
de Alejandria (mencionado en Didgenes Laercio, Vidas 1.21) (11:109). No obstante, Voss
no abund6 mucho en esto y caracterizo a Plotino como un sucesor de la teologia platonica
(1:143). Joensen (1659), 286-308, ofrecid una caracterizacion historica del neoplatonismo
de Plotino a Olimpodoro (495-570) sin referir a la nocién de eclecticismo. Bayle (1722)
(idéntica a la primera edicion de 1697), presentaba a Plotino como un “filésofo platonico”
(“Philosophe Platonicien”) sin calificar su filosofia como eclecticismo (2454-7). Olearius
(1711) habia preparado esta idea articulada por Brucker (1742-67), como explico mas
adelante. Walch (1726), I: cols 594-6, se referia con aprobacion a la version del eclecticismo
antiguo encontrada en Olearius (1711).

SNinguna de estas dos tareas habia sido emprendida por la literatura citada a continuacion
sobre el eclecticismo antiguo: Zeller (1923), 11, I: 547-64, sigue en una medida considerable
la caracterizacion de Brucker del platonismo como eclecticismo. No encontramos examen
alguno de estos dos problemas en Nieke (1972); Hager (1983); Holzhey (1983); Meinhardt
(1984); Dreitzel (1991), 288-92; Schneider (1998). Franz (2003), 19-24 trata la yuxtaposicion
de Brucker de platonismo medio y neoplatonismo, el segundo entendido como eclecticismo.
Franz parece pensar que la division esta justificada (ibid., 20-1). Donini (1988). 23-33,
acertadamente objeta la caracterizacion de Zeller del neoplatonismo como eclecticismo,
pero no extiende su tratamiento hasta Brucker.

239

PRAXIS FILOSOFICA



240

TRADUCCION

pues es artificial y engafiosa. Es, primero que nada, una consecuencia de un
debate teoldgico del siglo X VIII y tiene poco valor para un examen moderno
del platonismo antiguo.

I. Las categorias historiograficas de Brucker: “sistema”, “eclecticismo”
y “sincretismo”

Brucker en su Historia critica philosophiae (1742-67) rompid con el
modelo biografico de la escritura de la historia de la filosofia ejemplificado
por Didgenes Laercio. También, rompi6 con la “historia filosofica” (historia
philosophica), en buena medida inspirada en Didgenes Laercio la cual era
comun en historiadores del siglo XVII y principios del XVIII como Thomas
Stanley.® Tales historiadores, afirmaba Brucker, ignoraban los sistemas de los
pensadores pasados y no habian logrado ejercer su poder critico de juzgar’.
Frente a estos predecesores, Brucker queria escribir una “historia critica de
la filosofia” (historia critica philosophiae) que evaluaria dos cuestiones:
primero, jera el sistema un complejo coherente de principios (principia) y
deducciones hechas a partir de estos principios?; ;cubria todas las ramas
de la filosofia? En segundo lugar, ;estaban los principios en el sistema y las
doctrinas derivadas de ellas en conformidad con la doctrina protestante? No
lidiaré con la segunda cuestion normativa aqui, concentrando en cambio mi
atencion en la primera®.

/Qué entendia Brucker por “sistema de filosofia”? El estipula cuatro
caracteristicas:

a. Unsistema de filosofia que abarca principios y doctrinas al interior
de varias ramas de la filosofia es autébnomo con respecto a otras
disciplinas no filoséficas como la medicina, la astronomia, la
teologia, etc.

b. Todas las doctrinas filosoficas dentro de un sistema de filosofia
son deducidas a partir de uno o pocos principios. (Aqui el término
“principio” es usado en el sentido l6gico de una hipotesis.)

c. Unsistema de filosofia constituido por doctrinas deducidas a partir
de principios comprende todas las ramas de la filosofia.

d. (d) Las doctrinas postuladas al interior de las diversas ramas de la
filosofia son internamente coherentes’.

®Malusa (1993), 161-370.

7Sobre Stanley como seguidor de Didgenes Laercio, véase Brucker (1742-67), I: 36,
24-28.

8 Sobre esta cuestion normativa véase Catana (2008), 147-91.

°Sobre estas cuatro caracteristicas, véase Brucker (1742-67), I: 3.6-16, 15.10-18.



Esta idea esencialista de la filosofia del pasado, que consistia en tales
sistemas filosoficos, podra parecer anacronica al historiador moderno
de la filosofia. Sin embargo, dicha idea era acorde a las tendencias en la
metodologia contemporanea de la ciencia y habia transformado — al menos
a los ojos de los contemporaneos de Brucker — la historia philosophica en
una disciplina filosofica respetable: No era mas una historia ni un estudio
anticuario, era la “historia de la filosofia” (historia philosophiae).

El concepto historiografico de “sistema de filosofia” fue una innovacion
metodologica de la ciencia y la filosofia del siglo XVII que Brucker aplico
universalmente a la filosofia precedente, de Tales en adelante'®. El concepto
historiografico de Brucker tuvo un papel dominante en la tradicion posterior de
historias generales de la filosofia. No obstante, es importante notar que antes
del siglo X VII, el ideal metodologico axiomatico-deductivo era desconocido
como un método exhaustivo para determinar el contenido doctrinal de las
varias ramas de una filosofia dada. Es cierto que la demostracion a partir de
premisas habia sido conocida desde Aristoteles. Sin embargo, aunque este
método habia permitido a los fildsofos usar conceptos claves en sus escritos,
no demandaba al filosofo partir del mismo reducido numero de premisas en
todas sus teorias, como en el caso del concepto de sistema de Brucker. En
lugar de eso, Aristoteles habia propuesto una metodologia pluralista en la
que diferentes ramas de la filosofia eran abordadas desde diferentes premisas
dependiendo de la materia a la mano."

El concepto historiografico de Brucker es entonces inadecuado y
anacronico cuando se aplica a textos pertenecientes al periodo anterior a
la modernidad. Efectivamente, el término “sistema” (en griego GUGTNUA,
en latin systema) era conocido en varios contextos, tales como la teoria de
la organizacion, musicologia, biologia y astronomia, pero no era empleado
en un contexto metodologico antes del siglo XVII'2, Por tanto, el concepto
metodologico denotado por el término “sistema” era ajeno a la filosofia
anterior al siglo XVII". Esto no quiere decir que la filosofia pre-moderna no
tuviese método ni orden, solo que estos métodos y ordenes eran diferentes
y deben de ser abordados independientemente del concepto genérico de
sistema de Brucker.

10Sobre su aplicacion en Tales, véase Catana (2008). 64—72.

11 Aristoteles, Etica nicomaquea 1.3

12V éase Ritschl (1906) y Catana (2008).

13 Aqui estoy de acuerdo con Hadot (1995), 76. Para una discusion sobre la inadecuacion
del concepto historiografico con vistas a la filosofia producida antes del siglo XVII, véase
Catana (2008), 35-145.

241

PRAXIS FILOSOFICA



242

TRADUCCION

A continuacién, examino la aplicacion hecha por Brucker del
concepto de “sistema de filosofia” y dos conceptos relacionados con
el concepto de sistema que son centrales para su caracterizacion del
neoplatonismo, especificamente “eclecticismo” y “sincretismo”. El primero
de estos conceptos, “eclecticismo”, denota un sistema filosofico construido
exitosamente, caracterizado por la seleccion independiente de principios
en el sistema llevada a cabo por el filosofo. Ademas, existe una coherencia
l6gica entre los principios mismos y las derivaciones hechas a partir de estos
principios son logicamente validas. El filosofo ecléctico es el héroe en el
relato de Brucker, como explicaré en un momento.

El segundo concepto, “sincretismo”, denota un sistema de filosofia
incoherente y construido sin éxito, tipicamente llevado a cabo por un
pensador sin originalidad y sometido por los prejuicios de una o varias
tradiciones'*. El resultado del sincretismo es un pastiche de principios y
doctrinas incoherentes'. La razon de un filosofo sincrético se encuentra
atrapada por los prejuicios de tradiciones y autoridades, y por tanto es
incapaz de escoger libremente los principios que son fundacionales para
su sistema. La razon de un sincretista puede ser obstaculizada por una
imaginacion descontrolada, provocada por una condicion médica causada
por un exceso de bilis negra, también llamada melancolia. Dada esta pobre
constitucion cognitiva, un sincretista es incapaz de postular premisas solidas
y validas que sean entendibles para la mente humana. En lugar de esto, el
sincretista ofrece, en el mejor de los casos, bellos postulados, los cuales
no son razonados; sin embargo, si se los encuentra persuasivos, uno puede
decidir creer en ellos'®. Como veremos, los filosofos neoplatonicos eran

14 Sobre Proclo como un ejemplo de un sincretista antiguo, véase Brucker (1742-67),
II: 325.20-326.5. Sobre un pensador platonico y sincrético del Renacimiento, Giovanni
Pico della Mirandola (quien de acuerdo con Brucker, estaba esclavizado por tradiciones,
y por tanto sometido a sus prejuicios), véase Brucker (1742—67), IV: 59.38-60.4. Sobre
el eclecticismo antiguo, véase Nieke (1972), Donini (1988), Dillon (1988) y Hatzimichali
(2011). Sobre el eclecticismo en Brucker y sus contemporaneos, véase Albrecht (1994) y
Schneider (1998). Sobre el “eclecticismo” frente al “sincretismo” en Brucker, véase Franz
(2003), 21-2; Catana (2008), 11-34.

15Sobre el tratamiento de Brucker del sincretismo, véase Catana (2008), 22—-3 1. Diderot
(1755), 270[a] mantiene esta distincion.

16 Brucker (1742—67), I1: 444.20-23: ‘Non enim rationes dari, aut ex principiis deduci
conclusiones, aut ullo modo veritatis characteres in ea re detegi posse ab intellectu humano
contendit, sed artifici tantum in hac arte pulchra credendum esse postulat.” Plotino es
presentado de manera similar; ver ibid., II: 227.10-18. En las citas de los textos en latin
de los siglos XVII y XVIII, he expandido las abreviaciones y he cambiado “&” por “et”,
“i”. Fuera de esto

[Ta ) [TEEIN

u”y “v”; he omitido los acentos y he cambiado “j” uniformemente por



sincretistas, desprovistos de las habilidades cognitivas necesarias para el
admirable eclecticismo.

Antes de Brucker, hacia finales del siglo X VI, el término “sincretista”
habia adquirido connotaciones negativas en las universidades luteranas de
Wittenberg y Helmstedt, denotando posiciones teologicas que eran percibidas
como heterodoxas!’. Aunque Brucker usaba el término “sincretista”
en un contexto historiografico y no en uno teoldgico, su uso afirmaba
implicitamente las connotaciones negativas de los luteranos, y estaba en
armonia con su ocupacion como ministro.

De acuerdo con Brucker, habia dos movimientos eclécticos importantes
en la historia de la filosofia, el del neoplatonismo antiguo y el de la
modernidad temprana. René Descartes (1596-1650) y Gottfried Wilhem
Leibniz (1648-1716) figuran como eclécticos del segundo movimiento.
Brucker representaba al neoplatonismo o secta eclectica, como él lo llamaba,
como un Unico sistema de filosofia producido por varios autores. Por otro
lado, representaba a los sistemas de los eclécticos modernos como sistemas
individuales de filosofia elaborados por filésofos individuales!s.

Frente a nuestro uso moderno, en la que el eclecticismo tiende a
ser sinonimo de una filosofia poco original y carente de valor, Brucker
consideraba al eclecticismo como original y le tenia en alta estima. El
filosofo ecléctico es capaz de escoger sus propios principios y usarlos para
construir un sistema de filosofia de una manera original, emancipada e

he mantenido la ortografia y puntuacion de las ediciones que he usado. He modernizado el
cambio a mayusculas y los acentos en las citas del griego.

7Franz (2003), 22 n. 14

8 Sobre la antigua secta eclectica, i.e. neoplatonismo, véase Brucker (1742-67), 1I:
189-462. Sobre Descartes como un filosofo ecléctico, véase ibid., V: 10.33—40; sobre Leibniz
como un filésofo ecléctico véase ibid., V: 11. Diderot (1755) distingue de manera semejante
entre eclecticismo antiguo (270-283, 285-293) y eclecticismo de los siglos XVI y XVII
(271, 283-5). La explicacion de Diderot del sistema en el eclecticismo antiguo, en Diderot
(1755), 285-92, se apoya fuertemente en Brucker (1742-67), II: 393-462, aunque omite
algunas de las partes ortodoxas e.g. la comparacion de Brucker de la trinidad cristiana con
el sistema neoplatonico (Brucker, 1742—67; 1I: 410-1). Diderot menciona a Brucker por su
nombre (en Diderot (1755), 273, 283, 292, 293). Como Brucker, Diderot (1755), 285-92,
presenta al eclecticismo antiguo cono un sistema de filosofia producido por varios autores.
Sin embargo, la exposicion de Diderot del eclecticismo como un todo no esta exenta de
desacuerdos filosoficos y teoldgicos con Brucker: €l tiende a comparar al eclecticismo y la
cristiandad desde una posicion critica y no confesional (e.g. Diderot (1755), 272), mientras
que Brucker ve al eclecticismo, especialmente al platonismo, desde el punto de vista de un
cristiano (Brucker, 1742—67; I: 21.10-23.25). Sobre el influjo de Brucker en Diderot, véase
Casini (1962).

243

PRAXIS FILOSOFICA



244

TRADUCCION

independiente, lo que era —en cierto modo paraddjicamente— popular en
la filosofia alemana de los tiempos de Brucker".

En su “prefacio”, Brucker explica el método de la filosofia ecléctica
del siglo XVI al XVII con las siguientes palabras:

Ciertamente, la filosofia ecléctica ha sido finalmente restituida y, después
de muchos combates, se ha apoderado de la victoria, tras ser expulsada y
pisoteada la razon sectaria de filosofar. Pues, quitado este yugo indigno de
la razon humana, y despreciado el prejuicio servil de la autoridad y de la
antigiedad, comenzaron ciertos grandes y agudos ingenios a consultar no
ciertamente opiniones de otros, sino sus propias lumbres, a elegir principios
verdaderos, universales, seguros, a edificar conclusiones en estos, y a fundar
para si mismos un sistema de filosofia propio y doméstico con beneficio de
su propia meditacion; (comenzaron) a reponer verdades esparcidas por todas
las sectas, separadas y unidas a sus propios dogmas, en un lugar adecuado
y apto de su sistema; (comenzaron) a no aprobar ni admitir nada que no les
pareciera haber sido demostrado y asegurado por el juicio de la razon y por
la evidencia de la verdad®.

Como esta cita expresa, el filosofar ecléctico estaba de acuerdo con
los requisitos de Brucker para la filosofia genuina: consistia en construir
sistemas. Sus palabras acerca del victorioso progreso del eclecticismo rinden
tributo al eclecticismo de su propia cultura filoséfica alemana?'. Como se
menciondé anteriormente, también considera al neoplatonismo antiguo como
un tipo de eclecticismo, ;jpero como hace encajar al eclecticismo antiguo
en estas categorias historiograficas?

Y Sobre este fondo, véase Albrecht (1994); Schneider (1998).

2 Brucker (1742-67), V: 3.22-4.11: ‘Nempe restituta tandem et post multas pugnas
victoria potita est philosophia eclectica, eiecta et conculcata sectaria philosophandi ratione.
Abiecto enim indigno humana ratione hoc iugo, et contemto servili auctoritatis et antiquitatis
praeiudicio coeperunt magna quaedam et acuta ingenia non aliorum quidem placita, sed sua
lumina consulere, principia vera, universalia, certa seligere, conclusiones iis inaedificare, et
suae meditationis beneficio proprium atque domesticum sibi philosophiae systema condere;
veritates autem per sectas omnes sparsas, separatas suisque dogmatibus iunctas in commodum
aptumque systematis sui locum reponere: nihil vero probare et admittere, quod non rationis
iudicio et veritatis evidentia sibi demonstratum certumque videretur esse.’ Casini (1962), 259,
n. 95, apunta que la entrada “Eclecticisme” de Diderot en su Encyclopédie esta basado en la
concepcion de Brucker de “eclecticismo’ como figura en su Historia critica philosophiae.

2Sobre el eclecticismo como un ideal positivo en la filosofia alemana contemporanea a
Brucker, véase Albrecht (1994); Schneider (1998); Franz (2003), 21-2.



II. Supuestos historiograficos en la reconstruccion de Brucker de la
secta eclectica

Brucker dividio6 la historia de la filosofia en tres periodos. El primero va
desde el comienzo del mundo hasta el surgimiento del Imperio Romano en
el siglo I A.C. El segundo comienza al momento del nacimiento de Cristo,
coincidiendo, a grandes rasgos, con el ascenso del Imperio Romano y se
extiende hasta la supuesta crisis del escolasticismo en el siglo XIII. El tercero
y ultimo periodo se inicia con el resurgimiento del conocimiento en los siglos
X'y XIV y continta hasta los tiempos de Brucker. El segundo periodo se
subdivide en dos partes: la primera comprende las filosofias no cristianas, es
decir, las filosofias helénica (o pagana en términos de Brucker), judia y arabe;
la segunda comprendia la filosofia cristiana producida entre el nacimiento
de Cristo y el siglo XIII*>. Los antiguos filésofos eclécticos estan ubicados
en la primera parte del segundo periodo e incluyen filésofos alejandrinos,
atenienses y romanos activos entre ca. 200 y 550%. La exposicion comienza
con Potamon de Alejandria y Amonio (ambos del siglo III), incluye figuras
clave como Plotino, Porfirio y Proclo; y termina con Hipatia (370-405) y
Damascio (ca. 462-540). Esta periodizacion implica que los neoplatonicos
tuvieron la oportunidad de seguir la ensenanza de Cristo, pero no solieron
hacerlo. Al contrario, de acuerdo con Brucker, dafiaron a la iglesia cristiana®.
Todo esto hace de su recuento del neoplatonismo un tema delicado puesto
que toca las discusiones teoldgicas alemanas del siglo XVIII acerca de la
identidad confesional.

La caracterizacion del neoplatonismo como ecléctico es notable.
Brucker no fue el primero en etiquetar al platonismo de la antigliedad tardia
como una “secta ecléctica”. El ya mencionado profesor de Leipzig, Gottfired
Olearius ya lo habia hecho también. Habia publicado una traduccion latina de
la obra de Thomas Stanley History of Philosophy en 1711, provista de varios
sumplementos. Entre ellos encontramos una seccion sobre el neoplatonismo,
“De secta eclectica”, donde Olearius discutia si el Potamén de Alejandria
mencionado en las Vidas de Didgenes Laercio 1.21 era idéntico al Potamon
mencionado en Vita Plotini 9 de Porfirio, un huérfano al cuidado de Plotino

22 El primer periodo es descrito en Brucker (1742-67), I: 46-1357. Sobre el segundo
periodo, véase ibid., II: 3-1069, y I11: 3-912. Sobre el tercer periodo, véase ibid., [V: 3-785,y
V:3-923. Sobre la primera parte del segundo periodo véase ibid., II: 3-1069, and I11: 3-240.
Sobre la segunda parte del segundo periodo, véase ibid., I1I: 241-912.

B1bid., 11, 189-462

21bid., II: 357.31-358.17. Como Brucker deja claro aqui, se suma a la posicion anti-
platonica de Mosheim y Olearius. Sobre la motivacion apologética de su historia de la filosofia
y sobre su vision sobre el neoplatonismo, especialmente neoplatonismo antiguo y renacentista
como una amenaza para al cristianismo, véase también, I: 21.10-23.25.

245

PRAXIS FILOSOFICA



246

TRADUCCION

durante su estancia en Roma. Olearius rechazaba esta identificacion®. No
obstante, afirmaba que los filosofos alejandrinos introdujeron el eclecticismo
al pensamiento de Plotino y Porfirio, y que el eclecticismo fue posteriormente
transferido a Atenas a través de varios neoplatonicos llegados de Alejandria®.

Brucker mismo rechazaba la identificacion tal como lo habia hecho
Olearius?’. Afirmaba, sin embargo, que los filésofos alejandrinos habian
introducido el eclecticismo o, mejor dicho, sincretismo, al platonismo
posterior. Estos filosofos alejandrinos no lograban cumplir con los requisitos
de un filésofo ecléctico genuino y degeneraron en el sincretismo. El impulso
decisivo hacia esta direccion no era filosofico, sino teologico: los filosofos
alejandrinos adoptaron un método sincrético tomado de la esfera religiosa,
implicando que la supersticion vulgar se reconciliaba con la filosofia
alejandrina de una manera sincrética?®. La afirmacion es notable. Las
opiniones de los filosofos alejandrinos sobre las religiones contemporaneas
eran complejas, pero estaban lejos de ser comprehensivas y sin sentido critico:
Enéadas 11.9 Contra los gnosticos es un ejemplo de ello; la critica de Porfirio
a la cristiandad es otro®. No obstante, para Brucker, estos neoplatonicos
eran todos “alejandrinos” y “sincretistas”, y estos términos, especialmente
el primero, permanecieron en uso hasta finales del siglo X VIII, y en algunos
paises por mas tiempo, cuando su remplazo, el término “neoplatonismo”, fue
acufiado, como explicaré mas adelante®. La intervencion de Brucker en el
debate filologico e historico sobre la identidad de Potamon fue interesante:
habia resuelto el debate sobre Potamon al afirmar que el sincretismo religioso
y cultural de Alejandria fue la influencia decisiva en la filosofia alejandrina
y no una figura aislada llamada Potamon, quienquiera que fuese. Al mismo
tiempo, Brucker insert6 a la filosofia alejandrina en un esquema conceptual

% Olearius (1711), 1206: “Fuere autem pr[a]eter istum Potamones alii duo ... Alter ex
Porphyrii fuit acqualibus, atque inter alios viros illustres eius aetatibus ab eo censetur in
vita Plotini.”

26 QOlearius (1711), 1209-16

2"Brucker (1742-67), I1: 190-1, 193, 2024

B 1bid., II: 191.1-28, 321-30, 358.18-360.4, Brucker depende en buena medida de
Olearius (1711). Olearius no es mencionado como el traductor y autor de los suplementos;
pero Heumann (1715b), 331 n. z, Walch (1726), I: col. 594, y Brucker (1742—67), 1: 36.29-31,
proporcionan esta informacion. Brucker refiere aprobatoriamente a Olearius en su seccion
sobre el neoplatonismo; véase, por ejemplo, Brucker (1742-67), I1: 190 n. c. Olearius (1711),
1220, menciona el término griego “systema”, pero no lo relaciona con “syncretismus” Olearius
(1711), 1206 refiere a Potamon de Alejandria (Didgenes Laercio, Vidas 1.21) y Clemente de
Alejandria (Stromata 1.7) como ejemplos de eclécticos.

¥ Sobre la critica de Porfirio al cristianismo, véase Barnes (1973).

30 Sobre el surgimiento del término “neoplatonismo” en las décadas de 1770 y 1780,
véase Hager (1983); Meinhardt (1984); Franz (2003).



enfocado en la construccion de sistemas, un esquema que habria de ser
poderoso en la historia de la filosofia subsecuente.

El pensador francés Denis Diderot sintetizd el debate sobre la
identificacion de Potamon en los siglos XVII y XVII en su entrada
“eclecticismo”, publicada en su Encyclopédie (1751-732). En éste, mantiene
la identificacion. Ademas, veia al Potamon mencionado en la Vita Plotini
como un filésofo que practicaba una version del eclecticismo, en la que
numerosos sistemas filosoficos eran combinados en uno. Diderot interpretd
los términos vagos de Porfirio moALaxig v (Vita Plotini 9.11) como moAAGKIG
&i¢ &v, que referian, de acuerdo a Diderot, a la combinacion de varios sistemas
de filosofia en uno solo llevada a cabo por Potamén. Sin embargo, el término
griego para sistema (cvotnua), estd ausente tanto en la Vita Plotini de
Porfirio como en Vidas 1.21 de Didgene Laercio, de manera que Diderot
ley6 en estos pasajes mas de lo que podian contener®!. De manera curiosa,
Diderot veia al Potamén de la Vita Plotini como un padre para un huérfano
al cuidado de Plotino, no como un huérfano al cuidado de Plotino mismo.
Esto implicaba, para Diderot, que Potamon habia florecido como filésofo
entre finales del siglo Il y el comienzo del III. Habiendo hecho esta dudosa
cronologia, Diderot afirmaba que Potamoén habia pasado su eclecticismo
a Ammonius Saccas, el maestro de Plotino mencionado en Vita Plotini 3.
De esta manera, el eclecticismo de Potamoén entrd en el neoplatonismo®.

Diderot suscribia la opinion de Brucker de que todos los filosofos
alejandrinos introdujeron el eclecticismo (o0, mejor dicho, el sincretismo) al
neoplatonismo: el sincretismo religioso en Alejandria se propago6 a la filosofia
moral y después a otras partes de la filosofia alejandrina. Los alejandrinos se
acercaban a la filosofia tal y como se acercaban a la religion. Eran mentes
timidas, incapaces de liberarse de los prejuicios de la tradicion y autoridades,
y solo recirculaban y reorganizaban las opiniones filosoficas existentes, sin
demostrar el coraje heroico necesario para un verdadero filésofo ecléctico,
quien siempre deberia estar listo para abandonar autoridades y tradiciones™.

31 Diderot (1755), 273-4. Ibid., 273[b], Diderot entonces interpreta la Vita Plotini 9.11
de Porfirio de la siguiente manera: “qu’il [Potamo] se plaisoit a entendre sur une philosophie
dont il jettoit les fondemens, ou qui consiste a fondre plusieurs systémes en un.” Para una
comparacion entre Brucker y Diderot respecto al eclecticismo antiguo y moderno, véase n.17

2Diderot (1755), 274-6.

3 1bid., 271 [b]: ‘La philosophie éclectique, qu’on appelle aussi le ‘Platonisme réformé’
et la ‘philosophie alexandrine’, prit naissance a Alexandrie en Egypte, ¢’est-a-dire au centre
des superstitions. Ce ne fut d’abord qu’un sincrétisme de pratiques religieuses, adopté par
les prétres de I’Egypte, qui n’étant pas moins crédules sous le regne de Tibere qu’au tems
d’Hérodote, parce que le caractere d’esprit qu’on tient du climat change difficilement, avoient
toGjours I’ambition de posséder le systéme d’extravagances le plus complet qu’il y efit en ce

247

PRAXIS FILOSOFICA



248

TRADUCCION

Diderot también asumio la interpretacion de Brucker del neoplatonismo
y veia al eclecticismo como un sistema de filosofia perteneciente a varios
autores. Tal y como es demostrado por Casini, Diderot estaba directamente
influenciado por Brucker en numeroso aspectos, y éste es uno de ellos*.
La entrada escrita por Diderot corroboraba entonces la interpretacion de la
secta eclectica.

En este punto debemos separar dos discusiones. Una es histdrica y
refiere a la pregunta sobre si las referencias a Potamon en Didgenes Laercio
y Porfirio refieren a la misma persona historica o no. Esta cuestion ain es
debatida, pero no entraré en la discusion?®®. Otra discusion es conceptual y se
refiere al significado de “eclecticismo” en Laercio y Brucker respectivamente.
Sin importar si la primera pregunta es respondida por una afirmacion o por
una negacion, esta segunda pregunta permanece sin resolver. Hasta donde
sé, esta segunda cuestion no ha sido tratada hasta ahora’.

Debemos distinguir el significado vago de “eclecticismo” en la filosofia
antigua (e.g. Didgenes Laercio, Vidas 1.21 y Clemente de Alejandria,
Stromata 1.7) y el significado mucho mas restringido asignado al término
por Brucker. Brucker sostenia que el método (methodus) de esta antigua secta
ecléctica consistia en la seleccion de doctrinas o placita (que corresponden
a principia) de otras sectas llevada a cabo por el filosofo. Estas doctrinas
o placita eran posteriormente combinadas en un sistema (systema)
internamente coherente. Esta empresa fue llevada a cabo de manera meditada
y el resultado fue un “edificio” (aedificium) de doctrinas. En otras palabras,
Brucker penso que los pensadores neoplatonicos estaban comprometidos
con la misma construccion de sistemas perfilada en las paginas 3 y 4. Las
siguientes palabras de Brucker se encuentran en la primera pagina de una
larga explicacion del neoplatonismo, colocada inmediatamente después de
su explicacion de platonismo medio:

La secta platonica, que hemos expuesto hasta aqui, engendro a la
filosofia ecléctica, de nombre y linaje monstruoso, si se usa el nombre con
su significado nativo. Pues, ya que se dice “secta” a la que sigue sobre todo
el método de filosofar de un solo filosofo, y (sigue) el sistema de doctrinas
que se construyo para si mismo; pero, ademas, como el método ecléctico es

genre. Ce sincrétisme passa de-la dans la morale, et dans les autres parties de la philosophie.
Les philosophes assez éclairés pour sentir le foible des différens systémes anciens, mais trop
timides pour les abandonner, s’occuperent seulement a les réformer sur les découvertes du
jour, ou pliitot a les défigurer sur les préjugés courans: ¢’est ce qu’on appella ‘platoniser’,
‘pythagoriser’, etc.’”

3 Véanse las referencias arriba en n. 17

3Véase n.2 arriba.

3¢Véanse las referencias de n.4



el que elige para si —de las opiniones de todas las sectas— aquellas que son
mas cercanas a la verdad, y aptas para unirse a las meditaciones propias, y
a partir de éstas construye el edificio propio de su doctrina, a partir de esto
es claro que la filosofia sectaria se opone a la ecléctica, al grado de que no
pueden reunirse en un Gnico cuerpo. Y si aceptamos propiamente el apelativo,
la filosofia ecléctica no es nueva, sino antiquisima, y utilizadisima por los
mas grandes varones y por todos los fundadores de las sectas.”.

Esta cita necesita clarificarse. El término secta es usado en dos sentidos.
En la primera linea, Brucker usa el término en el sentido neutro de una
escuela que preserva un cuerpo de teorias filosoficas, e.g. las teorias de
Platon, como fue el caso en el platonismo medio. En la tercera linea, Brucker
utiliza esta palabra en el sentido negativo de un grupo de filésofos que son
intelectualmente incapaces de emanciparse de las tradiciones filosoficas
heredadas y filosofar de manera libre ¢ independiente; estos filésofos
carecian de la fuerza y el valor intelectual necesarios en el filosofo genuino,
es decir: el filosofo ecléctico, descrito en la cita de las paginas 6 y 7. Como
muestra la cita inmediatamente anterior, la nocion de una secta ecléctica
es un absurdo, ya que el eclecticismo y el sectarismo denotan dos métodos
mutuamente excluyentes. Esta cita también revela una de las paradojas en
la idea de Brucker de eclecticismo, como se vera a continuacion.

Aunque concebia al eclecticismo como algo positivo, también mantenia
que éste podia degenerar en algo negativo, si estaba infectado con los modos
sectarios de filosofar. Esto es precisamente lo que paso6 con la antigua secta
ecléctica, el neoplatonismo.

Los conceptos clave en la citada descripcion del eclecticismo antiguo de
Brucker se encuentran en sus propias afirmaciones esencialistas sobre la
naturaleza de la filosofia. Asi, compara al neoplatonismo antiguo con su
ideal metodologico de eclecticismo de acuerdo a su entendimiento del
concepto. Este rasgo se vuelve aun mas claro en las paginas siguientes a la

37 Brucker (1742-67), 1I: 189.4-14: ‘Platonica, quam hucusque enarravimus,
secta eclecticam genuit, monstrosi nominis generisque philosophiam, si nomen nativa
significatione adhibeatur. Secta enim cum dicatur, quae unius potissimum philosophi
rationem philosophandi, quodque sibi construxit, systema doctrinarum sequitur; eclectica
vero methodus ea sit, quae ex omnium sectarum placitis ea sibi eligit, quae veritati propiora
sunt, et propriis meditationibus iungi apta; exque iis proprium doctrinae excitat aedificium;
clarum inde est, sectariam philosophiam adeo repugnare eclecticae, ut in unum redigi
corpus nequeant. Nec si proprie appellationem accipiamus, eclectica philosophia nova est,
sed antiquissima, maximisque viris sectarumque conditoribus omnibus usitatissima.’ Estas
opiniones o verdades eran usadas como principios en sus sistemas (189.28). Brucker considera
este método similar al usado “por nosotros” incluyendo, figuras como Leibniz (190.1-2).

249

e

PRAXIS FILOSOFICA



250

TRADUCCION

cita anterior, en las que sitia el “origen de la secta ecléctica” (origo secta
eclecticae) entre los egipcios.*®

Este ideal metodologico de los antiguos eclécticos, continua Brucker,
se parece a aquel sostenido por prominentes filésofos de su tiempo, e.g.
Descartes y Leibniz*. Si se compara el método asignado al neoplatonismo
antiguo con la afirmacion genérica de Brucker sobre la filosofia, obviamente
aludiendo al eclecticismo de los siglos XVII y XVII (como es citado en las
paginas 6y 7), resulta que son muy similares, reflejando el supuesto ingenuo
de Brucker de que los filosofos de la antigiiedad tardia y la modernidad
temprana suscribian el mismo método. Este concepto relativo a los filésofos
eclécticos antiguos no se encuentra en el pasaje Vidas 1.21 de Didgenes
Laercio.

En su explicacion del neoplatonismo, Brucker supone al menos dos cosas
sobre los antiguos eclécticos que no estan presentes en Didgenes Laercio ni
en ningun otro pensador antiguo que refiera a la filosofia ecléctica. Primero,
Brucker relaciona el eclecticismo antiguo con el concepto de sistema: el
filosofar ecléctico antiguo, afirmaba, estaba enfocado en la construccion
de sistemas*’. Brucker es claramente anacronico en su retroyeccion de un
ideal genérico del filosofar a toda la historia de la filosofia, incluyendo al
neoplatonismo antiguo*'. En su reconstruccion de estos sistemas pasados,
usualmente distorsiona a Didgenes Laercio y a otras descripciones antiguas
de filosofos al interpretar las apyai de los antiguos fildsofos como principios
logicos a partir de los cuales se puede llevar a cabo una deduccion (principia),
mientras que estos habian sido concebidos como principios ontologicos. Un
ejemplo es la teoria de Tales de que el agua es el comienzo apyn), lo cual
claramente se referia al significado ontologico del mundo, no al significado
16gico*.

Segundo, Brucker conecta el concepto de eclecticismo antiguo con otro
concepto: sincretismo (syncretismus). Aunque los fildsofos antiguos habian
usado el término “sincretismo”, éste no era usado como una contraparte
dialéctica del “eclecticismo”, y ninguno de los dos conceptos fue concebido
dentro de un concepto mas amplio de método filoséfico enmarcado dentro del

3 Brucker (1742-67), I1: 190.33-193.13

®Ibid., I: 190.1-2

“Tbid., II: 189.4-190.32

4l Catana (2008), 35-113. Franz (2003), 21-2, no distingue estos dos significados de
“eclecticismo”.

#2Sobre el anacronismo de este concepto en la filosofia producida antes del siglo X VII,
véase Catana (2008), 63—113. Sobre la dudosa reconstruccion de Brucker de la filosofia de
Tales, véase ibid., 63-72.



concepto de sistema de filosofia*. Aun en Vidas 1.21 de Didgenes Laercio,
“sincretismo” no es enumerado como una contraparte del “eclecticismo”.
Tampoco Olearius, casi contemporaneo de Brucker, habia relacionado estos
dos términos*.

(Cuales son las consecuencias de la innovacion conceptual de Brucker
en lo que respecta al neoplatonismo? El sostiene que los neoplatonicos fueron
infectados con el sincretismo. Un ejemplo de ello es Proclo, cuya razén y
poder para juzgar, esenciales para la construccion de sistemas, habian sido
arruinados por la supersticion religiosa y el entusiasmo platonico (furor
o enthusiasmus)®. Brucker rutinariamente perpetuaba esta critica de los
filosofos anteriores con cierta inclinacion hacia el platonismo, asi que no
debemos inferir a partir de este juicio que estaba familiarizado a detalle con
los escritos de Proclo*. Si tan solo el entusiasmo, entendido como deificatio,
hubiese sido un fendmeno aislado en Proclo, pero ajeno al neoplatonismo,
el dafio no habria sido tan grande, pero era una caracteristica general del
neoplatonismo; la deificatio era vista como la forma mas alta de felicidad
y como el propdsito de filosofar entre los neoplatonicos. Dicha concepcion
chocaba con la teologia protestante, puesto que dejaba poco espacio para
la Escritura como una fuente privilegiada de verdad e instruccion moral®’.

Este objetivo de la filosofia, la deificatio y su entusiasmo, también
corrompieron el sistema platonico de filosofia como era entendido por
los neoplatonicos, puesto que arruiné el poder de juzgar que era vital para
la construccion de sistemas. Por esta razon, entre otras, la antigua secta
eclectica fue antes que nada una secta sincretista a los ojos de Brucker®. En
su “Praefatio”, él habia afirmado explicitamente que la teoria platonica del
furor era un error que habia entrado en la cristiandad, y que su motivacion
para escribir su historia de la filosofia era combatir ese error®. El detallé esta

# Aqui estoy de acuerdo con Donini (1988), 21, n.15. Walch (1726), I: cols 5934, habia
empleado un esquema conceptual en el que el sincretismo era la contraparte dialéctica del
eclecticismo.

#Qlearius (1711), 1218-20.

“ E.g. Brucker (1742—67), 1I: 318.33-319.3, 325.20-31, 330.30-39, 331.37-332.2,
363.31-366.24

4 Brucker lanza la misma acusacion contra supuestos sincretistas como Pico y Ficino
(Brucker 1742—67; 1V: 59.38-60,4), quienes recogieron la filosofia alejandrina (ibid., I'V:
59,3). Brucker afirma que la imaginacion indisciplinada de Bruno y su débil poder para juzgar
lo condujeron a aceptar prejuicios, transformando su sistema en un monstruo (monstrum) en
lugar de un sistema apropiado y racional (ibid., V: 38.15-20). De hecho, Bruno nunca tuvo
la intencion de construir un sistema de filosofia; véase Catana (2008), 35-62

“TBrucker (1742-67), I: 21.10-23.11

®1bid., II: 325.20-326.5, 336.19-34, 363.31-367.41

“1Tbid., I: 21.10-31

251

PRAXIS FILOSOFICA



252

TRADUCCION

contradiccion entre platonismo y cristianismo en varias ocasiones, siendo
Proclo su principal objetivo™.

Brucker negaba que el furor o enthusiasmus platonico fuera causado
por contenido cognitivo. De acuerdo con €1, el asi llamado ascenso noético
o amor de los neoplatonicos era un estado no cognitivo, falsamente
interpretado por los neoplatonicos mismos como un estado elevado y
cognitivo. De acuerdo con Brucker, sin embargo, su entusiasmo era causado
por una condicion médica: un exceso de melancolia que producia simulacros
e imagenes en sus cerebros trastornados 3!. Esta acusacion no era nueva.
Los mismos neoplatonicos habian debatido la division entre estados de
entusiasmo causados fisiolégicamente y los causados noéticamente®.
Los pensadores del Renacimiento con cierta inclinacion al neoplatonismo
habian distinguido a aquellos charlatanes, que sufrian de estados médicos
y psicoldgicos, de los hombres contemplativos genuinos, quienes habian
emprendido un verdadero ascenso noético, cuyo contenido cognitivo no era
puesto en duda’. Brucker —probablemente influenciado por la critica médica
de Meric Casaubon (1599-1671) al entusiasmo en su Treatise concerning
Enthusiasm (1656)—no hacia tal distincion, pero rechazaba categéricamente
la empresa de pensadores como Ficino, Pico y Bruno de establecer una
teologia filosofica que estuviese en buena medida basada en la doctrina
platonica del furor™.

II1. La reconstruccion de Brucker del sistema de la secta eclectica

( Como representaba Brucker a esta secta ecléctica dentro de su marco
conceptual? Como es explicado en las paginas 6-7, no dio cuenta de los
filosofos individuales que pertenecian a esta secta ecléctica, como en el caso
de los filosofos eclécticos de los siglos X VI y XVII, sino que decidi6 ofrecer
una descripcion unica y comprensiva de todos los fildsofos que pertenecian
a esta secta antigua. Esta eleccion estaba basada en su creencia de que
todos los eclécticos antiguos compartian un impulso comun (sincretismo y
sectarismo motivados religiosamente), y este rasgo justificaba la suposicion
implicita de que el eclecticismo antiguo era un complejo proposicional de

E.g. ibid., IT: 332.13-18, 336.17-19. 462.18-22

SIBrucker (1742-67), I1: 366.25-367.3. Brucker podria bien reflejar las criticas médicas
a la melancolia que habian sido fomentadas por Meric Casaubon, entre otros; véase Heyd
(1995), 44-92.

2E.g., Jamblico, De mysteriis I11.25; Porfirio, De abstinentia I11.24

33 Ficino, De amore VII.3—13. Bruno hizo esta distincion en su tipologia del ascenso
noético, las quince contractiones; véase; Catana (2005), 7-19.

3 Sobre esta tradicion, véase Nelson (1958).



varios autores, desarrollado por pensadores dispersos por toda la region
mediterranea en un periodo de alrededor de trescientos afios.

En sus descripciones de los filosofos del pasado, Brucker usualmente
perfila las circunstancias historicas (circumstantiae) relevantes para sus
sistemas de filosofia y posteriormente pasa a los principios en sus respectivos
sistemas. Estos principios son tipicamente de una naturaleza metafisica y de
ellos “deduce” doctrinas al interior de los diversos compartimientos de la
filosofia, terminando con sus ramificaciones en la filosofia practica®. Cabe
destacar que estas conexiones no son el resultado de deducciones logicas en
sentido estricto, sino que Brucker toma la terminologia tipica de la logica
(e.g. principium, deduco, etc.), probablemente para darle a su explicacion
un aire de certeza y autoridad. Brucker sigue un proceso paralelo en el caso
de la antigua secta ecléctica.

En este caso da un perfil historico de los filosofos pertenecientes a
esta secta, aunque sin abordar sus respectivas contribuciones al sistema
filosofico colectivo®. Posteriormente ofrece observaciones generales sobre
este movimiento (generales observationes de philosophia sectae eclecticae),
incluyendo algunas reservas religiosas contra la secta, afirmando que estas
observaciones y la debilidad religiosa son representativas del sistema
de eclecticismo antiguo como un todo’’. Estas observaciones generales
corresponden de manera aproximada a las circunstancias normalmente
expuestas en relacion a los pensadores individuales en su historia de la
filosofia.

Finalmente, Brucker presenta el sistema de los antiguos eclécticos. Aqui
es posible vislumbrar el contorno de su procedimiento usual, comenzando con
la filosofia tedrica y procediendo a la filosofia practica®®. En su reconstruccion
cita varios pasajes de diferentes filosofos eclécticos, e.g. Plotino, Porfirio,
Macrobio y los Oraculos Caldeos, con el fin de reconstruir un inico sistema
de filosofia trabajado colectivamente por estos neoplatonicos. Sobra decir
que cita tipicamente a estas fuentes fuera de contexto. Sin embargo, esta
reconstruccion se sigue de sus propios preceptos para el historiador de la
filosofia, quien deberia, en efecto, identificar y articular tal sistema®. No
obstante, el correspondiente ideal metodoldogico era ajeno al platonismo

33 Sobre el precepto, véase Brucker (1742-67), I: 15.10-18. Sobre esta practica, véase
Catana (2008), 35-113.

S Brucker (1742-67), 11: 189-357

S1bid., II: 357-392

3 Sobre la descripcion del sistema, véase ibid., IT: 393-462.

¥ 1bid., I: 15.10-18. Para un analisis critico de la interpretacion bruckeana de Proclo
como un constructor de sistemas, véase Beierwaltes (1987).

253

PRAXIS FILOSOFICA



254

TRADUCCION

antiguo y renacentista, como se ha argumentado lineas arriba. Efectivamente,
un neoplatoénico como Proclo no era ajeno a los modos de argumentacion
y exposicion axiomatico-deductivos, pero esto por si mismo no convierte a
Proclo en un constructor de sistemas de la manera concebida por Brucker.

La reconstruccion de Brucker comienza con una explicacion de la
llamada dialéctica ecléctica, explicando la critica de Plotino a las Categorias
de Aristoteles y su alternativa a éstas. Aqui Brucker se basa en Enéadas
VI 1. Esta explicacion antecede su exposicion de la teoria de la emanacion
de Plotino y su teoria de las dependencias ontologicas®. Brucker pasa
entonces a los principios metafisicos fundacionales del eclecticismo y
su concepcion de la divinidad®. El primer principio en este sistema es el
del Uno y su procesion, tal como es explicado en el pasaje de Plotino en
Eneadas V.1. Brucker razona que el sistema ecléctico de filosofia era un
“sistema de filosofia emanativo”®. Con el fin de que los textos de Plotino
encajasen en su concepto de sistema, interpreta estos pasajes como si el
Uno denotara no sélo un comienzo (en griego apyn; en latin principium)
en el sentido ontologico, sino también en el sentido logico de una premisa
en el silogismo: el Uno es el principio fundacional de todo su sistema,
es la mismisima “llave” (clavis) que abre el edificio entero de su sistema
“emanativo”, segun explica Brucker®. Aristoteles también habia usado el
término dpyn en el sentido 16gico de una premisa en un silogismo, pero
distinguia este sentido logico del sentido ontologico®. Con este fondo uno
se pregunta si acaso la “Ilave” bruckeriana para el sistema ecléctico no es
mas apropiada para “cerrar” las ideas del neoplatonismo que para “abrirlas”.
En cualquier caso, el primer principio identificado por Brucker no es sélo el
primero en el sistema de Plotino, sino es el primer principio en el sistema del
eclecticismo antiguo y figura, de acuerdo a Brucker, en varios pensadores
neoplatonicos pertenecientes a la secta®.

El segundo principio en el sistema ecléctico es el Intelecto (intellectus),
ontologicamente dependiente del Uno. Nuevamente, Brucker se apoya en

®Brucker (1742-67), I1: 393.1-395.27

' Tbid., II: 395.28-410.15

©2Sobre el Uno como primer principio en el sistema ecléctico, véase (Ibid., IT: 395.35—
400.34.) Brucker, al menos en ciertas ocasiones, se vale de la edicion griego-latin de 1580
de las Enéadas de Plotino: la cita de Plotino, Enéadas 111.8.9, en Brucker (1742—-67), I1: 396
n. s, encaja con esta edicion de 1580.

Brucker (1742-67), 11: 395.38-396.3: ‘Primum et genuinum totius systematis emanativi
principium, nempe fontem fontium omnium, omnibus priorem innuit Plotinus, sicque clavem
porrigit, qua totum systematis aedificium referari potest.’

% Comparese con Aristoteles, Metafisica V.1

% Brucker (1742-67), I1: 396.31-33



Enéadas V.1 de Plotino®. La hipostasis Alma (anima) es ontologicamente
dependiente del segundo principio, el Intelecto, pero no es considerada
como un principio por Brucker®. El tercer principio es el Alma del Mundo
(anima mundi). Junto con los otros dos principios, se convirtid, segun
explica Brucker, en un rival de la doctrina cristiana de la trinidad entre los
antiguos eclécticos®.

La doctrina de los tres principios en el sistema ecléctico, tal como es
reconstruida por Brucker, implica al menos cuatro cosas. Primero, el orden
establecido por Porfirio para las Enéadas de Plotino, cruciales para la
exposicion de Brucker del sistema ecléctico, es invertido en la explicacion de
Brucker: a grandes rasgos, Porfirio habia colocado la ética primero (Enéada
I), luego la filosofia natural (Enéadas 11-111), la psicologia (Enéada 1V) y
la metafisica (Enéadas V-VI1); Brucker comienza con la metafisica, donde
coloca los tres principios en el sistema ecléctico basandose en Enéadas V.1;
posteriormente pasa a la filosofia natural (que incluye a la psicologia) y
termina con la ética, citando Enéadas 1.2. El orden de Brucker era nuevo, y
fue fundamental para el desarrollo de los estudios especializados modernos
sobre Plotino®.

Segundo, el orden de Brucker no sélo era novedoso y en cierto modo
ahistorico y formalista, también estaba de acuerdo con su abierta hostilidad
a la ética neoplatonica. De acuerdo con Brucker, el objetivo de la filosofia
platonica era la experiencia individual del furor por parte del filésofo
platonico’. Los antiguos filosofos eclécticos explicaban este estado cognitivo
por medio de las cuatro virtudes cardinales, segin lo que ellos entendian
por estas virtudes. Brucker, sin embargo, redujo este estado psicologico a
un estado no cognitivo, causado por un exceso de fluidos melancoélicos en
el cerebro que provocaba todo tipo de fantasmas’'. Este rechazo médico
del furor encajaba bien con su rechazo teoldgico explicito del platonismo
como un tipo de teologia filosofica. Esta objecion fue claramente planteada
en el prefacio a la obra entera™. En el tratamiento sistematico de Brucker
de la antigua secta ecléctica, el furor platonico y la doctrina de las virtudes
éticas relacionada con €l son presentados como un apéndice insignificante
al sistema metafisico, aun cuando el furor fuese una meta importante para

% Sobre el Intelecto, véase ibid., I1: 398.12-400.34.

97Sobre el Alma, véase ibid., II: 398.12-399.15, 400.35-405.26.

Sobre el Alma del Mundo como el tercer principio, véase ibid., IT: 405.27-28. Sobre el
alma del mundo y su relacion polémica con la trinidad cristiana, véase ibid., 405.28—411.17.

®“Véase Catana (2013).

" Brucker (1742-67), I1: 363.31-366.24

"bid., II: 366.25-367.41

2Ibid., I: 21.10-31

255

PRAXIS FILOSOFICA



256

TRADUCCION

esta manera de filosofar y aun cuando Porfirio habia ordenado los trabajos
de Plotino de manera diferente.

Pasar¢ a la tercera implicacion de la determinacion de Brucker de los
tres principios en el sistema ecléctico. Las dpyai en el pensamiento de
Plotino no estaban pensadas como hipdtesis en un argumento axiomatico-
deductivo, sino como primeros principios en el sentido ontoloégico. Como
tal, el Uno es no-discursivo y no-proposicional. No obstante, Brucker
impone una racionalidad proposicional uniforme a una teoria filosofica, i.e.
neoplatonismo, para la que el limite entre la racionalidad no-discursiva y
discursiva es esencial.

Cuarto, Brucker afirma que el sistema ecléctico emanativo, basado
en la idea de la procesion del Uno, era una seria distorsion del sistema de
Platon, que era un “sistema dualista de filosofia” basado en dos principios,
dios y la materia™. El sistema de filosofia emanativo se asemejaba —al
menos a los ojos de Brucker— al sistema ateista y monista de Spinoza, que
Brucker percibia como una amenaza al trascendentalismo cristiano”. Esta
objecion teoldgica se vuelve muy clara en la critica de Brucker a la ética de
las virtudes neoplatonica, como veremos mas adelante.

Habiendo establecido al Uno, al Intelecto y al Alma del Mundo como
principios en el sistema del eclecticismo, Brucker considera la identificacion
de estos tres principios con la trinidad cristiana. Agustin habia explicado
la teoria de las hipostasis comun entre los platonici frente al fondo de la
doctrina cristiana de la trinidad, quejandose de que los platonicos no habian
tratado el tema de una manera clara (De civitate dei X.23,29)7. Brucker,
por otro lado, rechazaba esta identificacion como ilegitima y condenable,
implicando que el neoplatonismo no deberia ser visto como una guia para esta
doctrina cristiana. Era erroneo, por ejemplo equiparar la idea neoplatonica
del Alma del Mundo con la idea cristiana del Espiritu Santo’. Este es
un ejemplo importante de la distincion de Brucker entre cristianismo y

Brucker (1742-67), I1: 395.28-396.10, 407.5-40. Diderot (1755), 286, conserva esta
caracterizacion de la filosofia de Plotino

" Bayle (1722), III: 2455 n. D, comenta sorprendentemente que la filosofia de Plotino
se asemeja a la filosofia monista de Spinoza.

5 Brucker (1742—67), 1I: 410.16-411.17, distingue enfaticamente entre la doctrina
cristiana de la trinidad y la jerarquia ontologica neoplatonica con el Uno, el Intelecto y el
Alma o Alma del mundo.

"¢ Brucker argumenta contra esta identificacion en ibid., IT: 398.21-399.15, 406.33—
411.17. De manera semejante, en su consideracion de Platon, Brucker advierte contra esta
confusion. Para una equiparacion entre el Alma del Mundo en Platon y el Espiritu Santo en el
cristianismo, véase ibid., I: 703.5-29, 704.30-706.11. Sobre la insatisfactoria sistematizacion
producida por la supuesta lectura neoplatonica de Platon, véase también, I: 703.26-29.



platonismo “cristianizante”, y dicho ejemplo embona bien con la ambicion
que gobierna la totalidad de su historia de la filosofia: separar el cristianismo
y sus raices intelectuales del platonismo y defender una version purificada
del cristianismo y su genealogia intelectual, dejando un margen mas amplio
para la revelacion cristiana’”.

Una vez hecho su excursus teoldgico, Brucker pasa a varias
ramificaciones de estos principios en la filosofia natural, especialmente en
la psicologia y la cosmologia. Una vez mas, las Enéadas de Plotino son
usadas como una fuente importante’. La teologia ecléctica es el siguiente
tema considerado en su exposicion sistematica. No obstante, el tratamiento
de este tema no esta basado en Plotino, sino en Jamblico, especialmente en su
De mysteriis aegyptorum. Brucker parece asumir que el sistema reconstruido
en los escritos de Plotino también subyace a la teologia de Jamblico™.

Finalmente, Brucker llega a la asi llamada “parte practica” del sistema
ecléctico: su teoria de la virtud, derivada basicamente de los ya mencionados
tres principios®. La “psicologia plotiniana”, que presupone a su vez la
jerarquia del ser de Plotino, es el fundamento de la filosofia moral del
eclecticismo®'. En su tratamiento de la psicologia ecléctica, Brucker nota
la opinion de Plotino en Enéadas 1.1.11-12 segtn la cual el alma humana
no puede pecar por si misma, sino s6lo cuando esta unida al cuerpo en
un compuesto. Brucker apunta que esta es una “base miserable para una
filosofia moral®?. Brucker también nota que la idea de Plotino del Uno
como la fuente y la meta del alma individual es fundamental para la teoria
platonica del entusiasmo, opinion que elabora en extenso en otra parte®.
Brucker da cuenta de los distintos grados de virtud entre los neoplatonicos,
pero termina condenando su teoria de la virtud en fuertes términos como
profundamente no-cristiana®.

Las virtudes mas altas, segiin eran entendidas y practicadas por los
eclécticos antiguos, e.g. Proclo, ciertamente no podrian pasar como virtudes
cristianas genuinas, de acuerdo con Brucker, aunque algunos platonicos lo
afirmaran. De hecho, esta doctrina ecléctica de la virtud era equivalente a una

1bid., I: 21.10-23.25

"8 Sobre psicologia y cosmologia, véase ibid., IT: 411.18-431.19.

7 Sobre teologia, véase ibid., II: 431.20-457.33

80Sobre filosofia moral, véase ibid., II: 457.34-462.22.

81Tbid., II: 419.14-17

81bid., I1: 416 n. p

8 1Ibid., II: 417 n. w. Sobre el entusiasmo platonico o furor, véanse las referencias en
nn. 47-9 arriba.

81bid., II: 462.15-22

257

PRAXIS FILOSOFICA



258

TRADUCCION

“emulacion estupida” (stulta aemulatio)®. En este punto emerge el motivo
de Brucker para escribir su Historia critica philosophiae: queria purgar
al cristianismo de las diversas tensiones del platonismo, particularmente
del neoplatonismo, que habian entrado a la religion y ahora suponian un
peligro para ella. Su exposicion del eclecticismo antiguo era un contraataque
luterano a este desafio, presentado en la forma de una exposicion sistematica
e imparcial. Brucker reinserta la revelacion en una posicion privilegiada y
destrona la pretension teologica y ética platonica de la unidad con lo divino
a través del ejercicio de las virtudes mas altas.

IV. La secta eclectica: El legado de Brucker en las historias generales
de la filosofia

Brucker no us6 los términos latinos para “neoplatonismo” y
“neoplatonico” en su Historia critica philosophiae. Durante la Antigiiedad,
la Edad Media y el Renacimiento, los platonicos antiguos habian sido
llamados de manera uniforme platonici; Brucker continud esta tradicion. Por
tanto, usaba la frase platonici al referirse a filosofos como Platon, Alcino,
Plotino y Proclo. Recientemente, Hager y Meinhardt han demostrado que
el término “neoplatonismo” surgié en los circulos académicos alemanes
en el ultimo tercio del siglo XVIII con historiadores de la filosofia como
Biisching (1774), Meiners (1786), Eberhard (1788), Fiilleborn (1793) and
Buhle (1796-1801)%.

Aunque Brucker no invent6 los términos “neoplatonismo” y
“neoplaténico”, su concepto historiografico de un sistema de filosofia, al
igual que sus ideas sobre el eclecticismo y el sincretismo fueron decisivas
para aquellos historiadores alemanes posteriores que inventaron estos
términos, puesto que fueron modelados por la semantica de estos tres
conceptos bruckerianos. Hager y Meindhardt no han dado la suficiente
atencion a esta dependencia de los conceptos clave de Brucker. De hecho,
estos historiadores alemanes de la filosofia del siglo XVIII veian al
neoplatonismo como eclecticismo alejandrino, y justificaban la etiqueta
“neoplatonismo” basandose en la distincion de Brucker entre platonismo
genuino y el asi llamado platonismo ecléctico o, mas bien, sincrético
de los alejandrinos. El historiador aleman de la filosofia Biisching, uno
de los primeros en usar la frase alemana para “neoplatonismo”, expreso
elocuentemente esta opinion en 1774:

81bid., II: 462.2-22. De manera similar, Brucker condena a Plotino y a otros filoésofos
neoplatonicos infectados con el “entusiasmo platonico” desde la “republica cristiana”; véase
ibid., IT: 231.16-19.

8 Hager (1983) y Meinhardt (1984)



Asi pues, ellos [los filosofos alejandrinos] eran eclécticos y (asi) se
llamaban. Sin embargo, querian particularmente ser vistos como seguidores
de Platon, cuyas doctrinas sobre dios, el alma y el mundo les gustaban mas
que lo que otros filésofos habian ensefiado sobre ello, y, de grado, también
se hacian nombrar platonicos. No obstante, la posteridad, a diferencia de
los viejos y verdaderos platonicos, los llamo neoplatonicos. No se es injusto
con ellos, si se les hace pasar por “entusiastas”, pues su sistema y su ornato
atestiguan que ellos fueron de esa clase.®’.

Para Biisching y los historiadores de la filosofia subsecuentes de su
periodo, el término “neoplatonismo” pas6 a denotar una discontinuidad en
la tradicion platonica, una corrupcion del genuino platonismo antiguo, y un
punto bajo en la historia de la filosofia®®.

Los alemanes se encontraban a la cabeza del trabajo académico de
finales del siglo X VIII y principios del XIX, y sus categorias historiograficas

87Biisching (1772—4), I1: 471 hablo del ‘Ursprung der eklektischen Philosophie der neuern

Platoniker’. Ibid., II: 472, Biisching distingui6 el platonismo antiguo genuine del
neoplatonismo: ‘Also waren und hiefen sie [los filosofos alejandrinos, mencionados ibid.,
II: 471-2], Eklektiker. Jedoch sie wolten insonderheit fiir Anhidnger des Plato angesehen
seyn, dessen Lehrsitze von Gott, der Seele und Welt, ihnen besser gefielen, als was andere
Philosophen davon gelehret hatten, und liefen sich also auch gern Platoniker nennen. Die
Nachwelt aber hat sie zum Unterschied von den alten und dchten Platonikern, die neuen
Platoniker genannt. Man thut ihnen nicht unrecht, wenn man sie fiir Enthusiasten ausgiebt,
denn ihr System und desselben Ausschmiichung, bezeuget es, dass sie dergleichen gewesen.’
Sobre la acusacion teoldgica y médica contra los entusiastas durante los siglos XVII y X VIII,
véase Heyd (1995), 44-92.

8 Los siguientes historiadores de la filosofia pueden ser vistos en la tradicion
historiografica establecida por Brucker: Meiners (1782) (ignorado pro Meindhardt [1984])
hablé del neoplatonismo (“Neu-Platonischer Philosophie”, 6, 7, 9 et passim), o de los
neoplatonicos (‘neuen Platonikern’, 8, o ‘neuern Platonikern’, 9, et passim). Caracterizaba
a estos neoplaténicos como eclécticos, encabezados por Potamén y Amonio, quienes
combinaban distintos sistemas filosoficos (9-16; “sistema’ es mencionado en 10, 13, 14, 16).
Eberhard (1788),211-221, recoge las principales caracteristicas de esta tradicion volviendo
a usar el término “neoplatonico” (“neu-platonischen”, 211; o “Neuplatonische”, e.g. 212).
Caracteriza a la filosofia neoplatonica como ecléctica (“eclectischen”, 212) y trae a colacion
la afirmacion de Brucker de que los filésofos alejandrinos habian construido un sistema (213).
Ebhard (1788) se refiere a Brucker con aprobacion (1742-67) (219), y considera el cierre
de Justiniano de la Academia de Platon como un final adecuado para la filosofia pagana
(“heidnische”), es decir, la filosofia helenista, después del surgimiento del cristianismo (222).
Fiilleborn (1793, 70-85) usa el término “neoplatonismo” y sus cognados como un término
bien establecido, apoyandose en buena medida en la tradicion que se remontaba a Brucker
y Meiners. Buhle (1796-1804), 1V, refiere a Brucker (1742-67) (181): Buhle usa el término
“neoplatonismo” y sus cognados (e.g. 211), y reporta varias de las caracteristicas que se
habian vuelto la interpretacion estandar del neoplatonismo (183-215). Sin embargo, Buhle
se encuentra entre los primeros en rechazar las criticas teoldgicas y ortodoxas de Mosheim
contra el neoplatonismo (215-9).

259

PRAXIS FILOSOFICA



260

TRADUCCION

y evaluaciones fueron percibidas como autorizadas y confiables, aunque
a veces estuvieran imbuidas con prejuicios religiosos considerables. Sin
embargo, dado el estatus de estas categorias y evaluaciones para la comunidad
académica, se extendieron a otros paises. Un ejemplo de ello es el filosofo
britdnico James Mill. En 1804 ataco la interpretacion de Platon de Thomas
Taylor por su deuda con estos abominables filosofos “alejandrinos™®. Tal
y como muestra el ataque vehemente de Mill, no era necesario argumentar
a favor de una opinion negativa de estos alejandrinos: todos asumian que
eran malos filosofos, y todo lo que tenia que hacer un critico era afirmar que
alguna interpretacion de Platon estaba asociada con el neoplatonismo para
que ésta perdiera credibilidad en la comunidad académica.

Hegel cuestiond posteriormente la legitimidad del término
“neoplatonismo” en sus lecciones sobre la historia de la filosofia, apuntando
también la presencia de elementos no platonicos. Asimismo, negaba la
caracterizacion comun de la filosofia alejandrina como ecléctica, en el
sentido negativo de la palabra; esto es, como una muestra sin originalidad ni
coherencia de varias doctrinas filos6ficas. Sin embargo, seguiria viendo a la
filosofia alejandrina como una sintesis global de todos los sistemas filosoficos
anteriores, siendo la filosofia de Plotino un raro ejemplo de una sintesis
internamente coherente®. Aunque la valoracion positiva y exposicion seria
de Hegel de la asi llamada filosofia alejandrina marca un punto de inflexion
en la recepcion del neoplatonismo, su interpretacion ain era deudora de las
interpretaciones previas en al menos dos aspectos. En primer lugar, como
Brucker, Biisching y otros historiadores de la filosofia, Hegel sostuvo que
este desarrollo de la tradicion platonica no acercod a los neoplatonicos al
platonismo genuino; al contrario, estaba muy lejos del platonismo original.
En segundo lugar, Hegel mantenia la caracterizacion del neoplatonismo, y
de Plotino en particular, como eclécticos, aunque no de un tipo defectuoso
y sectario respecto al propdsito de construir sistemas. De este modo, se
mantuvo en buena medida dentro de la tradicion historiografica iniciada
por Brucker.

8 Mill (1809), 291-200, 211 usa la frase “alejandrino” para los antiguos filésofos
neoplatonicos con fuertes connotaciones negativas.

% Encontramos una exposicion del neoplatonismo en Hegel (1959), XIX: 3-96. Sobre
los elementos no platonicos en el neoplatonismo, véase ibid., XIX: 10, 40. Sobre el rechazo
de Hegel de la filosofia alejandrina como ecléctica, véase ibid., XIX : 33. Sobre la filosofia
alejandrina (incluida la de Plotino) como una sintesis de sistemas previos, véase ibid., XIX:
33. La ultima afirmacion mencionada deberia ser vista sobre el fondo de la vision general
de la historia de la filosofia de Hegel como una serie de sistemas que son “aufgehoben” en
otros subsecuentes; véase ibid., XVII: 35-80.



Eduard Zeller continué con la tradicion originada por Brucker, aunque
con arrebatos polémicos. Zeller es, antes que nada, el historiador de la
filosofia de finales del siglo XIX cuya presentacion de la filosofia griega
antigua ain es importante, sigue siendo reimpresa (la ultima reimpresion es
del 2006) y atin es citada como autoridad. Como fue observado recientemente
por Christoph Horn, Zeller rechazaba el concepto de filosofia alejandrina
como “superficial” e inadecuado y tenia como blanco claramente la
interpretacion y valoracion del neoplatonismo encontrada en generaciones
anteriores de historiadores alemanes de la filosofia del siglo XIX*!. Sin
embargo, Zeller caracterizo al neoplatonismo como eclecticismo, rayando en
el sincretismo y adopto el concepto bruckeriano de sistema en su evaluacion
del movimiento®? . En este punto, deberia ser observado que Zeller y otros
historiadores modernos de la filosofia no entendian el eclecticismo como
Brucker lo habia hecho; para Zeller significaba simplemente una seleccion
aleatoria de doctrinas de la tradicion filosofica y no lo mismo que en el
pensamiento de Brucker. Didgenes Laercio, Brucker y Zeller sostenian
entonces tres concepciones diferentes del eclecticismo?®. Zeller también
mantuvo la distincion de Brucker entre platonismo medio y neoplatonismo.
En pocas palabras, la influencia de Brucker es considerable, incluso después
de Zeller™.

*'Horn (2010), 138. Ibid., 138-9, Horn identifica al Platon de la interpretacion de 1804
de Schleimacher como el primer ataque a la asi llamada interpretacion neoplatonica de Platon
que tuvo una influencia substancial sobre la erudicion académica alemana. Pienso que seria
razonable poner atencion a la campafa anti-platonica —que atacaba a los neoplatonicos en
los campos teologico, filosofico y médico— que surgio de los editores de Leipzig entre 1715
y 1744 ¢ incluia figuras como Olearius (1711), Heumann (1715a) y (1715b), Hansch (1716),
Mosheim (1725) y Brucker (1742-67); el tltimo tuvo ciertamente un influjo en el trabajo
académico aleman, particularmente en la historia de la filosofia. Sorprendentemente, la
ampliamente difundida campafa anti-platonica ha sido en buena medida ignorada por los
historiadores de la filosofia que trabajan el siglo XVIII.

2 Sobre el uso de Zeller del concepto historiografico de eclecticismo respecto al
neoplatonismo, véase Zeller (1923), I11.1: 547-64. Véase también la discusion critica sobre
Zeller respecto a este punto en Donini (1988) y Beierwaltes (1989). Comparese con Horn
(2010), 142, quien elogia la interpretacion de Zeller como adecuada y matizada.

% Para Diogenes Laercio, una “escuela ecléctica”, hace selecciones de doctrinas de sectas
existentes (e.g. Vidas 1.21). Para Brucker, “eclecticismo” denota tipicamente un complejo
de doctrinas internamente coherente, derivado de una o algunas pocas teorias generales
o principios, que han sido escogidos entre principios filosoficos existentes. Para Zeller,
“eclecticismo” significa simplemente una coleccion aleatoria de doctrinas de la tradicion
filosofica.

% Comparese mi analisis con Hager (1983), 101, quien afirma que el término
“neoplatonismo” esta justificado.

261

PRAXIS FILOSOFICA



262

TRADUCCION

V. Problemas en la reconstruccion de Brucker de la secta eclectica

Hay varios problemas en la reconstruccion de la secta eclectica.
Primero, se infiere una discontinuidad entre los platonicos y esta secta
ecléctica, i.e. neoplatonismo, basandose en un ideal metodoldgico que
estaba ausente y no era intencional en los filosofos neoplatonicos, sino
sobrepuesto a sus escritos; a saber, el eclecticismo, como era entendido
por Brucker. Esta distancia fue impuesta por la naturaleza cerrada sobre si
misma de los respectivos sistemas de Platon y del neoplatonismo, ya que
estaban basados en sus propios principios generales, segiin Brucker. La
presentacion de Brucker oscurece entonces las instancias de continuidad
entre Platon y los neoplatonicos, como en el caso de la ética platonica que
enfatiza la semejanza divina®.

Segundo, la manera novedosa de Brucker de presentar la filosofia
neoplatdnica, en la forma de un sistema basado en principios metafisicos,
implica que una variedad de areas filosoficas, tales como la filosofia
natural y la filosofia politica, son explicadas de la mejor manera cuando
son entendidas en el contexto de los principios metafisicos postulados.
Esta contextualizacion metafisica unilateral nos impide entender areas del
pensamiento neoplatonico que podrian ser explicadas por si mismas o que
podrian ser contextualizadas en campos fuera del alegado sistema®.

Tercero, la frase “secta ecléctica” niega las afirmaciones explicitas del
propésito de los antiguos neoplatonicos, que afirmaban que eran herederos
legitimos de la filosofia de Platon y los “pre-platonicos” (e.g. Plotino,
Enéadas V.1.8)”. Este auto-entendimiento choca con la definicion de Brucker
de los eclécticos, quienes escogian doctrinas de fodas las sectas®. Brucker
y sus colegas con un pensamiento semejante quieren que creamos que lo
que importaba para los neoplatonicos era combinar doctrinas o principios
de sistemas de las distintas escuelas filosoficas antiguas, como si estuvieran
al mismo nivel, con la excepcion de la filosofia de Platon®. Esta manera
de pensar ciertamente oscurece el hecho de que algunos neoplatonicos se

% Plato, Teeteto 176A-B; Alcino, Didaskalikos 28; Plotino, Eneadas 1.2.1. Sobre este
ejemplo de continuidad, véase Annas (1999) 52—69. Ibid., 53, Annas apunta que esta idea en
el Teeteto 176°-B y Didakalikos 28 ha sido a menudo ignorada por los estudiosos de Platon.

% Para estudios recientes en la filosofia natural neoplaténica, véase Wilberding (2006);
Chiaradonna y Trabattoni (eds) (2009). De manera similar, para la filosofia politica, véase
O’Meara (2003.)

7Sobre Plotino y los presocraticos, véase Stamatellos (2007).

% Comparese con Brucker (1742-67), II: 189.4-14, como es citado en n. 36 arriba.

% Sobre esta tendencia, véase también Meiners (1782), 10 quien afirma que los filésofos
alejandrinos buscaban armonizar diferentes escuelas filosoficas, especialmente la platonica
y la aristotélica.



veian a si mismos como herederos legitimos, no solo de Platon, sino que
también de los “pre-platonicos”, que incluian a Parménides y Heraclito, a
quienes Plotino refiere frecuentemente'®.

Cuarto, la presentacion de Brucker no puede explicar las afirmaciones
positivas en torno al método hechas por los mismos neoplatonicos. Un
ejemplo es Enéadas 111.7.1, la cual ni siquiera apunta en la direccion de un
método ecléctico, atin en el sentido vago de la palabra. De hecho, se podria
preguntar en un nivel mas general, donde esta la evidencia para sostener
la afirmacion de que los neoplatonicos consideraban su método como
ecléctico. Se podria preguntar incluso cuan difundido era este método en la
filosofia antigua. Encuentro dificil presentar mas que unos pocos ejemplos
insustanciales.

Quinto, la queja de Brucker contra los neoplatdnicos que los presentaba
como sectarios y sincretistas con una facultad de razén corrupta, estaba
acompaiiada por una nueva acusacion: los neoplatonicos destacaban en el
razonamiento alegorico, aunque no porque fueran excelentes exegetas de
Platon, sino porque este modo de razonar era el Unico abierto para ellos y
sus perturbados cerebros, arruinados como estaban por el entusiasmo'°!.
Esta acusacion se vuelve estandar pasado un tiempo después de Brucker!'®.
Aunque es verdad que los neoplatonicos propusieron ocasionalmente
interpretaciones alegoricas, y que la interpretacion alegorica esta sujeta a
toda la debilidad del subjetivismo irrestricto, dos cosas deben ser notadas.
La primera es que la interpretacion alegorica era una parte integral de los
trabajos de Platon, como ¢l mismo admite'®. Por tanto, no era del todo
ilegitimo buscar una hermenéutica que buscara descubrir tales significados
alegoricos. La segunda cosa es que la etiqueta “interpretacion alegorica”
no es un indicio completo y adecuado de los métodos empleados por los
neoplatonicos antiguos y del Renacimiento. Usaban ademas métodos
filosoficos estandar, tales como el analisis de conceptos, teorias y argumentos
filosoficos. Algunos neoplatdnicos, e.g. Proclo, profesaban abiertamente una
hermenéutica pluralista cuando se enfrentaban a los escritos de Platon'*.
La acusacion de ser alegoricos implicaba, sin embargo, que los estudiosos
subsecuentes de la filosofia tendieran a ignorar estos analisis no alegoricos.

190 Sobre el uso de Plotino de los pensadores presocraticos, véase Stamatellos (2007).

101V éase, por ejemplo, la exposicion del método de Proclo en Brucker (1742-67), 1I:
325.20 31, 333.12-23, 359.30-37.

12E.g. Tennemann (1798-1819), VI: 10, 17, yuxtapone la interpretacion alegorica de
Platén de los neoplatonicos con una exposicion sistematica adecuada.

13 E.g. Platon, Gorgias 493 A-C. Sobre este tema, véase Tarrant (2000).

14 Proclus, In Timaeum 1.68.15-22. Debo esta referencia a Karamanolis. Sobre las técnicas
hermenéutica entre los neoplatonicos, véase Tarrant (2000).

263

PRAXIS FILOSOFICA



264

TRADUCCION

Sexto, la codificacion de Brucker de la originalidad filosofica, bajo
la forma de la construccion exitosa de sistemas filosoficos, implica que
el discurso filosofico fuera de esta forma —el comentario, por ejemplo—
no logra calificar como una filosofia adecuada, digna de la atencion del
historiador de la filosofia. Estos son “s6lo” comentarios y pueden ser
ignorados en las historias generales de la filosofia. Sin embargo, como
Richard Sorabji y George Karamanolis han demostrado recientemente,
seria un gran error reducir a los antiguos comentadores a algo asi; ellos eran
ciertamente capaces de producir ideas originales y desafiantes'®. Cuando
llegamos a los comentaristas del Renacimiento, e.g. el comentario de
Marsilio Ficino a Plotino, también encontramos que Brucker ignora textos
importantes. A la fecha, la mayoria de estos comentarios del Renacimiento,
incluyendo el de Marsilio Ficino sobre Plotino, no estan ni si quiera editados
o traducidos, no se diga analizados y discutidos por historiadores de la
filosofia.

Séptimo, la caracterizacion de la secta eclectica como sincrética tuvo
implicaciones normativas. El sincretismo era percibido como una filosofia
inferior y reprobada por Brucker. Esto aplica tanto al sincretismo del
neoplatonismo antiguo como del Renacimiento; especialmente a este ultimo,
que era percibido como una verdadera amenaza para el tipo de teologia
favorecida por Brucker'®. Esta degradacion normativa fue reforzada por
factores externos, especialmente la institucionalizacion de la historia de
la filosofia, que dependia fuertemente en los esquemas conceptuales de
Brucker. Esto ocurrié cuando los cursos de historia de la filosofia comenzaron
a florecer en los departamentos de filosofia en los siglos XIX y XX y este
arreglo institucional dio impuso al relato de Brucker. La idea de la historia
de la filosofia de Brucker, que incluia sus conceptos historiograficos como
“sistema de filosofia”, “eclecticismo” y “sincretismo” fue afirmada y
adoptada por la mayoria de los historiadores de la filosofia del siglo X VIII,
XIX y XX que escribieron historias generales de la filosofia. Friedrick
Copleston es quiza el ejemplo mas reciente'”’. Dado este contexto educativo
e institucional, el neoplatonismo fue dejado con poco espacio para respirar,
puesto que los preceptos bruckerianos eran dominantes. Esta determinacion
historiografica desfavorable del neoplatonismo indujo a posteriores

105 Sorabji (1990); Karamanolis (2006).

196 Brucker (1742-67), IV: 59.38-60.4, rechaza al neoplatonismo del Renacimiento
como sincretismo.

17 Sobre la influencia de Brucker, véase Catana (2008), 193-282. Sobre un reciente
seguidor de los preceptos de Brucker sobre la filosofia de la historia como la historia de los
sistemas filosoficos véase Copleston (1985), I: 2-9.



historiadores de la filosofia a tratarlo irrespetuosamente en sus historias
generales de la filosofia y probablemente condujo a bastantes departamentos
de filosofia de los siglos XIX y XX a minimizar su introduccion al
neoplatonismo, consolidando asi su estatus bajo.

Finalmente, la valoracion de Brucker de la filosofia egipcia o
alejandrina, decisiva para el desarrollo de la secta ecléctica, significaba que
la filosofia egipcia era vista en este momento como una intrusion y distorsion
de la filosofia griega. Comparado con versiones previas de la historia de la
filosofia, Brucker sobresalia por identificar el inicio de la filosofia en Grecia,
especificamente con Tales, y por considerar los movimientos filosoficos
de Oriente Medio como distorsiones de la filosofia griega. Formulaciones
previas del Renacimiento habian identificado al Medio Oriente, Egipto en
particular, como el origen de la filosofia griega. En la tradicion de la prisca
theologia (antigua teologia) del Renacimiento, Egipto habia sido visto como
la fuente de la filosofia de Platon'®. Sin embargo, después de Brucker,
las raices intelectuales de Europa habrian de ser encontradas dentro de la
misma Europa'®.

Estos problemas pueden ser vistos como objeciones contra Brucker
planteadas desde la perspectiva del trabajo académico moderno, el cual busca
una explicacion critica de los filosofos anteriores que sea independiente de
los lazos confesionales. Brucker, sin embargo, no era este tipo de académico.
Como indica en su prefacio, su motivacion para escribir los colosales
voliimenes sobre el pasado de la filosofia era servir al cristianismo y a su
iglesia''®. Para el, era menos importante si el neoplatonismo estaba separado
de la tradicion platonica anterior de manera ahistorica, o si la tradicion
filosdfica de Europa estaba mal representada como una unidad contenida en si
misma; el punto importante para ¢l era que la interpretacion neoplatonica de
Platon estaba descalificada puesto que representaba una amenaza teoldgica.
Esta descalificacion significaba que los cristianos podrian lidiar
con Platon sin aceptar su idea metafisica y ética sobre la semejan-
za divina, la cual era fuertemente enfatizada por los neoplatonicos
e ignoraba la Escritura como una fuente privilegiada para nuestro
conocimiento de la verdad y la felicidad. El Platon reconstruido por
Brucker era uno para el que la deificatio y el furor no jugaban un pa-

18 Sobre esta tradicion del Renacimiento, véase Walker (1972). Sobre la re-orientacion
de Brucker, véase Blackwell (1997).

199 Comparese con Bernal (1985), I: 3-4 et passim, quien afirma que el romanticismo
introdujo un modelo euro-céntrico. Para discusiones sobre los origenes no helénicos de la
filosofia helénica, véanse las contribuciones en Isis, 83, (1992).

"0Brucker (1742-67), I: 21.10-31.

265

PRAXIS FILOSOFICA



266

TRADUCCION

pel central, si acaso jugaban alguno; era una reconstruccion en la que
Platon era ante todo un metafisico presentando una doctrina de las
ideas. Los pasajes en Fedon 69C y Teeteto 176 A-B, vitales para el
platonismo antiguo y su teoria de la semejanza divina, se encontra-
ban ahora fuera de vista; Didaskalikos 28 y Enéadas 1.21 y IV.7.10
ya no eran considerados centrales para nuestro entendimiento del
proposito de la filosofia platonica'''.

VI. Las guias alternativas de Brucker para Platon: Ciceron, Alcino y
Apuleyo

Si los neoplatonicos no eran guias confiables para el estudio de la
filosofia de Platon, ;quiénes si lo eran a los ojos de Brucker? Brucker
responde, en su exposicion de la filosofia de Platon, que éstos eran Ciceron y
los platonicos medios Alcino y Apuleyo''?. Ellos precedian al neoplatonismo
y su perversa interpretacion de Platon y por esta razon podian ser usados
como una fuente pura e incontaminada de la filosofia de Platon. Brucker
explica:

Sin embargo, volvamos la vista también hacia aquellos de los antiguos
que —no tan infectados de la detestable peste del sincretismo, como la escuela
de Plotino—uno debe considerar que narraron los dogmas de Platon un tanto
mas puramente. Entre ellos, sin controversia, el primer lugar se le debe a
Ciceron quien, en sus Cuestiones académicas, un elegante compendio,
expuso con el género mas puro de lenguaje los decretos de Platon como
eran ensefiados en la Academia. A éste [Ciceron] anadimos merecidamente
a Apuleyo y a Alcino, el cual, asi como puso atencion, mejor que todos, en
el orden y el nexo de la filosofia platonica, asi también sera nuestro guia en
el camino, mediante el cual descubriremos, a partir de sus coloquios, las
doctrinas del mismo Platon, que no sigui6 ningtn orden para su filosofia,
ningln sistema en sus escritos, sino que expuso todas las cosas en Dialogos,
con un método disperso.!!?

Sobre este redescubrimiento, véase Annas (1999) 52—-71; Karamanolis (2004).

12 Sobre la filosofia de Platon, véase (1742-67), I: 627-728. Para un analisis de la
interpretacion de Brucker de Platon, véase Catana (2008), 73-94.

13 Brucker (1742-67), 1: 669.13-23: ‘Respiciemus tamen ad eos quoque ex veteribus,
qui detestabili syncretismi peste non tantopere, ut Plotini schola, infecti, aliquanto purius
Platonis dogmata enarravisse censendi sunt. Inter quos sine controversia Ciceroni primus
locus debetur, qui in Academicis quaestionibus® eleganti compendio Platonis decreta, qualia in
Academia docebantur, purissimo sermonis genere enarravit. Huic merito addimus Apuleium!
atque Alcinoum*, qui, ut omnium optime ad ordinem nexumque philosophiae Platonicae
attendit, ita dux erit nobis in itinere, quo ipsius Platonis, nullum philosophiae suae ordinem,



Consecuentemente, Brucker usa a Ciceron y a los platonicos medios
Alcino y Apuleyo para presentar a Platon como un constructor de sistemas.
Brucker interpreta las dos (*a)pyoi (materia y Dios) presentes en Timeo
32C-33A de Platon y en el Didaskalikos 9 de Alcino como las dos teorias
generales, los asi llamados principios del sistema de Platon, a partir de los
cuales Platon podria supuestamente deducir las doctrinas de su sistema''*.
Este sistema subyace a los dialogos de Platon que de otra manera estarian
desordenados, segun sostiene Brucker'>. De hecho, estas (a)pyai no eran
premisas logicas, principios, en el Timeo y Didaskalikos, sino apyoi en
el sentido ontologico de comienzo. Ni Cicerén, ni Alcino, ni Apuleyo le
asignaron un sistema a Platon, al menos no en el sentido usado por Brucker.
Ademas, Brucker no ofreci6 una presentacion “medioplatonica” de Platon.
En lugar de ello, us6 a estos platonicos medios —especialmente a Alcino—
como un pretexto para una reconstruccion de la filosofia de Platon que
fuera enteramente suya y que dependiera profundamente de su concepto
de sistema. Los platonicos medios ciertamente ofrecieron sistematizaciones
pedagogicas de la filosofia de Platon, pero estas eran diferentes a la de
Brucker''®. Teniendo como fondo esta mala lectura, Brucker usa a Alcino

systema nullum in scriptis suis sequentis, sed cuncta in dialogis dispersa ratione enarrantis,
doctrinas ex eius colloquiis eruemus.’ Ibid., n. h dice : ‘Lib. . c. 5. seqq.’ (= Cicerdn,
Academica I vff.,, ed. Reid). Ibid., n. i dice: ‘Libris tribus, de dogmate Platonis, quorum
primis de philosophia naturali, secundus de morali, tertius de rationali agit.” (= Apuleius, De
Platone et eius dogmate 1-11, ed. Beaujeu. El trabajo de Apuleyo solo contiene los dos primeros
libros, no un tercero sobre logica, como Brucker dice, véase Beaujeu (1973), 49, 52). Ibid.,
n. k dice: ‘In delineatione doctrinae Platonis, quam quoque historiae philosophicae suae
inservit Stanlei. P. IV. p. 326.” (= Alcinous, Doctrinae Platonis lineamenta autore Alcinoo,
en Stanley (1711), 326-57.)

14 Brucker (1742-67), I: 677.11-16: ‘Certe Platonici ipsi eclecticae scholae priores
nunquam aliter magistrum intellexerunt, nec Cicero®, Apuleius’, Alcinous®, et ipse quoque,
his iunior Chalcidius™ tradiderunt, quam, admisisse Platonem principia prima duo, Deum
et materiam, hanc vero esse, ut Apuleii verbis utamur, improcreabilem incorruptamque:
hisque demum adiici ideam.’ Ibid., n. ss dice ‘Q. q. Academ. . I. ¢. 6’ (= Cicero, Academica
1 vi 224, ed. Reid, 121-6). Ibid., n. t dice: ‘De dog. Plat. 1. I. p. m. 284’ (= Apuleius, De
Platone et eius dogmate 1 v 190, ed. Beaujeu, 63). Ibid., n. u dice: ‘c. 12. Stanlei. p. 338’ (=
Alcinous, Doctrinae Platonis lineamenta autore Alcinoo xii, 338). Ibid., n. w reads: ‘Opp.
p- 3. Comm. in Tim. c. 13. § 305°(=?).

5 Brucker (1742-67), I: 669.13-23, como es citado arriba en n. 112.

116 Comparese con Tigerstedt (1974) y (1977), quien no examina el significado del
concepto de sistema de filosofia de Brucker, y quien por tanto no logra diferenciar la
introduccion de Brucker de esta sistematizacion historiografica de las sistematizaciones de los
platonicos medios. Tigerstedt (1974), 68, ignora, por tanto, que Brucker impuso esta categoria
a Platon, y que era ajena a los neoplatonicos: “Pero aunque la interpretacion kantiana que
hace Tennemann de Platon no convence, ¢l sin embargo leg6 dos ideas de gran importancia a
los estudiosos del siglo XIX y XX. La primera era la creencia de que Platon tenia un sistema

267

PRAXIS FILOSOFICA



268

TRADUCCION

como una guia para el sistema de Platon, afirmando que era un “sistema
dualista de filosofia”. Este sistema es entonces presentado en oposicion al
“sistema emanativo de filosofia” neoplatonico'”. Por tanto, Bruker razonaba,
el platonismo genuino era fundamentalmente distinto del neoplatonismo.

Conclusion

Pienso que hay algunas lecciones que aprender del andlisis anterior.
Una es que nosotros, como historiadores de la filosofia, no tenemos buenas
razones para aceptar el supuesto de que los neoplatonicos colaboraban en
un solo y altamente sofisticado complejo teoérico, un sistema ecléctico de
filosofia. Es implausible que tal proyecto pudiera despegar, dadas las grandes
distancias en el tiempo, el espacio y las preferencias filosoficas de los co-
escritores involucrados. Ademads, se encuentra en urgente necesidad de
evidencia textual. Por otro lado, no da cabida a las enunciaciones explicitas
de su proposito formulados por los neoplatonicos mismos.

Adicionalmente, otros dos problemas especificos saltan a la vista
en relacion con el neoplatonismo. Primero, la caracterizacion del
neoplatonismo como un sistema de filosofia, el cual es mas o menos
coherente internamente, nos invita a entender las complejas teorias filosoficas
propias del neoplatonismo como una unidad auto-contenida y cerrada sobre
si misma; nos impide entender las conexiones hechas por los asi llamados

filosofico. Esta suposicion no era, por supuesto, una invencion de Tennemann, ya que era mas
o0 menos compartida por todos los platonicos antiguos, salvo la Nueva Academia, y puede
ser trazada hasta los sucesores inmediatos de Platon en la academia antigua, Espeusipo y
Jendcrates, aunque culminaba en los neoplatonicos”. Comparese también con Burnyeat
(2001), 106 quien afirma: “El Platon de Alcino sigue siendo un pensador sistematico, aunque
en molde helenistico en lugar de neoplatonico”. Si “sistematico” implica que el Platon de
Alcino profesaba un sistema en el sentido bruckeriano de la palabra, estoy en desacuerdo.
También disiento con Franz (2003), 24, quien argumenta que Brucker reintrodujo el sistema
de Platon segun habia sido explicado entre estos platonicos medios. Para un analisis completo
de la interpretacion de Brucker de Platon, véase Catana (2008), 73-94, 109-113.

17Sobre la opinion de que el sistema dualista de Platon fue distorsionado en un sistema
emanativo por los neoplatonicos, véase (1742—67), 1I: 364.4-9: ‘Quod ut facilius fieret,
relicto, quod Plato assumerat, systemate dualistico, emanativum ab iis ex philosophia Orientali
revocatum et admissum, et per varios emanationum fontes, gradus, naturas, modos, classes,
totus rerum et visibilium et invisibilium orbis, maxime vero infinita naturarum spiritualium
et inteligibilium series deducta est.” De manera mas bien inconsistente, Brucker (1742-67). I:
695,30-37 sostiene que la doctrina de las ideas de Platon es un tercer principio en su sistema,
del que dependen su teologia, metafisica, y su filosofia natural y moral. Aqui Brucker parece
contradecir su afirmacion acerca de un sistema dualista en Platon. Esta distancia entre el
sistema dualista de filosofia de Platon y el sistema neoplatonico emanativo es subrayada por
la afirmacion de Brucker de que el eclecticismo se habia originado en Egipto, en Alejandria
antes que, en cualquier otro lugar, y no en Grecia; véase Brucker (1742-67), 11: 190-3.



neoplatdnicos entre las areas filosoficas y no-filosédficas. Como se perfild
anteriormente, la aplicacion de los conceptos “eclecticismo” y “sistema de
filosofia” al neoplatonismo introduce una serie de problemas en nuestra
interpretacion de los textos mismos. Segundo, la separacion entre platonismo
medio y neoplatonismo es justificada por Brucker por medio de supuestos
que son insostenibles. Por tanto, se vuelve muy dificil mantener una division
entre los dos periodos, que no so6lo sea cronologica, sino que involucre la
naturaleza misma de estas dos fases del platonismo. Pienso que debemos
abandonar la division completamente, puesto que no puede ser justificada de
la manera esencialista propuesta por Brucker. Dado que la division obscurece
mas de lo que revela, estariamos mejor sin ella.

Referencias bibliograficas

Albrecht, M. Eklektik. Eine Begriffsgeschichte mit Hinweisen auf die Philosophie-
und Wissenschaftsgeschichte. Stuttgart-Bad Cannstatt: Frommann-Holzboog
(1994).

Alcinous, Doctrinae Platonis lineamenta autore Alcinoo, in Stanley, Historia
philosophiae (1711), 326-57.

Alsted, J. H. Encyclopaedia septem tomis distincta, 7 books in 2 vols. Herborn:
1630. Annas, J. Platonic Ethics, Old and New. Ithaca and London: Cornell
University Press (1999).

Apuleius, De Platone et eius dogmate, Latin text with French translation, ed., trans.
and notes by J. Beaujeu, in Apuleius, Opuscules philosophiques (Du dieu de
Socrate, Platon et sa doctrine, Du monde) et fragments. Paris: (1973), 60-107"%,

Barnes, T. D. ‘Porphyry against the Christians: Date and the Attribution of
Fragments’: Journal of theological studies 24 (1973) 424—42.

Bayle, P. ‘Plotin’, in Dictionaire historique et critique, 2nd edition revised by the
author, 3 vols with continuous pagination. Rotterdam: (1722), I1I: 2454-57.
Beaujeu, J. ‘Introduction’, in Apuleius, De Platone et eius dogmate, ed., trans.
and notes by J. Beaujeu, in id., Opuscules philosophiques (Du dieu de Socrate,
Platon et sa doctrine, Du monde) et fragments. Texto latino con traduccion al

francés. Paris: (1973), 49-59.

Beierwaltes, W. Proklos — ein ‘systematischer’ Philosoph?’, in Proclus. Lecteur et
interprete des Anciens, colloques internationaux du CNRS, ed. J. Pépin. Paris:
Editions du C.N.R.S. (1987), 351-68.

Beierwaltes, W. ‘Der Neuplatonismus in Eduard Zellers Philosophie der Griechen’:
Annali della Scuola Normale Superiore di Pisa, series 111, 19.3 (1989) 1179-91.

18 Apuleyo, ‘Platon y su doctrina’, en Obra filosdfica, introduccion, trad. y notas por C.
M., Villalobos. Madrid: Gredos 2011, 19-174.

269

PRAXIS FILOSOFICA



270

TRADUCCION

Bernal, M. Black Athena. The Afroasiatic Roots of Classical Civilization, 2 vols.
London: FA (1985).'°

Blackwell, C. ‘Thales philosophus: The Beginning of Philosophy as a Discipline’, in
History and the disciplines. The Reclassification of Knowledge in Early Modern
Europe, ed. D. R. Kelly. New York: University of Rochester Press (1997), 61-82.

Brucker, J. Historia critica philosophiae a mundi incunabulis ad nostram usque
aetatem deducta, 5 vols. Leipzig: 1742—4; appendix, 1 vol. Leipzig: (1767).

Buhle, J. G. Lehrbuch der Philosophie und einer kritischen Literatur derselben, 8
vols. Gottingen: 1796—1804. I cite vol. 4, published (1799).

Burnyeat, M. F. ‘James Mill on Thomas Taylor’s Plato: Introduction’: Apeiron 34.2
(2001), 101-111.

Biisching, A. F. Grundriss einer Geschichte der Philosophie und einiger wichtigen
Lehrsditze derselben, 2 vols with continuous pagination. Berlin: 1772—74.

Casini, P. Diderot “philosophe”. Bari: Laterza (1962).

Catana, L. The Concept of Contraction in Giordano Bruno's Philosophy. Aldershot:
Ashgate (2005).

Catana, L. The Historiographical Concept ‘System of Philosophy’: Its Origin,
Nature, Influence and Legitimacy. Leiden and Boston: Brill (2008).

Catana, L. ‘Changing Interpretations of Plotinus: The 18th-century Introduction
of the Concept of a ‘System of Philosophy’’: The International Journal of the
Platonic Tradition 7.1 (2013).

Chiaradonna, R., and Trabattoni, F. (eds). Physics and Philosophy of Nature in
Greek Neoplatonism. Leiden: Brill (2009).

Copleston, F. ‘Introduction’, in id., 4 History of Philosophy. New York: Image
Book (1985), 1. 2-9.1%

Diderot, D. ‘Eclectisme’, in Encyclopédie ou dictionnaire raisonné des sciences,
des arts et des meétiers, eds D. Diderot and M. d’ Alembert, vol. 5. Paris: (1755),
270-93.

Dillon, J. ““Orthodoxy” and “eclecticism”: Middle Platonists and Neo-Pythagoreans’,
in The question of ‘Eclecticism’: Studies in Later Greek Philosophy, eds. J. M.
Dillon og A. A. Long. Berkeley, Los Angeles: University of California Press
(1988), 103-25.

Donini, P. ‘“The History of the Concept of Eclecticism’, in The Question of
‘Eclecticism’: Studies in Later Greek philosophy, eds J. M. Dillon and A. A.
Long. Berkeley, Los Angeles: University of California Press, (1988), 15-33.

Dreitzel, H. ‘Zur Entwicklung und Eigenart der “eklektischen” Philosophie’:
Zeitscrift fiir historische Forschung 18 (1991), 281-343.

Eberhard, J. A. Allgemeine Geschicte der Philosophie zum Gebrauch academischer
Vorlesungen. Halle: (1788).

W Bernal, M., Atenea Negra. Las raices afroasidticas de la civilizacion clasica, 3 Vols.,
trad. por T. Lozoya. Critica: Barcelona 1993.

120 Copleston, ‘Introduccion’ en id., Historia de la Filosofia 1: De la Grecia Antigua al
Mundo Cristiano. trad. por J. M., Garcia. Ariel 2011.



Franz, M. ‘Der Neuplatonismus in den philosophiehistorischen Arbeiten der zweite
Halfte des 18. Jahrhunderts’, in Platonismus im Idealismus. Die platonische
Tradition in der klassischen Philosophie, eds B. Mojsisch and O. F. Summerell.
Munich and Leipzig: K. G. Saur (2003), 19-31.

Fiilleborn, G. G. ‘Neuplatonische Philosophie’, in id., Beytrdige zur Geschichte
der Philosophie, 12 vols. Ziillichau and Freystadt: 1791-9, 111 (1793), 70-85.

Hadot, I. ‘Du bon et du mauvais usage du terme “éclectisme” dans I’histoire de la
philosophie antique’, in Herméneutique et ontologie. Mélanges en hommage a
Pierre Aubenque, ©PONIMOZX ANHP, eds R. Brague and J.-F. Courtine. Paris:
Presses universitaires de France (1990), 147-62.

Hadot, P. Philosophy as a Way of Life. Spiritual Exercises from Socrates to Foucault,
ed. and intro. by A. 1. Davidson, Eng. trans. by M. Chase. Oxford: Blackwell
1995. Translated from P. Hadot, Exercises sprituels et philosophie antique,
2nd ed. Paris: Etudes Augustiniennes (1987). Cito la version en inglés como
‘Hadot (1995)’.1!

Hager, F. P. ‘Zur Geschichte, Problematik und Bedeutung des Begriffes
“Neuplatonismus™’: Diotima 11 (1983) 98—110.

Hansch, M. G. Diatriba de enthusiasmo platonico, preface by G. W. Leibniz.
Leipzig: (1716).

Hatzimichali, M. Potamo of Alexandria and the Emergence of Eclecticism in Late
Hellenistic Philosophy. Cambridge: Cambridge University Press (2011).

Hegel, G. W. F. Vorlesungen iiber die Geschichte der Philosophie, 3 vols, ed. L.
Michelet [1st ed. 1833—6], in G. W. F. Hegel, Samtliche Werke. Jubildumsausgabe
in zwanzig Bénden, ed. H. Glockner. Stuttgart: F. Frommanns Verlag (1959),
XVII-XX.122

Heumann, C. A. ‘Das Leben Plotini vom Porphyrio beschrieben’: Acta

philosophorum, vol. 1, part 1 (1715), 138-59. I cite this article as ‘Heumann
(1715ay’

Heumann, C. A. ‘Diogenes Laertius[.] De vitis philosophorum’: Acta philosophorum,
vol. 1, part 2 (1715), 321-67. Cito este articulo como ‘Heumann (1715b)’
Heyd, M. “Be Sober and Reasonable”. The Critique of Enthusiasm in the Seventeenth

and Early Eighteenth centuries. New York and Koln: Brill (1995).

Holzhey, H. ‘Philosophie als Eklektik’: Studia Leibnitiana 15 (1983) 19-29.

Horn, C. ‘Philosophie- und Wissenschaftsgeschichte im 19. Jahrhundert, ed. G.
Hartung. Berlin and New York: De Gruyter (2010), 137-51.

Horn, G. Historiae philosophicae libri septem. Quibus de origine, sucessione, sectis
& vita philosophorum ab orbe condito ad nostram aetatem agitur. Leiden:
(1655).

Joensen, J. De scriptoribus historiae philosophicae libri. Frankfurt: (1659).

2 Hadot, P., Ejercicios Espirituales y Filosofia Antigua, trad. por J. Palacio. Madrid:
Siruela 2006.

12 Hegel, W., Lecciones Sobre la Historia de la Filosofia, 3 Vols., trad. por W. Roces.
Meéxico: Fondo de Cultura Econdomica 1955.

271

PRAXIS FILOSOFICA



272

TRADUCCION

Karamanolis, G. ‘Transformations of Plato’s Ethics: Platonist Interpretations of
Plato’s Ethics from Antiochus to Porphyry’: Rhizai 1 (2004) 73—-105.

Karamanolis, G. Plato and Aristotle in agreement? Platonists on Aristotle from
Antiohus to Porphyry. Oxford: Oxford University Press (20006).

Malusa, L. ‘The first General Histories of Philosophy in England and the Low
Countries’, in Models of the History of Philosophy: From its Origins in the
Renaissance to the ‘Historia philosophica’, eds G. Santinello et al. Dordrecht:
Kluwer (1993), 161-370.

Matton, S. ‘Regards sur la fortune de /a Vie de Plotin (xve-xviiie si¢cle)’, in
Porphyre, La vie de Plotin, 2 vols, ed. L. Brisson et alii. Paris: Vrin (1992), II:
639-720.

Meiners, C. Beytrag zur Geschichte der Denkart der ersten Jahrhunderte nach
Christi

Geburt, in einigen Betrachtungen iiber die Neu-Platonische Philosophie. Leipzig:
(1782).

Meiners, C. Grundriss der Geschichte der Weltweisheit. Lemgo: (1786).

Meinhardt, H. 1984. ‘Neuplatonismus’, in Historisches Worterbuch der Philosophie,
ed. J. Ritter, 13 vols. Basel and Stuttgart: Schwabe & Co 1971-2007. Cito esta
entrada del vol. 6 (1984), cols 754—6.

[Mill, J.] [Review of The philosophy of Plato, 5 vols, trans. and comm. by Thomas
Taylor, London 1804/: Edinburgh Review 14 (April 1809) 187-211.

Mosheim, J. L. von. De turbata per recentiores Platonicos ecclesia. Helmstadt:
(1725).

Nelson, J. C.. Renaissance Theory of Love. The Context of Giordano Bruno s Eroici
furori. New York: Columbia University Press (1958).

Nieke, W. ‘Eklektizismus’, in in Historisches Worterbuch der Philosophie, ed. J.
Ritter, 13 vols. Basel and Stuttgart: Schwabe & Co 1971-2007. Cito esta entrada
del vol. 2 (1972), col. 432—433.

[Olearius, G.] ‘De secta eclectica’, in T. Stanley, Historia philosopiae vitas,
opiniones, resque gestas et dicta, Latin translation by G. Olearius? Leipzig:
(1711), 1205-22.

Porphyry, Vita Plotini, in Porphyre, La vie de Plotin, 2 vols, Greek text with
French translations and notes by L. Brisson et alii. Paris: Vrin (1982-92), vol.
2, 132-22912,

Ritschl, O. System und systematische Methode in der Geschichte des
wissenschaftlichen Sprachgebrauchs und der philosophischen Methodologie.
Bonn: A. Marcus und E. Webers Verlag (1906).

Runia, D. T. ‘Philosophical Heresiography: Evidence in two Ephesian Inscriptions’:
Zeitschrift fiir Papyrologie und Epigraphik 72 (1988) 241-3.

Schneider, U. J. ‘Das Eklektizismus-Problem in der Philosophiegeschichte’, in Jacob
Brucker (1696—1770) Philosoph und Historiker der europdischen Aufklirung,

123 Porfirio, ‘Vida de Plotino’. en Porfirio y Plotino, Enéadas I-II. Vida de Plotino, trad.
por J. Igal, Madrid: Gredos (1982).



eds W. Schmidt-Biggemann and T. Stammen. Berlin: Akademie Verlag (1998),
135-158.

Sorabji, R. Aristotle Transformed. The Ancient Commentators and their Influence.
London: Duckworth (1990).

Stamatellos, G. Plotinus and the Presocratics. A Philosophical study of Presocratic
Influence in Plotinus’ Enneads. Albany: SUNY press (2007).

Tarrant, H. Platos first Interpreters. Ithaca and New York: Duckworth (2000).

Tennemann, W. G. Geschichte der Philosophie, 12 vols. Leipzig: (1798—1819).

Tigerstedt, E. N. The Decline and Fall of the Neoplatonic Interpretation of Plato. An
Outline and some Observations. Helsinki and Helsingfors: Societas scientiarum
Fennica (1974).

Tigerstedt, E. N. Interpreting Plato. Stockholm: Almqvist & Wiksell International
(1977).

Voss, J. De philosophia et philosophorum sectis, Libri 1. Hague: (1658).

Walch, J. G. Philosophisches Lexicon, 2 vols with continuous pagination. Leipzig:
(1726).

Walker, W. P. The Ancient Theology. Studies in Christian Platonism from the
Fifteenth to the Eighteenth Century. London: Duckworth (1972).

Wilberding, J. Plotinus’ cosmology. A study of Ennead II.i (40). Text, translation
and commentary by J. Wilberding. Oxford: Oxford University Press (2006).

Zeller, E. Die Philosophie der Griechen in ihrer geschichtlichen Entwicklung,
Sthed., 3 parts in 6 vols, ed. E. Wellmann. Leipzig: 1923. Reprint: Darmstadt:
Wissenschaftliche Buchgesellschaft (1963).

Otras referencias bibliograficas

Alcinous, Awdookolkog, in id., Enseignement des doctrines de Platon, Greek and
French text, intro., ed. and commentary J. Whittaker, trans. P. Louis. Paris: Les
Belles Lettres (1990). Whittaker utiliza el nombre Alcinoos, no Alcinous, para
el autor de esta obra.

Blackwell, C., and Weller, P. (eds). Models of the History of Philosophy: From lIts
Origins in the Renaissance to the ‘Historia Philosophica’, vol. 1. Dordrecht:
Kluwer Academic Publishers (1993).

Budde, J. F. Compendium historiae philosophicae, observationibus illustratum,
preface by J. G. Walch. Halle: (1731).

Catana, L. ‘The History of the History of Philosophy, and the Lost Biographical
Tradition’. Review article about Models in the history of philosophy, ed. G.
Santinello (2011): British Journal for the History of Philosophy 20.3 (2012)
619-25.

Cicero, Academica, ed., introduction and notes by J. S. Reid. London; (1885).
Reprint: Hildesheim: (1966)'%.

124 Cicerdn, Cuestiones Académicas, texto latino y traduccion al espafiol, trad. por J.
Pimentel, México: UNAM (1990).

273

PRAXIS FILOSOFICA



274

TRADUCCION

Dillon, J. The Middle Platonists, a study of Platonism from 80 B.C. to A. D. 220.
London: Duckworth (1977).

Ficino, M. Commentarium in Convivium Platonis, De amore, in Ficino, Commentaire
sur Commentaire sur Le Banquet de Platon, De I’amour, Latin text and French
translation by P. Laurens. Paris: Les Belles Lettres (2002)'%.

Gentzken, F. Historia philosophiae in usum lectionum academicarum. Hamburg:
(1731).

[Olearius, G.] ‘De secta eclectica’, in T. Stanley, Historia philosopiae vitas,
opiniones, resque gestas et dicta. Venice: (1731), 343-61.

Piaia, G., and Santinello, G. (eds). Models of the History of Philosophy: Vol. II:
From Cartesian age to Brucker. Dordrecht, Heideberg, London and New York:
Springer (2011).

Plotinus, Opera, eds P. Henry and H.-R. Schwyzer, 3 vols. Oxford: Clarendon
(1964-82)'%.

Stanley, 7. Historia philosopiae vitas, opiniones, resque gestas et dicta. Venice:
(1711)

Tiedemann, D. Geist der spekulativen Philosophie, 6 vols. Marburg: (1791-7).

12Ficino, M., De Amore. Comentario a el Banquete de Platon, trad. y estudio preliminar
por R. de Villa Ardura. Madrid: Tecnos (2008).

126 Para una traduccion de la obra citada en el articulo, véase Plotino, Enéadas, 3 Vols.,
trad. por J. Igal, Madrid: Gredos 1982.

Praxis Filosdfica cuenta con una licencia Creative Commons Reconocimiento -no comercial- Compartir igual 4.0 Internacional



