
Cómo citar el artículo

Número completo

Más información del artículo

Página de la revista en redalyc.org

Sistema de Información Científica Redalyc

Red de Revistas Científicas de América Latina y el Caribe, España y Portugal

Proyecto académico sin fines de lucro, desarrollado bajo la iniciativa de acceso
abierto

Praxis Filosófica
ISSN: 0120-4688
ISSN: 2389-9387

Universidad del Valle

Rodríguez, Teresa
El origen de la separación entre platonismo medio y neoplatonismo. Leo Catana1

Praxis Filosófica, núm. 47, 2018, Enero-Junio, pp. 237-274
Universidad del Valle

DOI: 10.25100/pfilosofica.v0i47.66

Disponible en: http://www.redalyc.org/articulo.oa?id=209058125014

http://www.redalyc.org/comocitar.oa?id=209058125014
http://www.redalyc.org/fasciculo.oa?id=2090&numero=58125
http://www.redalyc.org/articulo.oa?id=209058125014
http://www.redalyc.org/revista.oa?id=2090
http://www.redalyc.org
http://www.redalyc.org/revista.oa?id=2090
http://www.redalyc.org/articulo.oa?id=209058125014


Praxis Filosófica Nueva serie, No. 47 julio-diciembre 2018: 237 - 274  DOI:  10.25100/pfilosofica.v0i47.66 IS
SN

 (I
): 

01
20

-4
68

8 
/ I

SS
N

 (D
): 

23
89

-9
38

7

EL ORIGEN DE LA SEPARACIÓN ENTRE 
PLATONISMO MEDIO Y NEOPLATONISMO1

LEO CATANA

Traducción: Ricardo Román
Revisora: Teresa Rodríguez

Resumen

La separación del platonismo antiguo en platonismo medio y neoplatonismo 
es relativamente reciente. La base conceptual de esta separación fue 
cimentada en el trabajo pionero Historia critica philosophiae (1742-67) de 
Jacob Brucker. En las décadas de 1770 y 1780, el término “neoplatonismo” 
fue acuñado a partir del análisis de Brucker. Tres conceptos historiográficos 
fueron decisivos para Brucker: “sistema de filosofía”, “eclecticismo” y 
“sincretismo”. Valiéndose de estos conceptos, caracterizó al platonismo 
medio y al neoplatonismo como movimientos filosóficos opuestos, siendo 
el primero una forma genuina de platonismo y el segundo una falsa. No 
obstante, esta separación es insostenible y deberíamos abandonarla.

Palabras clave: Platonismo medio; neoplatonismo; eclecticismo; sistema; 
sincretismo; historiografía.  

1 Leo Catana; Departamento de Filosofía, Universidad de Copenhague.
Traducción: Ricardo Román. Revisión técnica: Teresa Rodríguez. Traducción de los 

pasajes citados en latín/alemán: Pedro Tapia. 
Este artículo fue Originalmente publicado como: Catana, L (2013). The Origin of the 

Division between Middle Platonism and Neoplatonism. Apeiron, 46(2), 166-200.



238

Introducción
En la década de 1740, cuando el historiador alemán y ministro luterano 

Jacob Brucker fundó la historia de la filosofía como una disciplina filosófica, 
caracterizó al ahora llamado neoplatonismo como una “secta ecléctica” 
y como “filosofía alejandrina”. A través de esta terminología, pretendía 
separar al neoplatonismo de la tradición platónica previa, particularmente 
del platonismo medio. Para Brucker, estas dos fases del platonismo antiguo 
diferían por naturaleza. En el último tercio del siglo XVIII, las etiquetas 
“secta ecléctica” y “filosofía alejandrina” fueron reemplazadas por el término 
“neoplatonismo”.2

La caracterización de Brucker del neoplatonismo como una secta 
ecléctica no salió de la nada. Diógenes Laercio había afirmado en sus Vidas 
(1.21) que un cierto Potamón de Alejandría había practicado un método 
ecléctico de filosofía: “hace poco que una cierta secta, la Ecléctica, fue 
introducida por Potamón de Alejandría, escogiendo lo que le agradaba de 
cada una de las sectas.” (Traducción de Carlos García Gual). En los siglos 
XVII y XVIII se debatió si el Potamón mencionado por Diógenes Laercio 
era el mismo Potamón mencionado en la Vita Plotini de Porfirio (9)3. Brucker 
rechazó esta identificación, pero afirmó que la teología alejandrina introdujo 
el eclecticismo sectario a la filosofía alejandrina, distorsionando de este modo 
el platonismo griego genuino. El compatriota de Brucker, el profesor de 
Leipzig Gottfried Olearius (1672-1715), teólogo y filólogo, había preparado 
esta opinión sobre la llamada filosofía alejandrina en 1711. Sin embargo, 
fue Brucker quien fundó una distinción historiográfica bien delimitada entre 
platonismo medio (ca. 80 a.C. al ca. 220 A.D.) y neoplatonismo (ca. 200 
al ca. 550 A.D.), identificando el eclecticismo y el sectarismo como rasgos 
distintivos del segundo4. Por tanto, Brucker es una fuente importante de 

2 Agradezco a George Karamanolis y Troel Engberg-Petersen por sus comentarios sobre 
ciertas partes de este artículo, las cuales fueron presentadas en The Centre for Neoplatonic 
Virtue Ethics, Universidad de Copenhague, el 12 de mayo del 2011. Asimismo, me gustaría 
agradecer a Tue Søvsø, Giannis Stamatellos y a Mark Rene Røge por sus comentarios críticos 
a versiones previas de este artículo.

3 Acerca del debate en los siglos XVII y XVIII sobre la identidad histórica de Potamón, 
véase Matton (1992), 655-6. Sobre el debate de este tema en el trabajo académico reciente, 
véase Runia (1988) y Hadot (1990), tal y como es apuntado en Matton (1992), 655 n. 104. 
Sobre el Potamón de Alejandría mencionado por Diógenes Laercio, véase Hatzimichali 
(2011).

4 Brucker separaba sus caracterizaciones del platonismo medio (Brucker, 1742-67; II: 
162-88) y del neoplatonismo (Brucker, 1742-67; II: 189-462), enfatizando los métodos 
filosóficos fundamentalmente diferentes que empleaban estos dos movimientos, como explico 
más adelante. Compárese esto con caracterizaciones previas de este periodo del platonismo 
antiguo, las cuales no distinguían estos periodos y no afirmaban un cambio radical del método: Tr
ad
uc
ci
ón



239

uno de nuestros conceptos en historia de la filosofía: eclecticismo antiguo 
o neoplatonismo.

A pesar del considerable trabajo que ha sido dedicado al eclecticismo 
antiguo, el significado de la “secta ecléctica” antigua en los trabajos de 
Brucker aún no ha sido sujeto a análisis. Sus implicaciones metodológicas 
para nuestra interpretación del neoplatonismo tampoco han sido discutidas5. 
Esto es importante, en parte para entender el desarrollo histórico de esta 
herramienta historiográfica en el siglo XVIII, en parte para reflexionar 
críticamente sobre un concepto vigente en la terminología moderna y 
la práctica historiográfica relacionadas con el platonismo medio y el 
neoplatonismo. Particularmente, las caracterizaciones de Brucker de 
ambos periodos son cruciales para la división entre platonismo medio y 
el neoplatonismo, y la generalizada suposición de que esta separación 
terminológica representa una discontinuidad en el platonismo antiguo.

En este artículo examino el fundamento del concepto historiográfico de 
eclecticismo en el siglo XVIII. En el desarrollo de mi argumentación discuto 
algunas de sus desafortunadas implicaciones para nuestra comprensión 
del platonismo antiguo y su lugar en la tradición platónica. Concluyo que 
deberíamos abandonar la distinción entre platonismo medio y neoplatonismo, 

Alsted (1630), II: 2010-22, no articulaba tal división. Cuando Alsted mencionaba la “escuela 
socrática”, es decir: el platonismo ─explícitamente mencionando a platónicos de la academia 
antigua (e.g. Espeusipo), de la academia nueva (e.g. Carneades) y del neoplatonismo (e.g. 
Porfirio y Plotino)─, no separaba al neoplatonismo de la tradición platónica (ibid., II: 2020). 
Horn (1655) caracterizó el platonismo de Plotino y sus partidarios como una amenaza a 
la filosofía cristiana y no como eclecticismo (269-278). Voss (1658) sostenía que Plotino 
“no era ajeno a” (“nec…. alienis fuit”) la “secta electiva” (“secta elective”) de Potamón 
de Alejandría (mencionado en Diógenes Laercio, Vidas 1.21) (II:109). No obstante, Voss 
no abundó mucho en esto y caracterizó a Plotino como un sucesor de la teología platónica 
(I:143). Joensen (1659), 286-308, ofreció una caracterización histórica del neoplatonismo 
de Plotino a Olimpodoro (495-570) sin referir a la noción de eclecticismo. Bayle (1722) 
(idéntica a la primera edición de 1697), presentaba a Plotino como un “filósofo platónico” 
(“Philosophe Platonicien”) sin calificar su filosofía como eclecticismo (2454-7). Olearius 
(1711) había preparado esta idea articulada por Brucker (1742-67), como explico más 
adelante. Walch (1726), I: cols 594-6, se refería con aprobación a la versión del eclecticismo 
antiguo encontrada en Olearius (1711).

5 Ninguna de estas dos tareas había sido emprendida por la literatura citada a continuación 
sobre el eclecticismo antiguo: Zeller (1923), II, I: 547-64, sigue en una medida considerable 
la caracterización de Brucker del platonismo como eclecticismo. No encontramos examen 
alguno de estos dos problemas en Nieke (1972); Hager (1983); Holzhey (1983); Meinhardt 
(1984); Dreitzel (1991), 288–92; Schneider (1998). Franz (2003), 19-24 trata la yuxtaposición 
de Brucker de platonismo medio y neoplatonismo, el segundo entendido como eclecticismo. 
Franz parece pensar que la división está justificada (ibid., 20-1). Donini (1988). 23-33, 
acertadamente objeta la caracterización de Zeller del neoplatonismo como eclecticismo, 
pero no extiende su tratamiento hasta Brucker. pr

ax
is 

fi
lo

só
fi

ca



240

pues es artificial y engañosa. Es, primero que nada, una consecuencia de un 
debate teológico del siglo XVIII y tiene poco valor para un examen moderno 
del platonismo antiguo.

I. Las categorías historiográficas de Brucker: “sistema”, “eclecticismo” 
y “sincretismo”

Brucker en su Historia critica philosophiae (1742-67) rompió con el 
modelo biográfico de la escritura de la historia de la filosofía ejemplificado 
por Diógenes Laercio. También, rompió con la “historia filosófica” (historia 
philosophica), en buena medida inspirada en Diógenes Laercio la cual era 
común en historiadores del siglo XVII y principios del XVIII como Thomas 
Stanley.6 Tales historiadores, afirmaba Brucker, ignoraban los sistemas de los 
pensadores pasados y no habían logrado ejercer su poder crítico de juzgar7. 
Frente a estos predecesores, Brucker quería escribir una “historia crítica de 
la filosofía” (historia critica philosophiae) que evaluaría dos cuestiones: 
primero, ¿era el sistema un complejo coherente de principios (principia) y 
deducciones hechas a partir de estos principios?; ¿cubría todas las ramas 
de la filosofía? En segundo lugar, ¿estaban los principios en el sistema y las 
doctrinas derivadas de ellas en conformidad con la doctrina protestante? No 
lidiaré con la segunda cuestión normativa aquí, concentrando en cambio mi 
atención en la primera8.

¿Qué entendía Brucker por “sistema de filosofía”? Él estipula cuatro 
características:

a.	 Un sistema de filosofía que abarca principios y doctrinas al interior 
de varias ramas de la filosofía es autónomo con respecto a otras 
disciplinas no filosóficas como la medicina, la astronomía, la 
teología, etc.

b.	 Todas las doctrinas filosóficas dentro de un sistema de filosofía 
son deducidas a partir de uno o pocos principios. (Aquí el término 
“principio” es usado en el sentido lógico de una hipótesis.)

c.	 Un sistema de filosofía constituido por doctrinas deducidas a partir 
de principios comprende todas las ramas de la filosofía.

d.	 (d) Las doctrinas postuladas al interior de las diversas ramas de la 
filosofía son internamente coherentes9.

6 Malusa (1993), 161-370.
7 Sobre Stanley como seguidor de Diógenes Laercio, véase Brucker (1742-67), I: 36, 

24-28.
8 Sobre esta cuestión normativa véase Catana (2008), 147–91.
9 Sobre estas cuatro características, véase Brucker (1742–67), I: 3.6–16, 15.10–18.Tr

ad
uc
ci
ón



241

Esta idea esencialista de la filosofía del pasado, que consistía en tales 
sistemas filosóficos, podrá parecer anacrónica al historiador moderno 
de la filosofía. Sin embargo, dicha idea era acorde a las tendencias en la 
metodología contemporánea de la ciencia y había transformado – al menos 
a los ojos de los contemporáneos de Brucker – la historia philosophica en 
una disciplina filosófica respetable: No era más una historia ni un estudio 
anticuario, era la “historia de la filosofía” (historia philosophiae).

El concepto historiográfico de “sistema de filosofía” fue una innovación 
metodológica de la ciencia y la filosofía del siglo XVII que Brucker aplicó 
universalmente a la filosofía precedente, de Tales en adelante10. El concepto 
historiográfico de Brucker tuvo un papel dominante en la tradición posterior de 
historias generales de la filosofía. No obstante, es importante notar que antes 
del siglo XVII, el ideal metodológico axiomático-deductivo era desconocido 
como un método exhaustivo para determinar el contenido doctrinal de las 
varias ramas de una filosofía dada. Es cierto que la demostración a partir de 
premisas había sido conocida desde Aristóteles. Sin embargo, aunque este 
método había permitido a los filósofos usar conceptos claves en sus escritos, 
no demandaba al filósofo partir del mismo reducido número de premisas en 
todas sus teorías, como en el caso del concepto de sistema de Brucker. En 
lugar de eso, Aristóteles había propuesto una metodología pluralista en la 
que diferentes ramas de la filosofía eran abordadas desde diferentes premisas 
dependiendo de la materia a la mano.11 

El concepto historiográfico de Brucker es entonces inadecuado y 
anacrónico cuando se aplica a textos pertenecientes al periodo anterior a 
la modernidad. Efectivamente, el término “sistema” (en griego σύστημα, 
en latín systema) era conocido en varios contextos, tales como la teoría de 
la organización, musicología, biología y astronomía, pero no era empleado 
en un contexto metodológico antes del siglo XVII12. Por tanto, el concepto 
metodológico denotado por el término “sistema” era ajeno a la filosofía 
anterior al siglo XVII13. Esto no quiere decir que la filosofía pre-moderna no 
tuviese método ni orden, solo que estos métodos y órdenes eran diferentes 
y deben de ser abordados independientemente del concepto genérico de 
sistema de Brucker.

10 Sobre su aplicación en Tales, véase Catana (2008). 64–72.
11 Aristóteles, Ética nicomaquea 1.3
12 Véase Ritschl (1906) y Catana (2008).
13 Aquí estoy de acuerdo con Hadot (1995), 76. Para una discusión sobre la inadecuación 

del concepto historiográfico con vistas a la filosofía producida antes del siglo XVII, véase 
Catana (2008), 35-145. pr

ax
is 

fi
lo

só
fi

ca



242

A continuación, examino la aplicación hecha por Brucker del 
concepto de “sistema de filosofía” y dos conceptos relacionados con 
el concepto de sistema que son centrales para su caracterización del 
neoplatonismo, específicamente “eclecticismo” y “sincretismo”. El primero 
de estos conceptos, “eclecticismo”, denota un sistema filosófico construido 
exitosamente, caracterizado por la selección independiente de principios 
en el sistema llevada a cabo por el filósofo. Además, existe una coherencia 
lógica entre los principios mismos y las derivaciones hechas a partir de estos 
principios son lógicamente válidas. El filósofo ecléctico es el héroe en el 
relato de Brucker, como explicaré en un momento.

El segundo concepto, “sincretismo”, denota un sistema de filosofía 
incoherente y construido sin éxito, típicamente llevado a cabo por un 
pensador sin originalidad y sometido por los prejuicios de una o varias 
tradiciones14. El resultado del sincretismo es un pastiche de principios y 
doctrinas incoherentes15. La razón de un filósofo sincrético se encuentra 
atrapada por los prejuicios de tradiciones y autoridades, y por tanto es 
incapaz de escoger libremente los principios que son fundacionales para 
su sistema. La razón de un sincretista puede ser obstaculizada por una 
imaginación descontrolada, provocada por una condición médica causada 
por un exceso de bilis negra, también llamada melancolía. Dada esta pobre 
constitución cognitiva, un sincretista es incapaz de postular premisas sólidas 
y válidas que sean entendibles para la mente humana. En lugar de esto, el 
sincretista ofrece, en el mejor de los casos, bellos postulados, los cuales 
no son razonados; sin embargo, si se los encuentra persuasivos, uno puede 
decidir creer en ellos16. Como veremos, los filósofos neoplatónicos eran 

14 Sobre Proclo como un ejemplo de un sincretista antiguo, véase Brucker (1742–67), 
II: 325.20–326.5. Sobre un pensador platónico y sincrético del Renacimiento, Giovanni 
Pico della Mirandola (quien de acuerdo con Brucker, estaba esclavizado por tradiciones, 
y por tanto sometido a sus prejuicios), véase Brucker (1742–67), IV: 59.38–60.4. Sobre 
el eclecticismo antiguo, véase Nieke (1972), Donini (1988), Dillon (1988) y Hatzimichali 
(2011). Sobre el eclecticismo en Brucker y sus contemporáneos, véase Albrecht (1994) y 
Schneider (1998). Sobre el “eclecticismo” frente al “sincretismo” en Brucker, véase Franz 
(2003), 21–2; Catana (2008), 11–34.

15 Sobre el tratamiento de Brucker del sincretismo, véase Catana (2008), 22–31. Diderot 
(1755), 270[a] mantiene esta distinción.

16 Brucker (1742–67), II: 444.20–23: ‘Non enim rationes dari, aut ex principiis deduci 
conclusiones, aut ullo modo veritatis characteres in ea re detegi posse ab intellectu humano 
contendit, sed artifici tantum in hac arte pulchra credendum esse postulat.’ Plotino es 
presentado de manera similar; ver ibid., II: 227.10–18. En las citas de los textos en latín 
de los siglos XVII y XVIII, he expandido las abreviaciones y he cambiado “&” por “et”, 
“u” y “v”; he omitido los acentos y he cambiado “j” uniformemente por “i”. Fuera de esto Tr
ad
uc
ci
ón



243

sincretistas, desprovistos de las habilidades cognitivas necesarias para el 
admirable eclecticismo.

Antes de Brucker, hacia finales del siglo XVI, el término “sincretista” 
había adquirido connotaciones negativas en las universidades luteranas de 
Wittenberg y Helmstedt, denotando posiciones teológicas que eran percibidas 
como heterodoxas17. Aunque Brucker usaba el término “sincretista” 
en un contexto historiográfico y no en uno teológico, su uso afirmaba 
implícitamente las connotaciones negativas de los luteranos, y estaba en 
armonía con su ocupación como ministro. 

De acuerdo con Brucker, había dos movimientos eclécticos importantes 
en la historia de la filosofía, el del neoplatonismo antiguo y el de la 
modernidad temprana. René Descartes (1596-1650) y Gottfried Wilhem 
Leibniz (1648-1716) figuran como eclécticos del segundo movimiento. 
Brucker representaba al neoplatonismo o secta eclectica, como él lo llamaba, 
como un único sistema de filosofía producido por varios autores. Por otro 
lado, representaba a los sistemas de los eclécticos modernos como sistemas 
individuales de filosofía elaborados por filósofos individuales18. 

Frente a nuestro uso moderno, en la que el eclecticismo tiende a 
ser sinónimo de una filosofía poco original y carente de valor, Brucker 
consideraba al eclecticismo como original y le tenía en alta estima. El 
filósofo ecléctico es capaz de escoger sus propios principios y usarlos para 
construir un sistema de filosofía de una manera original, emancipada e 

he mantenido la ortografía y puntuación de las ediciones que he usado. He modernizado el 
cambio a mayúsculas y los acentos en las citas del griego.

17 Franz (2003), 22 n. 14
18 Sobre la antigua secta eclectica, i.e. neoplatonismo, véase Brucker (1742–67), II: 

189–462. Sobre Descartes como un filósofo ecléctico, véase ibid., V: 10.33–40; sobre Leibniz 
como un filósofo ecléctico véase ibid., V: 11. Diderot (1755) distingue de manera semejante 
entre eclecticismo antiguo (270–283, 285–293) y eclecticismo de los siglos XVI y XVII 
(271, 283–5). La explicación de Diderot del sistema en el eclecticismo antiguo, en Diderot 
(1755), 285–92, se apoya fuertemente en Brucker (1742–67), II: 393–462, aunque omite 
algunas de las partes ortodoxas e.g. la comparación de Brucker de la trinidad cristiana con 
el sistema neoplatónico (Brucker, 1742–67; II: 410–1). Diderot menciona a Brucker por su 
nombre (en Diderot (1755), 273, 283, 292, 293). Como Brucker, Diderot (1755), 285–92, 
presenta al eclecticismo antiguo cono un sistema de filosofía producido por varios autores. 
Sin embargo, la exposición de Diderot del eclecticismo como un todo no está exenta de 
desacuerdos filosóficos y teológicos con Brucker: él tiende a comparar al eclecticismo y la 
cristiandad desde una posición crítica y no confesional (e.g. Diderot (1755), 272), mientras 
que Brucker ve al eclecticismo, especialmente al platonismo, desde el punto de vista de un 
cristiano (Brucker, 1742–67; I: 21.10–23.25). Sobre el influjo de Brucker en Diderot, véase 
Casini (1962). pr

ax
is 

fi
lo

só
fi

ca



244

independiente, lo que era ─en cierto modo paradójicamente─ popular en 
la filosofía alemana de los tiempos de Brucker19. 

En su “prefacio”, Brucker explica el método de la filosofía ecléctica 
del siglo XVI al XVII con las siguientes palabras: 

Ciertamente, la filosofía ecléctica ha sido finalmente restituida y, después 
de muchos combates, se ha apoderado de la victoria, tras ser expulsada y 
pisoteada la razón sectaria de filosofar. Pues, quitado este yugo indigno de 
la razón humana, y despreciado el prejuicio servil de la autoridad y de la 
antigüedad, comenzaron ciertos grandes y agudos ingenios a consultar no 
ciertamente opiniones de otros, sino sus propias lumbres, a elegir principios 
verdaderos, universales, seguros, a edificar conclusiones en estos, y a fundar 
para sí mismos un sistema de filosofía propio y doméstico con beneficio de 
su propia meditación; (comenzaron) a reponer verdades esparcidas por todas 
las sectas, separadas y unidas a sus propios dogmas, en un lugar adecuado 
y apto de su sistema; (comenzaron) a no aprobar ni admitir nada que no les 
pareciera haber sido demostrado y asegurado por el juicio de la razón y por 
la evidencia de la verdad20.

Como esta cita expresa, el filosofar ecléctico estaba de acuerdo con 
los requisitos de Brucker para la filosofía genuina: consistía en construir 
sistemas. Sus palabras acerca del victorioso progreso del eclecticismo rinden 
tributo al eclecticismo de su propia cultura filosófica alemana21. Como se 
mencionó anteriormente, también considera al neoplatonismo antiguo como 
un tipo de eclecticismo, ¿pero cómo hace encajar al eclecticismo antiguo 
en estas categorías historiográficas?

19 Sobre este fondo, véase Albrecht (1994); Schneider (1998).
20 Brucker (1742–67), V: 3.22–4.11: ‘Nempe restituta tandem et post multas pugnas 

victoria potita est philosophia eclectica, eiecta et conculcata sectaria philosophandi ratione. 
Abiecto enim indigno humana ratione hoc iugo, et contemto servili auctoritatis et antiquitatis 
praeiudicio coeperunt magna quaedam et acuta ingenia non aliorum quidem placita, sed sua 
lumina consulere, principia vera, universalia, certa seligere, conclusiones iis inaedificare, et 
suae meditationis beneficio proprium atque domesticum sibi philosophiae systema condere; 
veritates autem per sectas omnes sparsas, separatas suisque dogmatibus iunctas in commodum 
aptumque systematis sui locum reponere: nihil vero probare et admittere, quod non rationis 
iudicio et veritatis evidentia sibi demonstratum certumque videretur esse.’ Casini (1962), 259, 
n. 95, apunta que la entrada “Eclecticisme” de Diderot en su Encyclopédie está basado en la 
concepción de Brucker de “eclecticismo” como figura en su Historia critica philosophiae.

21 Sobre el eclecticismo como un ideal positivo en la filosofía alemana contemporánea a 
Brucker, véase Albrecht (1994); Schneider (1998); Franz (2003), 21–2.Tr
ad
uc
ci
ón



245

II. Supuestos historiográficos en la reconstrucción de Brucker de la 
secta eclectica

Brucker dividió la historia de la filosofía en tres periodos. El primero va 
desde el comienzo del mundo hasta el surgimiento del Imperio Romano en 
el siglo I A.C. El segundo comienza al momento del nacimiento de Cristo, 
coincidiendo, a grandes rasgos, con el ascenso del Imperio Romano y se 
extiende hasta la supuesta crisis del escolasticismo en el siglo XIII. El tercero 
y último periodo se inicia con el resurgimiento del conocimiento en los siglos 
XIII y XIV y continúa hasta los tiempos de Brucker. El segundo periodo se 
subdivide en dos partes: la primera comprende las filosofías no cristianas, es 
decir, las filosofías helénica (o pagana en términos de Brucker), judía y árabe; 
la segunda comprendía la filosofía cristiana producida entre el nacimiento 
de Cristo y el siglo XIII22.  Los antiguos filósofos eclécticos están ubicados 
en la primera parte del segundo periodo e incluyen filósofos alejandrinos, 
atenienses y romanos activos entre ca. 200 y 55023. La exposición comienza 
con Potamón de Alejandría y Amonio (ambos del siglo III), incluye figuras 
clave como Plotino, Porfirio y Proclo; y termina con Hipatia (370-405) y 
Damascio (ca. 462-540). Esta periodización implica que los neoplatónicos 
tuvieron la oportunidad de seguir la enseñanza de Cristo, pero no solieron 
hacerlo. Al contrario, de acuerdo con Brucker, dañaron a la iglesia cristiana24. 
Todo esto hace de su recuento del neoplatonismo un tema delicado puesto 
que toca las discusiones teológicas alemanas del siglo XVIII acerca de la 
identidad confesional.

La caracterización del neoplatonismo como ecléctico es notable. 
Brucker no fue el primero en etiquetar al platonismo de la antigüedad tardía 
como una “secta ecléctica”. El ya mencionado profesor de Leipzig, Gottfired 
Olearius ya lo había hecho también. Había publicado una traducción latina de 
la obra de Thomas Stanley History of Philosophy en 1711, provista de varios 
sumplementos. Entre ellos encontramos una sección sobre el neoplatonismo, 
“De secta eclectica”, donde Olearius discutía si el Potamón de Alejandría 
mencionado en las Vidas de Diógenes Laercio 1.21 era idéntico al Potamón 
mencionado en Vita Plotini 9 de Porfirio, un huérfano al cuidado de Plotino 

22 El primer periodo es descrito en Brucker (1742–67), I: 46–1357. Sobre el segundo 
periodo, véase ibid., II: 3–1069, y III: 3–912. Sobre el tercer periodo, véase ibid., IV: 3–785, y 
V: 3–923. Sobre la primera parte del segundo periodo véase ibid., II: 3–1069, and III: 3–240. 
Sobre la segunda parte del segundo periodo, véase ibid., III: 241–912.

23 Ibid., II, 189-462
24 Ibid., II: 357.31–358.17. Como Brucker deja claro aquí, se suma a la posición anti-

platónica de Mosheim y Olearius. Sobre la motivación apologética de su historia de la filosofía 
y sobre su visión sobre el neoplatonismo, especialmente neoplatonismo antiguo y renacentista 
como una amenaza para al cristianismo, véase también, I: 21.10–23.25. pr

ax
is 

fi
lo

só
fi

ca



246

durante su estancia en Roma. Olearius rechazaba esta identificación25. No 
obstante, afirmaba que los filósofos alejandrinos introdujeron el eclecticismo 
al pensamiento de Plotino y Porfirio, y que el eclecticismo fue posteriormente 
transferido a Atenas a través de varios neoplatónicos llegados de Alejandría26.

Brucker mismo rechazaba la identificación tal como lo había hecho 
Olearius27. Afirmaba, sin embargo, que los filósofos alejandrinos habían 
introducido el eclecticismo o, mejor dicho, sincretismo, al platonismo 
posterior. Estos filósofos alejandrinos no lograban cumplir con los requisitos 
de un filósofo ecléctico genuino y degeneraron en el sincretismo. El impulso 
decisivo hacia esta dirección no era filosófico, sino teológico: los filósofos 
alejandrinos adoptaron un método sincrético tomado de la esfera religiosa, 
implicando que la superstición vulgar se reconciliaba con la filosofía 
alejandrina de una manera sincrética28. La afirmación es notable. Las 
opiniones de los filósofos alejandrinos sobre las religiones contemporáneas 
eran complejas, pero estaban lejos de ser comprehensivas y sin sentido crítico: 
Enéadas II.9 Contra los gnósticos es un ejemplo de ello; la crítica de Porfirio 
a la cristiandad es otro29. No obstante, para Brucker, estos neoplatónicos 
eran todos “alejandrinos” y “sincretistas”, y estos términos, especialmente 
el primero, permanecieron en uso hasta finales del siglo XVIII, y en algunos 
países por más tiempo, cuando su remplazo, el término “neoplatonismo”, fue 
acuñado, como explicaré más adelante30. La intervención de Brucker en el 
debate filológico e histórico sobre la identidad de Potamón fue interesante: 
había resuelto el debate sobre Potamón al afirmar que el sincretismo religioso 
y cultural de Alejandría fue la influencia decisiva en la filosofía alejandrina 
y no una figura aislada llamada Potamón, quienquiera que fuese. Al mismo 
tiempo, Brucker insertó a la filosofía alejandrina en un esquema conceptual 

25 Olearius (1711), 1206: “Fuere autem pr[a]eter istum Potamones alii duo … Alter ex 
Porphyrii fuit aequalibus, atque inter alios viros illustres eius aetatibus ab eo censetur in 
vita Plotini.”

26 Olearius (1711), 1209–16
27 Brucker (1742–67), II: 190–1, 193, 202–4
28 Ibid., II: 191.1–28, 321–30, 358.18–360.4, Brucker depende en buena medida de 

Olearius (1711). Olearius no es mencionado como el traductor y autor de los suplementos; 
pero Heumann (1715b), 331 n. z, Walch (1726), I: col. 594, y Brucker (1742–67), I: 36.29–31, 
proporcionan esta información. Brucker refiere aprobatoriamente a Olearius en su sección 
sobre el neoplatonismo; véase, por ejemplo, Brucker (1742–67), II: 190 n. c. Olearius (1711), 
1220, menciona el término griego “systema”, pero no lo relaciona con “syncretismus” Olearius 
(1711), 1206 refiere a Potamón de Alejandría (Diógenes Laercio, Vidas I.21) y Clemente de 
Alejandría (Stromata I.7) como ejemplos de eclécticos.

29 Sobre la crítica de Porfirio al cristianismo, véase Barnes (1973).
30 Sobre el surgimiento del término “neoplatonismo” en las décadas de 1770 y 1780, 

véase Hager (1983); Meinhardt (1984); Franz (2003).Tr
ad
uc
ci
ón



247

enfocado en la construcción de sistemas, un esquema que habría de ser 
poderoso en la historia de la filosofía subsecuente.

El pensador francés Denis Diderot sintetizó el debate sobre la 
identificación de Potamón en los siglos XVII y XVII en su entrada 
“eclecticismo”, publicada en su Encyclopédie (1751-732). En éste, mantiene 
la identificación. Además, veía al Potamón mencionado en la Vita Plotini 
como un filósofo que practicaba una versión del eclecticismo, en la que 
numerosos sistemas filosóficos eran combinados en uno. Diderot interpretó 
los términos vagos de Porfirio πολλάκις ἓν (Vita Plotini 9.11) como πολλάκις 
εἰς ἓν, que referían, de acuerdo a Diderot, a la combinación de varios sistemas 
de filosofía en uno solo llevada a cabo por Potamón. Sin embargo, el término 
griego para sistema (σύστημα), está ausente tanto en la Vita Plotini de 
Porfirio como en Vidas 1.21 de Diógene Laercio, de manera que Diderot 
leyó en estos pasajes más de lo que podían contener31. De manera curiosa, 
Diderot veía al Potamón de la Vita Plotini como un padre para un huérfano 
al cuidado de Plotino, no como un huérfano al cuidado de Plotino mismo. 
Esto implicaba, para Diderot, que Potamón había florecido como filósofo 
entre finales del siglo II y el comienzo del III. Habiendo hecho esta dudosa 
cronología, Diderot afirmaba que Potamón había pasado su eclecticismo 
a Ammonius Saccas, el maestro de Plotino mencionado en Vita Plotini 3. 
De esta manera, el eclecticismo de Potamón entró en el neoplatonismo32.

Diderot suscribía la opinión de Brucker de que todos los filósofos 
alejandrinos introdujeron el eclecticismo (o, mejor dicho, el sincretismo) al 
neoplatonismo: el sincretismo religioso en Alejandría se propagó a la filosofía 
moral y después a otras partes de la filosofía alejandrina. Los alejandrinos se 
acercaban a la filosofía tal y como se acercaban a la religión. Eran mentes 
tímidas, incapaces de liberarse de los prejuicios de la tradición y autoridades, 
y sólo recirculaban y reorganizaban las opiniones filosóficas existentes, sin 
demostrar el coraje heroico necesario para un verdadero filósofo ecléctico, 
quien siempre debería estar listo para abandonar autoridades y tradiciones33. 

31 Diderot (1755), 273–4. Ibid., 273[b], Diderot entonces interpreta la Vita Plotini 9.11 
de Porfirio de la siguiente manera: “qu’il [Potamo] se plaisoit à entendre sur une philosophie 
dont il jettoit les fondemens, ou qui consiste à fondre plusieurs systèmes en un.” Para una 
comparación entre Brucker y Diderot respecto al eclecticismo antiguo y moderno, véase n.17

32 Diderot (1755), 274–6.
33  Ibid., 271 [b]: ‘La philosophie éclectique, qu’on appelle aussi le ‘Platonisme réformé’ 

et la ‘philosophie alexandrine’, prit naissance à Alexandrie en Egypte, c’est-à-dire au centre 
des superstitions. Ce ne fut d’abord qu’un sincrétisme de pratiques religieuses, adopté par 
les prêtres de l’Egypte, qui n’étant pas moins crédules sous le regne de Tibere qu’au tems 
d’Hérodote, parce que le caractere d’esprit qu’on tient du climat change difficilement, avoient 
toûjours l’ambition de posséder le système d’extravagances le plus complet qu’il y eût en ce pr

ax
is 

fi
lo

só
fi

ca



248

Diderot también asumió la interpretación de Brucker del neoplatonismo 
y veía al eclecticismo como un sistema de filosofía perteneciente a varios 
autores. Tal y como es demostrado por Casini, Diderot estaba directamente 
influenciado por Brucker en numeroso aspectos, y éste es uno de ellos34. 
La entrada escrita por Diderot corroboraba entonces la interpretación de la 
secta eclectica.

En este punto debemos separar dos discusiones. Una es histórica y 
refiere a la pregunta sobre si las referencias a Potamón en Diógenes Laercio 
y Porfirio refieren a la misma persona histórica o no. Esta cuestión aún es 
debatida, pero no entraré en la discusión35. Otra discusión es conceptual y se 
refiere al significado de “eclecticismo” en Laercio y Brucker respectivamente. 
Sin importar si la primera pregunta es respondida por una afirmación o por 
una negación, esta segunda pregunta permanece sin resolver. Hasta donde 
sé, esta segunda cuestión no ha sido tratada hasta ahora36.

Debemos distinguir el significado vago de “eclecticismo” en la filosofía 
antigua (e.g. Diógenes Laercio, Vidas 1.21 y Clemente de Alejandría, 
Stromata 1.7) y el significado mucho más restringido asignado al término 
por Brucker. Brucker sostenía que el método (methodus) de esta antigua secta 
ecléctica consistía en la selección de doctrinas o placita (que corresponden 
a principia) de otras sectas llevada a cabo por el filósofo. Estas doctrinas 
o placita eran posteriormente combinadas en un sistema (systema) 
internamente coherente. Esta empresa fue llevada a cabo de manera meditada 
y el resultado fue un “edificio” (aedificium) de doctrinas. En otras palabras, 
Brucker pensó que los pensadores neoplatónicos estaban comprometidos 
con la misma construcción de sistemas perfilada en las páginas 3 y 4. Las 
siguientes palabras de Brucker se encuentran en la primera página de una 
larga explicación del neoplatonismo, colocada inmediatamente después de 
su explicación de platonismo medio:

La secta platónica, que hemos expuesto hasta aquí, engendró a la 
filosofía ecléctica, de nombre y linaje monstruoso, si se usa el nombre con 
su significado nativo. Pues, ya que se dice “secta” a la que sigue sobre todo 
el método de filosofar de un sólo filósofo, y (sigue) el sistema de doctrinas 
que se construyó para sí mismo; pero, además, como el método ecléctico es 

genre. Ce sincrétisme passa de-là dans la morale, et dans les autres parties de la philosophie. 
Les philosophes assez éclairés pour sentir le foible des différens systèmes anciens, mais trop 
timides pour les abandonner, s’occuperent seulement à les réformer sur les découvertes du 
jour, ou plûtôt à les défigurer sur les préjugés courans: c’est ce qu’on appella ‘platoniser’, 
‘pythagoriser’, etc.’”

34 Véanse las referencias arriba en n. 17
35 Véase n.2 arriba. 
36 Véanse las referencias de n.4Tr

ad
uc
ci
ón



249

el que elige para sí –de las opiniones de todas las sectas– aquellas que son 
más cercanas a la verdad, y aptas para unirse a las meditaciones propias, y 
a partir de éstas construye el edificio propio de su doctrina, a partir de esto 
es claro que la filosofía sectaria se opone a la ecléctica, al grado de que no 
pueden reunirse en un único cuerpo. Y si aceptamos propiamente el apelativo, 
la filosofía ecléctica no es nueva, sino antiquísima, y utilizadísima por los 
más grandes varones y por todos los fundadores de las sectas.37.

Esta cita necesita clarificarse. El término secta es usado en dos sentidos. 
En la primera línea, Brucker usa el término en el sentido neutro de una 
escuela que preserva un cuerpo de teorías filosóficas, e.g. las teorías de 
Platón, como fue el caso en el platonismo medio. En la tercera línea, Brucker 
utiliza esta palabra en el sentido negativo de un grupo de filósofos que son 
intelectualmente incapaces de emanciparse de las tradiciones filosóficas 
heredadas y filosofar de manera libre e independiente; estos filósofos 
carecían de la fuerza y el valor intelectual necesarios en el filósofo genuino, 
es decir: el filósofo ecléctico, descrito en la cita de las páginas 6 y 7. Como 
muestra la cita inmediatamente anterior, la noción de una secta ecléctica 
es un absurdo, ya que el eclecticismo y el sectarismo denotan dos métodos 
mutuamente excluyentes. Esta cita también revela una de las paradojas en 
la idea de Brucker de eclecticismo, como se verá a continuación.

Aunque concebía al eclecticismo como algo positivo, también mantenía 
que éste podía degenerar en algo negativo, si estaba infectado con los modos 
sectarios de filosofar. Esto es precisamente lo que pasó con la antigua secta 
ecléctica, el neoplatonismo.

Los conceptos clave en la citada descripción del eclecticismo antiguo de 
Brucker se encuentran en sus propias afirmaciones esencialistas sobre la 
naturaleza de la filosofía. Así, compara al neoplatonismo antiguo con su 
ideal metodológico de eclecticismo de acuerdo a su entendimiento del 
concepto. Este rasgo se vuelve aún más claro en las páginas siguientes a la 

37 Brucker (1742–67), II: 189.4–14: ‘Platonica, quam hucusque enarravimus, 
secta eclecticam genuit, monstrosi nominis generisque philosophiam, si nomen nativa 
significatione adhibeatur. Secta enim cum dicatur, quae unius potissimum philosophi 
rationem philosophandi, quodque sibi construxit, systema doctrinarum sequitur; eclectica 
vero methodus ea sit, quae ex omnium sectarum placitis ea sibi eligit, quae veritati propiora 
sunt, et propriis meditationibus iungi apta; exque iis proprium doctrinae excitat aedificium; 
clarum inde est, sectariam philosophiam adeo repugnare eclecticae, ut in unum redigi 
corpus nequeant. Nec si proprie appellationem accipiamus, eclectica philosophia nova est, 
sed antiquissima, maximisque viris sectarumque conditoribus omnibus usitatissima.’ Estas 
opiniones o verdades eran usadas como principios en sus sistemas (189.28). Brucker considera 
este método similar al usado “por nosotros” incluyendo, figuras como Leibniz (190.1–2). pr

ax
is 

fi
lo

só
fi

ca



250

cita anterior, en las que sitúa el “origen de la secta ecléctica” (origo secta 
eclecticae) entre los egipcios.38

Este ideal metodológico de los antiguos eclécticos, continúa Brucker, 
se parece a aquel sostenido por prominentes filósofos de su tiempo, e.g. 
Descartes y Leibniz39. Si se compara el método asignado al neoplatonismo 
antiguo con la afirmación genérica de Brucker sobre la filosofía, obviamente 
aludiendo al eclecticismo de los siglos XVII y XVII (como es citado en las 
páginas 6 y 7), resulta que son muy similares, reflejando el supuesto ingenuo 
de Brucker de que los filósofos de la antigüedad tardía y la modernidad 
temprana suscribían el mismo método. Este concepto relativo a los filósofos 
eclécticos antiguos no se encuentra en el pasaje Vidas I.21 de Diógenes 
Laercio.

En su explicación del neoplatonismo, Brucker supone al menos dos cosas 
sobre los antiguos eclécticos que no están presentes en Diógenes Laercio ni 
en ningún otro pensador antiguo que refiera a la filosofía ecléctica. Primero, 
Brucker relaciona el eclecticismo antiguo con el concepto de sistema: el 
filosofar ecléctico antiguo, afirmaba, estaba enfocado en la construcción 
de sistemas40. Brucker es claramente anacrónico en su retroyección de un 
ideal genérico del filosofar a toda la historia de la filosofía, incluyendo al 
neoplatonismo antiguo41. En su reconstrucción de estos sistemas pasados, 
usualmente distorsiona a Diógenes Laercio y a otras descripciones antiguas 
de filósofos al interpretar las αρχαί de los antiguos filósofos como principios 
lógicos a partir de los cuales se puede llevar a cabo una deducción (principia), 
mientras que estos habían sido concebidos como principios ontológicos. Un 
ejemplo es la teoría de Tales de que el agua es el comienzo αρχή), lo cual 
claramente se refería al significado ontológico del mundo, no al significado 
lógico42.

Segundo, Brucker conecta el concepto de eclecticismo antiguo con otro 
concepto: sincretismo (syncretismus). Aunque los filósofos antiguos habían 
usado el término “sincretismo”, éste no era usado como una contraparte 
dialéctica del “eclecticismo”, y ninguno de los dos conceptos fue concebido 
dentro de un concepto más amplio de método filosófico enmarcado dentro del 

38 Brucker (1742–67), II: 190.33–193.13
39 Ibid., II: 190.1–2
40 Ibid., II: 189.4–190.32
41 Catana (2008), 35–113. Franz (2003), 21–2, no distingue estos dos significados de 

“eclecticismo”.
42 Sobre el anacronismo de este concepto en la filosofía producida antes del siglo XVII, 

véase Catana (2008), 63–113. Sobre la dudosa reconstrucción de Brucker de la filosofía de 
Tales, véase ibid., 63-72.Tr
ad
uc
ci
ón



251

concepto de sistema de filosofía43. Aun en Vidas 1.21 de Diógenes Laercio, 
“sincretismo” no es enumerado como una contraparte del “eclecticismo”. 
Tampoco Olearius, casi contemporáneo de Brucker, había relacionado estos 
dos términos44.

¿Cuáles son las consecuencias de la innovación conceptual de Brucker 
en lo que respecta al neoplatonismo? Él sostiene que los neoplatónicos fueron 
infectados con el sincretismo. Un ejemplo de ello es Proclo, cuya razón y 
poder para juzgar, esenciales para la construcción de sistemas, habían sido 
arruinados por la superstición religiosa y el entusiasmo platónico (furor 
o enthusiasmus)45. Brucker rutinariamente perpetuaba esta crítica de los 
filósofos anteriores con cierta inclinación hacia el platonismo, así que no 
debemos inferir a partir de este juicio que estaba familiarizado a detalle con 
los escritos de Proclo46. Si tan solo el entusiasmo, entendido como deificatio, 
hubiese sido un fenómeno aislado en Proclo, pero ajeno al neoplatonismo, 
el daño no habría sido tan grande, pero era una característica general del 
neoplatonismo; la deificatio era vista como la forma más alta de felicidad 
y como el propósito de filosofar entre los neoplatónicos. Dicha concepción 
chocaba con la teología protestante, puesto que dejaba poco espacio para 
la Escritura como una fuente privilegiada de verdad e instrucción moral47.

Este objetivo de la filosofía, la deificatio y su entusiasmo, también 
corrompieron el sistema platónico de filosofía como era entendido por 
los neoplatónicos, puesto que arruinó el poder de juzgar que era vital para 
la construcción de sistemas. Por esta razón, entre otras, la antigua secta 
eclectica fue antes que nada una secta sincretista a los ojos de Brucker48. En 
su “Praefatio”, él había afirmado explícitamente que la teoría platónica del 
furor era un error que había entrado en la cristiandad, y que su motivación 
para escribir su historia de la filosofía era combatir ese error49. Él detalló esta 

43 Aquí estoy de acuerdo con Donini (1988), 21, n.15. Walch (1726), I: cols 593–4, había 
empleado un esquema conceptual en el que el sincretismo era la contraparte dialéctica del 
eclecticismo.

44 Olearius (1711), 1218–20.
45 E.g. Brucker (1742–67), II: 318.33–319.3, 325.20–31, 330.30–39, 331.37–332.2, 

363.31–366.24
46 Brucker lanza la misma acusación contra supuestos sincretistas como Pico y Ficino 

(Brucker 1742–67; IV: 59.38–60,4), quienes recogieron la filosofía alejandrina (ibid., IV: 
59,3). Brucker afirma que la imaginación indisciplinada de Bruno y su débil poder para juzgar 
lo condujeron a aceptar prejuicios, transformando su sistema en un monstruo (monstrum) en 
lugar de un sistema apropiado y racional (ibid., V: 38.15-20). De hecho, Bruno nunca tuvo 
la intención de construir un sistema de filosofía; véase Catana (2008), 35-62

47 Brucker (1742–67), I: 21.10–23.11
48 Ibid., II: 325.20–326.5, 336.19–34, 363.31–367.41
49 Ibid., I: 21.10–31 pr

ax
is 

fi
lo

só
fi

ca



252

contradicción entre platonismo y cristianismo en varias ocasiones, siendo 
Proclo su principal objetivo50.

Brucker negaba que el furor o enthusiasmus platónico fuera causado 
por contenido cognitivo. De acuerdo con él, el así llamado ascenso noético 
o amor de los neoplatónicos era un estado no cognitivo, falsamente 
interpretado por los neoplatónicos mismos como un estado elevado y 
cognitivo. De acuerdo con Brucker, sin embargo, su entusiasmo era causado 
por una condición médica: un exceso de melancolía que producía simulacros 
e imágenes en sus cerebros trastornados 51. Esta acusación no era nueva. 
Los mismos neoplatónicos habían debatido la división entre estados de 
entusiasmo causados fisiológicamente y los causados noéticamente52. 
Los pensadores del Renacimiento con cierta inclinación al neoplatonismo 
habían distinguido a aquellos charlatanes, que sufrían de estados médicos 
y psicológicos, de los hombres contemplativos genuinos, quienes habían 
emprendido un verdadero ascenso noético, cuyo contenido cognitivo no era 
puesto en duda53. Brucker –probablemente influenciado por la crítica médica 
de Meric Casaubon (1599-1671) al entusiasmo en su Treatise concerning 
Enthusiasm (1656)– no hacía tal distinción, pero rechazaba categóricamente 
la empresa de pensadores como Ficino, Pico y Bruno de establecer una 
teología filosófica que estuviese en buena medida basada en la doctrina 
platónica del furor54.

III. La reconstrucción de Brucker del sistema de la secta eclectica
¿Cómo representaba Brucker a esta secta ecléctica dentro de su marco 

conceptual? Como es explicado en las páginas 6-7, no dio cuenta de los 
filósofos individuales que pertenecían a esta secta ecléctica, como en el caso 
de los filósofos eclécticos de los siglos XVI y XVII, sino que decidió ofrecer 
una descripción única y comprensiva de todos los filósofos que pertenecían 
a esta secta antigua. Esta elección estaba basada en su creencia de que 
todos los eclécticos antiguos compartían un impulso común (sincretismo y 
sectarismo motivados religiosamente), y este rasgo justificaba la suposición 
implícita de que el eclecticismo antiguo era un complejo proposicional de 

50 E.g. ibid., II: 332.13–18, 336.17–19. 462.18–22
51 Brucker (1742–67), II: 366.25–367.3. Brucker podría bien reflejar las críticas médicas 

a la melancolía que habían sido fomentadas por Meric Casaubon, entre otros; véase Heyd 
(1995), 44-92.

52 E.g., Jámblico, De mysteriis III.25; Porfirio, De abstinentia III.24
53 Ficino, De amore VII.3–13. Bruno hizo esta distinción en su tipología del ascenso 

noético, las quince contractiones; véase; Catana (2005), 7–19.
54 Sobre esta tradición, véase Nelson (1958).Tr

ad
uc
ci
ón



253

varios autores, desarrollado por pensadores dispersos por toda la región 
mediterránea en un periodo de alrededor de trescientos años.

En sus descripciones de los filósofos del pasado, Brucker usualmente 
perfila las circunstancias históricas (circumstantiae) relevantes para sus 
sistemas de filosofía y posteriormente pasa a los principios en sus respectivos 
sistemas. Estos principios son típicamente de una naturaleza metafísica y de 
ellos “deduce” doctrinas al interior de los diversos compartimientos de la 
filosofía, terminando con sus ramificaciones en la filosofía práctica55. Cabe 
destacar que estas conexiones no son el resultado de deducciones lógicas en 
sentido estricto, sino que Brucker toma la terminología típica de la lógica 
(e.g. principium, deduco, etc.), probablemente para darle a su explicación 
un aire de certeza y autoridad. Brucker sigue un proceso paralelo en el caso 
de la antigua secta ecléctica.

En este caso da un perfil histórico de los filósofos pertenecientes a 
esta secta, aunque sin abordar sus respectivas contribuciones al sistema 
filosófico colectivo56. Posteriormente ofrece observaciones generales sobre 
este movimiento (generales observationes de philosophia sectae eclecticae), 
incluyendo algunas reservas religiosas contra la secta, afirmando que estas 
observaciones y la debilidad religiosa son representativas del sistema 
de eclecticismo antiguo como un todo57. Estas observaciones generales 
corresponden de manera aproximada a las circunstancias normalmente 
expuestas en relación a los pensadores individuales en su historia de la 
filosofía.

Finalmente, Brucker presenta el sistema de los antiguos eclécticos. Aquí 
es posible vislumbrar el contorno de su procedimiento usual, comenzando con 
la filosofía teórica y procediendo a la filosofía práctica58. En su reconstrucción 
cita varios pasajes de diferentes filósofos eclécticos, e.g. Plotino, Porfirio, 
Macrobio y los Oráculos Caldeos, con el fin de reconstruir un único sistema 
de filosofía trabajado colectivamente por estos neoplatónicos. Sobra decir 
que cita típicamente a estas fuentes fuera de contexto. Sin embargo, esta 
reconstrucción se sigue de sus propios preceptos para el historiador de la 
filosofía, quien debería, en efecto, identificar y articular tal sistema59. No 
obstante, el correspondiente ideal metodológico era ajeno al platonismo 

55 Sobre el precepto, véase Brucker (1742–67), I: 15.10–18. Sobre esta práctica, véase 
Catana (2008), 35–113.

56 Brucker (1742-67), II: 189-357
57 Ibid., II: 357–392
58 Sobre la descripción del sistema, véase ibid., II: 393-462.
59 Ibid., I: 15.10–18. Para un análisis crítico de la interpretación bruckeana de Proclo 

como un constructor de sistemas, véase Beierwaltes (1987). pr
ax

is 
fi

lo
só

fi
ca



254

antiguo y renacentista, como se ha argumentado líneas arriba. Efectivamente, 
un neoplatónico como Proclo no era ajeno a los modos de argumentación 
y exposición axiomático-deductivos, pero esto por sí mismo no convierte a 
Proclo en un constructor de sistemas de la manera concebida por Brucker.

La reconstrucción de Brucker comienza con una explicación de la 
llamada dialéctica ecléctica, explicando la crítica de Plotino a las Categorías 
de Aristóteles y su alternativa a éstas. Aquí Brucker se basa en Enéadas 
VI.1. Esta explicación antecede su exposición de la teoría de la emanación 
de Plotino y su teoría de las dependencias ontológicas60. Brucker pasa 
entonces a los principios metafísicos fundacionales del eclecticismo y 
su concepción de la divinidad61. El primer principio en este sistema es el 
del Uno y su procesión, tal como es explicado en el pasaje de Plotino en 
Eneadas V.1. Brucker razona que el sistema ecléctico de filosofía era un 
“sistema de filosofía emanativo”62. Con el fin de que los textos de Plotino 
encajasen en su concepto de sistema, interpreta estos pasajes como si el 
Uno denotara no sólo un comienzo (en griego ἀρχή; en latín principium) 
en el sentido ontológico, sino también en el sentido lógico de una premisa 
en el silogismo: el Uno es el principio fundacional de todo su sistema, 
es la mismísima “llave” (clavis) que abre el edificio entero de su sistema 
“emanativo”, según explica Brucker63. Aristóteles también había usado el 
término ἀρχή en el sentido lógico de una premisa en un silogismo, pero 
distinguía este sentido lógico del sentido ontológico64. Con este fondo uno 
se pregunta si acaso la “llave” bruckeriana para el sistema ecléctico no es 
más apropiada para “cerrar” las ideas del neoplatonismo que para “abrirlas”. 
En cualquier caso, el primer principio identificado por Brucker no es sólo el 
primero en el sistema de Plotino, sino es el primer principio en el sistema del 
eclecticismo antiguo y figura, de acuerdo a Brucker, en varios pensadores 
neoplatónicos pertenecientes a la secta65.

El segundo principio en el sistema ecléctico es el Intelecto (intellectus), 
ontológicamente dependiente del Uno. Nuevamente, Brucker se apoya en 

60 Brucker (1742–67), II: 393.1–395.27
61 Ibid., II: 395.28–410.15
62 Sobre el Uno como primer principio en el sistema ecléctico, véase (Ibid., II: 395.35–

400.34.) Brucker, al menos en ciertas ocasiones, se vale de la edición griego-latín de 1580 
de las Enéadas de Plotino: la cita de Plotino, Enéadas III.8.9, en Brucker (1742–67), II: 396 
n. s, encaja con esta edición de 1580.

63 Brucker (1742–67), II: 395.38–396.3: ‘Primum et genuinum totius systematis emanativi 
principium, nempe fontem fontium omnium, omnibus priorem innuit Plotinus, sicque clavem 
porrigit, qua totum systematis aedificium referari potest.’

64 Compárese con Aristóteles, Metafísica V.1
65 Brucker (1742–67), II: 396.31–33Tr

ad
uc
ci
ón



255

Enéadas V.1 de Plotino66. La hipóstasis Alma (anima) es ontológicamente 
dependiente del segundo principio, el Intelecto, pero no es considerada 
como un principio por Brucker67. El tercer principio es el Alma del Mundo 
(anima mundi). Junto con los otros dos principios, se convirtió, según 
explica Brucker, en un rival de la doctrina cristiana de la trinidad entre los 
antiguos eclécticos68.

La doctrina de los tres principios en el sistema ecléctico, tal como es 
reconstruida por Brucker, implica al menos cuatro cosas. Primero, el orden 
establecido por Porfirio para las Enéadas de Plotino, cruciales para la 
exposición de Brucker del sistema ecléctico, es invertido en la explicación de 
Brucker: a grandes rasgos, Porfirio había colocado la ética primero (Enéada 
I), luego la filosofía natural (Enéadas II-III), la psicología (Enéada IV) y 
la metafísica (Enéadas V-VI); Brucker comienza con la metafísica, donde 
coloca los tres principios en el sistema ecléctico basándose en Enéadas V.1; 
posteriormente pasa a la filosofía natural (que incluye a la psicología) y 
termina con la ética, citando Enéadas 1.2. El orden de Brucker era nuevo, y 
fue fundamental para el desarrollo de los estudios especializados modernos 
sobre Plotino69.

Segundo, el orden de Brucker no sólo era novedoso y en cierto modo 
ahistórico y formalista, también estaba de acuerdo con su abierta hostilidad 
a la ética neoplatónica. De acuerdo con Brucker, el objetivo de la filosofía 
platónica era la experiencia individual del furor por parte del filósofo 
platónico70. Los antiguos filósofos eclécticos explicaban este estado cognitivo 
por medio de las cuatro virtudes cardinales, según lo que ellos entendían 
por estas virtudes. Brucker, sin embargo, redujo este estado psicológico a 
un estado no cognitivo, causado por un exceso de fluidos melancólicos en 
el cerebro que provocaba todo tipo de fantasmas71. Este rechazo médico 
del furor encajaba bien con su rechazo teológico explícito del platonismo 
como un tipo de teología filosófica. Esta objeción fue claramente planteada 
en el prefacio a la obra entera72. En el tratamiento sistemático de Brucker 
de la antigua secta ecléctica, el furor platónico y la doctrina de las virtudes 
éticas relacionada con él son presentados como un apéndice insignificante 
al sistema metafísico, aun cuando el furor fuese una meta importante para 

66 Sobre el Intelecto, véase ibid., II: 398.12–400.34.
67 Sobre el Alma, véase ibid., II: 398.12–399.15, 400.35–405.26.
68 Sobre el Alma del Mundo como el tercer principio, véase ibid., II: 405.27–28. Sobre el 

alma del mundo y su relación polémica con la trinidad cristiana, véase ibid., 405.28–411.17.
69 Véase Catana (2013).
70 Brucker (1742–67), II: 363.31–366.24
71 Ibid., II: 366.25–367.41
72 Ibid., I: 21.10–31 pr

ax
is 

fi
lo

só
fi

ca



256

esta manera de filosofar y aun cuando Porfirio había ordenado los trabajos 
de Plotino de manera diferente.

Pasaré a la tercera implicación de la determinación de Brucker de los 
tres principios en el sistema ecléctico. Las ἀρχαί en el pensamiento de 
Plotino no estaban pensadas como hipótesis en un argumento axiomático-
deductivo, sino como primeros principios en el sentido ontológico. Como 
tal, el Uno es no-discursivo y no-proposicional. No obstante, Brucker 
impone una racionalidad proposicional uniforme a una teoría filosófica, i.e. 
neoplatonismo, para la que el límite entre la racionalidad no-discursiva y 
discursiva es esencial.

Cuarto, Brucker afirma que el sistema ecléctico emanativo, basado 
en la idea de la procesión del Uno, era una seria distorsión del sistema de 
Platón, que era un “sistema dualista de filosofía” basado en dos principios, 
dios y la materia73. El sistema de filosofía emanativo se asemejaba ─al 
menos a los ojos de Brucker─ al sistema ateísta y monista de Spinoza, que 
Brucker percibía como una amenaza al trascendentalismo cristiano74. Esta 
objeción teológica se vuelve muy clara en la crítica de Brucker a la ética de 
las virtudes neoplatónica, como veremos más adelante.

Habiendo establecido al Uno, al Intelecto y al Alma del Mundo como 
principios en el sistema del eclecticismo, Brucker considera la identificación 
de estos tres principios con la trinidad cristiana. Agustín había explicado 
la teoría de las hipóstasis común entre los platonici frente al fondo de la 
doctrina cristiana de la trinidad, quejándose de que los platónicos no habían 
tratado el tema de una manera clara (De civitate dei X.23,29)75. Brucker, 
por otro lado, rechazaba esta identificación como ilegítima y condenable, 
implicando que el neoplatonismo no debería ser visto como una guía para esta 
doctrina cristiana. Era erróneo, por ejemplo equiparar la idea neoplatónica 
del  Alma del Mundo con la idea cristiana del Espíritu Santo76. Este es 
un ejemplo importante de la distinción de Brucker entre cristianismo y 

73 Brucker (1742–67), II: 395.28–396.10, 407.5–40. Diderot (1755), 286, conserva esta 
caracterización de la filosofía de Plotino

74 Bayle (1722), III: 2455 n. D, comenta sorprendentemente que la filosofía de Plotino 
se asemeja a la filosofía monista de Spinoza. 

75 Brucker (1742–67), II: 410.16–411.17, distingue enfáticamente entre la doctrina 
cristiana de la trinidad y la jerarquía ontológica neoplatónica con el Uno, el Intelecto y el 
Alma o Alma del mundo.

76 Brucker argumenta contra esta identificación en ibid., II: 398.21–399.15, 406.33–
411.17. De manera semejante, en su consideración de Platón, Brucker advierte contra esta 
confusión. Para una equiparación entre el Alma del Mundo en Platón y el Espíritu Santo en el 
cristianismo, véase ibid., I: 703.5–29, 704.30–706.11. Sobre la insatisfactoria sistematización 
producida por la supuesta lectura neoplatónica de Platón, véase también, I: 703.26–29.Tr
ad
uc
ci
ón



257

platonismo “cristianizante”, y dicho ejemplo embona bien con la ambición 
que gobierna la totalidad de su historia de la filosofía: separar el cristianismo 
y sus raíces intelectuales del platonismo y defender una versión purificada 
del cristianismo y su genealogía intelectual, dejando un margen más amplio 
para la revelación cristiana77.

Una vez hecho su excursus teológico, Brucker pasa a varias 
ramificaciones de estos principios en la filosofía natural, especialmente en 
la psicología y la cosmología. Una vez más, las Enéadas de Plotino son 
usadas como una fuente importante78. La teología ecléctica es el siguiente 
tema considerado en su exposición sistemática. No obstante, el tratamiento 
de este tema no está basado en Plotino, sino en Jámblico, especialmente en su 
De mysteriis aegyptorum. Brucker parece asumir que el sistema reconstruido 
en los escritos de Plotino también subyace a la teología de Jámblico79.

Finalmente, Brucker llega a la así llamada “parte práctica” del sistema 
ecléctico: su teoría de la virtud, derivada básicamente de los ya mencionados 
tres principios80. La “psicología plotiniana”, que presupone a su vez la 
jerarquía del ser de Plotino, es el fundamento de la filosofía moral del 
eclecticismo81. En su tratamiento de la psicología ecléctica, Brucker nota 
la opinión de Plotino en Enéadas I.1.11-12 según la cual el alma humana 
no puede pecar por sí misma, sino sólo cuando está unida al cuerpo en 
un compuesto. Brucker apunta que esta es una “base miserable para una 
filosofía moral”82. Brucker también nota que la idea de Plotino del Uno 
como la fuente y la meta del alma individual es fundamental para la teoría 
platónica del entusiasmo, opinión que elabora en extenso en otra parte83. 
Brucker da cuenta de los distintos grados de virtud entre los neoplatónicos, 
pero termina condenando su teoría de la virtud en fuertes términos como 
profundamente no-cristiana84.

Las virtudes más altas, según eran entendidas y practicadas por los 
eclécticos antiguos, e.g. Proclo, ciertamente no podrían pasar como virtudes 
cristianas genuinas, de acuerdo con Brucker, aunque algunos platónicos lo 
afirmaran. De hecho, esta doctrina ecléctica de la virtud era equivalente a una 

77 Ibid., I: 21.10–23.25
78 Sobre psicología y cosmología, véase ibid., II: 411.18–431.19.
79 Sobre teología, véase ibid., II: 431.20–457.33
80 Sobre filosofía moral, véase ibid., II: 457.34–462.22.
81 Ibid., II: 419.14–17
82 Ibid., II: 416 n. p
83 Ibid., II: 417 n. w. Sobre el entusiasmo platónico o furor, véanse las referencias en 

nn. 47-9 arriba.
84 Ibid., II: 462.15–22 pr

ax
is 

fi
lo

só
fi

ca



258

“emulación estúpida” (stulta aemulatio)85. En este punto emerge el motivo 
de Brucker para escribir su Historia critica philosophiae: quería purgar 
al cristianismo de las diversas tensiones del platonismo, particularmente 
del neoplatonismo, que habían entrado a la religión y ahora suponían un 
peligro para ella. Su exposición del eclecticismo antiguo era un contraataque 
luterano a este desafío, presentado en la forma de una exposición sistemática 
e imparcial. Brucker reinserta la revelación en una posición privilegiada y 
destrona la pretensión teológica y ética platónica de la unidad con lo divino 
a través del ejercicio de las virtudes más altas.

IV. La secta eclectica: El legado de Brucker en las historias generales 
de la filosofía

Brucker no usó los términos latinos para “neoplatonismo” y 
“neoplatónico” en su Historia critica philosophiae. Durante la Antigüedad, 
la Edad Media y el Renacimiento, los platónicos antiguos habían sido 
llamados de manera uniforme platonici; Brucker continuó esta tradición. Por 
tanto, usaba la frase platonici al referirse a filósofos como Platón, Alcino, 
Plotino y Proclo. Recientemente, Hager y Meinhardt han demostrado que 
el término “neoplatonismo” surgió en los círculos académicos alemanes 
en el último tercio del siglo XVIII con historiadores de la filosofía como 
Büsching (1774), Meiners (1786), Eberhard (1788), Fülleborn (1793) and 
Buhle (1796–1801)86.

Aunque Brucker no inventó los términos “neoplatonismo” y 
“neoplatónico”, su concepto historiográfico de un sistema de filosofía, al 
igual que sus ideas sobre el eclecticismo y el sincretismo fueron decisivas 
para aquellos historiadores alemanes posteriores que inventaron estos 
términos, puesto que fueron modelados por la semántica de estos tres 
conceptos bruckerianos. Hager y Meindhardt no han dado la suficiente 
atención a esta dependencia de los conceptos clave de Brucker. De hecho, 
estos historiadores alemanes de la filosofía del siglo XVIII veían al 
neoplatonismo como eclecticismo alejandrino, y justificaban la etiqueta 
“neoplatonismo” basándose en la distinción de Brucker entre platonismo 
genuino y el así llamado platonismo ecléctico o, más bien, sincrético 
de los alejandrinos. El historiador alemán de la filosofía Büsching, uno 
de los primeros en usar la frase alemana para “neoplatonismo”, expresó 
elocuentemente esta opinión en 1774:

85 Ibid., II: 462.2–22. De manera similar, Brucker condena a Plotino y a otros filósofos 
neoplatónicos infectados con el “entusiasmo platónico” desde la “república cristiana”; véase 
ibid., II: 231.16–19.

86 Hager (1983) y Meinhardt (1984)Tr
ad
uc
ci
ón



259

Así pues, ellos [los filósofos alejandrinos] eran eclécticos y (así) se 
llamaban. Sin embargo, querían particularmente ser vistos como seguidores 
de Platón, cuyas doctrinas sobre dios, el alma y el mundo les gustaban más 
que lo que otros filósofos habían enseñado sobre ello, y, de grado, también 
se hacían nombrar platónicos. No obstante, la posteridad, a diferencia de 
los viejos y verdaderos platónicos, los llamó neoplatónicos. No se es injusto 
con ellos, si se les hace pasar por “entusiastas”, pues su sistema y su ornato 
atestiguan que ellos fueron de esa clase.87.

Para Büsching y los historiadores de la filosofía subsecuentes de su 
periodo, el término “neoplatonismo” pasó a denotar una discontinuidad en 
la tradición platónica, una corrupción del genuino platonismo antiguo, y un 
punto bajo en la historia de la filosofía88.

Los alemanes se encontraban a la cabeza del trabajo académico de 
finales del siglo XVIII y principios del XIX, y sus categorías historiográficas 

87 Büsching (1772–4), II: 471 habló del ‘Ursprung der eklektischen Philosophie der neuern
Platoniker’. Ibid., II: 472, Büsching distinguió el platonismo antiguo genuine del 

neoplatonismo: ‘Also waren und hieβen sie [los filósofos alejandrinos, mencionados ibid., 
II: 471–2], Eklektiker. Jedoch sie wolten insonderheit für Anhänger des Plato angesehen 
seyn, dessen Lehrsätze von Gott, der Seele und Welt, ihnen besser gefielen, als was andere 
Philosophen davon gelehret hatten, und lieβen sich also auch gern Platoniker nennen. Die 
Nachwelt aber hat sie zum Unterschied von den alten und ächten Platonikern, die neuen 
Platoniker genannt. Man thut ihnen nicht unrecht, wenn man sie für Enthusiasten ausgiebt, 
denn ihr System und desselben Ausschmüchung, bezeuget es, dass sie dergleichen gewesen.’ 
Sobre la acusación teológica y médica contra los entusiastas durante los siglos XVII y XVIII, 
véase Heyd (1995), 44–92.

88 Los siguientes historiadores de la filosofía pueden ser vistos en la tradición 
historiográfica establecida por Brucker: Meiners (1782) (ignorado pro Meindhardt [1984]) 
habló del neoplatonismo (“Neu-Platonischer Philosophie”, 6, 7, 9 et passim), o de los 
neoplatónicos (‘neuen Platonikern’, 8, o ‘neuern Platonikern’, 9, et passim). Caracterizaba 
a estos neoplatónicos como eclécticos, encabezados por Potamón y Amonio, quienes 
combinaban distintos sistemas filosóficos (9-16; “sistema” es mencionado en 10, 13, 14, 16). 
Eberhard (1788), 211–221, recoge las principales características de esta tradición volviendo 
a usar el término “neoplatónico” (“neu-platonischen”, 211; o “Neuplatonische”, e.g. 212). 
Caracteriza a la filosofía neoplatónica como ecléctica (“eclectischen”, 212) y trae a colación 
la afirmación de Brucker de que los filósofos alejandrinos habían construido un sistema (213). 
Ebhard (1788) se refiere a Brucker con aprobación (1742-67) (219), y considera el cierre 
de Justiniano de la Academia de Platón como un final adecuado para la filosofía pagana 
(“heidnische”), es decir, la filosofía helenista, después del surgimiento del cristianismo (222). 
Fülleborn (1793, 70-85) usa el término “neoplatonismo” y sus cognados como un término 
bien establecido, apoyándose en buena medida en la tradición que se remontaba a Brucker 
y Meiners. Buhle (1796-1804), IV, refiere a Brucker (1742-67) (181): Buhle usa el término 
“neoplatonismo” y sus cognados (e.g. 211), y reporta varias de las características que se 
habían vuelto la interpretación estándar del neoplatonismo (183-215). Sin embargo, Buhle 
se encuentra entre los primeros en rechazar las críticas teológicas y ortodoxas de Mosheim 
contra el neoplatonismo (215-9). pr

ax
is 

fi
lo

só
fi

ca



260

y evaluaciones fueron percibidas como autorizadas y confiables, aunque 
a veces estuvieran imbuidas con prejuicios religiosos considerables. Sin 
embargo, dado el estatus de estas categorías y evaluaciones para la comunidad 
académica, se extendieron a otros países. Un ejemplo de ello es el filósofo 
británico James Mill. En 1804 atacó la interpretación de Platón de Thomas 
Taylor por su deuda con estos abominables filósofos “alejandrinos”89. Tal 
y como muestra el ataque vehemente de Mill, no era necesario argumentar 
a favor de una opinión negativa de estos alejandrinos: todos asumían que 
eran malos filósofos, y todo lo que tenía que hacer un crítico era afirmar que 
alguna interpretación de Platón estaba asociada con el neoplatonismo para 
que ésta perdiera credibilidad en la comunidad académica.

Hegel cuestionó posteriormente la legitimidad del término 
“neoplatonismo” en sus lecciones sobre la historia de la filosofía, apuntando 
también la presencia de elementos no platónicos. Asimismo, negaba la 
caracterización común de la filosofía alejandrina como ecléctica, en el 
sentido negativo de la palabra; esto es, como una muestra sin originalidad ni 
coherencia de varias doctrinas filosóficas. Sin embargo, seguiría viendo a la 
filosofía alejandrina como una síntesis global de todos los sistemas filosóficos 
anteriores, siendo la filosofía de Plotino un raro ejemplo de una síntesis 
internamente coherente90. Aunque la valoración positiva y exposición seria 
de Hegel de la así llamada filosofía alejandrina marca un punto de inflexión 
en la recepción del neoplatonismo, su interpretación aún era deudora de las 
interpretaciones previas en al menos dos aspectos. En primer lugar, como 
Brucker, Büsching y otros historiadores de la filosofía, Hegel sostuvo que 
este desarrollo de la tradición platónica no acercó a los neoplatónicos al 
platonismo genuino; al contrario, estaba muy lejos del platonismo original. 
En segundo lugar, Hegel mantenía la caracterización del neoplatonismo, y 
de Plotino en particular, como eclécticos, aunque no de un tipo defectuoso 
y sectario respecto al propósito de construir sistemas. De este modo, se 
mantuvo en buena medida dentro de la tradición historiográfica iniciada 
por Brucker.

89 Mill (1809), 291-200, 211 usa la frase “alejandrino” para los antiguos filósofos 
neoplatónicos con fuertes connotaciones negativas. 

90 Encontramos una exposición del neoplatonismo en Hegel (1959), XIX: 3–96. Sobre 
los elementos no platónicos en el neoplatonismo, véase ibid., XIX: 10, 40. Sobre el rechazo 
de Hegel de la filosofía alejandrina como ecléctica, véase ibid., XIX : 33. Sobre la filosofía 
alejandrina (incluida la de Plotino) como una síntesis de sistemas previos, véase ibid., XIX: 
33. La última afirmación mencionada debería ser vista sobre el fondo de la visión general 
de la historia de la filosofía de Hegel como una serie de sistemas que son “aufgehoben” en 
otros subsecuentes; véase ibid., XVII: 35-80.Tr
ad
uc
ci
ón



261

Eduard Zeller continuó con la tradición originada por Brucker, aunque 
con arrebatos polémicos. Zeller es, antes que nada, el historiador de la 
filosofía de finales del siglo XIX cuya presentación de la filosofía griega 
antigua aún es importante, sigue siendo reimpresa (la última reimpresión es 
del 2006) y aún es citada como autoridad. Como fue observado recientemente 
por Christoph Horn, Zeller rechazaba el concepto de filosofía alejandrina 
como “superficial” e inadecuado y tenía como blanco claramente la 
interpretación y valoración del neoplatonismo encontrada en generaciones 
anteriores de historiadores alemanes de la filosofía del siglo XIX91. Sin 
embargo, Zeller caracterizó al neoplatonismo como eclecticismo, rayando en 
el sincretismo y adoptó el concepto bruckeriano de sistema en su evaluación 
del movimiento92 . En este punto, debería ser observado que Zeller y otros 
historiadores modernos de la filosofía no entendían el eclecticismo como 
Brucker lo había hecho; para Zeller significaba simplemente una selección 
aleatoria de doctrinas de la tradición filosófica y no lo mismo que en el 
pensamiento de Brucker. Diógenes Laercio, Brucker y Zeller sostenían 
entonces tres concepciones diferentes del eclecticismo93. Zeller también 
mantuvo la distinción de Brucker entre platonismo medio y neoplatonismo. 
En pocas palabras, la influencia de Brucker es considerable, incluso después 
de Zeller94.

91 Horn (2010), 138. Ibid., 138–9, Horn identifica al Platón de la interpretación de 1804 
de Schleimacher como el primer ataque a la así llamada interpretación neoplatónica de Platón 
que tuvo una influencia substancial sobre la erudición académica alemana. Pienso que sería 
razonable poner atención a la campaña anti-platónica –que atacaba a los neoplatónicos en 
los campos teológico, filosófico y médico– que surgió de los editores de Leipzig entre 1715 
y 1744 e incluía figuras como Olearius (1711), Heumann (1715a) y (1715b), Hansch (1716), 
Mosheim (1725) y Brucker (1742-67); el último tuvo ciertamente un influjo en el trabajo 
académico alemán, particularmente en la historia de la filosofía. Sorprendentemente, la 
ampliamente difundida campaña anti-platónica ha sido en buena medida ignorada por los 
historiadores de la filosofía que trabajan el siglo XVIII.

92 Sobre el uso de Zeller del concepto historiográfico de eclecticismo respecto al 
neoplatonismo, véase Zeller (1923), III.1: 547–64. Véase también la discusión crítica sobre 
Zeller respecto a este punto en Donini (1988) y Beierwaltes (1989). Compárese con Horn 
(2010), 142, quien elogia la interpretación de Zeller como adecuada y matizada.

93 Para Diógenes Laercio, una “escuela ecléctica”, hace selecciones de doctrinas de sectas 
existentes (e.g. Vidas I.21). Para Brucker, “eclecticismo” denota típicamente un complejo 
de doctrinas internamente coherente, derivado de una o algunas pocas teorías generales 
o principios, que han sido escogidos entre principios filosóficos existentes. Para Zeller, 
“eclecticismo” significa simplemente una colección aleatoria de doctrinas de la tradición 
filosófica.

94 Compárese mi análisis con Hager (1983), 101, quien afirma que el término 
“neoplatonismo” está justificado. pr

ax
is 

fi
lo

só
fi

ca



262

V. Problemas en la reconstrucción de Brucker de la secta eclectica
Hay varios problemas en la reconstrucción de la secta eclectica. 

Primero, se infiere una discontinuidad entre los platónicos y esta secta 
ecléctica, i.e. neoplatonismo, basándose en un ideal metodológico que 
estaba ausente y no era intencional en los filósofos neoplatónicos, sino 
sobrepuesto a sus escritos; a saber, el eclecticismo, como era entendido 
por Brucker. Esta distancia fue impuesta por la naturaleza cerrada sobre sí 
misma de los respectivos sistemas de Platón y del neoplatonismo, ya que 
estaban basados en sus propios principios generales, según Brucker. La 
presentación de Brucker oscurece entonces las instancias de continuidad 
entre Platón y los neoplatónicos, como en el caso de la ética platónica que 
enfatiza la semejanza divina95.

Segundo, la manera novedosa de Brucker de presentar la filosofía 
neoplatónica, en la forma de un sistema basado en principios metafísicos, 
implica que una variedad de áreas filosóficas, tales como la filosofía 
natural y la filosofía política, son explicadas de la mejor manera cuando 
son entendidas en el contexto de los principios metafísicos postulados. 
Esta contextualización metafísica unilateral nos impide entender áreas del 
pensamiento neoplatónico que podrían ser explicadas por sí mismas o que 
podrían ser contextualizadas en campos fuera del alegado sistema96.

Tercero, la frase “secta ecléctica” niega las afirmaciones explícitas del 
propósito de los antiguos neoplatónicos, que afirmaban que eran herederos 
legítimos de la filosofía de Platón y los “pre-platónicos” (e.g. Plotino, 
Enéadas V.1.8)97. Este auto-entendimiento choca con la definición de Brucker 
de los eclécticos, quienes escogían doctrinas de todas las sectas98. Brucker 
y sus colegas con un pensamiento semejante quieren que creamos que lo 
que importaba para los neoplatónicos era combinar doctrinas o principios 
de sistemas de las distintas escuelas filosóficas antiguas, como si estuvieran 
al mismo nivel, con la excepción de la filosofía de Platón99. Esta manera 
de pensar ciertamente oscurece el hecho de que algunos neoplatónicos se 

95 Plato, Teeteto 176A-B; Alcino, Didaskalikos 28; Plotino, Eneadas I.2.1. Sobre este 
ejemplo de continuidad, véase Annas (1999) 52–69. Ibid., 53, Annas apunta que esta idea en 
el Teeteto 176ª-B y Didakalikos 28 ha sido a menudo ignorada por los estudiosos de Platón.

96 Para estudios recientes en la filosofía natural neoplatónica, véase Wilberding (2006); 
Chiaradonna y Trabattoni (eds) (2009). De manera similar, para la filosofía política, véase 
O’Meara (2003.)

97 Sobre Plotino y los presocráticos, véase Stamatellos (2007).
98 Compárese con Brucker (1742–67), II: 189.4–14, como es citado en n. 36 arriba.
99 Sobre esta tendencia, véase también Meiners (1782), 10 quien afirma que los filósofos 

alejandrinos buscaban armonizar diferentes escuelas filosóficas, especialmente la platónica 
y la aristotélica.Tr
ad
uc
ci
ón



263

veían a sí mismos como herederos legítimos, no sólo de Platón, sino que 
también de los “pre-platónicos”, que incluían a Parménides y Heráclito, a 
quienes Plotino refiere frecuentemente100.

Cuarto, la presentación de Brucker no puede explicar las afirmaciones 
positivas en torno al método hechas por los mismos neoplatónicos. Un 
ejemplo es Enéadas III.7.1, la cual ni siquiera apunta en la dirección de un 
método ecléctico, aún en el sentido vago de la palabra. De hecho, se podría 
preguntar en un nivel más general, dónde está la evidencia para sostener 
la afirmación de que los neoplatónicos consideraban su método como 
ecléctico. Se podría preguntar incluso cuán difundido era este método en la 
filosofía antigua. Encuentro difícil presentar más que unos pocos ejemplos 
insustanciales.

Quinto, la queja de Brucker contra los neoplatónicos que los presentaba 
como sectarios y sincretistas con una facultad de razón corrupta, estaba 
acompañada por una nueva acusación: los neoplatónicos destacaban en el 
razonamiento alegórico, aunque no porque fueran excelentes exegetas de 
Platón, sino porque este modo de razonar era el único abierto para ellos y 
sus perturbados cerebros, arruinados como estaban por el entusiasmo101. 
Esta acusación se vuelve estándar pasado un tiempo después de Brucker102. 
Aunque es verdad que los neoplatónicos propusieron ocasionalmente 
interpretaciones alegóricas, y que la interpretación alegórica está sujeta a 
toda la debilidad del subjetivismo irrestricto, dos cosas deben ser notadas. 
La primera es que la interpretación alegórica era una parte integral de los 
trabajos de Platón, como él mismo admite103. Por tanto, no era del todo 
ilegítimo buscar una hermenéutica que buscara descubrir tales significados 
alegóricos. La segunda cosa es que la etiqueta “interpretación alegórica” 
no es un indicio completo y adecuado de los métodos empleados por los 
neoplatónicos antiguos y del Renacimiento. Usaban además métodos 
filosóficos estándar, tales como el análisis de conceptos, teorías y argumentos 
filosóficos. Algunos neoplatónicos, e.g. Proclo, profesaban abiertamente una 
hermenéutica pluralista cuando se enfrentaban a los escritos de Platón104. 
La acusación de ser alegóricos implicaba, sin embargo, que los estudiosos 
subsecuentes de la filosofía tendieran a ignorar estos análisis no alegóricos.

100 Sobre el uso de Plotino de los pensadores presocráticos, véase Stamatellos (2007).
101 Véase, por ejemplo, la exposición del método de Proclo en Brucker (1742–67), II: 

325.20 31, 333.12–23, 359.30–37.
102 E.g. Tennemann (1798–1819), VI: 10, 17, yuxtapone la interpretación alegórica de 

Platón de los neoplatónicos con una exposición sistemática adecuada.
103 E.g. Platón, Gorgias 493 A-C. Sobre este tema, véase Tarrant (2000).
104 Proclus, In Timaeum I.68.15–22. Debo esta referencia a Karamanolis. Sobre las técnicas 

hermenéutica entre los neoplatónicos, véase Tarrant (2000). pr
ax

is 
fi

lo
só

fi
ca



264

Sexto, la codificación de Brucker de la originalidad filosófica, bajo 
la forma de la construcción exitosa de sistemas filosóficos, implica que 
el discurso filosófico fuera de esta forma —el comentario, por ejemplo— 
no logra calificar como una filosofía adecuada, digna de la atención del 
historiador de la filosofía. Estos son “sólo” comentarios y pueden ser 
ignorados en las historias generales de la filosofía. Sin embargo, como 
Richard Sorabji y George Karamanolis han demostrado recientemente, 
sería un gran error reducir a los antiguos comentadores a algo así; ellos eran 
ciertamente capaces de producir ideas originales y desafiantes105. Cuando 
llegamos a los comentaristas del Renacimiento, e.g. el comentario de 
Marsilio Ficino a Plotino, también encontramos que Brucker ignora textos 
importantes. A la fecha, la mayoría de estos comentarios del Renacimiento, 
incluyendo el de Marsilio Ficino sobre Plotino, no están ni si quiera editados 
o traducidos, no se diga analizados y discutidos por historiadores de la 
filosofía.

Séptimo, la caracterización de la secta eclectica como sincrética tuvo 
implicaciones normativas. El sincretismo era percibido como una filosofía 
inferior y reprobada por Brucker. Esto aplica tanto al sincretismo del 
neoplatonismo antiguo como del Renacimiento; especialmente a este último, 
que era percibido como una verdadera amenaza para el tipo de teología 
favorecida por Brucker106. Esta degradación normativa fue reforzada por 
factores externos, especialmente la institucionalización de la historia de 
la filosofía, que dependía fuertemente en los esquemas conceptuales de 
Brucker. Esto ocurrió cuando los cursos de historia de la filosofía comenzaron 
a florecer en los departamentos de filosofía en los siglos XIX y XX y este 
arreglo institucional dio impuso al relato de Brucker. La idea de la historia 
de la filosofía de Brucker, que incluía sus conceptos historiográficos como 
“sistema de filosofía”, “eclecticismo” y “sincretismo” fue afirmada y 
adoptada por la mayoría de los historiadores de la filosofía del siglo XVIII, 
XIX y XX que escribieron historias generales de la filosofía. Friedrick 
Copleston es quizá el ejemplo más reciente107. Dado este contexto educativo 
e institucional, el neoplatonismo fue dejado con poco espacio para respirar, 
puesto que los preceptos bruckerianos eran dominantes. Esta determinación 
historiográfica desfavorable del neoplatonismo indujo a posteriores 

105 Sorabji (1990); Karamanolis (2006).
106 Brucker (1742–67), IV: 59.38–60.4, rechaza al neoplatonismo del Renacimiento 

como sincretismo.
107 Sobre la influencia de Brucker, véase Catana (2008), 193–282. Sobre un reciente 

seguidor de los preceptos de Brucker sobre la filosofía de la historia como la historia de los 
sistemas filosóficos véase Copleston (1985), I: 2–9.Tr
ad
uc
ci
ón



265

historiadores de la filosofía a tratarlo irrespetuosamente en sus historias 
generales de la filosofía y probablemente condujo a bastantes departamentos 
de filosofía de los siglos XIX y XX a minimizar su introducción al 
neoplatonismo, consolidando así su estatus bajo.

Finalmente, la valoración de Brucker de la filosofía egipcia o 
alejandrina, decisiva para el desarrollo de la secta ecléctica, significaba que 
la filosofía egipcia era vista en este momento como una intrusión y distorsión 
de la filosofía griega. Comparado con versiones previas de la historia de la 
filosofía, Brucker sobresalía por identificar el inicio de la filosofía en Grecia, 
específicamente con Tales, y por considerar los movimientos filosóficos 
de Oriente Medio como distorsiones de la filosofía griega. Formulaciones 
previas del Renacimiento habían identificado al Medio Oriente, Egipto en 
particular, como el origen de la filosofía griega. En la tradición de la prisca 
theologia (antigua teología) del Renacimiento, Egipto había sido visto como 
la fuente de la filosofía de Platón108. Sin embargo, después de Brucker, 
las raíces intelectuales de Europa habrían de ser encontradas dentro de la 
misma Europa109. 

Estos problemas pueden ser vistos como objeciones contra Brucker 
planteadas desde la perspectiva del trabajo académico moderno, el cual busca 
una explicación crítica de los filósofos anteriores que sea independiente de 
los lazos confesionales. Brucker, sin embargo, no era este tipo de académico. 
Como indica en su prefacio, su motivación para escribir los colosales 
volúmenes sobre el pasado de la filosofía era servir al cristianismo y a su 
iglesia110. Para el, era menos importante si el neoplatonismo estaba separado 
de la tradición platónica anterior de manera ahistórica, o si la tradición 
filosófica de Europa estaba mal representada como una unidad contenida en sí 
misma; el punto importante para él era que la interpretación neoplatónica de 
Platón estaba descalificada puesto que representaba una amenaza teológica.
Esta descalificación significaba que los cristianos podrían lidiar 
con Platón sin aceptar su idea metafísica y ética sobre la semejan-
za divina, la cual era fuertemente enfatizada por los neoplatónicos 
e ignoraba la Escritura como una fuente privilegiada para nuestro 
conocimiento de la verdad y la felicidad. El Platón reconstruido por 
Brucker era uno para el que la deificatio y el furor no jugaban un pa-

108 Sobre esta tradición del Renacimiento, véase Walker (1972). Sobre la re-orientación 
de Brucker, véase Blackwell (1997).

109 Compárese con Bernal (1985), I: 3–4 et passim, quien afirma que el romanticismo 
introdujo un modelo euro-céntrico. Para discusiones sobre los orígenes no helénicos de la 
filosofía helénica, véanse las contribuciones en Isis, 83, (1992).

110 Brucker (1742–67), I: 21.10–31. pr
ax

is 
fi

lo
só

fi
ca



266

pel central, si acaso jugaban alguno; era una reconstrucción en la que 
Platón era ante todo un metafísico presentando una doctrina de las 
ideas. Los pasajes en Fedón 69C y Teeteto 176 A-B, vitales para el 
platonismo antiguo y su teoría de la semejanza divina, se encontra-
ban ahora fuera de vista; Didaskalikos 28 y Enéadas I.21 y IV.7.10 
ya no eran considerados centrales para nuestro entendimiento del 
propósito de la filosofía platónica111.

 VI. Las guías alternativas de Brucker para Platón: Cicerón, Alcino y 
Apuleyo

Si los neoplatónicos no eran guías confiables para el estudio de la 
filosofía de Platón, ¿quiénes sí lo eran a los ojos de Brucker? Brucker 
responde, en su exposición de la filosofía de Platón, que éstos eran Cicerón y 
los platónicos medios Alcino y Apuleyo112. Ellos precedían al neoplatonismo 
y su perversa interpretación de Platón y por esta razón podían ser usados 
como una fuente pura e incontaminada de la filosofía de Platón. Brucker 
explica:

Sin embargo, volvamos la vista también hacia aquellos de los antiguos 
que –no tan infectados de la detestable peste del sincretismo, como la escuela 
de Plotino– uno debe considerar que narraron los dogmas de Platón un tanto 
más puramente. Entre ellos, sin controversia, el primer lugar se le debe a 
Cicerón quien, en sus Cuestiones académicas, un elegante compendio, 
expuso con el género más puro de lenguaje los decretos de Platón como 
eran enseñados en la Academia. A éste [Cicerón] añadimos merecidamente 
a Apuleyo y a Alcino, el cual, así como puso atención, mejor que todos, en 
el orden y el nexo de la filosofía platónica, así también será nuestro guía en 
el camino, mediante el cual descubriremos, a partir de sus coloquios, las 
doctrinas del mismo Platón, que no siguió ningún orden para su filosofía, 
ningún sistema en sus escritos, sino que expuso todas las cosas en Diálogos, 
con un método disperso.113

111 Sobre este redescubrimiento, véase Annas (1999) 52–71; Karamanolis (2004).
112 Sobre la filosofía de Platón, véase (1742–67), I: 627–728. Para un análisis de la 

interpretación de Brucker de Platón, véase Catana (2008), 73–94.
113 Brucker (1742–67), I: 669.13–23: ‘Respiciemus tamen ad eos quoque ex veteribus, 

qui detestabili syncretismi peste non tantopere, ut Plotini schola, infecti, aliquanto purius 
Platonis dogmata enarravisse censendi sunt. Inter quos sine controversia Ciceroni primus 
locus debetur, qui in Academicis quaestionibush eleganti compendio Platonis decreta, qualia in 
Academia docebantur, purissimo sermonis genere enarravit. Huic merito addimus Apuleiumi 
atque Alcinoumk, qui, ut omnium optime ad ordinem nexumque philosophiae Platonicae 
attendit, ita dux erit nobis in itinere, quo ipsius Platonis, nullum philosophiae suae ordinem, Tr
ad
uc
ci
ón



267

Consecuentemente, Brucker usa a Cicerón y a los platónicos medios 
Alcino y Apuleyo para presentar a Platón como un constructor de sistemas. 
Brucker interpreta las dos (*a)ρχαί (materia y Dios) presentes en Timeo 
32C-33A de Platón y en el Didaskalikos 9 de Alcino como las dos teorías 
generales, los así llamados principios del sistema de Platón, a partir de los 
cuales Platón podría supuestamente deducir las doctrinas de su sistema114. 
Este sistema subyace a los diálogos de Platón que de otra manera estarían 
desordenados, según sostiene Brucker115. De hecho, estas (a)ρχαί no eran 
premisas lógicas, principios, en el Timeo y Didaskalikos, sino αρχαί en 
el sentido ontológico de comienzo. Ni Cicerón, ni Alcino, ni Apuleyo le 
asignaron un sistema a Platón, al menos no en el sentido usado por Brucker. 
Además, Brucker no ofreció una presentación “medioplatónica” de Platón. 
En lugar de ello, usó a estos platónicos medios ─especialmente a Alcino─ 
como un pretexto para una reconstrucción de la filosofía de Platón que 
fuera enteramente suya y que dependiera profundamente de su concepto 
de sistema. Los platónicos medios ciertamente ofrecieron sistematizaciones 
pedagógicas de la filosofía de Platón, pero estas eran diferentes a la de 
Brucker116. Teniendo como fondo esta mala lectura, Brucker usa a Alcino 

systema nullum in scriptis suis sequentis, sed cuncta in dialogis dispersa ratione enarrantis, 
doctrinas ex eius colloquiis eruemus.’ Ibid., n. h dice : ‘Lib. I. c. 5. seqq.’ (= Cicerón, 
Academica I vff., ed. Reid). Ibid., n. i dice: ‘Libris tribus, de dogmate Platonis, quorum 
primis de philosophia naturali, secundus de morali, tertius de rationali agit.’ (= Apuleius, De 
Platone et eius dogmate I-II, ed. Beaujeu. El trabajo de Apuleyo sólo contiene los dos primeros 
libros, no un tercero sobre lógica, como Brucker dice, véase Beaujeu (1973), 49, 52). Ibid., 
n. k dice: ‘In delineatione doctrinae Platonis, quam quoque historiae philosophicae suae 
inservit Stanlei. P. IV. p. 326.’ (= Alcinous, Doctrinae Platonis lineamenta autore Alcinoo, 
en Stanley (1711), 326–57.)

114 Brucker (1742–67), I: 677.11–16: ‘Certe Platonici ipsi eclecticae scholae priores 
nunquam aliter magistrum intellexerunt, nec Ciceross, Apuleiust, Alcinousu, et ipse quoque, 
his iunior Chalcidiusw tradiderunt, quam, admisisse Platonem principia prima duo, Deum 
et materiam, hanc vero esse, ut Apuleii verbis utamur, improcreabilem incorruptamque: 
hisque demum adiici ideam.’ Ibid., n. ss dice ‘Q. q. Academ. l. I. c. 6’ (= Cicero, Academica 
I vi 22–4, ed. Reid, 121–6). Ibid., n. t dice: ‘De dog. Plat. l. I. p. m. 284’ (= Apuleius, De 
Platone et eius dogmate I v 190, ed. Beaujeu, 63). Ibid., n. u dice: ‘c. 12. Stanlei. p. 338’ (= 
Alcinous, Doctrinae Platonis lineamenta autore Alcinoo xii, 338). Ibid., n. w reads: ‘Opp. 
p. 3. Comm. in Tim. c. 13. § 305’(=?).

115 Brucker (1742–67), I: 669.13–23, como es citado arriba en n. 112.
116 Compárese con Tigerstedt (1974) y (1977), quien no examina el significado del 

concepto de sistema de filosofía de Brucker, y quien por tanto no logra diferenciar la 
introducción de Brucker de esta sistematización historiográfica de las sistematizaciones de los 
platónicos medios. Tigerstedt (1974), 68, ignora, por tanto, que Brucker impuso esta categoría 
a Platón, y que era ajena a los neoplatónicos: “Pero aunque la interpretación kantiana que 
hace Tennemann de Platón no convence, él sin embargo legó dos ideas de gran importancia a 
los estudiosos del siglo XIX y XX. La primera era la creencia de que Platón tenía un sistema pr

ax
is 

fi
lo

só
fi

ca



268

como una guía para el sistema de Platón, afirmando que era un “sistema 
dualista de filosofía”. Este sistema es entonces presentado en oposición al 
“sistema emanativo de filosofía” neoplatónico117. Por tanto, Bruker razonaba, 
el platonismo genuino era fundamentalmente distinto del neoplatonismo.

Conclusión
Pienso que hay algunas lecciones que aprender del análisis anterior. 

Una es que nosotros, como historiadores de la filosofía, no tenemos buenas 
razones para aceptar el supuesto de que los neoplatónicos colaboraban en 
un solo y altamente sofisticado complejo teórico, un sistema ecléctico de 
filosofía. Es implausible que tal proyecto pudiera despegar, dadas las grandes 
distancias en el tiempo, el espacio y las preferencias filosóficas de los co-
escritores involucrados. Además, se encuentra en urgente necesidad de 
evidencia textual. Por otro lado, no da cabida a las enunciaciones explícitas 
de su propósito formulados por los neoplatónicos mismos.

Adicionalmente, otros dos problemas específicos saltan a la vista 
en relación con el neoplatonismo. Primero, la caracterización del 
neoplatonismo como un sistema de filosofía, el cual es más o menos 
coherente internamente, nos invita a entender las complejas teorías filosóficas 
propias del neoplatonismo como una unidad auto-contenida y cerrada sobre 
sí misma; nos impide entender las conexiones hechas por los así llamados 

filosófico. Esta suposición no era, por supuesto, una invención de Tennemann, ya que era más 
o menos compartida por todos los platónicos antiguos, salvo la Nueva Academia, y puede 
ser trazada hasta los sucesores inmediatos de Platón en la academia antigua, Espeusipo y 
Jenócrates, aunque culminaba en los neoplatónicos”. Compárese también con Burnyeat 
(2001), 106 quien afirma: “El Platón de Alcino sigue siendo un pensador sistemático, aunque 
en molde helenístico en lugar de neoplatónico”. Si “sistemático” implica que el Platón de 
Alcino profesaba un sistema en el sentido bruckeriano de la palabra, estoy en desacuerdo. 
También disiento con Franz (2003), 24, quien argumenta que Brucker reintrodujo el sistema 
de Platón según había sido explicado entre estos platónicos medios. Para un análisis completo 
de la interpretación de Brucker de Platón, véase Catana (2008), 73-94, 109-113.

117 Sobre la opinión de que el sistema dualista de Platón fue distorsionado en un sistema 
emanativo por los neoplatónicos, véase (1742–67), II: 364.4–9: ‘Quod ut facilius fieret, 
relicto, quod Plato assumerat, systemate dualistico, emanativum ab iis ex philosophia Orientali 
revocatum et admissum, et per varios emanationum fontes, gradus, naturas, modos, classes, 
totus rerum et visibilium et invisibilium orbis, maxime vero infinita naturarum spiritualium 
et inteligibilium series deducta est.’ De manera más bien inconsistente, Brucker (1742-67). I: 
695,30-37 sostiene que la doctrina de las ideas de Platón es un tercer principio en su sistema, 
del que dependen su teología, metafísica, y su filosofía natural y moral. Aquí Brucker parece 
contradecir su afirmación acerca de un sistema dualista en Platón. Esta distancia entre el 
sistema dualista de filosofía de Platón y el sistema neoplatónico emanativo es subrayada por 
la afirmación de Brucker de que el eclecticismo se había originado en Egipto, en Alejandría 
antes que, en cualquier otro lugar, y no en Grecia; véase Brucker (1742-67), II: 190-3.Tr
ad
uc
ci
ón



269

neoplatónicos entre las áreas filosóficas y no-filosóficas. Como se perfiló 
anteriormente, la aplicación de los conceptos “eclecticismo” y “sistema de 
filosofía” al neoplatonismo introduce una serie de problemas en nuestra 
interpretación de los textos mismos. Segundo, la separación entre platonismo 
medio y neoplatonismo es justificada por Brucker por medio de supuestos 
que son insostenibles. Por tanto, se vuelve muy difícil mantener una división 
entre los dos periodos, que no sólo sea cronológica, sino que involucre la 
naturaleza misma de estas dos fases del platonismo. Pienso que debemos 
abandonar la división completamente, puesto que no puede ser justificada de 
la manera esencialista propuesta por Brucker. Dado que la división obscurece 
más de lo que revela, estaríamos mejor sin ella.

Referencias bibliográficas
Albrecht, M. Eklektik. Eine Begriffsgeschichte mit Hinweisen auf die Philosophie- 

und Wissenschaftsgeschichte. Stuttgart-Bad Cannstatt: Frommann-Holzboog 
(1994).

Alcinous, Doctrinae Platonis lineamenta autore Alcinoo, in Stanley, Historia 
philosophiae (1711), 326–57.

Alsted, J. H. Encyclopaedia septem tomis distincta, 7 books in 2 vols. Herborn: 
1630. Annas, J. Platonic Ethics, Old and New. Ithaca and London: Cornell 
University Press (1999).

Apuleius, De Platone et eius dogmate, Latin text with French translation, ed., trans. 
and notes by J. Beaujeu, in Apuleius, Opuscules philosophiques (Du dieu de 
Socrate, Platon et sa doctrine, Du monde) et fragments. Paris: (1973), 60–107118.

Barnes, T. D. ‘Porphyry against the Christians: Date and the Attribution of 
Fragments’: Journal of theological studies 24 (1973) 424–42.

Bayle, P. ‘Plotin’, in Dictionaire historique et critique, 2nd edition revised by the 
author, 3 vols with continuous pagination. Rotterdam: (1722), III: 2454–57.

Beaujeu, J. ‘Introduction’, in Apuleius, De Platone et eius dogmate, ed., trans. 
and notes by J. Beaujeu, in id., Opuscules philosophiques (Du dieu de Socrate, 
Platon et sa doctrine, Du monde) et fragments. Texto latino con traducción al 
francés. Paris: (1973), 49–59.

Beierwaltes, W. ‘Proklos – ein ‘systematischer’ Philosoph?’, in Proclus. Lecteur et 
interprète des Anciens, colloques internationaux du CNRS, ed. J. Pépin. Paris: 
Éditions du C.N.R.S. (1987), 351–68.

Beierwaltes, W. ‘Der Neuplatonismus in Eduard Zellers Philosophie der Griechen’: 
Annali della Scuola Normale Superiore di Pisa, series III, 19.3 (1989) 1179–91.

118 Apuleyo, ‘Platón y su doctrina’, en Obra filosófica, introducción, trad. y notas por C. 
M., Villalobos. Madrid: Gredos 2011, 19-174. pr

ax
is 

fi
lo

só
fi

ca



270

Bernal, M. Black Athena. The Afroasiatic Roots of Classical Civilization, 2 vols. 
London: FA (1985).119

Blackwell, C. ‘Thales philosophus: The Beginning of Philosophy as a Discipline’, in 
History and the disciplines. The Reclassification of Knowledge in Early Modern 
Europe, ed. D. R. Kelly. New York: University of Rochester Press (1997), 61–82.

Brucker, J. Historia critica philosophiae a mundi incunabulis ad nostram usque 
aetatem deducta, 5 vols. Leipzig: 1742–4; appendix, 1 vol. Leipzig: (1767).

Buhle, J. G. Lehrbuch der Philosophie und einer kritischen Literatur derselben, 8 
vols. Göttingen: 1796–1804. I cite vol. 4, published (1799).

Burnyeat, M. F. ‘James Mill on Thomas Taylor’s Plato: Introduction’: Apeiron 34.2 
(2001), 101–111.

Büsching, A. F. Grundriss einer Geschichte der Philosophie und einiger wichtigen 
Lehrsätze derselben, 2 vols with continuous pagination. Berlin: 1772–74.

Casini, P. Diderot “philosophe”. Bari: Laterza (1962).
Catana, L. The Concept of Contraction in Giordano Bruno’s Philosophy. Aldershot: 

Ashgate (2005).
Catana, L. The Historiographical Concept ‘System of Philosophy’: Its Origin, 

Nature, Influence and Legitimacy. Leiden and Boston: Brill (2008).
Catana, L. ‘Changing Interpretations of Plotinus: The 18th-century Introduction 

of the Concept of a ‘System of Philosophy’’: The International Journal of the 
Platonic Tradition 7.1 (2013). 

Chiaradonna, R., and Trabattoni, F. (eds). Physics and Philosophy of Nature in 
Greek Neoplatonism. Leiden: Brill (2009).

Copleston, F. ‘Introduction’, in id., A History of Philosophy. New York: Image 
Book (1985), I: 2–9.120

Diderot, D. ‘Eclectisme’, in Encyclopédie ou dictionnaire raisonné des sciences, 
des arts et des meétiers, eds D. Diderot and M. d’Alembert, vol. 5. Paris: (1755), 
270–93.

Dillon, J. ‘“Orthodoxy” and “eclecticism”: Middle Platonists and Neo-Pythagoreans’, 
in The question of ‘Eclecticism’: Studies in Later Greek Philosophy, eds. J. M. 
Dillon og A. A. Long. Berkeley, Los Angeles: University of California Press 
(1988), 103–25.

Donini, P. ‘The History of the Concept of Eclecticism’, in The Question of 
‘Eclecticism’: Studies in Later Greek philosophy, eds J. M. Dillon and A. A. 
Long. Berkeley, Los Angeles: University of California Press, (1988), 15–33.

Dreitzel, H. ‘Zur Entwicklung und Eigenart der “eklektischen” Philosophie’: 
Zeitscrift für historische Forschung 18 (1991), 281–343.

Eberhard, J. A. Allgemeine Geschicte der Philosophie zum Gebrauch academischer 
Vorlesungen. Halle: (1788).

119 Bernal, M., Atenea Negra. Las raíces afroasiáticas de la civilización clásica, 3 Vols., 
trad. por T. Lozoya. Crítica: Barcelona 1993.

120 Copleston, ‘Introducción’ en id., Historia de la Filosofía 1: De la Grecia Antigua al 
Mundo Cristiano. trad. por J. M., García. Ariel 2011.Tr
ad
uc
ci
ón



271

Franz, M. ‘Der Neuplatonismus in den philosophiehistorischen Arbeiten der zweite 
Hälfte des 18. Jahrhunderts’, in Platonismus im Idealismus. Die platonische 
Tradition in der klassischen Philosophie, eds B. Mojsisch and O. F. Summerell. 
Munich and Leipzig: K. G. Saur (2003), 19–31.

Fülleborn, G. G. ‘Neuplatonische Philosophie’, in id., Beyträge zur Geschichte 
der Philosophie, 12 vols. Züllichau and Freystadt: 1791–9, III (1793), 70–85.

Hadot, I. ‘Du bon et du mauvais usage du terme “éclectisme” dans l’histoire de la 
philosophie antique’, in Herméneutique et ontologie. Mélanges en hommage à 
Pierre Aubenque, ΦPΟΝΙΜΟΣ ΑΝΗΡ, eds R. Brague and J.-F. Courtine. Paris: 
Presses universitaires de France (1990), 147–62.

Hadot, P. Philosophy as a Way of Life. Spiritual Exercises from Socrates to Foucault, 
ed. and intro. by A. I. Davidson, Eng. trans. by M. Chase. Oxford: Blackwell 
1995. Translated from P. Hadot, Exercises sprituels et philosophie antique, 
2nd ed. Paris: Etudes Augustiniennes (1987). Cito la versión en inglés como 
‘Hadot (1995)’.121

Hager, F. P. ‘Zur Geschichte, Problematik und Bedeutung des Begriffes 
“Neuplatonismus”’: Diotima 11 (1983) 98–110.

Hansch, M. G. Diatriba de enthusiasmo platonico, preface by G. W. Leibniz. 
Leipzig: (1716). 

Hatzimichali, M. Potamo of Alexandria and the Emergence of Eclecticism in Late 
Hellenistic Philosophy. Cambridge: Cambridge University Press (2011).

Hegel, G. W. F. Vorlesungen über die Geschichte der Philosophie, 3 vols, ed. L. 
Michelet [1st ed. 1833–6], in G. W. F. Hegel, Sämtliche Werke. Jubiläumsausgabe 
in zwanzig Bänden, ed. H. Glockner. Stuttgart: F. Frommanns Verlag (1959), 
XVII–XX.122

Heumann, C. A. ‘Das Leben Plotini vom Porphyrio beschrieben’: Acta 
philosophorum, vol. 1, part 1 (1715), 138–59. I cite this article as ‘Heumann 
(1715a)’

Heumann, C. A. ‘Diogenes Laertius[.] De vitis philosophorum’: Acta philosophorum, 
vol. 1, part 2 (1715), 321–67. Cito este artículo como ‘Heumann (1715b)’

Heyd, M. “Be Sober and Reasonable”. The Critique of Enthusiasm in the Seventeenth 
and Early Eighteenth centuries. New York and Köln: Brill (1995).

Holzhey, H. ‘Philosophie als Eklektik’: Studia Leibnitiana 15 (1983) 19–29.
Horn, C. ‘Philosophie- und Wissenschaftsgeschichte im 19. Jahrhundert, ed. G. 

Hartung. Berlin and New York: De Gruyter (2010), 137–51.
Horn, G. Historiae philosophicae libri septem. Quibus de origine, sucessione, sectis 

& vita philosophorum ab orbe condito ad nostram aetatem agitur. Leiden: 
(1655).

Joensen, J. De scriptoribus historiae philosophicae libri. Frankfurt: (1659).

121 Hadot, P., Ejercicios Espirituales y Filosofía Antigua, trad. por J. Palacio. Madrid: 
Siruela 2006.

122 Hegel, W., Lecciones Sobre la Historia de la Filosofía, 3 Vols., trad. por W. Roces. 
México: Fondo de Cultura Económica 1955. pr

ax
is 

fi
lo

só
fi

ca



272

Karamanolis, G. ‘Transformations of Plato’s Ethics: Platonist Interpretations of 
Plato’s Ethics from Antiochus to Porphyry’: Rhizai 1 (2004) 73–105.

Karamanolis, G. Plato and Aristotle in agreement? Platonists on Aristotle from 
Antiohus to Porphyry. Oxford: Oxford University Press (2006).

Malusa, L. ‘The first General Histories of Philosophy in England and the Low 
Countries’, in Models of the History of Philosophy: From its Origins in the 
Renaissance to the ‘Historia philosophica’, eds G. Santinello et al. Dordrecht: 
Kluwer (1993), 161–370.

Matton, S. ‘Regards sur la fortune de la Vie de Plotin (xve-xviiie siècle)’, in 
Porphyre, La vie de Plotin, 2 vols, ed. L. Brisson et alii. Paris: Vrin (1992), II: 
639–720.

Meiners, C. Beytrag zur Geschichte der Denkart der ersten Jahrhunderte nach 
Christi

Geburt, in einigen Betrachtungen über die Neu-Platonische Philosophie. Leipzig: 
(1782).

Meiners, C. Grundriss der Geschichte der Weltweisheit. Lemgo: (1786).
Meinhardt, H. 1984. ‘Neuplatonismus’, in Historisches Wörterbuch der Philosophie, 

ed. J. Ritter, 13 vols. Basel and Stuttgart: Schwabe & Co 1971–2007. Cito esta 
entrada del vol. 6 (1984), cols 754–6.

[Mill, J.] [Review of The philosophy of Plato, 5 vols, trans. and comm. by Thomas 
Taylor, London 1804]: Edinburgh Review 14 (April 1809) 187–211.

Mosheim, J. L. von. De turbata per recentiores Platonicos ecclesia. Helmstadt: 
(1725).

Nelson, J. C.. Renaissance Theory of Love. The Context of Giordano Bruno’s Eroici 
furori. New York: Columbia University Press (1958).

Nieke, W. ‘Eklektizismus’, in in Historisches Wörterbuch der Philosophie, ed. J. 
Ritter, 13 vols. Basel and Stuttgart: Schwabe & Co 1971–2007. Cito esta entrada 
del vol. 2 (1972), col. 432–433.

[Olearius, G.] ‘De secta eclectica’, in T. Stanley, Historia philosopiae vitas, 
opiniones, resque gestas et dicta, Latin translation by G. Olearius? Leipzig: 
(1711), 1205–22.

Porphyry, Vita Plotini, in Porphyre, La vie de Plotin, 2 vols, Greek text with 
French translations and notes by L. Brisson et alii. Paris: Vrin (1982–92), vol. 
2, 132–229123.

Ritschl, O. System und systematische Methode in der Geschichte des 
wissenschaftlichen Sprachgebrauchs und der philosophischen Methodologie. 
Bonn: A. Marcus und E. Webers Verlag (1906).

Runia, D. T. ‘Philosophical Heresiography: Evidence in two Ephesian Inscriptions’: 
Zeitschrift für Papyrologie und Epigraphik 72 (1988) 241–3.

Schneider, U. J. ‘Das Eklektizismus-Problem in der Philosophiegeschichte’, in Jacob 
Brucker (1696–1770) Philosoph und Historiker der europäischen Aufklärung, 

123 Porfirio, ‘Vida de Plotino’. en Porfirio y Plotino, Enéadas I-II. Vida de Plotino, trad. 
por J. Igal, Madrid: Gredos (1982).Tr
ad
uc
ci
ón



273

eds W. Schmidt-Biggemann and T. Stammen. Berlin: Akademie Verlag (1998), 
135–158.

Sorabji, R. Aristotle Transformed. The Ancient Commentators and their Influence. 
London: Duckworth (1990).

Stamatellos, G. Plotinus and the Presocratics. A Philosophical study of Presocratic 
Influence in Plotinus’ Enneads. Albany: SUNY press (2007).

Tarrant, H. Plato’s first Interpreters. Ithaca and New York: Duckworth (2000).
Tennemann, W. G. Geschichte der Philosophie, 12 vols. Leipzig: (1798–1819).
Tigerstedt, E. N. The Decline and Fall of the Neoplatonic Interpretation of Plato. An 

Outline and some Observations. Helsinki and Helsingfors: Societas scientiarum 
Fennica (1974).

Tigerstedt, E. N. Interpreting Plato. Stockholm: Almqvist & Wiksell International 
(1977).

Voss, J. De philosophia et philosophorum sectis, Libri II. Hague: (1658).
Walch, J. G. Philosophisches Lexicon, 2 vols with continuous pagination. Leipzig: 

(1726).
Walker, W. P. The Ancient Theology. Studies in Christian Platonism from the 

Fifteenth to the Eighteenth Century. London: Duckworth (1972).
Wilberding, J. Plotinus’ cosmology. A study of Ennead II.i (40). Text, translation 

and commentary by J. Wilberding. Oxford: Oxford University Press (2006).
Zeller, E. Die Philosophie der Griechen in ihrer geschichtlichen Entwicklung, 

5th ed., 3 parts in 6 vols, ed. E. Wellmann. Leipzig: 1923. Reprint: Darmstadt: 
Wissenschaftliche Buchgesellschaft (1963). 

Otras referencias bibliográficas
Alcinous, Διδασκαλικός, in id., Enseignement des doctrines de Platon, Greek and 

French text, intro., ed. and commentary J. Whittaker, trans. P. Louis. Paris: Les 
Belles Lettres (1990). Whittaker utiliza el nombre Alcinoos, no Alcinous, para 
el autor de esta obra. 

Blackwell, C., and Weller, P. (eds). Models of the History of Philosophy: From Its 
Origins in the Renaissance to the ‘Historia Philosophica’, vol. 1. Dordrecht: 
Kluwer Academic Publishers (1993).

Budde, J. F. Compendium historiae philosophicae, observationibus illustratum, 
preface by J. G. Walch. Halle: (1731).

Catana, L. ‘The History of the History of Philosophy, and the Lost Biographical 
Tradition’. Review article about Models in the history of philosophy, ed. G. 
Santinello (2011): British Journal for the History of Philosophy 20.3 (2012) 
619–25.

Cicero, Academica, ed., introduction and notes by J. S. Reid. London; (1885). 
Reprint: Hildesheim: (1966)124.

124 Cicerón, Cuestiones Académicas, texto latino y traducción al español, trad. por J. 
Pimentel, México: UNAM (1990). pr

ax
is 

fi
lo

só
fi

ca



274

Dillon, J. The Middle Platonists, a study of Platonism from 80 B.C. to A. D. 220. 
London: Duckworth (1977).

Ficino, M. Commentarium in Convivium Platonis, De amore, in Ficino, Commentaire 
sur Commentaire sur Le Banquet de Platon, De l’amour, Latin text and French 
translation by P. Laurens. Paris: Les Belles Lettres (2002)125.

Gentzken, F. Historia philosophiae in usum lectionum academicarum. Hamburg: 
(1731).

[Olearius, G.] ‘De secta eclectica’, in T. Stanley, Historia philosopiae vitas, 
opiniones, resque gestas et dicta. Venice: (1731), 343–61.

Piaia, G., and Santinello, G. (eds). Models of the History of Philosophy: Vol. II: 
From Cartesian age to Brucker. Dordrecht, Heideberg, London and New York: 
Springer (2011).

Plotinus, Opera, eds P. Henry and H.-R. Schwyzer, 3 vols. Oxford: Clarendon 
(1964–82)126.

Stanley, T. Historia philosopiae vitas, opiniones, resque gestas et dicta. Venice: 
(1711)

Tiedemann, D. Geist der spekulativen Philosophie, 6 vols. Marburg: (1791–7).

125 Ficino, M., De Amore. Comentario a el Banquete de Platón, trad. y estudio preliminar 
por R. de Villa Ardura. Madrid: Tecnos (2008).

126 Para una traducción de la obra citada en el artículo, véase Plotino, Enéadas, 3 Vols., 
trad. por J. Igal, Madrid: Gredos 1982.Tr
ad
uc
ci
ón

Praxis Filosófica cuenta con una licencia Creative Commons Reconocimiento ̠ no comercial˗ Compartir igual 4.0 Internacional


