Utopia y Praxis Latinoamericana
Utopia y Praxis ISSN: 1315-5216
Latinoamericana ISSN: 2477-9555
diazzulay@gmail.com

Universidad del Zulia

Republica Bolivariana de Venezuela

Descolonizacion, dialogo de saberes e
investigacion colaborativa

PEREZ RUIZ, Maya Lorena; ARGUETA VILLAMAR, Arturo
Descolonizacion, didlogo de saberes e investigacion colaborativa
Utopia y Praxis Latinoamericana, vol. 27, nim. 98, e6615933, 2022
Universidad del Zulia, Republica Bolivariana de Venezuela
Disponible en: https://www.redalyc.org/articulo.oa?id=27971621004
DOI: https://doi.org/10.5281/zenodo.6615933

- PDF generado a partir de XML-JATS4R por Redalyc
¢
r@&a‘yc. ;T g Proyecto académico sin fines de lucro, desarrollado bajo la iniciativa de acceso abierto



https://www.redalyc.org/articulo.oa?id=27971621004
https://doi.org/10.5281/zenodo.6615933

Mava LoreNA PEREZ RUIZ, ET AL. DESCOLONIZACION, DIALOGO DE SABERES E INVESTIGACION COLABORATIVA

Estudios
Descolonizacién, didlogo de saberes e investigacion colaborativa
Decolonization, dialogue of knowledge and collaborative research
Maya Lorena PEREZ RUIZ DOL: hetps://doi.org/10.5281/zenodo.6615933
Instituto Nacional de Antropologia e Historia, México Redalyc: hteps://www.redalyc.org/articulo.oa?
mayaluum@gmail.com id=27971621004

Arturo ARGUETA VILLAMAR
Universidad Nacional Auténoma de México, México
ayruroa@gmail.com
Recepcion: 11 Octubre 2021
Aprobacién: 22 Enero 2022

RESUMEN:

En este trabajo se proponen elementos para la construccién de una investigacién colaborativa y descolonizadora, mediante una
breve revision de las condiciones que han propiciado la continuidad del pensamiento colonial y las diversas formas que éste asume.
Se propone, ademds, el “didlogo de saberes”, horizontal y participativo como una via hacia la descolonizacién del pensamiento y la
interaccién entre actores con sistemas de conocimiento distintos, dentro de un marco ético de respeto y justicia.

PALABRAS CLAVE: descolonizacidn, didlogos, interculturalidad, participacidn, saberes.

ABSTRACT:

In this work, elements are proposed for the construction of a collaborative and decolonizing investigation, through a brief review
of the conditions that have fostered the continuity of colonial thought and the various forms it assumes. The horizontal and

. “ls » - o . .
participatory “dialogue of knowledge” is also proposed as a way towards decolonization of thought and the interaction between
actors with different knowledge systems, within an ethical framework of respect and justice.

KEYWORDS: decolonization, dialogues, interculturality, participation, knowledge.

INTRODUCCION

En el amplio campo de reflexién-accién para descolonizar las ciencias sociales, en su pensamiento y actuacion,
existen variadas y amplias experiencias en México y América Latina. La necesidad de gestar nuevas opciones
de cultura, civilizacién y manejo medioambiental surgen de la constatacién del deterioro de la vida en todas
sus expresiones, que incluye la destruccién de territorios, recursos y pueblos, mediante el establecimiento de
megaproyectos y empresas militares, el exterminio masivo en multitud de paises y el recrudecimiento de la
violencia, en especial contra las mujeres.[1] Asi, conforme avanzan y se recrudecen las politicas globales de
despojo y destruccion neoliberal, se fortalece el impetu para impulsar formas respetuosas de colaboracion
entre diversos actores sociales, con la finalidad de emprender luchas conjuntas en contra de las ldgicas
capitalistas, sustentadas en la modernidad depredadora, que rigen las relaciones entre las sociedades humanas
y el entorno medioambiental.

La necesidad de esa alianza motiva también a los pueblos tradicionales, que transitan de la desconfianza,
la subordinacién y la resistencia, hacia iniciativas para oponerse al saqueo y la devastacién, y construir
con sus aliados una lucha anticapitalista con nuevos horizontes civilizatorios.[2] Construyéndose lo que
Dumoulin[3] denomina “la doble conservacién”: la de la naturaleza y la de la diversidad cultural. Concebida
ésta como un nuevo marco cognitivo, discursivo y de accién politica que ha permitido dar sentido, y encauzar
las alianzas entre actores ambientalistas, los pueblos y los defensores de los derechos indigenas. Un campo de
trabajo, reflexién y accién de enorme importancia y actualidad impulsada en México.[4] En ese contexto de


https://doi.org/10.5281/zenodo.6615933
https://www.redalyc.org/articulo.oa?id=27971621004
https://www.redalyc.org/articulo.oa?id=27971621004

UtoPriA Y PRAXIS LATINOAMERICANA, 2022, VOL. 27, NUM. 98, E6615933, ISSN: 1315-5216 / 2477-9555

alianzas para la “doble conservacién”, emerge y cobra vigencia la nocién de “didlogo de saberes” que expresa
el interés para construir relaciones de respeto, horizontalidad y colaboracién entre actores con sistemas
de conocimiento distintos, para, mediante el didlogo y la concertacion, alcanzar fines comunes, con una
orientacién social y para el bien colectivo.

En ese marco a continuaciéon analizaremos algunos de los mecanismo de la hegemonia, no siempre
evidentes, que entre los académicos contribuyen a la reproduccién del pensamiento colonial. Y como
conclusién ofreceremos ciertos elementos de vigilancia, que esperamos sea util para la construccién de un
didlogo de saberes y una interculturalidad descolonizadores.

LOS MECANISMOS DE LA HEGEMONIA

Los estudios sobre la destruccién y subordinacién de los pueblos originarios de América, y sus
conocimientos y practicas sobre la naturaleza y el medio ambiente tienen una larga trayectoria histérica[5],
y contintian realizindose cada vez con mejor instrumental tedrico y nuevas fuentes, haciendo patente
su riqueza, pero también las diversas formas de su deterioro y destruccién. Bajo esas condiciones de
exclusiéon y dominacién los llamados pueblos tradicionales han emprendido importantes luchas por sus
derechos territoriales, culturales e identitarios, lograndose importantes modificaciones en las constituciones
de los Estados nacionales de nuestra América. Asi, desde la segunda mitad del siglo XX y lo que va del
XXI, se han modificado las politicas publicas nacionales y globales sobre la diversidad natural y cultural,
lograndose el reconocimiento de derechos fundamentales para los indigenas, campesinos y afrodescendientes;
lo que incluye la valoracién de sus conocimientos denominados en esos instrumentos como ancestrales
o tradicionales. A pesar de tales logros persisten factores que limitan su pleno reconocimiento, y que
contribuyen ala subordinacién y destruccion de estos pueblos y sus sistemas de conocimiento. Algunos, como
se verd a continuacion, se esconden en las politicas de conservacién y otros en las politicas de reconocimientos
de la diversidad cultural y de los conocimientos de los pueblos tradicionales.

LAS POLITICAS DE CONSERVACION NEOLIBERAL: EL ECOLOGISMO, LA ECOLOGIA
ECONOMICA Y LA SUSTENTABILIDAD

Segun Enrique Leff [6] las politicas del ecologismo, la ecologia econdémica y la sustentabilidad, parten de la
separacion cartesiana entre sujeto y objeto, sentimiento y razén, y cultura y naturaleza. De modo que desde el
logocentrismo de occidente la naturaleza, la humanidad y la cultura se conciben como un capital que justifica
y opera su explotacién comercial, subordindndolos a una racionalidad tecno-econo#mica totalitaria.

Del ecologismo, dice este autor que si bien ha generado una nueva comprensién del mundo y la naturaleza,
al configurar un “paradigma de la complejidad” y una “ecologia generalizada”, éste no ha sido capaz de
comprender el orden simbélico que organiza la vida humana, sus relaciones sociales y sus relaciones de
poder. Forjando una mirada reduccionista. En cuanto a la economia ecoldgica, Leff sefiala que el concepto de
“distribucién ecoldgica”, para abordar la desigualdad en los costos ecoldgicos y el reparto de los potenciales
ambientales del planeta, también estd atravezada por estrategias de poder. Por lo cual, solo contempla normas
ecoldgicas, y ha sido incapaz de romper la racionalidad econdémica dominante, que reduce el problema a una
reparticiéon mds justa de los costos ecoldgicos del crecimiento econdmico. Omitiéndo que la distribucion
ecoldgica oculta una lucha de intereses entre naciones y grupos sociales. De alli que los conflictos socio-
ambientales no puedan resolverse, al estar limitadas de antemano por criterios geopoliticos y econémicos
dominantes. Un ejemplo de la perversidad de la geopolitica del desarrollo, dice Leff, es la propuesta de la
reconversion de labiodiversidad en colectores de gases de efecto invernadero (sobre todo CO2), para exculpar
a los paises industrializados de los excedentes de sus cuotas de emisiones, mientras se induce/obliga a una
reconversion ecoldgica de los paises del tercer mundo.

En cuanto a la propuesta de la sustentabilidad, este autor considera que si bien dio voz a una conciencia
emergente sobre el deterioro ambiental, ha permanecido ciega a las causas profundas de éste. Dando carta
de naturalizacion a la mercantilizacion de la naturaleza, como sucede con la “economia verde” y los servicios
ambientales, con las cuales los paises poderosos contintian su avance de colonizacién “neo-eco-liberal” sobre



Mava LoreNA PEREZ RUIZ, ET AL. DESCOLONIZACION, DIALOGO DE SABERES E INVESTIGACION COLABORATIVA

los territorios de los pueblos. Bajo esa dptica, le ha asignado un valor econdmico a la conservacio#n de
los bosques y de la biodiversidad, y como desarrollo sostenible/sustentable, se han impuesto instrumentos
legales y normativos, como los bonos de carbono, que han hecho de los paises no desarrollados el sumidero
de los paises industrializados, sin que éstos asuman la responsabilidad de sus desechos y del calentamiento
global. Igual de grave es la disputa por la naturaleza y los destinos de la vida, implicados en las estrategias
de las empresas trasnacionales de biotecnologia para apropiarse el material genético de los recursos bidticos,
empleando mecanismo juridicos y de despojo directo de los bienes culturales y naturales de estos pueblos. A
tales perspectivas, Leff opone los planteamientos del ecologismo radical, que cuestiona el derecho positivo y
privado como instrumento para dirimir los problemas de la desigualdad social y la justicia social, reivindica
los derechos colectivos de los Pueblos de la Tierra a su patrimonio biocultural y a los bienes comunes de la
humanidad.

LA ESTIGMATIZACION E INFERIORIZACION DE LOS CONOCIMIENTOS
TRADICIONALES

En la actualidad existe un creciente reconocimiento de los conocimientos tradicionales, su valor y
relevancia, en instrumentos de proteccién nacionales e internacionales. Sin embargo, en la mayoria de las
politicas educativas y de desarrollo atin imperan los mecanismos con que se reproduce la subalternidad de
estos pueblos y sus conocimientos. En algunas narrativas se les considera como los responsables de la falta de
desarrollo o incluso como los causantes del deterioro ambiental y de los grandes problemas alimentarios. Y en
otras mds, se les supone inferiores, en relacién con el desarrollo modernizador y los conocimientos cientificos,
lo que justifica las politicas desarrollistas y de integracién a los Estados y culturas nacionales. Mismas
que en esos pueblos han introducido cambios en la propiedad de la tierra, han modificado las practicas
y las tecnologfas, han impuesto semillas mejoradas y transgénicas y han introducido los agroquimicos y
plaguicidas de alta toxicidad. En tales perspectivas se ignora que es gracias a muchos de los pueblos indigenas
y campesinos que aun se conservan grandes reservorios de biodiversidad, y de diversidad agricola: semillas
nativas, conocimientos, tecnologias que configuran sistemas tecnoldgicos ancestrales de gran valor. Como
los que la FAO llama Sistemas Importantes del Patrimonio Agricola Mundial (SIPAM), y que constituyen
espacios de Patrimonio Mundial reconocidos por la UNESCO, al ser areas de conservacién natural. A pesar
de lo cual, dichas 4reas, no siempre quedan bajo control de estos pueblos, sino en manos de conservacionistas,
sustrayéndolos del control de los pueblos que los han conservado.

En sentido contrario a las afirmaciones que estigmatizan a los pueblos tradicionales y sus conocimientos, se
hademostrado que ellos han sido los generadores de la milenaria domesticacién de especies parala agricultura,
[7] el pastoreo y la ganaderia,[8] asi como del desarrollo de tecnologias para la siembra, la conservacién
de semillas y para la alfareria;[9] lo mismo que la creacién-conservacion de suelos y ecosistemas, con su
biodiversidad en selvas y bosques[10]. Tales hechos son expresion de las complejas formas de racionalidad,
reflexién, sistematizacién y transmision, que superan cualitativamente las practicas mecénicas del acierto
y el error, con que se caracteriza su conocimienbto cuando se dice que éste es empirico y oral. Es decir,
cuando se considera que éste es producto de la intuicién y el sentido comun, transmitido de generacién en
generacion solo por la costumbre, la repeticidn, y el ¢jercicio constante y mecdnico de la prueba y el error;
sin que sus generadores, con una mentalidad pre-moderna, cuenten con métodos de experimentacién y de
sistematizacion.

Dicha caracterizacion, que se emplea para inferiorizar este conocimiento, en su comparacién al que se
concidera universal, objetivoy cientifico, ignora que los llamados pueblos tradicionales alo largo de su historia
han desarrollado importantes y eficaces mecanismos de transmisién y sistematizacion de sus conocimientos;
comprendidos de diversos lenguajes, por ejemplo en rituales, textiles, cerdmicas y muchas otras formas
de expresion, conservacion y transmisién. Prueba de la eficiencia y adaptabilidad del conocimiento y la
produccién campesina es que en el mundo existen aproximadamente 470 millones de pequenas propiedades
agricolas, de las cuales el 85% son menores a dos hectédreas. Dichos productores alimentan a una poblacién



UtoPriA Y PRAXIS LATINOAMERICANA, 2022, VOL. 27, NUM. 98, E6615933, ISSN: 1315-5216 / 2477-9555

aproximada de 2.2 mil millones de personas.[11] Evidencia que amerita una lectura diferente sobre la
importancia de los campesinos, sus culturas y el valor y caracter de sus conocimientos.

En cuanto al conocimiento cientifico, al que se le concede una racionalidad objetiva y un cardcter universal,
cabe recordar que tales criterios son producto de procesos generados dentro de los espacios de consagracion
académica, donde se construye y se legitima este tipo de conocimiento, segtin los pardmetros construidos
por los actores hegemonicos, en un tiempo y un espacio social especifico.[12] Espacios que son los mismos
donde se devaltia y menosprecian los conocimientos generados en otros émbitos. Y donde, paraddjicamente,
se aprende de los conocimientos tradicionales para integrarlos en apoyo al desarrollo cientifico. Alli se les
traduce, se les seculariza y se validan para poder extraerles todo aquello de utilidad para “toda la humanidad”.
Una medida de incorporacién/integracion a las politicas globales del desarrollo neoliberal, que no discute el
cardcter expropiatorio de tal incorporacidn, ni cuestiona las condiciones que perpettian la subalternidad de
quienes produjeron esos conocimientos.[13]

INSTRUMENTOS PARA EL RECONOCIMIENTO DEL CONOCIMIENTO TRADICIONAL
Y ALGUNAS LIMITACIONES DE LOS MISMOS

Otro caso de minorizacidn sucede en los instrumentos internacionales dedicados a proteger y salvaguardar
los conocimientos tradicionales, ya que pueden propiciar acciones de despojo no incluidas en sus objetivos
e intencionalidades. Un caso paradigmitico es la Convencion para la Salvaguardia del Patrimonio Cultural
Inmaterial, signada por la UNESCO en 2003, que propone disposiciones generales para su salvaguardia,
ya que en su caracterizacién de lo que es este tipo de patrimonio reproduce los estereotipos sobre el
conocimiento tradicional, al no superar su concepcién como empiricos y orales, y al subordinarlos a las
concepciones de desarrollo y desarrollo sostenibles del pensamiento occidental y neoliberal. Ademis, que al
no ser un instrumento vinculante no establece medidas juridicas de proteccién ni sanciones para los casos
en que se recurra a su destruccién o apropiacion indebida. Inclusive, en su articulo 3° sehala explicitamente
que ninguna de sus disposiciones podrd ser interpretada de tal manera que “afecte los derechos y obligaciones
que tengan los Estados Parte en virtud de otros instrumentos internacionales relativos a los derechos de
propiedad intelectual 0 ala utilizacién de los recursos bioldgicos y ecoldgicos de los que sean partes” [14]. Con
lo cual la Convencién queda sujeta a instrumentos y acuerdos multilaterales, como los de la Organizacién
Mundial de Comercio (OMC), la Organizacion para la Cooperacién y el Desarrollo Econémicos (OCDE),
la Organizacién Mundial de la Propiedad Intelectual (OMPI) y los tratados de libre comercio.

De igual forma, en las Politicas de Ciencia, Tecnologfa ¢ Innovacién (CTI) la UNESCO, si bien reconoce
en el mundo la existencia de conocimientos distintos, es a la “ciencia” a la que le otorga el lugar central, de
manera que serdn los conocimientos tradicionales los que deberdn integrarse a ella. Asi sefala que: “Uno
de los desafios pendientes en la regién es la incorporacién de los sistemas de conocimientos indigenas y
tradicionales a las politicas de CTT, con el objeto de contribuir més extensamente al bien comun”[15]. Y algo
similar sucede con el Consejo Internacional para la Ciencia (ICSU), fundado en 1931, que si bien reconoce
la importancia de los conocimientos locales o tradicionales, no es ajena a su caracterizacién como un saber
empirico ni a la necesidad de integrarlo en beneficio del conocimiento cientifico. En su considerando 26
senala que los sistemas tradicionales y locales de conocimiento “...pueden aportar, y lo han hecho en el curso
de la historia, una valiosa contribucién a la ciencia y la tecnologfa, y que es menester preservar, proteger,
investigar y promover ese patrimonio cultural y ese saber empirico.”[16] De esta manera, la UNESCO y el
Consejo Internacional para la Ciencia (ICSU) si bien reconocen el valor de los conocimientos tradicionales
y sus aportaciones para la diversidad cultural mundial, al no desarrollar mecanismos para el reconocimiento
de los derechos de los pueblos sobre sus conocimientos, al no establecer mecanismos contra el despojo y al
decir que este patrimonio es “patrimonio de toda la humanidad” dejan abierta la puerta para el usufructo
privado de bienes comunes.

Ciertamente, para resolver la ambigiiedad sobre los bienes culturales que son “de toda la humanidad”,
el sistema de Naciones Unidades, ha tratado de generar instrumentos juridicos que aseguren la efectiva



Mava LoreNA PEREZ RUIZ, ET AL. DESCOLONIZACION, DIALOGO DE SABERES E INVESTIGACION COLABORATIVA

proteccién de los conocimientos tradicionales, las expresiones culturales tradicionales y los recursos
genéticos, susceptibles de ser comercializados. Dos de estos instrumentos, y que si son vinculantes para
los paises que los suscriben, son el Convenio sobre la Diversidad Bioldgica (CDB, 1992), adoptado el
22 de mayo de 1992, en la Conferencia de Naciones Unidas sobre Medio Ambiente y Desarrollo y el
Protocolo de Nagoya, adoptado el 29 de octubre de 2010, en la Décima Conferencia de las Partes (COP).
[17]Ambos se enfocan en el conocimiento tradicional asociado a los recursos genéticos y se proponen regular
la participacion de los pueblos indigenas y comunidades locales/tradicionales, en los beneficios que se deriven
de su utilizacién. Sin embargo, como lo han senalado varios analistas, estos instrumentos tienen varias
deficiencias, una de las mas importantes es que la proteccién del conocimiento tradicional estd condicionada
a ponerle precio al conocimiento para poder venderlo. Es decir, su proteccién debe pasar por transformar un
bien comun en una mercancia, lo que significa ponerle duefio (individual o colectivo) a algo que, como el
agua, el aire, el territorio y el patrimonio cultural de un pueblo, jamds deberia tenerlo.[ 18] Otra limitacién es
que estos instrumentos no son normativos, lo que supone que cada pais tiene la plena libertad de establecer
los mecanismos de regulacién que considere pertinentes es decir, no regula, lo deja al drbitro de las fuerzas
sociopoliticas.[19]

Otra instancia interesada en la proteccién de los conocimientos indigenas locales/tradicionales es
Organizacién Mundial de la Propiedad Intelectual (OMPI), que en suagenda2018-2019, a través del Comité
Intergubernamental sobre Propiedad Intelectual y Recursos Genéticos, Conocimientos Tradicionales y
Folclore, se propuso alcanzar acuerdos sobre instrumentos juridicos internacionales, capaces de asegurar la
proteccion eficaz y equilibrada de los recursos genéticos, los conocimientos tradicionales y las expresiones
culturales tradicionales.[20] Sobre los documentos previos que serviran de base, algunos analistas consideran
que debido al cardcter mismo de la OMPI, si bien reconoce la diversidad y complejidad de los conocimientos
tradicionales, al estar, como en el caso de los pueblos indigenas, dentro de sistemas complejos de creencias
y valores, asi como de costumbres y normas consuetudinarias, los instrumentos de proteccién se centran
en torno a la defensa de la apropiacién y el uso indebido de éstos por terceros (robo, soborno y obtencién
ilicita de patentes, por ¢jemplo), més que a la proteccién misma del conocimiento tradicional.[21] Asi, la
OMPI al reconocer la complejidad de contextos y elementos implicados en los conocimientos tradicionales
senala que son las innovaciones basadas en los conocimientos tradicionales los que pueden recibir proteccion
de patente , aunque “...los conocimientos tradicionales en si, esto es, los conocimientos que tienen raices
antiguas y suelen transmitirse por via oral, no quedan protegidos por los sistemas convencionales de
propiedad intelectual (IP)” (OMPI: 2002)[22]. Lo que significa que se dirige a regular la compra-venta
del conocimiento tradicional, bajo los “principios del conocimiento fundamentado”, que deben tener los
“titulares del conocimiento tradicional”, para que haya una participacion justa y equitativa en los beneficios.
Y, por lo tanto, se ubica en la tendencia que incluye, por una parte, establecer propietarios (o titulares,
individuales o colectivos) para bienes comunes que por origen y funcién no deberfan tenerlos; y, por otra,
incluye ponerle precio a los conocimientos para poder venderlos. Lo que significa incorporarlos a la légica
econdmica, social y politica del modelo neoliberal contemporaneo. De ahi la resistencia de los pueblos
indigenas a ser incorporados a dicha légica como condicién para la protecciéon de sus conocimientos y en
suma para el ejercicio de sus derechos.[23]

EL RECONOCIMIENTO DE LOS CONOCIMIENTOS TRADICIONALES EN LA
ETNOGRAFIA Y LAS ETNOCIENCIAS

Laetnografiaylas etnociencias, han tenido un papel muy importante en el acercamientoy el didlogo con los
conocimientos tradicionales, en especial con los indigenas, e incluso han contribuido para que se valoren cada
vez més dentro del campo del conocimiento cientifico. A estas disciplinas se debe una abundante bibliografia
sobre la riqueza y la importancia de los pueblos indigenas en la conservaciéon medioambiental y la produccion
y reproduccion de la biodiversidad de nuestro continente, uno de los centros mundiales de domesticacién y
diversificacién mds importantes del mundo.



UtoPriA Y PRAXIS LATINOAMERICANA, 2022, VOL. 27, NUM. 98, E6615933, ISSN: 1315-5216 / 2477-9555

Tales conocimientos han sido nombrados segtin la disciplina.[24] Se han denominado: sabiduria popular,
saber local, folklore, ciencia indigena (De Gortari),[25] ciencia de lo concreto (Lévi-Strauss), agricultura
tradicional (Herndndez Xolocotzi), ciencia indigena y ciencias nativas (Cardona), conocimiento popular,
ciencia del pueblo (Fals Borda), sistemas folk (Posey y Balée), conocimiento campesino o popular (Baraona),
conocimiento campesino (Toledo), sistemas de saberes indigenas (Argueta), sistemas de saberes indigenas
y campesinos (Leff, et al.), Traditional ecological knowledge (Johnson), Local and indigenous knowledge
systems (LINKS), Saberes subyugados o conocimientos sometidos[26] y mds recientemente dentro de la
perspectivade los didlogos intercientificos, donde se les reconoce el estatus de Ciencias enddgenas (Haverkort
etal.),[27] entre muchos otros.

Sin embargo, desde las disciplinas que se acompanan del prefijo “etno”, al dedicarse a poblaciones
caracterizadas desde la academia como “étnicas”, no se ha logrado superar su perspectiva colonial, ya que,
por una parte, nombran y caracterizan lo que estudian como “etnoconocimientos” y, por otro, suelen
reproducir la verticalidad de la interaccién con los pueblos con que trabajan, sean éstos indigenas, campesinos
o afrodescendientes. En ese marco, del lado del poder esta el investigador de las etno-ciencias y del otro,
en el papel subordinado de “informante”, estd quien brinda sus conocimientos. Ademds que el cientifico es
quien valida y traduce el “etno-conocimiento” para darle certeza cientifica y hacerlo legible para el lenguaje
académico.[28]

Segun Poutignat y Streiff-Fenart[29] el hecho de la nominacién, de nombrar al “otro” en contextos de
asimetria y dominacion, constituye un aspecto revelador de las relaciones interétnicas, en la medida que
evidencia uno de los mecanismos de la etnizacién, al tiempo que es en si mismo un hecho productor de
etnicidad. Lo que implica que en situaciones de dominacién la imposicién de una etiqueta por parte del
grupo dominante tiene un poder preformativo, ya que el hecho de nombrar tiene el poder de hacer existir, en
la realidad y mediante diversos mecanismos sociales, a una colectividad de individuos; sin que importe que
los asi denominados se llamen y se conciban de otras formas, tengan otra identidad, o incluso se opongan a
su clasificacién y a su pertenencia a esa nueva colectividad asignada. La propia etiqueta de ser étnicos, que
acompana a los pueblos subalternos, lleva implicita esa inferiorizacién que los califica y clasifica como parte
de la otredad.[30]

Como puede verse, los mecanismos de la dominacién son de diferentes tipos y muchas veces los
reproducimos sin que seamos conscientes de ellos. De alli la necesidad de estar atentos a los retos que implica
desarrollar didlogos e interacciones desde perspectivas de colaboracién, horizontalidad y descolonizacion,
como la que se pretende conseguir con el “didlogo de saberes”.

EL DIALOGO DE SABERES, UN CAMINO EN CONSTRUCCION

En el contexto mencionado, la nocién de “didlogo de saberes”, sintetiza el propdsito de reconocer
como sujetos a los actores con los que los académicos interactuamos; para construir relaciones de respeto,
horizontalidad y colaboracién. Nocién que sirve, entonces, para dar cuenta de un camino en construccién
respecto a su sentido, componentes, alcances y procedimientos, para lograr fines comunes con una
orientacién social y de beneficio colectivo.

Las raices més profundas de ese camino las encontramos en los trabajos pioneros de Paulo Freire (1970
y 1997),[31] quien desde Brasil en los afios sesenta del siglo XX, promovid la practica y teorizacidn sobre
una educacién popular liberadora e impulsora de la libertad; asi como en la propuesta de la investigacion-
accion participativa que desde Colombia, y durante los afos sesenta y setenta del mismo siglo, llevo
a cabo Orlando Fals-Borda. Experiencias que significaron un paso fundamental para reconocer el gran
valor de los conocimientos indigenas y campesinos, entonces llamados populares, asi como para darle una
dimension politicaal ejercicio de reflexién y accién derivados del trabajo conjunto entre académicos y sectores
subalternos.

Por su parte, los antropdlogos latinoamericanos, también han cuestionado el origen colonial de su
disciplina y de su préctica colonizadora; y como respuesta autocritica a tal origen, algunos han generado



Mava LoreNA PEREZ RUIZ, ET AL. DESCOLONIZACION, DIALOGO DE SABERES E INVESTIGACION COLABORATIVA

dmbitos de participacién y colaboracién con los pueblos con que trabajan. Un ejemplo fueron las tres
Reuniones de Barbados en los afios 1971, 1977 y 1993, realizadas inicialmente con el auspicio del Consejo
Mundial de Iglesias, la Universidad de Berna y la Universidad de las Indias Occidentales (Barbados). Su
importancia radica en que bajo su influencia se impulsaron amplios movimientos indigenas, atendiendo al
principio de que son los pueblos y sus organizaciones los protagonistas de su propia liberacién. Asi, desde
la antropologia critica, la antropologia comprometida, la antropologia militante y la antropologia marxista,
entre otras vertientes, se cuestionaron fuertemente las politicas etnocidas e integracionistas de los Estados
nacionales, y se propusieron generar una antropologia activa y comprometida social y politicamente, con la
finalidad de contribuir a acabar con el colonialismo, interno y externo, la injusticia y la desigualdad social.
En ese marco la antropologia latinoamericana confluy6 con el marxismo, la teologia de la liberacién, la teoria
de la dependencia, los movimientos de liberacién nacional, los movimientos indigenas, las propuestas de la
educacién popular y la investigacién accidn participativa.

Al finalizar el siglo XX y en el transcurso de los primeros afios del siglo XXI, Latinoamérica se
sacudié nuevamente bajo multiples procesos sociales e influencias tedricas, impulsindose una vertiente
participativa y colaborativa de amplio espectro y con rostros diversos. Contribuyeron a ella: los nuevos
movimientos sociales, las luchas autonémicas indigenas, la formacién de Estados plurinacionales, las
propuestas dialdgicas postmodernas, el feminismo, la interseccionalidad, los estudios subalternos, las
propuestas post y decoloniales, los nuevos impulsos a la interculturalidad, asi como las revisiones autocriticas
de varias disciplinas. Mismas que pusieron en la mesa de discusién la manera convencional de pensar
y hacer ciencia, para avanzar en reflexiones epistémicas, ontoldgicas y politicas, implicadas en cualquier
proceso de construccion de conocimiento. En el amplio campo de reflexion y accién senalado, existe variadas
experiencias imposibles de resenar en este trabajo. Baste decir, que actualmente, en la segunda década del siglo
XXI, con el recrudecimiento de las politicas globales de despojo y destruccién neoliberal, se ha fortalecido ese
impetu por renovar la academia e impulsar formas respetuosas de colaboracion entre disciplinas cientificas y
diversos actores sociales. Siempre bajo principios y acuerdos sobre lo que cada actor estd dispuesto a aportar
para conseguir ese fin comun, asi como para distribuir con equidad los beneficios entre los participantes.
Se trata de establecer acuerdos fructiferos de colaboracién para que cada actor participe desde sus propios
sistemas conocimientos y experiencias, para resolver problemas de interés comun. Es decir, se busca establecer
procesos de ensefianza-aprendizaje conjuntos, basados en el respeto para si mismo y para los demds, con
una finalidad establecida en comtn. De ahi que el didlogo de saberes sea en la actualidad una aspiracion,
y una propuesta en la que hemos identificado, por lo menos, tres tendencias,[32] que aqui presentamos
como diferentes, aunque en los hechos no se desarrollen en formas tan delimitadas, y que expondremos a
continuacion.

TRES TENDENCIAS DENTRO DEL DIALOGO DE SABERES

La primera tendencia, que se puede llamar “etnocéntrica y colonizadora”, es aquella que propone conocer
los conocimientos tradicionales para incorporarlos a los sistemas cientificos de conocimiento. Sus portadores
acttan a nombre del desarrollo de la humanidad y del avance de conocimiento cientifico que se dice
que beneficia a todos, y en ellos persiste la vieja tendencia colonial de expropiar, validar y traducir los
conocimientos de los “otros” para que puedan ser incorporados a la ciencia. Se seculariza, traduce y
valida unicamente los conocimientos, recursos y practicas que son potencialmente utiles. Aqui se ejerce la
subordinacién absoluta del “otro” y predomina la imposicién de lo que ese otro debe conservar o destruir de
sus conocimientos, y lo que, a cambio, debe aprender de la ciencia moderna y sus derivaciones tecnoldgicas.

Una segunda tendencia, es la “intercultural integradora”, en la que si bien existe un mayor reconocimiento
del valor e importancia de los saberes tradicionales, son los académicos, los educadores y los extensionistas
de la ciencia hegemoénica quienes mantienen el control de las interacciones con los pueblos llamados
tradicionales. Son ellos quienes conservan el poder de decidir qué investigar, como y para qué y son los
beneficiarios directos o indirectos de los resultados de las interacciones. Los pueblos tienen el estatus de ser



UtoPriA Y PRAXIS LATINOAMERICANA, 2022, VOL. 27, NUM. 98, E6615933, ISSN: 1315-5216 / 2477-9555

informantes calificados. En esta tendencia, aun cuando se califica la interacciéon como un didlogo de saberes
o un didlogo intercultural, predominan la verticalidad y los presupuestos tedricos y éticos de la integracion.
Y las acciones finalmente subordinan a esos pueblos a los procedimientos, principios epistemoldgicos y fines
académicos, comerciales, o de cualquier otro tipo.

Una tercera tendencia, es la “intercultural colaborativa y descolonizadora”, en la que para el didlogo y la
interaccidn entre actores con sistemas de conocimiento distintos, se empieza por acordar y establecer, con
horizontalidad, respeto y justicia, el marco ¢ético para la colaboracién. Es decir, se comienza por acordar la
plataforma de acuerdos sobre las bases y los objetivos de la propuesta, para desde alli trabajar conjuntamente
la construccién del problema a resolver, su diagnéstico, los resultados que se obtendran, sus beneficios y la
distribucidn de éstos, el tipo de conocimiento puesto en marcha, asi como los aspectos procedimentales; entre
los que destacan el establecimiento de los mecanismos para la toma conjunta de decisiones, los procesos de
seguimiento y evaluacion de los resultados. Aqui, se busca sustituir la verticalidad por el acuerdo sobre las
formasy los fines de la interaccién. Lo que incluye superar la imposicién de conocimientos y sus significados,
usual en las practicas de traduccién y validacién obligadas por los cientificos, lo mismo que se requiere
modificar la posicidon asimétrica de los actores implicados en el didlogo de saberes. Esta tltima tendencia,
ademas del acuerdo y el marco ético de la colaboracidn, requiere de la vigilancia continua del proceso para
no caer en la reproduccidn, incluso involuntaria, de los mecanismos reproductores de la hegemonia y la
colonizacién. A manera de conclusion, presentamos a continuacion algunos elementos para una vigilancia
de los procesos de investigacién colaborativa.

CONCLUSIONES: LA VIGILANCIA EPISTEMOLOGICA Y LA AUTOEVALUACION
PERMANENTE

En atenci6n a la complejidad de las situaciones en que se gesta la colaboracidn, aqui se proponen procesos
de autoevaluacién y evaluacién individual y colectiva. De modo que los participantes se pregunten si las
acciones programadas y efectuadas apuntalan las condiciones de imposicién y subordinacién o avanzan
hacia el fortalecimiento de la autonomia[33] de los pueblos que participan en la colaboracién. Con este fin
proponemos|34] que deben analizarse aspectos como los siguientes: a) El origen y la gestacién de la iniciativa:
quién, cémo, por qué y para qué se propone la colaboracién y el didlogo de saberes; es decir, identificar quién
son los actores que la proponen y desde qué posicidn; b) Los procedimientos para la construccion de los
acuerdos y el consenso social alrededor de éstos; ¢) Los objetivos, las formas de decidirlos y los resultados
por obtener; d) Los recursos involucrados (tierras, agua, bosques, aire, etc.); ¢) La propiedad y el manejo
de los recursos (individual, colectiva), asi como identificacién de los bienes comunes que no son ni deben
ser no susceptibles de privatizacién, ni individual ni colectiva; f) Los participantes, las jerarquias de poder
y su posicion social (de los internos y externos); g) El financiamiento, sus cantidades y la procedencia, en
cada etapa; h) Los reglamentos y mecanismos para la toma de decisiones, i) La importancia y el papel del
conocimiento <tradicional en el proceso; j) La importancia y el papel del conocimiento cientifico; k) La
posesion, usufructo y utilizacién del conocimiento puesto en marcha; 1) El usufructo y la distribucion de
los productos, entre ellos del conocimiento que se genere en la experiencia y de los beneficios que ello
generard; y m) El sentido del proyecto sociocultural y ambiental que se propone, para identificar si refuerza
la dependencia a las légicas del modelo social econémico hegeménico o impulsa la autonomia y los proyectos
desde perspectivas culturales y civilizatorias, propias o enddgenas, tales como el Sumac kaway o el Buen vivir,
expresado desde los pueblos indigenas de América Latina.

Solo con unavigilancia permanente de aspectos como los anteriores podremos avanzar en construir nuevas
perspectivas de colaboracién y trabajo conjunto en el didlogo de saberes.



Mava LoreNA PEREZ RUIZ, ET AL. DESCOLONIZACION, DIALOGO DE SABERES E INVESTIGACION COLABORATIVA

NotAs

BIBLIOGRAFIAARGUETA VILLAMAR, A. (1997). Epistemologia e historia de las etnociencias. La construccién de las
etnociencias de la naturaleza y el desarrollo de los saberes bioldgicos de los pueblos indigenas. Tesis de Maestria en Ciencias,
Facultad de Ciencias, Universidad Nacional Auténoma de México (UNAM). México.

ARGUETA-VILLAMAR, A. (2011). “El didlogo de saberes, una utopia realista” en: A. Argueta, E. Corona-M. y P. Hersch
(coords.). Saberes colectivos y didlogo de saberes en México. UNAM-CRIM, Foncicyt, Conacyt, Universidad Iberoamericana.
Puebla, Cuernavaca.

BAHUCHET, S. (2017). Les Jardiniers de la nature. Odile Jacob. Paris.

BARAONA, R. (1987). Conocimiento campesino y sujeto social campesino. Revista Mexicana de Sociologia, nam. 49, México,
pp. 167-190.

BARREDA-MARIN, A, ENRIQUEZ-VALENCIA, L.,y ESPINOZA-HERNANDEZ, R. (coords.). (2019). Economia politica
de la devastacién ambiental y conflictos socioambientales en México. UNAM, Itaca. México.

BONFIL-BATALLA, G. (1987a). México profundo, una civilizacién negada. SEP, CIESAS. México.

BONFIL-BATALLA, G. (1987b). “La teorfa del control cultural y el estudio de los procesos étnicos”, en: Papeles de la Casa Chata.
Afio 2, nu#m. 3, pp. 23-43.

CARDONA, G. R. (1979). “Categorias cognoscitivas y categorias lingiisticas en huave”, en: Italo Signorini et al., Los huaves de
San Mateo del Mar. INI. México.

DE GORTARL E. (1963). La ciencia en la historia de México. FCE. MEXICO.

UNESCO. Declaracién de Budapest. DECLARACION SOBRE LA CIENCIA Y EL USO DEL SABER CIENTIFICO (1999).
en : http://www.unesco.org/science/wcs/esp/declaracion_s.htm

DIAZ-TEPEPA, G. (2011). “Innovar en la tradicién. La construccién local de los saberes campesinos en procesos interculturales”,
en: A. Argueta, E. Corona-M. y P. Hersch (coords.). Saberes colectivos y didlogo de saberes en México. UNAM-CRIM. México.
pp- 235-254.

DUMOULIN, D. (2019). “Presentacién”, en: Pérez-Ruiz, M. L., y Argueta-Villamar, A. Etnociencias, interculturalidad y didlogo
de saberes en América Latina. Investigacion colaborativa y descolonizacion del pensamiento. RPB, CONACYT, ISC, Juan Pablos
Editor. México.

FALS-BORDA, O. (1981). “La ciencia del pueblo”, en: Investigacién participativa y préxis rural. Nuevos conceptos en educacién
y desarrollo comunal. Mosca Azul. Lima. pp. 19-47.

FOUCAULT, M. (1988). Las palabrasy las cosas. Una arqueologia de las ciencias humanas. Siglo XXI. México

FREIRE, P. (1970). Pedagogfa del oprimido. Tierra Nueva. Uruguay.

FREIRE, P. (1997). La educacién como pra#ctica de lalibertad. Siglo XXI, 45a. edicién (Obra original publicada en 1969). México.
GARCIA-BERMEJO, J. C. (2018). “La proteccién de los conocimientos tradicionales desde una perspectiva econdémica”, en:
Argueta-Villamar, A., Marquez, M. E. y Puchet, M. (coords.). Proteccién, desarrollo e innovacién de conocimientos y recursos
tradicionales, UNAM, México. pp. 125-17.

GERMAN-CASTELLI, P. (2018). “:Por qué necesitamos avanzar atin més en la proteccién en la proteccién sui generis de la
diversidad biocultural?”, en: A. Argueta, E. Corona-M. y P. Hersch (coords.). Proteccién, desarrollo e innovacién de conocimientos
y recursos tradicionales. UNAM. México. pp. 19-52.

HAVERKORT, B., DELGADO-BURGOA, F., SHANKAR, D. y MILLAR, D. (2013). Hacia el didlogo intercientifico.
Construyendo desde la pluralidad de visiones de mundo, valores y métodos en diferentes comunidades de conocimiento. UMSS,
FCAP, AGRUCO, CAPTURED, FRLHT, Plural Editores. La Paz.

HERNANDEZ-XOLOCOTZI, E. (1959). “La agricultura”, en: E. Beltrdn (eds.). Los recursos naturales del sureste y su
aprovechamiento. tomo III, cap. 1. Instituto Mexicano de Recursos Naturales Renovables, México. pp. 3-57.
HERNANDEZ-XOLOCOTZL, E. (1978). “La investigacién de huarache”, en: N. Nandh4. Revista de Economfa campesina,
nam. 8/910, COPIDER. México.

Informe del comité intergubernamental sobre propiedad intelectual y recursos genéticos, conocimientos tradicionales y folclore,
Punto 18 del orden del dia, de la reunién de 2 a 11 octubre de 2017. En: https://www.wipo.int/export/sites/www/tk/es/ige/pdf/
igc_mandate_2018-2019.pdf

JOHNSON, M. (1992). Lore. Capturing Traditional Environmental Knowledge. Dene Cultural Institute, International
Development Research Centre. Ottawa.

LEFF, E. (2011). “Didlogo de saberes, saberes locales y racionalidad ambiental en la construccién de la sustentabilidad”, en A.
Argueta, E. Coronay P. Hersch (coords.). Saberes colectivos y didlogo de saberes en México. UNAM. México. pp. 379-391.
LEFF, E. (2019b). Ecologia Politica de la deconstruccién del capital a la territorializacién de la vida. Siglo XXI Editores. México.
LEFF, E., ARGUETA, A., BOEGUE E. y PORTO-GONC#ALVES, C. W. (2002). “Mis all4 del desarrollo sostenible. La

construccion de una racionalidad ambiental para la sustentabilidad: una visién desde América Latina”, en: E. Leff, E. Escurra, L



UtoPriA Y PRAXIS LATINOAMERICANA, 2022, VOL. 27, NUM. 98, E6615933, ISSN: 1315-5216 / 2477-9555

Pizantiy P. Lankao, La Transicién hacia el desarrollo sustentable. Las perspectivas de América Latina y el Caribe. INE, Semarnat,
UAM, PNUMA. pp. 479-578.

LEVI-STRAUSS, Claude. (1972). El pensamiento salvaje. FCE. Me#xico.

LINKS. (2005). Local and Indigenous Knowledge Systems. UNESCO. disponible en: <http://portal.unesco.org>.

MUN#OZ, D.y VIAN#A, J. (comp.). (2012). ¢Cémo se posicionan los pequefios productores en América Latina respecto a los
mercados?. IIED, Hivos, Mainumby. Londres, La Paz. disponible en <http://pubs.iied.org/pdfs/165221IED.pdf>

OLIVE, L., ARGUETA-VILLAMAR, A. y PUCHET, M. (2018). “Interdisciplina y transdisciplina frente a los conocimientos
tradicionales”, en: Argueta-Villamar, A., Mirquez, M. E. y Puchet, M. (coords.). Proteccién, desarrollo e innovacién de
conocimientos y recursos tradicionales. UNAM. México. pp.1-18.

OMPI sobre conocimientos tradicionales, en: https://www.wipo.int/tk/es/tk/

PEREZ-RUIZ, M. L. y ARGUETA-VILLAMAR, A. (2019). Etnociencias, interculturalidad y didlogo de saberes en América
Latina. Investigacién colaborativa y descolonizacién del pensamiento. RPB, CONACYT, ISC, Juan Pablos Editor. México.
PEREZ-RUIZ, M. L. (2007). “El problematico caricter de lo étnico”, en: Revista CUHSO: Cultura/Hombre y Sociedad, ntim.
13, Chile, Centro de Estudios Socioculturales, Universidad Catdlica de Temuco, pp. 35-55, disponible en <http:// cuhso.uct.cl/
index.php/cuhso/article/view/252>.

PEREZ-RUIZ,M.L. (2016). “La traduccio#n y la hibridacién como problemas para una interculturalidad auténoma, colaborativa
y descolonizadora”. Liminar, vol. XIV, nu#m. 1, enero-junio, México, Universidad de Ciencias y Artes de Chiapas, pp. 15-29.
PEREZ-RUIZ,M.L. (2017a). “Delaintegracién alainterculturalidad”. ponencia presentada en ]’ Université Paris Diderot, evento
organizado por Odile Hoffman y Marie Chosson, 1 de junio, Paris, CESSMA-INALCO.

PEREZ RUIZ, M. L. (2017b). “Dialogo de saberes entre pueblos indigenas y ciencia occidental”. Evento organizado por David
Dumoulin y Odile Hoffmann, 9 de junio, Université Sorbonne Nouvelle, Paris.

PEREZ RUIZ, Maya Lorena (2020), “La cuarta trasformacién en el campo cultural: entre suefios y pesadillas”, en
Narrativas Antropoldgicas, México, INAH, pp. 1-8. Disponible en: https://www.revistadeas.inah.gob.mx/publico/index.php?
seccion=Ng===&articulo=NDY=#dire

PE#REZ RUIZ, M. L. y A. ARGUETA-VILLAMAR. (2011). “Saberes indigenas y didlogo intercultural”. Cultura
y representaciones sociales, vol. 5, nu#m. 10, pp. 31-56. Disponible en: http://www.scielo.org.mx/scielo.php?
script=sci_arttext&pid=52007-81102011000100002

POSEY, D. A.y BALEE, W. (eds.) (1989). Resource Management in Amazonia. Indigenous and Folk Strategies. Vol. 7, Advances
in Economic Botany.

POUTIGNAT, P.y STREIFF-FENART, J. (2005). Théories de 'ethnicité. Presses Universitaires de France, Paris.
PROTOCOLO DE NAGOYA (2011) en: https://www.cbd.int/abs/doc/protocol/nagoya-protocol-es.pdf

RODRIGUEZ, N. (2018). “Los megaproyectos y los pueblos indios y negros en América Latina. Contexto de un Atlas”,
introduccién al Atlas Mezinal, disponible en <http://www.puicmezinal.unam.mx/docs/IntroActlas.pdf>.

TOLEDOQ, V. M. (1994). “La apropiacién campesina de la naturaleza: un analisis etnoecoldgico”, tesis de doctorado en Ciencias,
Me#xico, Facultad de Ciencias - UNAM.

TOLEDOQ, V. M. (2011). “Del ‘didlogo de fantasmas’ al ‘didlogo de saberes’, conocimiento y sustentabilidad comunitaria”, en:
A. Argueta-Villamar, E. Corona y P. Hersch (coords.). Saberes colectivos y dia#logo de saberes en México. UNAM. México. pp.
469-484.

UNESCO: Conocimientos locales y tradicionales y politicas de CTT, en: http://www.unesco.org/new/es/office-in-montevideo/
ciencias-naturales/ciencia-tecnologia-e-innovacion/conocimientos-locales-y-tradicionales-y-politicas-de-cti/

UNESCO. https://unesdoc.unesco.org/ark:/48223/pf0000132540_spa

VAVILOV,N.I. (1931). “Mexico and Central America as the Principal Centre of Origin of Cultivated Plants of the New World”.
Bulletin of Applied Botany of Genetics and Plant Breeding. Vol. XX V1. Leningrad, pp. 179-199.

VIA, B. y YACOBACCIO, H. (2013). Domesticacio#n: modelando la naturaleza. Editorial Universitaria de Buenos Alires.
Buenos Aires.

Notas[1] Rodri#guez, Nemesio (2018), “Los megaproyectos y los pueblos indios y negros en Ame#rica Latina. Contexto de un
Atlas”, introduccio#n al Atlas Mezinal, disponible en <http://www.puicmezinal.unam.mx/docs/IntroAtlas.pdf>.

Barreda M., Andre#s; Lilia Enri#quez V. y Raymundo Espinoza H. (coords.) (2019), Economi#a poli#tica de la devastacio#n
ambiental y conflictos socioambientales en Me#xico, Me#xico, UNAM/Itaca.

[2] Bonfil Batalla, Guillermo (1987a), Me#xico profundo, una civilizacio#n negada, Me#xico, SEP-CIESAS.

[3] Dumoulin, David. (2019), Presentacién, en: Pérez Ruiz, M. L. y Argueta Villamar, A. (2019) Etnociencias, interculturalidad y
didlogo de saberes en América Latina. Investigacién colaborativa y descolonizacién del pensamiento, México, RPB, CONACYT,
ISC, Juan Pablos Editor.

[4] Toledo, Vi#ctor M. (2011), “Del ‘dia#logo de fantasmas’ al ‘dia#logo de saberes’, conocimiento y sustentabilidad comunitaria”,
en Arturo Argueta Villamar, Eduardo Corona y Paul Hersch (coords.), Saberes colectivos y dia#logo de saberes en Me#xico,
Me#xico, UNAM, pp. 469-484. Leff, Enrique (2011), “Dia#logo de saberes, saberes locales y racionalidad ambiental en la



Mava LoreNA PEREZ RUIZ, ET AL. DESCOLONIZACION, DIALOGO DE SABERES E INVESTIGACION COLABORATIVA

construccio#n de la sustentabilidad”, en Arturo Argueta, Eduardo Corona y Paul Hersch (coords.), Saberes colectivos y dia#logo
de saberes en Me#xico, Me#xico, UNAM, pp. 379-391. Argueta Villamar, Arturo (2011), “El dia#logo de saberes, una utopi#a
realista”, en Arturo Argueta, Eduardo Corona-M. y Paul Hersch (coords.), Saberes colectivos y dia#logo de saberes en Me#xico,
Cuernavaca, UNAM-CRIM/Foncicyt/Conacyt/ Universidad Iberoamericana Puebla. Pérez Ruiz, M. L. y Argueta Villamar, A.
(2019) Etnociencias, interculturalidad y didlogo de saberes en América Latina. Investigacién colaborativa y descolonizacién del
pensamiento, México, RPB, CONACYT, ISC, Juan Pablos Editor.

[5] Pe#rez Ruiz, Maya Lorena y Arturo Argueta Villamar (2011), “Saberes indi#genas y dia#logo intercultural”,
Cultura y representaciones sociales, vol. 5, nu#m. 10, pp. 31-56. Disponible en: http://www.scielo.org.mx/scielo.php?
script=sci_arttext&pid=52007-81102011000100002. Leff, Enrique (2019b), Ecologia Politica de la deconstruccio#n del capital
a la territorializacio#n de la vida, México Siglo XXI Editores. Pérez Ruiz, M. L. y Argueta Villamar, A. (2019) Etnociencias,
interculturalidad y didlogo de saberes en América Latina. Investigacién colaborativa y descolonizacién del pensamiento, México,
RPB, CONACYT, ISC, Juan Pablos Editor.

(6] Left, Enrique (2019b), Ecologia Politica de la deconstruccio#n del capital a la territorializacio#n de la vida, México Siglo XXI
Editores

[7] Vavilov, Nikolai I. (1931), “Mexico and Central America as the Principal Centre of Origin of Cultivated Plants of the New
World”, Bulletin of Applied Botany of Genetics and Plant Breeding, vol. XX V1, Leningrad, pp. 179-199. Herna#ndez Xolocotzi,
Efrai#m (1959), “La agricultura”, en E. Beltra#n (eds.), Los recursos naturales del sureste y su aprovechamiento, tomo III, cap. 1,
Me##xico, Instituto Mexicano de Recursos Naturales Renovables, pp. 3-57.

[8] Vila#, Bibiana y Hugo Yacobaccio (2013), Domesticacio#n: modelando la naturaleza, Buenos Aires, Editorial Universitaria
de Buenos Aires.

[9] Di#az Tepepa, Guadalupe (2011), “Innovar en la tradicio#n. La construccio#n local de los saberes campesinos en procesos
interculturales”, en Arturo Argueta, Eduar- do Corona-M. y Paul Hersch (coords.), Saberes colectivos y dia#logo de saberes en
Me#xico, Cuernavaca, UNAM-CRIM, pp. 235-254.

[10] Bahuchet, Serge (2017), Les Jardiniers de la nature, Pari#s, Odile Jacob

[11] Mun#oz, Diego y Jorge Vian#a (comp.) (2012), ;:Co#mo se posicionan los pequen#os productores en Ame#rica Latina
respecto a los mercados?, Londres/La Paz, IIED/ Hivos/Mainumby, disponible en <http://pubs.iied.org/pdfs/16522IIED.pdf>
[12] Pe#rez Ruiz, Maya Lorena (2016), “La traduccio#n y la hibridacio#n como problemas para una interculturalidad auto#noma,
colaborativa y descolonizadora”, Liminar, vol. XIV, nu#m. 1, enero-junio, Me#xico, Universidad de Ciencias y Artes de Chiapas,
pp- 15-29. Pettrez Ruiz, Maya Lorena (2017a), “De la integracio#n a la interculturalidad”, ponencia presentada en I Universite#
Paris Diderot, evento organizado por Odile Hoffman y Marie Chosson, 1 de junio, Pari#s, CESSMA-INALCO.

[13] Pe#rez Ruiz, Maya Lorena (2016), “La traduccio#n y la hibridacio#n como problemas para una interculturalidad auto#noma,
colaborativa y descolonizadora”, Liminar, vol. XIV, nu#m. 1, enero-junio, Me#xico, Universidad de Ciencias y Artes de Chiapas,
pp- 15-29.

[14] Ver en: https://unesdoc.unesco.org/ark:/48223/pf0000132540_spa

[15] Ver: “UNESCO: Conocimientos locales y tradicionales y politicas de CTI”, en: ttp://www.unesco.org/new/es/office-in-
montevideo/ciencias-naturales/ciencia-tecnologia-e-innovacion/conocimientos-locales-y-tradicionales-y-politicas-de-cti/

[16] Declaracién de Budapest, en : http://www.unesco.org/science/wcs/esp/declaracion_s.htm

[17] Protocolo de Nagoya, 2011, en: https://www.cbd.int/abs/doc/protocol/nagoya-protocol-es.pdf

[18] Pe#rez Ruiz, Maya Lorena (2020), “La cuarta trasformacién en el campo cultural: entre suefios y pesadillas”, en
Narrativas Antropoldgicas, México, INAH, pp. 1-8. Disponible n: https://www.revistadeas.inah.gob.mx/publico/index.php?
seccion=Ng==&articulo=NDY=#dire

[19] German Castelli, Pierina (2018), ;Por qué necesitamos avanzar ain mds en la proteccién en la proteccidn sui generis de la
diversidad biocultural?, en: Argueta Villamar, A.; Marquez, Martha Elena y Puchet, Martin (coords.). Proteccidn, desarrollo e
innovacién de conocimientos y recursos tradicionales, México, UNAM, pp. 19-52

[20] Ver: Informe del Comité Intergubernamental sobre Propiedad Intelectual y Recursos Genéticos, Conocimientos
Tradicionales y Folclore, Punto 18 del orden del dia, de la reunién de 2 a 11 octubre de 2017. En: hteps://www.wipo.int/export/
sites/www/tk/es/igc/pdf/ige_mandate_2018-2019.pdf

[21] Garcia Bermejo, Juan Carlos (2018), La proteccién de los conocimientos tradicionales desde una perspectiva econdmica, en:
Argueta Villamar, A.; Marquez, Martha Elena y Puchet, Martin (coords.). Proteccién, desarrollo e innovacién de conocimientos
y recursos tradicionales, México, UNAM, pp. 125-170

[22] Ver la p4gina de la OMPI sobre conocimientos tradicionales, en: https://www.wipo.int/tk/es/tk/

[23] Pe#rez Ruiz, Maya Lorena (2020), “La cuarta trasformacién en el campo cultural: entre suefios y pesadillas”, en
Narrativas Antropoldgicas, México, INAH, pp. 1-8. Disponible n: https://www.revistadeas.inah.gob.mx/publico/index.php?
seccion=Ng==&articulo=NDY=#dire

[24] Argueta Villamar, Arturo (1997), “Epistemologi#a e historia de las etnociencias. La construccio#n de las etnociencias de
la naturaleza y el desarrollo de los saberes biolo#gicos de los pueblos indi#genas”, tesis de Maestri#a en Ciencias, Me#xico,
Facultad de Ciencias-UNAM. Olivé, Ledn; Argueta Villamar, A.y Puchet, M. (2018), Interdisciplina y transdisciplina frente a los



UtoPriA Y PRAXIS LATINOAMERICANA, 2022, VOL. 27, NUM. 98, E6615933, ISSN: 1315-5216 / 2477-9555

conocimientos tradicionales, en: Argueta Villamar, A.; Mdrquez, Martha Elena y Puchet, Martin (coords.). Proteccién, desarrollo
e innovacidn de conocimientos y recursos tradicionales, México, UNAM, pp.1-18

[25] De Gortari, Eli# (1963), La ciencia en la historia de Me#xico, Me#xico, FCE. Y los subsiguientes autores: Lévi-Strauss,
Claude (1972), El pensamiento salvaje, Me#xico, FCE. Herna#ndez Xolocotzi, Efrai#m (1978), “La investigacio#n de huarache”,
en Narxhi# Nandha#. Revista de Economi#a campesina, nu#m. 8/910, Me#xico, COPIDER. Cardona, Giorgio Raimondo
(1979), “Categori#tas cognoscitivas y categori#as lingu#i#sticas en huave”, en Italo Signorini et al., Los huaves de San Mateo
del Mar, Met#xico, INL Fals Borda, Orlando (1981), “La ciencia del pueblo”, en: Investigacio#n participativa y praxis rural.
Nuevos conceptos en educacio#n y desarrollo comunal, Lima, Mosca Azul, pp. 19-47. Posey, Darrell A. y William Bale#e (eds.)
(1989), Resource Management in Amazonia; Indigenous and Folk Strategies, vol. 7, Advances in Economic Botany. Baraona,
Rafael (1987), “Conocimiento campesino y sujeto social campesino”, Revista Mexicana de Sociologi#a, Me#xico, nu#m. 49,
pp- 167-190. Toledo, Vi#ctor M. (1994), “La apropiacio#n campesina de la naturaleza: un ana#lisis etnoecolo#gico”, tesis de
doctorado en Ciencias, Me#xico, Facultad de Ciencias - UNAM. Argueta Villamar, Arturo (1997), “Epistemologi#a e historia
de las etnociencias. La construccio#n de las etnociencias de la naturaleza y el desarrollo de los saberes biolo#gicos de los pueblos
indi#genas”, tesis de Maestri#a en Ciencias, Me#xico, Facultad de Ciencias-UNAM. Leff, Enrique; Arturo Argueta, Eckart Boegue
y Carlos Porto Gonc#alves (2002), “Ma#s alla# del desarrollo sostenible. La construccio#n de una racionalidad ambiental para
la sustentabilidad: una visio#n desde Ame#rica Latina”, en Enrique Leff, Exequiel Escurra, Irene Pizanti y Patricia Lankao,
La Transicio#n hacia el desarrollo sustentable. Las perspectivas de Ame#rica Latina y el Caribe, Me#xico, INE-Semarnat,
UAM/PNUMA, pp. 479-578. Johnson, Martha (1992), Lore. Capturing Traditional Environmental Knowledge, Ottawa, Dene
Cultural Institute/International Development Research Centre. LINKS (2005), Local and Indigenous Knowledge Systems,
UNESCO, disponible en: <http://portal.unesco.org>.

[26] Foucault, Michel (1988), Las palabras y las cosas. Una arqueologi#a de las ciencias humanas, Me#xico, Siglo XXI.

[27] Haverkort, Bertus; Freddy Delgado, D. Shankar y D. Millar (2013), Hacia el dia#logo intercienti#fico. Construyendo desde
la pluralidad de visiones de mundo, valores y me#todos en diferentes comunidades de conocimiento, La Paz, UMSS/FCAP/
AGRUCO/CAPTURED/FRLHT/Plural Editores.

[28] Pe#rez Ruiz, Maya Lorena (2007), “El problema#tico cara#cter de lo e#tnico”, en Revista CUHSO: Cultura/Hombre
y Sociedad, nu#m. 13, Chile, Centro de Estudios Socioculturales, Universidad Cato#lica de Temuco, pp. 35-55, disponible
en <http:// cuhso.uct.cl/index.php/cuhso/article/view/252>. Pe#rez Ruiz, Maya Lorena (2017b), “Dia#logo de saberes entre
pueblos indi#genas y ciencia occidental”, evento organizado por David Dumoulin y Odile Hoffmann, 9 de junio, Universite#
Sorbonne Nouvelle, Pari#s.

[29] Poutignat Philippe y Jocelyn Streiff-Fenart (2005), The#ories de I'ethnicite#, Pari#s, Presses Universitaires de France.

[30] Pe#rez Ruiz, Maya Lorena (2007), “El problema#tico cara#cter de lo e#tnico”, en Revista CUHSO: Cultura/Hombre y
Sociedad, nu#m. 13, Chile, Centro de Estudios Socioculturales, Universidad Cato#lica de Temuco, pp. 35-55, disponible en
<http:// cuhso.uct.cl/index.php/cuhso/article/view/252

[31] Freire, Paulo (1970), Pedagogi#a del oprimido, Uruguay, Tierra Nueva. Freire, Paulo (1997), La educacio#n como pra#ctica
de la libertad, 45a. edicio#n, Me#xico, Siglo XXI. (Obra original publicada en 1969).

[32] Pe#rez Ruiz, Maya Lorena y Arturo Argueta Villamar (2011), “Saberes indi#genas y dia#logo intercultural”,
Cultura y representaciones sociales, vol. 5, nu#m. 10, pp. 31-56. Disponible en: http://www.scielo.org.mx/scielo.php?
script=sci_arttext&pid=52007-81102011000100002

[33] Bonfil Batalla, Guillermo (1987a), Me#xico profundo, una civilizacio#n negada, Me#xico, SEP-CIESAS. Y Bonfil Batalla,
Guillermo (1987b), “La teori#a del control cultural y el estudio de los procesos e#tnicos”, en Papeles de la Casa Chata, an#o 2,
nu#m. 3, pp. 23-43.

[34] Pérez Ruiz, M. L. y Argueta Villamar, A. (2019) Etnociencias, interculturalidad y didlogo de saberes en América Latina.
Investigacion colaborativa y descolonizacion del pensamiento, México, RPB, CONACYT, ISC, Juan Pablos Editor.



