
PDF generado a partir de XML-JATS4R por Redalyc
Proyecto académico sin fines de lucro, desarrollado bajo la iniciativa de acceso abierto

Utopía y Praxis Latinoamericana
ISSN: 1315-5216
ISSN: 2477-9555
diazzulay@gmail.com
Universidad del Zulia
República Bolivariana de Venezuela

Descolonización, diálogo de saberes e
investigación colaborativa

PÉREZ RUIZ, Maya Lorena; ARGUETA VILLAMAR, Arturo
Descolonización, diálogo de saberes e investigación colaborativa
Utopía y Praxis Latinoamericana, vol. 27, núm. 98, e6615933, 2022
Universidad del Zulia, República Bolivariana de Venezuela
Disponible en: https://www.redalyc.org/articulo.oa?id=27971621004
DOI: https://doi.org/10.5281/zenodo.6615933

https://www.redalyc.org/articulo.oa?id=27971621004
https://doi.org/10.5281/zenodo.6615933


Maya Lorena PÉREZ RUIZ, et al. Descolonización, diálogo de saberes e investigación colaborativa

PDF generado a partir de XML-JATS4R por Redalyc
Proyecto académico sin fines de lucro, desarrollado bajo la iniciativa de acceso abierto

Estudios

Descolonización, diálogo de saberes e investigación colaborativa
Decolonization, dialogue of knowledge and collaborative research

Maya Lorena PÉREZ RUIZ
Instituto Nacional de Antropología e Historia, México
mayaluum@gmail.com

Arturo ARGUETA VILLAMAR
Universidad Nacional Autónoma de México, México
ayruroa@gmail.com

DOI: https://doi.org/10.5281/zenodo.6615933
Redalyc: https://www.redalyc.org/articulo.oa?

id=27971621004

Recepción: 11 Octubre 2021
Aprobación: 22 Enero 2022

Resumen:

En este trabajo se proponen elementos para la construcción de una investigación colaborativa y descolonizadora, mediante una
breve revisión de las condiciones que han propiciado la continuidad del pensamiento colonial y las diversas formas que éste asume.
Se propone, además, el “diálogo de saberes”, horizontal y participativo como una vía hacia la descolonización del pensamiento y la
interacción entre actores con sistemas de conocimiento distintos, dentro de un marco ético de respeto y justicia.
Palabras clave: descolonización, diálogos, interculturalidad, participación, saberes.

Abstract:

In this work, elements are proposed for the construction of a collaborative and decolonizing investigation, through a brief review
of the conditions that have fostered the continuity of colonial thought and the various forms it assumes. e horizontal and
participatory “dialogue of knowledge” is also proposed as a way towards decolonization of thought and the interaction between
actors with different knowledge systems, within an ethical framework of respect and justice.
Keywords: decolonization, dialogues, interculturality, participation, knowledge.

INTRODUCCIÓN

En el amplio campo de reflexión-acción para descolonizar las ciencias sociales, en su pensamiento y actuación,
existen variadas y amplias experiencias en México y América Latina. La necesidad de gestar nuevas opciones
de cultura, civilización y manejo medioambiental surgen de la constatación del deterioro de la vida en todas
sus expresiones, que incluye la destrucción de territorios, recursos y pueblos, mediante el establecimiento de
megaproyectos y empresas militares, el exterminio masivo en multitud de países y el recrudecimiento de la
violencia, en especial contra las mujeres.[1] Así, conforme avanzan y se recrudecen las políticas globales de
despojo y destrucción neoliberal, se fortalece el ímpetu para impulsar formas respetuosas de colaboración
entre diversos actores sociales, con la finalidad de emprender luchas conjuntas en contra de las lógicas
capitalistas, sustentadas en la modernidad depredadora, que rigen las relaciones entre las sociedades humanas
y el entorno medioambiental.

La necesidad de esa alianza motiva también a los pueblos tradicionales, que transitan de la desconfianza,
la subordinación y la resistencia, hacia iniciativas para oponerse al saqueo y la devastación, y construir
con sus aliados una lucha anticapitalista con nuevos horizontes civilizatorios.[2] Construyéndose lo que
Dumoulin[3] denomina “la doble conservación”: la de la naturaleza y la de la diversidad cultural. Concebida
ésta como un nuevo marco cognitivo, discursivo y de acción política que ha permitido dar sentido, y encauzar
las alianzas entre actores ambientalistas, los pueblos y los defensores de los derechos indígenas. Un campo de
trabajo, reflexión y acción de enorme importancia y actualidad impulsada en México.[4] En ese contexto de

https://doi.org/10.5281/zenodo.6615933
https://www.redalyc.org/articulo.oa?id=27971621004
https://www.redalyc.org/articulo.oa?id=27971621004


Utopía y Praxis Latinoamericana, 2022, vol. 27, núm. 98, e6615933, ISSN: 1315-5216 / 2477-9555

PDF generado a partir de XML-JATS4R por Redalyc
Proyecto académico sin fines de lucro, desarrollado bajo la iniciativa de acceso abierto

alianzas para la “doble conservación”, emerge y cobra vigencia la noción de “diálogo de saberes” que expresa
el interés para construir relaciones de respeto, horizontalidad y colaboración entre actores con sistemas
de conocimiento distintos, para, mediante el diálogo y la concertación, alcanzar fines comunes, con una
orientación social y para el bien colectivo.

En ese marco a continuación analizaremos algunos de los mecanismo de la hegemonía, no siempre
evidentes, que entre los académicos contribuyen a la reproducción del pensamiento colonial. Y como
conclusión ofreceremos ciertos elementos de vigilancia, que esperamos sea útil para la construcción de un
diálogo de saberes y una interculturalidad descolonizadores.

LOS MECANISMOS DE LA HEGEMONÍA
Los estudios sobre la destrucción y subordinación de los pueblos originarios de América, y sus

conocimientos y prácticas sobre la naturaleza y el medio ambiente tienen una larga trayectoria histórica[5],
y continúan realizándose cada vez con mejor instrumental teórico y nuevas fuentes, haciendo patente
su riqueza, pero también las diversas formas de su deterioro y destrucción. Bajo esas condiciones de
exclusión y dominación los llamados pueblos tradicionales han emprendido importantes luchas por sus
derechos territoriales, culturales e identitarios, lográndose importantes modificaciones en las constituciones
de los Estados nacionales de nuestra América. Así, desde la segunda mitad del siglo XX y lo que va del
XXI, se han modificado las políticas públicas nacionales y globales sobre la diversidad natural y cultural,
lográndose el reconocimiento de derechos fundamentales para los indígenas, campesinos y afrodescendientes;
lo que incluye la valoración de sus conocimientos denominados en esos instrumentos como ancestrales
o tradicionales. A pesar de tales logros persisten factores que limitan su pleno reconocimiento, y que
contribuyen a la subordinación y destrucción de estos pueblos y sus sistemas de conocimiento. Algunos, como
se verá a continuación, se esconden en las políticas de conservación y otros en las políticas de reconocimientos
de la diversidad cultural y de los conocimientos de los pueblos tradicionales.

LAS POLÍTICAS DE CONSERVACIÓN NEOLIBERAL: EL ECOLOGISMO, LA ECOLOGÍA
ECONÓMICA Y LA SUSTENTABILIDAD

Según Enrique Leff [6] las políticas del ecologismo, la ecología económica y la sustentabilidad, parten de la
separación cartesiana entre sujeto y objeto, sentimiento y razón, y cultura y naturaleza. De modo que desde el
logocentrismo de occidente la naturaleza, la humanidad y la cultura se conciben como un capital que justifica
y opera su explotación comercial, subordinándolos a una racionalidad tecno-econo#mica totalitaria.

Del ecologismo, dice este autor que si bien ha generado una nueva comprensión del mundo y la naturaleza,
al configurar un “paradigma de la complejidad” y una “ecología generalizada”, éste no ha sido capaz de
comprender el orden simbólico que organiza la vida humana, sus relaciones sociales y sus relaciones de
poder. Forjando una mirada reduccionista. En cuanto a la economía ecológica, Leff señala que el concepto de
“distribución ecológica”, para abordar la desigualdad en los costos ecológicos y el reparto de los potenciales
ambientales del planeta, también está atravezada por estrategias de poder. Por lo cual, solo contempla normas
ecológicas, y ha sido incapaz de romper la racionalidad económica dominante, que reduce el problema a una
repartición más justa de los costos ecológicos del crecimiento económico. Omitiéndo que la distribución
ecológica oculta una lucha de intereses entre naciones y grupos sociales. De allí que los conflictos socio-
ambientales no puedan resolverse, al estar limitadas de antemano por criterios geopolíticos y económicos
dominantes. Un ejemplo de la perversidad de la geopolítica del desarrollo, dice Leff, es la propuesta de la
reconversión de la biodiversidad en colectores de gases de efecto invernadero (sobre todo CO2), para exculpar
a los países industrializados de los excedentes de sus cuotas de emisiones, mientras se induce/obliga a una
reconversión ecológica de los países del tercer mundo.

En cuanto a la propuesta de la sustentabilidad, este autor considera que si bien dio voz a una conciencia
emergente sobre el deterioro ambiental, ha permanecido ciega a las causas profundas de éste. Dando carta
de naturalización a la mercantilización de la naturaleza, como sucede con la “economía verde” y los servicios
ambientales, con las cuales los países poderosos continúan su avance de colonización “neo-eco-liberal” sobre



Maya Lorena PÉREZ RUIZ, et al. Descolonización, diálogo de saberes e investigación colaborativa

PDF generado a partir de XML-JATS4R por Redalyc
Proyecto académico sin fines de lucro, desarrollado bajo la iniciativa de acceso abierto

los territorios de los pueblos. Bajo esa óptica, le ha asignado un valor económico a la conservacio#n de
los bosques y de la biodiversidad, y como desarrollo sostenible/sustentable, se han impuesto instrumentos
legales y normativos, como los bonos de carbono, que han hecho de los países no desarrollados el sumidero
de los países industrializados, sin que éstos asuman la responsabilidad de sus desechos y del calentamiento
global. Igual de grave es la disputa por la naturaleza y los destinos de la vida, implicados en las estrategias
de las empresas trasnacionales de biotecnología para apropiarse el material genético de los recursos bióticos,
empleando mecanismo jurídicos y de despojo directo de los bienes culturales y naturales de estos pueblos. A
tales perspectivas, Leff opone los planteamientos del ecologismo radical, que cuestiona el derecho positivo y
privado como instrumento para dirimir los problemas de la desigualdad social y la justicia social, reivindica
los derechos colectivos de los Pueblos de la Tierra a su patrimonio biocultural y a los bienes comunes de la
humanidad.

LA ESTIGMATIZACIÓN E INFERIORIZACIÓN DE LOS CONOCIMIENTOS
TRADICIONALES

En la actualidad existe un creciente reconocimiento de los conocimientos tradicionales, su valor y
relevancia, en instrumentos de protección nacionales e internacionales. Sin embargo, en la mayoría de las
políticas educativas y de desarrollo aún imperan los mecanismos con que se reproduce la subalternidad de
estos pueblos y sus conocimientos. En algunas narrativas se les considera como los responsables de la falta de
desarrollo o incluso como los causantes del deterioro ambiental y de los grandes problemas alimentarios. Y en
otras más, se les supone inferiores, en relación con el desarrollo modernizador y los conocimientos científicos,
lo que justifica las políticas desarrollistas y de integración a los Estados y culturas nacionales. Mismas
que en esos pueblos han introducido cambios en la propiedad de la tierra, han modificado las prácticas
y las tecnologías, han impuesto semillas mejoradas y transgénicas y han introducido los agroquímicos y
plaguicidas de alta toxicidad. En tales perspectivas se ignora que es gracias a muchos de los pueblos indígenas
y campesinos que aún se conservan grandes reservorios de biodiversidad, y de diversidad agrícola: semillas
nativas, conocimientos, tecnologías que configuran sistemas tecnológicos ancestrales de gran valor. Como
los que la FAO llama Sistemas Importantes del Patrimonio Agrícola Mundial (SIPAM), y que constituyen
espacios de Patrimonio Mundial reconocidos por la UNESCO, al ser áreas de conservación natural. A pesar
de lo cual, dichas áreas, no siempre quedan bajo control de estos pueblos, sino en manos de conservacionistas,
sustrayéndolos del control de los pueblos que los han conservado.

En sentido contrario a las afirmaciones que estigmatizan a los pueblos tradicionales y sus conocimientos, se
ha demostrado que ellos han sido los generadores de la milenaria domesticación de especies para la agricultura,
[7] el pastoreo y la ganadería,[8] así como del desarrollo de tecnologías para la siembra, la conservación
de semillas y para la alfarería;[9] lo mismo que la creación-conservación de suelos y ecosistemas, con su
biodiversidad en selvas y bosques[10]. Tales hechos son expresión de las complejas formas de racionalidad,
reflexión, sistematización y transmisión, que superan cualitativamente las prácticas mecánicas del acierto
y el error, con que se caracteriza su conocimienbto cuando se dice que éste es empírico y oral. Es decir,
cuando se considera que éste es producto de la intuición y el sentido común, transmitido de generación en
generación solo por la costumbre, la repetición, y el ejercicio constante y mecánico de la prueba y el error;
sin que sus generadores, con una mentalidad pre-moderna, cuenten con métodos de experimentación y de
sistematización.

Dicha caracterización, que se emplea para inferiorizar este conocimiento, en su comparación al que se
concidera universal, objetivo y científico, ignora que los llamados pueblos tradicionales a lo largo de su historia
han desarrollado importantes y eficaces mecanismos de transmisión y sistematización de sus conocimientos;
comprendidos de diversos lenguajes, por ejemplo en rituales, textiles, cerámicas y muchas otras formas
de expresión, conservación y transmisión. Prueba de la eficiencia y adaptabilidad del conocimiento y la
producción campesina es que en el mundo existen aproximadamente 470 millones de pequeñas propiedades
agrícolas, de las cuales el 85% son menores a dos hectáreas. Dichos productores alimentan a una población



Utopía y Praxis Latinoamericana, 2022, vol. 27, núm. 98, e6615933, ISSN: 1315-5216 / 2477-9555

PDF generado a partir de XML-JATS4R por Redalyc
Proyecto académico sin fines de lucro, desarrollado bajo la iniciativa de acceso abierto

aproximada de 2.2 mil millones de personas.[11] Evidencia que amerita una lectura diferente sobre la
importancia de los campesinos, sus culturas y el valor y carácter de sus conocimientos.

En cuanto al conocimiento científico, al que se le concede una racionalidad objetiva y un carácter universal,
cabe recordar que tales criterios son producto de procesos generados dentro de los espacios de consagración
académica, donde se construye y se legitima este tipo de conocimiento, según los parámetros construidos
por los actores hegemónicos, en un tiempo y un espacio social específico.[12] Espacios que son los mismos
donde se devalúa y menosprecian los conocimientos generados en otros ámbitos. Y donde, paradójicamente,
se aprende de los conocimientos tradicionales para integrarlos en apoyo al desarrollo científico. Allí se les
traduce, se les seculariza y se validan para poder extraerles todo aquello de utilidad para “toda la humanidad”.
Una medida de incorporación/integración a las políticas globales del desarrollo neoliberal, que no discute el
carácter expropiatorio de tal incorporación, ni cuestiona las condiciones que perpetúan la subalternidad de
quienes produjeron esos conocimientos.[13]

INSTRUMENTOS PARA EL RECONOCIMIENTO DEL CONOCIMIENTO TRADICIONAL
Y ALGUNAS LIMITACIONES DE LOS MISMOS

Otro caso de minorización sucede en los instrumentos internacionales dedicados a proteger y salvaguardar
los conocimientos tradicionales, ya que pueden propiciar acciones de despojo no incluidas en sus objetivos
e intencionalidades. Un caso paradigmático es la Convención para la Salvaguardia del Patrimonio Cultural
Inmaterial, signada por la UNESCO en 2003, que propone disposiciones generales para su salvaguardia,
ya que en su caracterización de lo que es este tipo de patrimonio reproduce los estereotipos sobre el
conocimiento tradicional, al no superar su concepción como empíricos y orales, y al subordinarlos a las
concepciones de desarrollo y desarrollo sostenibles del pensamiento occidental y neoliberal. Además, que al
no ser un instrumento vinculante no establece medidas jurídicas de protección ni sanciones para los casos
en que se recurra a su destrucción o apropiación indebida. Inclusive, en su artículo 3º señala explícitamente
que ninguna de sus disposiciones podrá ser interpretada de tal manera que “afecte los derechos y obligaciones
que tengan los Estados Parte en virtud de otros instrumentos internacionales relativos a los derechos de
propiedad intelectual o a la utilización de los recursos biológicos y ecológicos de los que sean partes” [14]. Con
lo cual la Convención queda sujeta a instrumentos y acuerdos multilaterales, como los de la Organización
Mundial de Comercio (OMC), la Organización para la Cooperación y el Desarrollo Económicos (OCDE),
la Organización Mundial de la Propiedad Intelectual (OMPI) y los tratados de libre comercio.

De igual forma, en las Políticas de Ciencia, Tecnología e Innovación (CTI) la UNESCO, si bien reconoce
en el mundo la existencia de conocimientos distintos, es a la “ciencia” a la que le otorga el lugar central, de
manera que serán los conocimientos tradicionales los que deberán integrarse a ella. Así señala que: “Uno
de los desafíos pendientes en la región es la incorporación de los sistemas de conocimientos indígenas y
tradicionales a las políticas de CTI, con el objeto de contribuir más extensamente al bien común”[15]. Y algo
similar sucede con el Consejo Internacional para la Ciencia (ICSU), fundado en 1931, que si bien reconoce
la importancia de los conocimientos locales o tradicionales, no es ajena a su caracterización como un saber
empírico ni a la necesidad de integrarlo en beneficio del conocimiento científico. En su considerando 26
señala que los sistemas tradicionales y locales de conocimiento “…pueden aportar, y lo han hecho en el curso
de la historia, una valiosa contribución a la ciencia y la tecnología, y que es menester preservar, proteger,
investigar y promover ese patrimonio cultural y ese saber empírico.”[16] De esta manera, la UNESCO y el
Consejo Internacional para la Ciencia (ICSU) si bien reconocen el valor de los conocimientos tradicionales
y sus aportaciones para la diversidad cultural mundial, al no desarrollar mecanismos para el reconocimiento
de los derechos de los pueblos sobre sus conocimientos, al no establecer mecanismos contra el despojo y al
decir que este patrimonio es “patrimonio de toda la humanidad” dejan abierta la puerta para el usufructo
privado de bienes comunes.

Ciertamente, para resolver la ambigüedad sobre los bienes culturales que son “de toda la humanidad”,
el sistema de Naciones Unidades, ha tratado de generar instrumentos jurídicos que aseguren la efectiva



Maya Lorena PÉREZ RUIZ, et al. Descolonización, diálogo de saberes e investigación colaborativa

PDF generado a partir de XML-JATS4R por Redalyc
Proyecto académico sin fines de lucro, desarrollado bajo la iniciativa de acceso abierto

protección de los conocimientos tradicionales, las expresiones culturales tradicionales y los recursos
genéticos, susceptibles de ser comercializados. Dos de estos instrumentos, y que sí son vinculantes para
los países que los suscriben, son el Convenio sobre la Diversidad Biológica (CDB, 1992), adoptado el
22 de mayo de 1992, en la Conferencia de Naciones Unidas sobre Medio Ambiente y Desarrollo y el
Protocolo de Nagoya, adoptado el 29 de octubre de 2010, en la Décima Conferencia de las Partes (COP).
[17]Ambos se enfocan en el conocimiento tradicional asociado a los recursos genéticos y se proponen regular
la participación de los pueblos indígenas y comunidades locales/tradicionales, en los beneficios que se deriven
de su utilización. Sin embargo, como lo han señalado varios analistas, estos instrumentos tienen varias
deficiencias, una de las más importantes es que la protección del conocimiento tradicional está condicionada
a ponerle precio al conocimiento para poder venderlo. Es decir, su protección debe pasar por transformar un
bien común en una mercancía, lo que significa ponerle dueño (individual o colectivo) a algo que, como el
agua, el aire, el territorio y el patrimonio cultural de un pueblo, jamás debería tenerlo.[18] Otra limitación es
que estos instrumentos no son normativos, lo que supone que cada país tiene la plena libertad de establecer
los mecanismos de regulación que considere pertinentes es decir, no regula, lo deja al árbitro de las fuerzas
sociopolíticas.[19]

Otra instancia interesada en la protección de los conocimientos indígenas locales/tradicionales es
Organización Mundial de la Propiedad Intelectual (OMPI), que en su agenda 2018-2019, a través del Comité
Intergubernamental sobre Propiedad Intelectual y Recursos Genéticos, Conocimientos Tradicionales y
Folclore, se propuso alcanzar acuerdos sobre instrumentos jurídicos internacionales, capaces de asegurar la
protección eficaz y equilibrada de los recursos genéticos, los conocimientos tradicionales y las expresiones
culturales tradicionales.[20] Sobre los documentos previos que servirán de base, algunos analistas consideran
que debido al carácter mismo de la OMPI, si bien reconoce la diversidad y complejidad de los conocimientos
tradicionales, al estar, como en el caso de los pueblos indígenas, dentro de sistemas complejos de creencias
y valores, así como de costumbres y normas consuetudinarias, los instrumentos de protección se centran
en torno a la defensa de la apropiación y el uso indebido de éstos por terceros (robo, soborno y obtención
ilícita de patentes, por ejemplo), más que a la protección misma del conocimiento tradicional.[21] Así, la
OMPI al reconocer la complejidad de contextos y elementos implicados en los conocimientos tradicionales
señala que son las innovaciones basadas en los conocimientos tradicionales los que pueden recibir protección
de patente , aunque “…los conocimientos tradicionales en sí, esto es, los conocimientos que tienen raíces
antiguas y suelen transmitirse por vía oral, no quedan protegidos por los sistemas convencionales de
propiedad intelectual (IP)” (OMPI: 2002)[22]. Lo que significa que se dirige a regular la compra-venta
del conocimiento tradicional, bajo los “principios del conocimiento fundamentado”, que deben tener los
“titulares del conocimiento tradicional”, para que haya una participación justa y equitativa en los beneficios.
Y, por lo tanto, se ubica en la tendencia que incluye, por una parte, establecer propietarios (o titulares,
individuales o colectivos) para bienes comunes que por origen y función no deberían tenerlos; y, por otra,
incluye ponerle precio a los conocimientos para poder venderlos. Lo que significa incorporarlos a la lógica
económica, social y política del modelo neoliberal contemporáneo. De ahí la resistencia de los pueblos
indígenas a ser incorporados a dicha lógica como condición para la protección de sus conocimientos y en
suma para el ejercicio de sus derechos.[23]

EL RECONOCIMIENTO DE LOS CONOCIMIENTOS TRADICIONALES EN LA
ETNOGRAFÍA Y LAS ETNOCIENCIAS

La etnografía y las etnociencias, han tenido un papel muy importante en el acercamiento y el diálogo con los
conocimientos tradicionales, en especial con los indígenas, e incluso han contribuido para que se valoren cada
vez más dentro del campo del conocimiento científico. A estas disciplinas se debe una abundante bibliografía
sobre la riqueza y la importancia de los pueblos indígenas en la conservación medioambiental y la producción
y reproducción de la biodiversidad de nuestro continente, uno de los centros mundiales de domesticación y
diversificación más importantes del mundo.



Utopía y Praxis Latinoamericana, 2022, vol. 27, núm. 98, e6615933, ISSN: 1315-5216 / 2477-9555

PDF generado a partir de XML-JATS4R por Redalyc
Proyecto académico sin fines de lucro, desarrollado bajo la iniciativa de acceso abierto

Tales conocimientos han sido nombrados según la disciplina.[24] Se han denominado: sabiduría popular,
saber local, folklore, ciencia indígena (De Gortari),[25] ciencia de lo concreto (Lévi-Strauss), agricultura
tradicional (Hernández Xolocotzi), ciencia indígena y ciencias nativas (Cardona), conocimiento popular,
ciencia del pueblo (Fals Borda), sistemas folk (Posey y Balée), conocimiento campesino o popular (Baraona),
conocimiento campesino (Toledo), sistemas de saberes indígenas (Argueta), sistemas de saberes indígenas
y campesinos (Leff, et al.), Traditional ecological knowledge (Johnson), Local and indigenous knowledge
systems (LINKS), Saberes subyugados o conocimientos sometidos[26] y más recientemente dentro de la
perspectiva de los diálogos intercientíficos, donde se les reconoce el estatus de Ciencias endógenas (Haverkort
et al.),[27] entre muchos otros.

Sin embargo, desde las disciplinas que se acompañan del prefijo “etno”, al dedicarse a poblaciones
caracterizadas desde la academia como “étnicas”, no se ha logrado superar su perspectiva colonial, ya que,
por una parte, nombran y caracterizan lo que estudian como “etnoconocimientos” y, por otro, suelen
reproducir la verticalidad de la interacción con los pueblos con que trabajan, sean éstos indígenas, campesinos
o afrodescendientes. En ese marco, del lado del poder está el investigador de las etno-ciencias y del otro,
en el papel subordinado de “informante”, está quien brinda sus conocimientos. Además que el científico es
quien valida y traduce el “etno-conocimiento” para darle certeza científica y hacerlo legible para el lenguaje
académico.[28]

Según Poutignat y Streiff-Fenart[29] el hecho de la nominación, de nombrar al “otro” en contextos de
asimetría y dominación, constituye un aspecto revelador de las relaciones interétnicas, en la medida que
evidencia uno de los mecanismos de la etnización, al tiempo que es en sí mismo un hecho productor de
etnicidad. Lo que implica que en situaciones de dominación la imposición de una etiqueta por parte del
grupo dominante tiene un poder preformativo, ya que el hecho de nombrar tiene el poder de hacer existir, en
la realidad y mediante diversos mecanismos sociales, a una colectividad de individuos; sin que importe que
los así denominados se llamen y se conciban de otras formas, tengan otra identidad, o incluso se opongan a
su clasificación y a su pertenencia a esa nueva colectividad asignada. La propia etiqueta de ser étnicos, que
acompaña a los pueblos subalternos, lleva implícita esa inferiorización que los califica y clasifica como parte
de la otredad.[30]

Como puede verse, los mecanismos de la dominación son de diferentes tipos y muchas veces los
reproducimos sin que seamos conscientes de ellos. De allí la necesidad de estar atentos a los retos que implica
desarrollar diálogos e interacciones desde perspectivas de colaboración, horizontalidad y descolonización,
como la que se pretende conseguir con el “diálogo de saberes”.

EL DIÁLOGO DE SABERES, UN CAMINO EN CONSTRUCCIÓN
En el contexto mencionado, la noción de “diálogo de saberes”, sintetiza el propósito de reconocer

como sujetos a los actores con los que los académicos interactuamos; para construir relaciones de respeto,
horizontalidad y colaboración. Noción que sirve, entonces, para dar cuenta de un camino en construcción
respecto a su sentido, componentes, alcances y procedimientos, para lograr fines comunes con una
orientación social y de beneficio colectivo.

Las raíces más profundas de ese camino las encontramos en los trabajos pioneros de Paulo Freire (1970
y 1997),[31] quien desde Brasil en los años sesenta del siglo XX, promovió la práctica y teorización sobre
una educación popular liberadora e impulsora de la libertad; así como en la propuesta de la investigación-
acción participativa que desde Colombia, y durante los años sesenta y setenta del mismo siglo, llevó
a cabo Orlando Fals-Borda. Experiencias que significaron un paso fundamental para reconocer el gran
valor de los conocimientos indígenas y campesinos, entonces llamados populares, así como para darle una
dimensión política al ejercicio de reflexión y acción derivados del trabajo conjunto entre académicos y sectores
subalternos.

Por su parte, los antropólogos latinoamericanos, también han cuestionado el origen colonial de su
disciplina y de su práctica colonizadora; y como respuesta autocrítica a tal origen, algunos han generado



Maya Lorena PÉREZ RUIZ, et al. Descolonización, diálogo de saberes e investigación colaborativa

PDF generado a partir de XML-JATS4R por Redalyc
Proyecto académico sin fines de lucro, desarrollado bajo la iniciativa de acceso abierto

ámbitos de participación y colaboración con los pueblos con que trabajan. Un ejemplo fueron las tres
Reuniones de Barbados en los años 1971, 1977 y 1993, realizadas inicialmente con el auspicio del Consejo
Mundial de Iglesias, la Universidad de Berna y la Universidad de las Indias Occidentales (Barbados). Su
importancia radica en que bajo su influencia se impulsaron amplios movimientos indígenas, atendiendo al
principio de que son los pueblos y sus organizaciones los protagonistas de su propia liberación. Así, desde
la antropología crítica, la antropología comprometida, la antropología militante y la antropología marxista,
entre otras vertientes, se cuestionaron fuertemente las políticas etnocidas e integracionistas de los Estados
nacionales, y se propusieron generar una antropología activa y comprometida social y políticamente, con la
finalidad de contribuir a acabar con el colonialismo, interno y externo, la injusticia y la desigualdad social.
En ese marco la antropología latinoamericana confluyó con el marxismo, la teología de la liberación, la teoría
de la dependencia, los movimientos de liberación nacional, los movimientos indígenas, las propuestas de la
educación popular y la investigación acción participativa.

Al finalizar el siglo XX y en el transcurso de los primeros años del siglo XXI, Latinoamérica se
sacudió nuevamente bajo múltiples procesos sociales e influencias teóricas, impulsándose una vertiente
participativa y colaborativa de amplio espectro y con rostros diversos. Contribuyeron a ella: los nuevos
movimientos sociales, las luchas autonómicas indígenas, la formación de Estados plurinacionales, las
propuestas dialógicas postmodernas, el feminismo, la interseccionalidad, los estudios subalternos, las
propuestas post y decoloniales, los nuevos impulsos a la interculturalidad, así como las revisiones autocríticas
de varias disciplinas. Mismas que pusieron en la mesa de discusión la manera convencional de pensar
y hacer ciencia, para avanzar en reflexiones epistémicas, ontológicas y políticas, implicadas en cualquier
proceso de construcción de conocimiento. En el amplio campo de reflexión y acción señalado, existe variadas
experiencias imposibles de reseñar en este trabajo. Baste decir, que actualmente, en la segunda década del siglo
XXI, con el recrudecimiento de las políticas globales de despojo y destrucción neoliberal, se ha fortalecido ese
ímpetu por renovar la academia e impulsar formas respetuosas de colaboración entre disciplinas científicas y
diversos actores sociales. Siempre bajo principios y acuerdos sobre lo que cada actor está dispuesto a aportar
para conseguir ese fin común, así como para distribuir con equidad los beneficios entre los participantes.
Se trata de establecer acuerdos fructíferos de colaboración para que cada actor participe desde sus propios
sistemas conocimientos y experiencias, para resolver problemas de interés común. Es decir, se busca establecer
procesos de enseñanza-aprendizaje conjuntos, basados en el respeto para sí mismo y para los demás, con
una finalidad establecida en común. De ahí que el diálogo de saberes sea en la actualidad una aspiración,
y una propuesta en la que hemos identificado, por lo menos, tres tendencias,[32] que aquí presentamos
como diferentes, aunque en los hechos no se desarrollen en formas tan delimitadas, y que expondremos a
continuación.

TRES TENDENCIAS DENTRO DEL DIÁLOGO DE SABERES
La primera tendencia, que se puede llamar “etnocéntrica y colonizadora”, es aquella que propone conocer

los conocimientos tradicionales para incorporarlos a los sistemas científicos de conocimiento. Sus portadores
actúan a nombre del desarrollo de la humanidad y del avance de conocimiento científico que se dice
que beneficia a todos, y en ellos persiste la vieja tendencia colonial de expropiar, validar y traducir los
conocimientos de los “otros” para que puedan ser incorporados a la ciencia. Se seculariza, traduce y
valida únicamente los conocimientos, recursos y prácticas que son potencialmente útiles. Aquí se ejerce la
subordinación absoluta del “otro” y predomina la imposición de lo que ese otro debe conservar o destruir de
sus conocimientos, y lo que, a cambio, debe aprender de la ciencia moderna y sus derivaciones tecnológicas.

Una segunda tendencia, es la “intercultural integradora”, en la que si bien existe un mayor reconocimiento
del valor e importancia de los saberes tradicionales, son los académicos, los educadores y los extensionistas
de la ciencia hegemónica quienes mantienen el control de las interacciones con los pueblos llamados
tradicionales. Son ellos quienes conservan el poder de decidir qué investigar, cómo y para qué y son los
beneficiarios directos o indirectos de los resultados de las interacciones. Los pueblos tienen el estatus de ser



Utopía y Praxis Latinoamericana, 2022, vol. 27, núm. 98, e6615933, ISSN: 1315-5216 / 2477-9555

PDF generado a partir de XML-JATS4R por Redalyc
Proyecto académico sin fines de lucro, desarrollado bajo la iniciativa de acceso abierto

informantes calificados. En esta tendencia, aun cuando se califica la interacción como un diálogo de saberes
o un diálogo intercultural, predominan la verticalidad y los presupuestos teóricos y éticos de la integración.
Y las acciones finalmente subordinan a esos pueblos a los procedimientos, principios epistemológicos y fines
académicos, comerciales, o de cualquier otro tipo.

Una tercera tendencia, es la “intercultural colaborativa y descolonizadora”, en la que para el diálogo y la
interacción entre actores con sistemas de conocimiento distintos, se empieza por acordar y establecer, con
horizontalidad, respeto y justicia, el marco ético para la colaboración. Es decir, se comienza por acordar la
plataforma de acuerdos sobre las bases y los objetivos de la propuesta, para desde allí trabajar conjuntamente
la construcción del problema a resolver, su diagnóstico, los resultados que se obtendrán, sus beneficios y la
distribución de éstos, el tipo de conocimiento puesto en marcha, así como los aspectos procedimentales; entre
los que destacan el establecimiento de los mecanismos para la toma conjunta de decisiones, los procesos de
seguimiento y evaluación de los resultados. Aquí, se busca sustituir la verticalidad por el acuerdo sobre las
formas y los fines de la interacción. Lo que incluye superar la imposición de conocimientos y sus significados,
usual en las prácticas de traducción y validación obligadas por los científicos, lo mismo que se requiere
modificar la posición asimétrica de los actores implicados en el diálogo de saberes. Esta última tendencia,
además del acuerdo y el marco ético de la colaboración, requiere de la vigilancia continua del proceso para
no caer en la reproducción, incluso involuntaria, de los mecanismos reproductores de la hegemonía y la
colonización. A manera de conclusión, presentamos a continuación algunos elementos para una vigilancia
de los procesos de investigación colaborativa.

CONCLUSIONES: LA VIGILANCIA EPISTEMOLÓGICA Y LA AUTOEVALUACIÓN
PERMANENTE

En atención a la complejidad de las situaciones en que se gesta la colaboración, aquí se proponen procesos
de autoevaluación y evaluación individual y colectiva. De modo que los participantes se pregunten si las
acciones programadas y efectuadas apuntalan las condiciones de imposición y subordinación o avanzan
hacia el fortalecimiento de la autonomía[33] de los pueblos que participan en la colaboración. Con este fin
proponemos[34] que deben analizarse aspectos como los siguientes: a) El origen y la gestación de la iniciativa:
quién, cómo, por qué y para qué se propone la colaboración y el diálogo de saberes; es decir, identificar quién
son los actores que la proponen y desde qué posición; b) Los procedimientos para la construcción de los
acuerdos y el consenso social alrededor de éstos; c) Los objetivos, las formas de decidirlos y los resultados
por obtener; d) Los recursos involucrados (tierras, agua, bosques, aire, etc.); e) La propiedad y el manejo
de los recursos (individual, colectiva), así como identificación de los bienes comunes que no son ni deben
ser no susceptibles de privatización, ni individual ni colectiva; f) Los participantes, las jerarquías de poder
y su posición social (de los internos y externos); g) El financiamiento, sus cantidades y la procedencia, en
cada etapa; h) Los reglamentos y mecanismos para la toma de decisiones, i) La importancia y el papel del
conocimiento <tradicional en el proceso; j) La importancia y el papel del conocimiento científico; k) La
posesión, usufructo y utilización del conocimiento puesto en marcha; l) El usufructo y la distribución de
los productos, entre ellos del conocimiento que se genere en la experiencia y de los beneficios que ello
generará; y m) El sentido del proyecto sociocultural y ambiental que se propone, para identificar si refuerza
la dependencia a las lógicas del modelo social económico hegemónico o impulsa la autonomía y los proyectos
desde perspectivas culturales y civilizatorias, propias o endógenas, tales como el Sumac kaway o el Buen vivir,
expresado desde los pueblos indígenas de América Latina.

Solo con una vigilancia permanente de aspectos como los anteriores podremos avanzar en construir nuevas
perspectivas de colaboración y trabajo conjunto en el diálogo de saberes.



Maya Lorena PÉREZ RUIZ, et al. Descolonización, diálogo de saberes e investigación colaborativa

PDF generado a partir de XML-JATS4R por Redalyc
Proyecto académico sin fines de lucro, desarrollado bajo la iniciativa de acceso abierto

Notas

BIBLIOGRAFÍAARGUETA VILLAMAR, A. (1997). Epistemología e historia de las etnociencias. La construcción de las
etnociencias de la naturaleza y el desarrollo de los saberes biológicos de los pueblos indígenas. Tesis de Maestría en Ciencias,
Facultad de Ciencias, Universidad Nacional Autónoma de México (UNAM). México.
ARGUETA-VILLAMAR, A. (2011). “El diálogo de saberes, una utopía realista” en: A. Argueta, E. Corona-M. y P. Hersch
(coords.). Saberes colectivos y diálogo de saberes en México. UNAM-CRIM, Foncicyt, Conacyt, Universidad Iberoamericana.
Puebla, Cuernavaca.
BAHUCHET, S. (2017). Les Jardiniers de la nature. Odile Jacob. Paris.
BARAONA, R. (1987). Conocimiento campesino y sujeto social campesino. Revista Mexicana de Sociología, núm. 49, México,
pp. 167-190.
BARREDA-MARÍN, A., ENRÍQUEZ-VALENCIA, L., y ESPINOZA-HERNÁNDEZ, R. (coords.). (2019). Economía política
de la devastación ambiental y conflictos socioambientales en México. UNAM, Itaca. México.
BONFIL-BATALLA, G. (1987a). México profundo, una civilización negada. SEP, CIESAS. México.
BONFIL-BATALLA, G. (1987b). “La teoría del control cultural y el estudio de los procesos étnicos”, en: Papeles de la Casa Chata.
Año 2, nu#m. 3, pp. 23-43.
CARDONA, G. R. (1979). “Categorías cognoscitivas y categorías lingüísticas en huave”, en: Italo Signorini et al., Los huaves de
San Mateo del Mar. INI. México.
DE GORTARI, E. (1963). La ciencia en la historia de México. FCE. MÉXICO.
UNESCO. Declaración de Budapest. DECLARACION SOBRE LA CIENCIA Y EL USO DEL SABER CIENTIFICO (1999).
en : http://www.unesco.org/science/wcs/esp/declaracion_s.htm
DÍAZ-TEPEPA, G. (2011). “Innovar en la tradición. La construcción local de los saberes campesinos en procesos interculturales”,
en: A. Argueta, E. Corona-M. y P. Hersch (coords.). Saberes colectivos y diálogo de saberes en México. UNAM-CRIM. México.
pp. 235-254.
DUMOULIN, D. (2019). “Presentación”, en: Pérez-Ruiz, M. L., y Argueta-Villamar, A. Etnociencias, interculturalidad y diálogo
de saberes en América Latina. Investigación colaborativa y descolonización del pensamiento. RPB, CONACYT, ISC, Juan Pablos
Editor. México.
FALS-BORDA, O. (1981). “La ciencia del pueblo”, en: Investigación participativa y práxis rural. Nuevos conceptos en educación
y desarrollo comunal. Mosca Azul. Lima. pp. 19-47.
FOUCAULT, M. (1988). Las palabras y las cosas. Una arqueología de las ciencias humanas. Siglo XXI. México
FREIRE, P. (1970). Pedagogía del oprimido. Tierra Nueva. Uruguay.
FREIRE, P. (1997). La educación como pra#ctica de la libertad. Siglo XXI, 45a. edición (Obra original publicada en 1969). México.
GARCÍA-BERMEJO, J. C. (2018). “La protección de los conocimientos tradicionales desde una perspectiva económica”, en:
Argueta-Villamar, A., Márquez, M. E. y Puchet, M. (coords.). Protección, desarrollo e innovación de conocimientos y recursos
tradicionales, UNAM, México. pp. 125-17.
GERMAN-CASTELLI, P. (2018). “¿Por qué necesitamos avanzar aún más en la protección en la protección sui generis de la
diversidad biocultural?”, en: A. Argueta, E. Corona-M. y P. Hersch (coords.). Protección, desarrollo e innovación de conocimientos
y recursos tradicionales. UNAM. México. pp. 19-52.
HAVERKORT, B., DELGADO-BURGOA, F., SHANKAR, D. y MILLAR, D. (2013). Hacia el diálogo intercientífico.
Construyendo desde la pluralidad de visiones de mundo, valores y métodos en diferentes comunidades de conocimiento. UMSS,
FCAP, AGRUCO, CAPTURED, FRLHT, Plural Editores. La Paz.
HERNÁNDEZ-XOLOCOTZI, E. (1959). “La agricultura”, en: E. Beltrán (eds.). Los recursos naturales del sureste y su
aprovechamiento. tomo III, cap. 1. Instituto Mexicano de Recursos Naturales Renovables, México. pp. 3-57.
HERNÁNDEZ-XOLOCOTZI, E. (1978). “La investigación de huarache”, en: N. Nandhá. Revista de Economía campesina,
núm. 8/910, COPIDER. México.
Informe del comité intergubernamental sobre propiedad intelectual y recursos genéticos, conocimientos tradicionales y folclore,
Punto 18 del orden del día, de la reunión de 2 a 11 octubre de 2017. En: https://www.wipo.int/export/sites/www/tk/es/igc/pdf/
igc_mandate_2018-2019.pdf
JOHNSON, M. (1992). Lore. Capturing Traditional Environmental Knowledge. Dene Cultural Institute, International
Development Research Centre. Ottawa.
LEFF, E. (2011). “Diálogo de saberes, saberes locales y racionalidad ambiental en la construcción de la sustentabilidad”, en A.
Argueta, E. Corona y P. Hersch (coords.). Saberes colectivos y diálogo de saberes en México. UNAM. México. pp. 379-391.
LEFF, E. (2019b). Ecología Política de la deconstrucción del capital a la territorialización de la vida. Siglo XXI Editores. México.
LEFF, E., ARGUETA, A., BOEGUE E. y PORTO-GONC#ALVES, C. W. (2002). “Más allá del desarrollo sostenible. La
construcción de una racionalidad ambiental para la sustentabilidad: una visión desde América Latina”, en: E. Leff, E. Escurra, I.



Utopía y Praxis Latinoamericana, 2022, vol. 27, núm. 98, e6615933, ISSN: 1315-5216 / 2477-9555

PDF generado a partir de XML-JATS4R por Redalyc
Proyecto académico sin fines de lucro, desarrollado bajo la iniciativa de acceso abierto

Pizanti y P. Lankao, La Transición hacia el desarrollo sustentable. Las perspectivas de América Latina y el Caribe. INE, Semarnat,
UAM, PNUMA. pp. 479-578.
LÉVI-STRAUSS, Claude. (1972). El pensamiento salvaje. FCE. Me#xico.
LINKS. (2005). Local and Indigenous Knowledge Systems. UNESCO. disponible en: <http://portal.unesco.org>.
MUN#OZ, D. y VIAN#A, J. (comp.). (2012). ¿Cómo se posicionan los pequeños productores en América Latina respecto a los
mercados?. IIED, Hivos, Mainumby. Londres, La Paz. disponible en <http://pubs.iied.org/pdfs/16522IIED.pdf>
OLIVÉ, L., ARGUETA-VILLAMAR, A. y PUCHET, M. (2018). “Interdisciplina y transdisciplina frente a los conocimientos
tradicionales”, en: Argueta-Villamar, A., Márquez, M. E. y Puchet, M. (coords.). Protección, desarrollo e innovación de
conocimientos y recursos tradicionales. UNAM. México. pp.1-18.
OMPI sobre conocimientos tradicionales, en: https://www.wipo.int/tk/es/tk/
PÉREZ-RUIZ, M. L. y ARGUETA-VILLAMAR, A. (2019). Etnociencias, interculturalidad y diálogo de saberes en América
Latina. Investigación colaborativa y descolonización del pensamiento. RPB, CONACYT, ISC, Juan Pablos Editor. México.
PÉREZ-RUIZ, M. L. (2007). “El problemático carácter de lo étnico”, en: Revista CUHSO: Cultura/Hombre y Sociedad, núm.
13, Chile, Centro de Estudios Socioculturales, Universidad Católica de Temuco, pp. 35-55, disponible en <http:// cuhso.uct.cl/
index.php/cuhso/article/view/252>.
PÉREZ-RUIZ, M. L. (2016). “La traduccio#n y la hibridación como problemas para una interculturalidad autónoma, colaborativa
y descolonizadora”. Liminar, vol. XIV, nu#m. 1, enero-junio, México, Universidad de Ciencias y Artes de Chiapas, pp. 15-29.
PÉREZ-RUIZ, M. L. (2017a). “De la integración a la interculturalidad”. ponencia presentada en l’ Université Paris Diderot, evento
organizado por Odile Hoffman y Marie Chosson, 1 de junio, Paris, CESSMA-INALCO.
PÉREZ RUIZ, M. L. (2017b). “Diálogo de saberes entre pueblos indígenas y ciencia occidental”. Evento organizado por David
Dumoulin y Odile Hoffmann, 9 de junio, Université Sorbonne Nouvelle, Paris.
PÉREZ RUIZ, Maya Lorena (2020), “La cuarta trasformación en el campo cultural: entre sueños y pesadillas”, en
Narrativas Antropológicas, México, INAH, pp. 1-8. Disponible en: https://www.revistadeas.inah.gob.mx/publico/index.php?
seccion=Ng==&articulo=NDY=#dire
PE#REZ RUIZ, M. L. y A. ARGUETA-VILLAMAR. (2011). “Saberes indígenas y diálogo intercultural”. Cultura
y representaciones sociales, vol. 5, nu#m. 10, pp. 31-56. Disponible en: http://www.scielo.org.mx/scielo.php?
script=sci_arttext&pid=S2007-81102011000100002
POSEY, D. A. y BALÉE, W. (eds.) (1989). Resource Management in Amazonia. Indigenous and Folk Strategies. Vol. 7, Advances
in Economic Botany.
POUTIGNAT, P. y STREIFF-FENART, J. (2005). éories de l’ethnicité. Presses Universitaires de France, París.
PROTOCOLO DE NAGOYA ( 2011) en: https://www.cbd.int/abs/doc/protocol/nagoya-protocol-es.pdf
RODRÍGUEZ, N. (2018). “Los megaproyectos y los pueblos indios y negros en América Latina. Contexto de un Atlas”,
introducción al Atlas Mezinal, disponible en <http://www.puicmezinal.unam.mx/docs/IntroAtlas.pdf>.
TOLEDO, V. M. (1994). “La apropiación campesina de la naturaleza: un análisis etnoecológico”, tesis de doctorado en Ciencias,
Me#xico, Facultad de Ciencias - UNAM.
TOLEDO, V. M. (2011). “Del ‘diálogo de fantasmas’ al ‘diálogo de saberes’, conocimiento y sustentabilidad comunitaria”, en:
A. Argueta-Villamar, E. Corona y P. Hersch (coords.). Saberes colectivos y dia#logo de saberes en México. UNAM. México. pp.
469-484.
UNESCO: Conocimientos locales y tradicionales y políticas de CTI, en: http://www.unesco.org/new/es/office-in-montevideo/
ciencias-naturales/ciencia-tecnologia-e-innovacion/conocimientos-locales-y-tradicionales-y-politicas-de-cti/
UNESCO. https://unesdoc.unesco.org/ark:/48223/pf0000132540_spa
VAVILOV, N. I. (1931). “Mexico and Central America as the Principal Centre of Origin of Cultivated Plants of the New World”.
Bulletin of Applied Botany of Genetics and Plant Breeding. Vol. XXVI. Leningrad, pp. 179-199.
VIÁ, B. y YACOBACCIO, H. (2013). Domesticacio#n: modelando la naturaleza. Editorial Universitaria de Buenos Aires.
Buenos Aires.

Notas[1] Rodri#guez, Nemesio (2018), “Los megaproyectos y los pueblos indios y negros en Ame#rica Latina. Contexto de un
Atlas”, introduccio#n al Atlas Mezinal, disponible en <http://www.puicmezinal.unam.mx/docs/IntroAtlas.pdf>.
Barreda M., Andre#s; Lilia Enri#quez V. y Raymundo Espinoza H. (coords.) (2019), Economi#a poli#tica de la devastacio#n
ambiental y conflictos socioambientales en Me#xico, Me#xico, UNAM/Itaca.
[2] Bonfil Batalla, Guillermo (1987a), Me#xico profundo, una civilizacio#n negada, Me#xico, SEP-CIESAS.
[3] Dumoulin, David. (2019), Presentación, en: Pérez Ruiz, M. L. y Argueta Villamar, A. (2019) Etnociencias, interculturalidad y
diálogo de saberes en América Latina. Investigación colaborativa y descolonización del pensamiento, México, RPB, CONACYT,
ISC, Juan Pablos Editor.
[4] Toledo, Vi#ctor M. (2011), “Del ‘dia#logo de fantasmas’ al ‘dia#logo de saberes’, conocimiento y sustentabilidad comunitaria”,
en Arturo Argueta Villamar, Eduardo Corona y Paul Hersch (coords.), Saberes colectivos y dia#logo de saberes en Me#xico,
Me#xico, UNAM, pp. 469-484. Leff, Enrique (2011), “Dia#logo de saberes, saberes locales y racionalidad ambiental en la



Maya Lorena PÉREZ RUIZ, et al. Descolonización, diálogo de saberes e investigación colaborativa

PDF generado a partir de XML-JATS4R por Redalyc
Proyecto académico sin fines de lucro, desarrollado bajo la iniciativa de acceso abierto

construccio#n de la sustentabilidad”, en Arturo Argueta, Eduardo Corona y Paul Hersch (coords.), Saberes colectivos y dia#logo
de saberes en Me#xico, Me#xico, UNAM, pp. 379-391. Argueta Villamar, Arturo (2011), “El dia#logo de saberes, una utopi#a
realista”, en Arturo Argueta, Eduardo Corona-M. y Paul Hersch (coords.), Saberes colectivos y dia#logo de saberes en Me#xico,
Cuernavaca, UNAM-CRIM/Foncicyt/Conacyt/ Universidad Iberoamericana Puebla. Pérez Ruiz, M. L. y Argueta Villamar, A.
(2019) Etnociencias, interculturalidad y diálogo de saberes en América Latina. Investigación colaborativa y descolonización del
pensamiento, México, RPB, CONACYT, ISC, Juan Pablos Editor.
[5] Pe#rez Ruiz, Maya Lorena y Arturo Argueta Villamar (2011), “Saberes indi#genas y dia#logo intercultural”,
Cultura y representaciones sociales, vol. 5, nu#m. 10, pp. 31-56. Disponible en: http://www.scielo.org.mx/scielo.php?
script=sci_arttext&pid=S2007-81102011000100002. Leff, Enrique (2019b), Ecología Política de la deconstruccio#n del capital
a la territorializacio#n de la vida, México Siglo XXI Editores. Pérez Ruiz, M. L. y Argueta Villamar, A. (2019) Etnociencias,
interculturalidad y diálogo de saberes en América Latina. Investigación colaborativa y descolonización del pensamiento, México,
RPB, CONACYT, ISC, Juan Pablos Editor.
[6] Leff, Enrique (2019b), Ecología Política de la deconstruccio#n del capital a la territorializacio#n de la vida, México Siglo XXI
Editores
[7] Vavilov, Nikolai I. (1931), “Mexico and Central America as the Principal Centre of Origin of Cultivated Plants of the New
World”, Bulletin of Applied Botany of Genetics and Plant Breeding, vol. XXVI, Leningrad, pp. 179-199. Herna#ndez Xolocotzi,
Efrai#m (1959), “La agricultura”, en E. Beltra#n (eds.), Los recursos naturales del sureste y su aprovechamiento, tomo III, cap. 1,
Me#xico, Instituto Mexicano de Recursos Naturales Renovables, pp. 3-57.
[8] Vila#, Bibiana y Hugo Yacobaccio (2013), Domesticacio#n: modelando la naturaleza, Buenos Aires, Editorial Universitaria
de Buenos Aires.
[9] Di#az Tepepa, Guadalupe (2011), “Innovar en la tradicio#n. La construccio#n local de los saberes campesinos en procesos
interculturales”, en Arturo Argueta, Eduar- do Corona-M. y Paul Hersch (coords.), Saberes colectivos y dia#logo de saberes en
Me#xico, Cuernavaca, UNAM-CRIM, pp. 235-254.
[10] Bahuchet, Serge (2017), Les Jardiniers de la nature, Pari#s, Odile Jacob
[11] Mun#oz, Diego y Jorge Vian#a (comp.) (2012), ¿Co#mo se posicionan los pequen#os productores en Ame#rica Latina
respecto a los mercados?, Londres/La Paz, IIED/ Hivos/Mainumby, disponible en <http://pubs.iied.org/pdfs/16522IIED.pdf>
[12] Pe#rez Ruiz, Maya Lorena (2016), “La traduccio#n y la hibridacio#n como problemas para una interculturalidad auto#noma,
colaborativa y descolonizadora”, Liminar, vol. XIV, nu#m. 1, enero-junio, Me#xico, Universidad de Ciencias y Artes de Chiapas,
pp. 15-29. Pe#rez Ruiz, Maya Lorena (2017a), “De la integracio#n a la interculturalidad”, ponencia presentada en l’ Universite#
Paris Diderot, evento organizado por Odile Hoffman y Marie Chosson, 1 de junio, Pari#s, CESSMA-INALCO.
[13] Pe#rez Ruiz, Maya Lorena (2016), “La traduccio#n y la hibridacio#n como problemas para una interculturalidad auto#noma,
colaborativa y descolonizadora”, Liminar, vol. XIV, nu#m. 1, enero-junio, Me#xico, Universidad de Ciencias y Artes de Chiapas,
pp. 15-29.
[14] Ver en: https://unesdoc.unesco.org/ark:/48223/pf0000132540_spa
[15] Ver: “UNESCO: Conocimientos locales y tradicionales y políticas de CTI”, en: ttp://www.unesco.org/new/es/office-in-
montevideo/ciencias-naturales/ciencia-tecnologia-e-innovacion/conocimientos-locales-y-tradicionales-y-politicas-de-cti/
[16] Declaración de Budapest, en : http://www.unesco.org/science/wcs/esp/declaracion_s.htm
[17] Protocolo de Nagoya, 2011, en: https://www.cbd.int/abs/doc/protocol/nagoya-protocol-es.pdf
[18] Pe#rez Ruiz, Maya Lorena (2020), “La cuarta trasformación en el campo cultural: entre sueños y pesadillas”, en
Narrativas Antropológicas, México, INAH, pp. 1-8. Disponible n: https://www.revistadeas.inah.gob.mx/publico/index.php?
seccion=Ng==&articulo=NDY=#dire
[19] German Castelli, Pierina (2018), ¿Por qué necesitamos avanzar aún más en la protección en la protección sui generis de la
diversidad biocultural?, en: Argueta Villamar, A.; Márquez, Martha Elena y Puchet, Martin (coords.). Protección, desarrollo e
innovación de conocimientos y recursos tradicionales, México, UNAM, pp. 19-52
[20] Ver: Informe del Comité Intergubernamental sobre Propiedad Intelectual y Recursos Genéticos, Conocimientos
Tradicionales y Folclore, Punto 18 del orden del día, de la reunión de 2 a 11 octubre de 2017. En: https://www.wipo.int/export/
sites/www/tk/es/igc/pdf/igc_mandate_2018-2019.pdf
[21] García Bermejo, Juan Carlos (2018), La protección de los conocimientos tradicionales desde una perspectiva económica, en:
Argueta Villamar, A.; Márquez, Martha Elena y Puchet, Martin (coords.). Protección, desarrollo e innovación de conocimientos
y recursos tradicionales, México, UNAM, pp. 125-170
[22] Ver la página de la OMPI sobre conocimientos tradicionales, en: https://www.wipo.int/tk/es/tk/
[23] Pe#rez Ruiz, Maya Lorena (2020), “La cuarta trasformación en el campo cultural: entre sueños y pesadillas”, en
Narrativas Antropológicas, México, INAH, pp. 1-8. Disponible n: https://www.revistadeas.inah.gob.mx/publico/index.php?
seccion=Ng==&articulo=NDY=#dire
[24] Argueta Villamar, Arturo (1997), “Epistemologi#a e historia de las etnociencias. La construccio#n de las etnociencias de
la naturaleza y el desarrollo de los saberes biolo#gicos de los pueblos indi#genas”, tesis de Maestri#a en Ciencias, Me#xico,
Facultad de Ciencias-UNAM. Olivé, León; Argueta Villamar, A. y Puchet, M. (2018), Interdisciplina y transdisciplina frente a los



Utopía y Praxis Latinoamericana, 2022, vol. 27, núm. 98, e6615933, ISSN: 1315-5216 / 2477-9555

PDF generado a partir de XML-JATS4R por Redalyc
Proyecto académico sin fines de lucro, desarrollado bajo la iniciativa de acceso abierto

conocimientos tradicionales, en: Argueta Villamar, A.; Márquez, Martha Elena y Puchet, Martin (coords.). Protección, desarrollo
e innovación de conocimientos y recursos tradicionales, México, UNAM, pp.1-18
[25] De Gortari, Eli# (1963), La ciencia en la historia de Me#xico, Me#xico, FCE. Y los subsiguientes autores: Lévi-Strauss,
Claude (1972), El pensamiento salvaje, Me#xico, FCE. Herna#ndez Xolocotzi, Efrai#m (1978), “La investigacio#n de huarache”,
en Narxhi# Nandha#. Revista de Economi#a campesina, nu#m. 8/910, Me#xico, COPIDER. Cardona, Giorgio Raimondo
(1979), “Categori#as cognoscitivas y categori#as lingu#i#sticas en huave”, en Italo Signorini et al., Los huaves de San Mateo
del Mar, Me#xico, INI. Fals Borda, Orlando (1981), “La ciencia del pueblo”, en: Investigacio#n participativa y praxis rural.
Nuevos conceptos en educacio#n y desarrollo comunal, Lima, Mosca Azul, pp. 19-47. Posey, Darrell A. y William Bale#e (eds.)
(1989), Resource Management in Amazonia; Indigenous and Folk Strategies, vol. 7, Advances in Economic Botany. Baraona,
Rafael (1987), “Conocimiento campesino y sujeto social campesino”, Revista Mexicana de Sociologi#a, Me#xico, nu#m. 49,
pp. 167-190. Toledo, Vi#ctor M. (1994), “La apropiacio#n campesina de la naturaleza: un ana#lisis etnoecolo#gico”, tesis de
doctorado en Ciencias, Me#xico, Facultad de Ciencias - UNAM. Argueta Villamar, Arturo (1997), “Epistemologi#a e historia
de las etnociencias. La construccio#n de las etnociencias de la naturaleza y el desarrollo de los saberes biolo#gicos de los pueblos
indi#genas”, tesis de Maestri#a en Ciencias, Me#xico, Facultad de Ciencias-UNAM. Leff, Enrique; Arturo Argueta, Eckart Boegue
y Carlos Porto Gonc#alves (2002), “Ma#s alla# del desarrollo sostenible. La construccio#n de una racionalidad ambiental para
la sustentabilidad: una visio#n desde Ame#rica Latina”, en Enrique Leff, Exequiel Escurra, Irene Pizanti y Patricia Lankao,
La Transicio#n hacia el desarrollo sustentable. Las perspectivas de Ame#rica Latina y el Caribe, Me#xico, INE-Semarnat,
UAM/PNUMA, pp. 479-578. Johnson, Martha (1992), Lore. Capturing Traditional Environmental Knowledge, Ottawa, Dene
Cultural Institute/International Development Research Centre. LINKS (2005), Local and Indigenous Knowledge Systems,
UNESCO, disponible en: <http://portal.unesco.org>.
[26] Foucault, Michel (1988), Las palabras y las cosas. Una arqueologi#a de las ciencias humanas, Me#xico, Siglo XXI.
[27] Haverkort, Bertus; Freddy Delgado, D. Shankar y D. Millar (2013), Hacia el dia#logo intercienti#fico. Construyendo desde
la pluralidad de visiones de mundo, valores y me#todos en diferentes comunidades de conocimiento, La Paz, UMSS/FCAP/
AGRUCO/CAPTURED/FRLHT/Plural Editores.
[28] Pe#rez Ruiz, Maya Lorena (2007), “El problema#tico cara#cter de lo e#tnico”, en Revista CUHSO: Cultura/Hombre
y Sociedad, nu#m. 13, Chile, Centro de Estudios Socioculturales, Universidad Cato#lica de Temuco, pp. 35-55, disponible
en <http:// cuhso.uct.cl/index.php/cuhso/article/view/252>. Pe#rez Ruiz, Maya Lorena (2017b), “Dia#logo de saberes entre
pueblos indi#genas y ciencia occidental”, evento organizado por David Dumoulin y Odile Hoffmann, 9 de junio, Universite#
Sorbonne Nouvelle, Pari#s.
[29] Poutignat Philippe y Jocelyn Streiff-Fenart (2005), e#ories de l’ethnicite#, Pari#s, Presses Universitaires de France.
[30] Pe#rez Ruiz, Maya Lorena (2007), “El problema#tico cara#cter de lo e#tnico”, en Revista CUHSO: Cultura/Hombre y
Sociedad, nu#m. 13, Chile, Centro de Estudios Socioculturales, Universidad Cato#lica de Temuco, pp. 35-55, disponible en
<http:// cuhso.uct.cl/index.php/cuhso/article/view/252
[31] Freire, Paulo (1970), Pedagogi#a del oprimido, Uruguay, Tierra Nueva. Freire, Paulo (1997), La educacio#n como pra#ctica
de la libertad, 45a. edicio#n, Me#xico, Siglo XXI. (Obra original publicada en 1969).
[32] Pe#rez Ruiz, Maya Lorena y Arturo Argueta Villamar (2011), “Saberes indi#genas y dia#logo intercultural”,
Cultura y representaciones sociales, vol. 5, nu#m. 10, pp. 31-56. Disponible en: http://www.scielo.org.mx/scielo.php?
script=sci_arttext&pid=S2007-81102011000100002
[33] Bonfil Batalla, Guillermo (1987a), Me#xico profundo, una civilizacio#n negada, Me#xico, SEP-CIESAS. Y Bonfil Batalla,
Guillermo (1987b), “La teori#a del control cultural y el estudio de los procesos e#tnicos”, en Papeles de la Casa Chata, an#o 2,
nu#m. 3, pp. 23-43.
[34] Pérez Ruiz, M. L. y Argueta Villamar, A. (2019) Etnociencias, interculturalidad y diálogo de saberes en América Latina.
Investigación colaborativa y descolonización del pensamiento, México, RPB, CONACYT, ISC, Juan Pablos Editor.


