
PDF generado a partir de XML-JATS4R por Redalyc
Proyecto académico sin fines de lucro, desarrollado bajo la iniciativa de acceso abierto

Revista de Ciencias Sociales (Ve)
ISSN: 1315-9518
rcs_luz@yahoo.com
Universidad del Zulia
Venezuela

Reconciliación en los entornos educativos
colombianos

Fernández-Cediel, Miryam Cristina; Bonilla Baquero, Carlos Bolivar
Reconciliación en los entornos educativos colombianos
Revista de Ciencias Sociales (Ve), vol. 26, 2020
Universidad del Zulia, Venezuela
Disponible en: https://www.redalyc.org/articulo.oa?id=28064146004

Esta obra está bajo una Licencia Creative Commons Atribución-NoComercial 3.0 Internacional.

https://www.redalyc.org/articulo.oa?id=28064146004
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/3.0/
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/3.0/


Miryam Cristina Fernández-Cediel, et al. Reconciliación en los entornos educativos colombianos

PDF generado a partir de XML-JATS4R por Redalyc
Proyecto académico sin fines de lucro, desarrollado bajo la iniciativa de acceso abierto

Artículos

Reconciliación en los entornos educativos colombianos
Reconciliation in Colombian educational environments

Miryam Cristina Fernández-Cediel
Universidad Surcolombiana, Colombia
cristina.fernandez@usco.edu.co

Carlos Bolivar Bonilla Baquero
Universidad Surcolombiana, Colombia
bolivarbonilla@hotmail.com

Redalyc: https://www.redalyc.org/articulo.oa?
id=28064146004

Recepción: 16 Marzo 2020
Aprobación: 02 Junio 2020

Resumen:

En tiempos de postacuerdo entre el gobierno colombiano y la guerrilla de las Fuerzas Armadas Revolucionarias de Colombia se
tiene el reto de trabajar por la reconciliación dirigida a la consolidación de una paz estable y duradera. Un escenario significativo para
tal propósito es el de los entornos educativos, el cual comprende el objetivo del presente artículo. Sin embargo, es importante revisar
las capacidades instaladas y las requeridas en el campo escolar. A través de este estudio descriptivo documental, los autores aportan
en la reflexión sobre la reconciliación en los ámbitos de la enseñanza. Para lo cual, se recupera aportes de la filosofía, ciencias sociales,
y en especial, de las pedagogías críticas, por su potencia en prácticas democráticas, dialógicas y colaborativas, imprescindibles para la
reconciliación. Entre los resultados destaca que la transformación de la educación es indispensable para promover la reconciliación
y la paz, asimismo, es una condición preponderante la inclusión de las comunidades locales en este proceso. Se concluye, que la
educación juega un rol clave en los procesos de estancamiento y transformación, puesto que ella se puede encargar de mantener los
conflictos y reforzar estereotipos de violencia o bien contribuir en la reconstrucción del país en el postacuerdo.
Palabras clave: Reconciliación, entornos educativos, pensamiento crítico, pedagogías críticas, reconstrucción.

Abstract:

In times of post-agreement between the Colombian government and the guerrillas of the Revolutionary Armed Forces of
Colombia, there is the challenge of working for reconciliation aimed at the consolidation of a stable and lasting peace. A significant
scenario for this purpose is that of educational environments, which comprises the objective of this article. However, it is important
to review the capabilities installed and those required on the campus. rough this descriptive documentary study, the authors
contribute to the reflection on reconciliation in the fields of education. For which, contributions from philosophy, social sciences,
and especially critical pedagogies are recovered, due to their power in democratic, dialogical and collaborative practices, essential
for reconciliation. Among the results, it stands out that the transformation of education is essential to promote reconciliation
and peace, likewise, the inclusion of local communities in this process is a preponderant condition. It is concluded that education
plays a key role in the processes of stagnation and transformation, since it can be in charge of maintaining conflicts and reinforcing
stereotypes of violence or contributing to the reconstruction of the country in the post-agreement.
Keywords: Reconciliation, educational environments, critical thinking, critical pedagogies, reconstruction.

Introducción

Como ocurre con todos los conceptos tratados desde las ciencias sociales, la reconciliación tiene múltiples
acepciones, no siempre coincidentes. Aunque proveniente de la tradición judía y la absolución de los
pecados, este concepto ha trascendido este lugar y ahora invita a reconstruir relaciones entre seres humanos
desunidos y enfrentados. En esta reflexión se le concibe más allá de las posturas psicológicas tradicionales,
individualistas, prioritariamente enfocadas en la superación de dificultades personales que no desbordan el
lindero intrafamiliar o de la pareja. Sin negar en estas tradiciones, importantes aportes clínicos que pueden
reformularse e integrarse con la perspectiva sociopolítica. Entonces, se admite que la reconciliación implica

https://www.redalyc.org/articulo.oa?id=28064146004
https://www.redalyc.org/articulo.oa?id=28064146004


Revista de Ciencias Sociales (Ve), 2020, vol. 26, ISSN: 1315-9518

PDF generado a partir de XML-JATS4R por Redalyc
Proyecto académico sin fines de lucro, desarrollado bajo la iniciativa de acceso abierto

factores psicológicos y, al mismo tiempo, sociales, económicos y culturales, de indispensable atención para
promover la convivencia pacífica.

Dada su complejidad, la reconciliación reclama el compromiso interdisciplinario de las ciencias sociales
y, en esta visión, de una educación guiada por las pedagogías críticas. En esta reflexión, la reconciliación se
ve como un complejo fenómeno que anuda de modo interactivo lo individual con lo grupal y lo social, en
contextos históricos, económicos y políticos específicos de prolongada violencia e injusticia.

Se entiende también como un proceso y producto psicosocial, relacionado con la superación de las
diferencias, agravios, injusticias, agresiones y delitos, entre otros, que llevaron a dos o más personas, a
dos o más grupos, a distanciarse de modo radical, hasta el extremo de considerarse enemigos mortales y,
muchas veces, víctimas y victimarios. Distanciamiento y ruptura (y la reconciliación esperada o deseada), que
implican factores de notorio impacto así como expresión individual subjetiva, como los sentimientos morales
de humillación, indignación, culpa, menosprecio, resentimiento, vergüenza y, eventualmente, el perdón.
Lo mismo que, de modo simultáneo, también comprometen condiciones y demandas de marcado énfasis
sociopolítico, ético y cultural, como la justicia, la reparación a las víctimas, la garantía de no repetición, la
restitución de derechos y la verdad.

Como en Colombia, después de más de cincuenta años de confrontación armada entre el Estado y las
Fuerzas Armadas Revolucionarias de Colombia (FARC), se pactó un acuerdo de paz, esta importante
decisión exige a los colombianos (as), en especial a los profesores y las profesoras, dedicación en el estudio
e investigación sobre reconciliación, para concertar su interpretación, comprensión y aplicación durante la
formación de los educandos. En ese sentido, en el presente artículo se analiza la reconciliación en los entornos
educativos colombianos. Para ello, resultan decisivos los aportes de la filosofía, de las pedagogías críticas y la
revisión de experiencias ocurridas en otros países, como se exponen a continuación.

1. Contexto filosófico de la reconciliación

Es en la filosofía moderna y posmoderna donde se ubica la preocupación por la reconciliación, en el
sentido de admitir que distintos pensadores se ocupan de temas afines como la tolerancia-intolerancia, el
reconocimiento del semejante, la pluralidad humana y la otredad. Inquietud filosófica que se puede inscribir
en la indagación sobre la ontología social contemporánea, de la cual no es ajeno el pensamiento crítico
latinoamericano, trans-moderno, con representantes como Dussel (2008). En lo que sigue, una síntesis de
estas ideas.

En 1763 Voltaire publicó su ensayo sobre la tolerancia, dirigido principalmente a cuestionar el fanatismo
religioso (católico) y sus abusos de poder, en relación con un caso particular de condena a muerte de
un inocente (Juan Calas, protestante) por prejuicios religiosos. Tiempo después, defendida la víctima por
intelectuales pluralistas, el proceso fue reconocido como injusto y resarcida su familia. Este filósofo desmiente
que la intolerancia sea algo natural o divino y la relaciona con la falta de razón. La tolerancia, según él: “es una
exigencia suprema de la civilización y de la sociedad: es un factor de paz social, de respeto y de amor legítimo”
(Voltaire, 2011, p.11). Considerarse con derecho a la intolerancia es producto de creer que determinado
credo, ideología o política son únicos y omnipotentes y que a ellos deben someterse, como sea, los demás.

De conformidad con Rendón (2010), la ética del reconocimiento, como lucha por la libertad, es una
postura hegeliana dirigida a advertir que la libertad humana no es una condición natural, sino una conquista
conflictiva orientada a la configuración del sí mismo, para acceder a las instituciones de la autorrealización,
como la familia, la sociedad civil y el Estado.

Significa esto que la lucha por la libertad de todos puede, como de hecho ocurre, llevar al reconocimiento
sólo de algunos y a la exclusión de otros. La exclusión, implica que unos sujetos se sienten desconocidos,
negados, ofendidos y agredidos en su singularidad. Los excluidos, sienten que son heridos y lastimados
en derechos fundamentales constitutivos de su más preciada identidad e integralidad. Para Hegel (2006),



Miryam Cristina Fernández-Cediel, et al. Reconciliación en los entornos educativos colombianos

PDF generado a partir de XML-JATS4R por Redalyc
Proyecto académico sin fines de lucro, desarrollado bajo la iniciativa de acceso abierto

filósofo alemán, el reconocimiento del otro es condición decisiva para la constitución de un saber de sí, para sí
y para los demás. Es propio de una comunidad moral que posibilita la lucha por el reconocimiento reciproco,
requisito de la elaboración de la identidad y la autonomía personal, requeridas para el amor, el derecho y la
solidaridad.

Sin embargo, si bien es cierto que Hegel se pronuncia por una ética del reconocimiento, se trata de un
discurso dirigido con exclusividad a los alemanes y europeos (a ciertos europeos, no a todos), con explícitas
referencias en contra de ese derecho para pueblos como el africano y el del nuevo mundo. Dice Hegel (1980):
“La historia universal va del Oriente al Occidente. Europa es absolutamente el fin de la Historia Universal.
Asia es el comienzo” (p.201). Acepta que el mundo se divide en viejo y nuevo, pero sentencia que este
último es inmaduro y que, en cuanto a sus gentes: “La inferioridad de estos individuos en todo respecto, es
enteramente evidente” (p.202).

Dussel (2008), señala que Hegel encarna la arrogancia y desmesura del eurocentrismo que, con su falacia
desarrollista, cristiana y racionalista, niega al otro, el nativo americano. El alemán afirma la imposibilidad e
inutilidad de cualquier diálogo intercultural con los antepasados de las Américas. Por eso, para este filósofo
europeo, el espíritu del nuevo mundo es el germánico y es su deber histórico, imponerlo.

Por lo expuesto, para Dussel (2008) no hubo, desde 1492, un descubrimiento sino un encubrimiento y
negación del otro. Un afianzamiento de la mismidad del conquistador que vio a los demás como el negativo
de su espíritu y, por tanto, el enemigo a destruir. También el otro americano fue negado por la invención
del asiático. Encubrieron el talante inca, maya, azteca o chibcha (desconocido), con el invento de la figura
“indios” .conocida para el conquistador y ajena a las culturas de las américas). Condición que también
se reprodujo con el proceso de colonización y que no terminó con la “independencia”, sino que pervive
hoy tanto en los odios partidistas que han alimentado la guerra, como en las maneras de pensar, sentir,
gobernar y desear. Así, la reconciliación no puede pensarse únicamente desde modelos teóricos externos,
sino, principalmente, desde el aquí y a partir del reconocimiento del otro, colonizado, excluido, violentado
y sufriente.

Pero lo anterior no significa proponer una xenofobia académica, contra todo lo europeo, ni de cambiar
un etnocentrismo por otro. Se sugiere un diálogo crítico e intercultural, que permita hacer aproximaciones
a posiciones convergentes y tomar distancia de aquellas arrogantes y, supuestamente, portadoras de
omnisapiencia. De hecho, en este escrito no sólo se citan autores europeos, sino que también se documentan
varias experiencias de distintos continentes sobre procesos de paz y reconciliación.

En esta perspectiva, en la propuesta pedagógica crítica de Bárcena y Mélich (2002), existen valiosos aportes
a la reconciliación desde la preponderancia dada a la educación como acontecimiento ético, fundamentado en
la relación con los demás, como reciprocidad y alteridad. Se cuestiona allí la primacía del individuo moderno
centrada en el ego racionalista, que tanto daño ha hecho bajo las más variadas formas de autoritarismo,
violencia y desconocimiento del otro. Por eso, para ellos, la educación debe concebirse como hospitalidad y
recepción del otro en su “radical alteridad”. Arendt (2009), por su parte, advierte que:

La pluralidad humana, básica condición tanto de la acción como del discurso, tiene el doble carácter de igualdad y distinción.
Si los hombres no fueran iguales, no podrían entenderse ni planear y prever para el futuro las necesidades de los que llegarán
después. Si los hombres no fueran distintos, es decir, cada ser humano diferenciado de cualquier otro que exista, haya existido
o existirá, no necesitarían el discurso ni la acción para entenderse. (p.200)

Reconciliarse, de acuerdo con lo dicho por la filósofa citada, no es acabar con las diferencias ni imponer
un punto de vista, una ideología o modo de vida. Es aprender a convivir entre la semejanza y la distinción
que caracteriza a todas las personas.

Levinas (2002) apunta en la misma dirección de concebir la educación como una relación de alteridad, de
responsabilidad ética, para enfrentar el autoritarismo. Una educación al servicio del cuidado de sí y del otro.
Y no se trata del otro kantiano abstracto y universal, sino de un otro concreto, con rostro. La huella del otro es
ese rostro, no su cara, es significación de lo vivido que reclama ser escuchado y comprendido, no sólo ser visto.



Revista de Ciencias Sociales (Ve), 2020, vol. 26, ISSN: 1315-9518

PDF generado a partir de XML-JATS4R por Redalyc
Proyecto académico sin fines de lucro, desarrollado bajo la iniciativa de acceso abierto

El rostro, una cosa entre cosas, perfora la forma que, sin embargo, lo delimita. Lo que quiere decir concretamente: el rostro
me habla y por ello me invita a una relación sin paralelo con un poder que se ejerce, ya sea gozo o conocimiento. (p.211)

También cuestiona el filósofo lituano la supervaloración de la autonomía kantiana individualista y
recupera la heteronomía como escucha del otro, no como imposición. Para él, la heteronomía no es la enemiga
de la autonomía sino su necesario complemento. Las normas que configuran el yo no pueden ignorar las
normas del otro. Heteronomía es responsabilidad con los demás.

En suma, entre algunos filósofos modernos, posmodernos y trans-modernos, hay discursos con conceptos
directamente relacionados con el de reconciliación, no siempre concordantes. Entre los primeros, como
Voltaire y Hegel con aportes sobre la tolerancia y el reconocimiento del otro. Entre los segundos, Arendt y
Levinas, con críticas al individuo racionalista, autónomo y abstracto de la razón moderna, que reivindican
una educación para el respeto de la alteridad, del otro situado y de su cuidado. Por su parte, los terceros como,
por ejemplo, Dussel (2008) quien cuestionó al demagógico discurso de Hegel acerca del reconocimiento del
otro, eurocéntrico, arrogante y negador de la idiosincrasia del nuevo mundo y de la alteridad de sus gentes.

2. Aproximación a la conceptualización de la reconciliación

La reconciliación supone el encuentro de ciudadanos enemistados, no con el propósito de encubrir las ofensas
y violencias vividas, sino como oportunidad para expresarlas desde un lugar más calmado, no por medio de
imposiciones, sino por un proceso de voluntades (Ricoeur, 2010). Es la volundad, de las partes afectadas en el
conflicto, en reestablecer los vinculos rotos a partir del reconocimiento de las diferencias que los separó. En
el caso de la reconciliación política, según Lira (2004) se implementa un escanario de olvido jurídico, sin que
esto suponga encubrir lo sucedido. Por el contrario, se necesita el esclarecimiento de lo acaecido, la reparación
material y social, y la no repetición.

La reconciliación está inscrita en lo que Villoro (2010) denominó los retos de la sociedad por venir. Entre
esos retos, tres son de especial importancia para este autor: La justicia, la democracia y el multiculturalismo,
sobre los cuales versa gran parte del trabajo teórico de las ciencias sociales actuales y, en particular, el de la
filosofía moral y política. Desde los autores de la presente reflexión, para los países que tratan de salir de
un conflicto armado, como Colombia, donde la “conflictividad política y social (…) ha causado profundas
heridas en la sociedad” (Villa y Berrocal, 2019, p.254), la reconciliación es el otro reto fundamental, para
enfrentar los tres inicialmente mencionados, los cuales en su conjunto favorecen la democracia deliberativa, la
justicia social como equidad y el respeto por la interculturalidad y el pluralismo. En lo que sigue, se recogerán
aportes de varios autores que se ocupan de la reconciliación.

Para Bloomfield (2015), apoyado en el manual de IDEA (Instituto Internacional para la Democracia y la
Asistencia Electoral), conviene entender la reconciliación como un concepto englobante, “un proceso que
consiste en la (re)construcción gradual de relaciones sociales amplias entre comunidades alienadas por la
violencia sostenida y extendida, para que, con el tiempo, puedan negociar las realidades y compromisos de una
nueva realidad sociopolítica compartida” (p.17). Para este autor, cinco procesos componen la reconciliación:
La justicia multidimensional, el esclarecimiento de la verdad, el proceso de sanación, el proceso de reparación,
y el desarrollo económico.

Justicia multidimensional, se refiere a la necesidad de trascender, no eliminar, la tradicional justicia
retributiva, concentrada en el castigo en prisión para el culpable. Este tipo que suelen reclamar las víctimas,
embargadas por sus obvios sentimientos de dolor y odio. La retributiva se invoca con frecuencia como
requisito de reconciliación, pero en conflictos de larga duración y miles de delitos es impracticable e
incompleta, como se demostró en otros países que ya vivieron procesos sociopolíticos similares. Esta justicia
puede complementarse con otras formas, como la restaurativa, más enfocada en resarcir el daño en la víctima,
mediante bienes tangibles y acciones simbólicas. También con la social, entendida como el equitativo reparto



Miryam Cristina Fernández-Cediel, et al. Reconciliación en los entornos educativos colombianos

PDF generado a partir de XML-JATS4R por Redalyc
Proyecto académico sin fines de lucro, desarrollado bajo la iniciativa de acceso abierto

de bienes económicos, bienes culturales y políticos. La reconciliación supone articular y aplicar estos tipos de
justicia, por ejemplo, mediante el concepto de justicia transicional.

En cuanto al esclarecimiento de la verdad, se enfatiza en la recuperación de la memoria y la voz de
las víctimas, no sólo de los victimarios. Es importante entender aquí que la reconciliación, conforme
a Bloomfield (2015), debe hacer complementarios los sentidos y esfuerzos desde arriba (el Estado y la
comunidad internacional, las mesas de diálogo de los representantes del gobierno y la insurgencia) y desde
abajo (las comunidades y personas víctimas, sus propios y particulares trabajos de reconciliación).

Acerca de la sanación, el proceso más directamente relacionado con el desempeño tradicional del psicólogo,
es relevante comprender que la reorganización de la vida y sus expectativas, supone asimilar y reelaborar el
sufrimiento generado por el conflicto armado. Proceso que debe atender la subjetividad de cada quien, en el
contexto de lo comunitario, social y político, para evitar individualizar tanto las causas de la crisis como la
salida de la misma. Por eso, la sanación colectiva reclama nuevas maneras de abordaje. La sistematización de
las experiencias de Martín-Baró (2000a, 2000b, 2000c) en el Salvador, sobre el particular, resultan relevantes,
lo mismo que las de Villa (2013) y Barrera (2015) en Colombia, entre otras.

En torno a la reparación de las víctimas, la reconciliación tiene que contemplar acciones materiales
específicas, como el dinero o la devolución de tierras, casas, instrumentos de trabajo y animales. Lo mismo que
gestos simbólicos de enorme valor subjetivo, como la presentación de excusas por parte de los victimarios, los
rituales de reconocimiento público del dolor causado y las promesas avaladas legalmente para la no repetición
del daño.

Finalmente, sobre el quinto proceso integrante de la reconciliación, como concepto global, el desarrollo
económico, es necesario recordar que, sin opciones de empleo digno, de productividad creciente y
disminución de la inequidad en el reparto de la riqueza, todo esfuerzo de reconciliación está condenado al
fracaso (en el caso colombiano la inequidad en la posesión de la tierra, por ejemplo, ha sido un poderoso factor
de violencia). En ese sentido, sostienen Orozco, Jiménez y Cudris-Torres (2020), que en el caso colombiano:

La violencia llega a todos los sectores y es uno de los principales obstáculos para el desarrollo nacional; pues si bien es cierto
que Colombia ha avanzado en diferentes plataformas mundiales en los últimos años, no ha logrado aún ser desvinculado
de hechos violentos que se presentan asiduamente y este tipo de situaciones entorpecen de manera significativa cualquier
avance. (p.58)

Al respecto, señalan Rubio-Rodríguez, Rodríguez y Moreno (2018) que: “Colombia se encuentra en un
periodo muy transcendental, pues debe dar por culminado el conflicto más largo de su historia y brindar
la oportunidad a quienes hicieron parte de esta contienda, reintegrándolos a la sociedad civil” (p.66), a
través precisamente de la reconciliación, ofreciendo entre otras cosas a estas personas oportunidades de
ser reinsertados en el mercado laboral, fomentando un entorno favorable que redunde en una convivencia
pacífica, en el marco de un acuerdo de paz.

Otro autor, Fernández (2015), encaja en la conceptualización ofrecida antes: “la reconciliación se entiende
como una dimensión profunda de la construcción de la paz, relacionada con el cierre de procesos de violencia y
la restauración de las relaciones”. (p.35). Y señala tres componentes en su definición. Primero, reconciliación
implica reparar el daño ocasionado por la violencia, la superación del trauma de las víctimas y de la
culpabilidad de los perpetradores. Segundo, la reconciliación supone superar las condiciones estructurales
originarias de la violencia y, tercero, compromete una nueva cultura de la convivencia pacífica en la
diferencia. Son tres componentes complementarios que involucran, respectivamente, lo interpersonal, lo
socioeconómico-jurídico político, y lo ético.

De allí que este investigador opte por una reconciliación como ejercicio de una ciudadanía que asume la
reciprocidad democrática, con tres ejes claves: Transitar entre la memoria y la esperanza; restauración de las
relaciones rotas y reconstrucción de acuerdos sobre la vida colectiva.

El anterior planteamiento es compatible con el de Murillo (2012), quien afirma que es necesario construir
un puente teórico entre el proceso de reconciliación y las políticas estatales basadas en la ética pública o cívica,



Revista de Ciencias Sociales (Ve), 2020, vol. 26, ISSN: 1315-9518

PDF generado a partir de XML-JATS4R por Redalyc
Proyecto académico sin fines de lucro, desarrollado bajo la iniciativa de acceso abierto

dimensiones conceptuales tratadas por lo general de modo separado. Para lo cual él estudia los procesos de
Sudáfrica, el Salvador y Nicaragua, y recomienda entender que reconciliarse exige asumir la ética pública
como las normas de vida en sociedad, pactadas mediante el diálogo franco y la deliberación abierta, sobre la
base de los derechos humanos comunes y el respeto por las distintas concepciones de vida buena, personal,
familiar y grupal.

Por su parte, Prieto (2012) en vez de reconciliación, prefiere hablar de coexistencia para dar cuenta de “la
reconstrucción de relaciones en lo local entre partes antagónicas en el marco de procesos de construcción de
paz y justicia transicional” (p.172). Lo anterior bajo condiciones como retos compartidos, paridad de estatus,
y sustento institucional, para reducir los prejuicios y aumentar la confianza. Este autor prioriza el ejercicio
de la reconciliación en la práctica diaria de las normas de convivencia y el estatus de igualdad, que conlleven
al bienestar de la comunidad y en especial de las personas involucradas directamente, lo mismo que al de las
organizaciones báse que se encuentran inmersas en la promoción de la mediación en el marco del desarrollo
de las políticas locales para la convivencia.

3. La experiencia de la implementación de la reconciliación en la dinámica
educativa

Los esfuerzos por promover escenarios de reconciliación, la educación y las políticas educativas, han jugado un
rol relevante a nivel nacional e internacional. Diferentes países, luego de permanecer en difíciles situaciones
de violencia, desigualdad e injusticia social, emprendieron estrategias que permitieran a sus poblaciones vivir
en contextos de paz y equidad. El marco educativo está dentro de la estrategia de brindar estabilidad política y
económica a cada nación. Por eso, como es el caso de Ruanda, la educación es crucial para fomentar la unidad
nacional, la reconciliación y la paz duradera a partir de la promoción de “nuevos” valores; también es relevante
para la cualificación del desarrollo económico de un país (Hayman, 2007). No obstante, esta apuesta debe
reducir la brecha entre la retórica y la práctica, lo cual resulta difícil.

Entre 1990 y 2005, El Salvador realizó dentro de su política oficial de educación programas de formación
con participación comunitaria, políticas de equidad de género, y una política de educación en valores civiles.
En apoyo de esta iniciativa, la Agencia Alemana aportó en el proceso de implementación de programas de
educación que permitieran el desarrollo integral de las personas, no solo de los que eran excombatientes, sino
de todos quienes esperaban hacer de su nación un mejor lugar. Allí se gestó una juiciosa revisión de las políticas
educativas de acuerdo con los cambios y tiempos que se vivían y se promovieron metas como el fomento
de valores que favorecen la reconciliación: El empoderamiento personal, la responsabilidad, la justicia y el
trabajo ético, la solidaridad y la cooperación, promovidas por programas de para la reintegración y empleo
de ex combatientes.

En esencia, se consideró de vital importancia “aprender sobre los derechos humanos, comprender la
función del Estado, leer sobre la historia del país, y adquirir la habilidad de tolerancia y la participación
en el diálogo y discusión política” (Edwards, Victoria y Martin, 2015, p.36). Para lo anterior, los autores
antes citados sugirieron la importancia de alinear los intereses y las políticas nacionales con las tendencias
internacionales y las instituciones que colaboran desde estas directrices a partir de un reconocimiento claro
entre el contexto, donde se espera implementar las políticas y programas, así como los resultados esperados.

En Ruanda, la educación, en general, fue un elemento fundamental para el desarrollo del país, y la
educación superior, en particular, se convirtió en un escenario para la discusión del pasado conflictivo y el
presente en construcción, un lugar ejemplarizante de cohesión social que redujera las divisiones entre ricos y
pobres. Este país está intentando que la cobertura de la educación primaria llegue al 100% y que sea efectiva la
promoción de la equidad de género, y a su vez establecer jornadas para el refuerzo de la tolerancia y el respeto
a la diversidad, en el marco de la superación del Genocidio contra los Tutsi y en un contexto con una sociedad
civil débil. Sin embargo, este proceso es lento y se presumen grandes dificultades por los contextos de pobreza



Miryam Cristina Fernández-Cediel, et al. Reconciliación en los entornos educativos colombianos

PDF generado a partir de XML-JATS4R por Redalyc
Proyecto académico sin fines de lucro, desarrollado bajo la iniciativa de acceso abierto

e inequidad que aún siguen vigentes a pesar de la gratuidad de la educación, pues en muchos sentidos la escuela
se asume como poco útil para las necesidades cotidianas de una familia (Abbott, Sapsford y Rwirahira, 2015).

En Líbano, el Programa de Educación Nacional y Cívica promueve la cohesión social y la ciudadanía activa
que permita superar la cultura de la corrupción, la inequidad y las divisiones sectarias. Una propuesta para
avanzar en esta apuesta fue el enfoque educativo de la ciudadanía activa, es decir, la participación crítica en
los diferentes entornos sociales bajo el supuesto de respeto y no-violencia, hacer del entorno educativo un
escenario democrático (Akar, 2012).

Entre sus fundamentos se encuentra el cuestionamiento a la Pedagogía del Oprimido de Freire, el enfoque
Pragmático de Dewey, en pedagogías dialógicas, de reflexión crítica y colaborativas, para la igualdad de
oportunidades y la resolución de conflictos. Todas estas facilitan la experiencia de la reconciliación y la
cohesión social, alejados de prácticas de corto alcance así como la promoción del nacionalismo a través, por
ejemplo, de la memorización de leyes y el respeto de los símbolos patrios. Para ello, también se ha requerido
experiencias sobre la labor emocional de los profesores, tal como se ha promovido en Irak, Irlanda del Norte,
Sri Lanka, Croacia, Kosovo, Bosnia-Herzegovina y Ruanda, Guatemala, y Mozambique; aunque sigue siendo
un reto hacer frente a los traumas y las tensiones de tipo sectario que se viven en el escenario de clase (Akar,
2012).

Por otra parte, es una condición preponderante la inclusión de las comunidades locales en el proceso
de reconciliación, por ejemplo, las instituciones de educación superior, entendidas como lugar para la
innovación social, son claves para el cambio social y la ampliación del conocimiento (Adomßent, 2013).

De no pensarse la educación como un escenario de transformación social que favorezca la reconciliación,
se podrían mantener ejercicios de violencia, desigualdad e intolerancia, tal como aún lo vive Irlanda del
Norte (Borooah y Knox, 2015). En este país se propone el programa de educación compartida, basado en el
aprendizaje colaborativo y el trabajo en red, en donde se trabajan mancomunadamente entre varias escuelas
para el uso eficiente de los recursos, hacer de sus fronteras algo poroso que permita la promoción de la igualdad
de oportunidades, las buenas relaciones, el respeto a la diversidad y la cohesión social.

En esta búsqueda de reconciliación también se requiere hacer frente a las desigualdades de género en la
educación. Aunque Colombia no enfrenta las difíciles restricciones socioculturales que tienen las mujeres
en Turquía (Cin y Walker, 2016), la cultura del machismo desfavorece esta búsqueda en la medida en que
privilegia al hombre y desfavorece a la mujer en muchos escenarios sociales. Para esto, la promoción del
pensamiento crítico en torno a la igualdad es muy importante, al igual que, por ejemplo, la promoción del
enfoque de capacidades de Nussbaum, esperando hacer del escenario educativo un lugar de justicia de género
y reconocimiento de la dignidad humana, lo cual a su vez permite desarrollar nuevas capacidades (Cin y
Walker, 2016).

La educación es considerada como esencial en el proceso de reconciliación en contextos de postguerra. Los
sistemas educativos deben ser una prioridad cuando la paz se negocia, tanto para la formación de ciudadanías
respetuosas de los acuerdos pactados, como para la revitalización de las economías. Para ello las prácticas
pedagógicas, deben ser sensibles a las experiencias de la guerra y favorecer la confianza en las relaciones
así como superar las desigualdades e injusticias sociales, entre ellas, las diferencias de género. Tal como el
gobierno de Sierra Leona reconoció (Maclure y Denov, 2009). Las innovaciones curriculares y pedagógicas
son requeridas en épocas de transición hacia la paz.

Las prácticas y las virtudes de la democracia deben ser parte de los contextos educativos. November,
Alexander y Van Wyk (2010), han documentado que en Sur África el sistema educativo está tratando de
implementar otras estrategias para el ejercicio de la democracia, como el uso de las artes y la cultura dentro del
currículo, puesto que ello se convierte en un instrumento que promueve valores de igualdad, no-racismo o
sexismo. Sin embargo, los profesores que se encuentran en estos lugares pueden encontrar difícil este ejercicio,
más cuando por mucho tiempo estas virtudes han sido descuidadas.



Revista de Ciencias Sociales (Ve), 2020, vol. 26, ISSN: 1315-9518

PDF generado a partir de XML-JATS4R por Redalyc
Proyecto académico sin fines de lucro, desarrollado bajo la iniciativa de acceso abierto

La reconciliación en el contexto colombiano implica reconsiderar la relación entre todos los actores
armados y la sociedad civil en términos de nuevas formas de convivencia, ajenas a las armas y a toda forma
de violencia, lo cual es razonable, posible así como necesario y, para lograrlo, una educación basada en los
aportes de las pedagogías críticas, y en las competencias ciudadanas, es fundamental. Chaux (2012), a partir de
sus estudios en el proceso de la implementación del programa multicomponente Aulas en Paz, ha recurrido
a la promoción de las competencias ciudadanas, entendidas como “capacidades emocionales, cognitivas y
comunicativas que permiten que las personas puedan actuar de maneras constructivas en la sociedad” (p.498).
Para este propósito resultó estratégico promover la empatía, el manejo de la ira, el pensamiento crítico, y la
asertividad para la convivencia, la democracia y las relaciones pacíficas.

Las Escuelas de Perdón y Reconciliación (ESPERE), que surgen en Colombia y se han implementado en
varios países, han asumido el perdón como el primer paso que conduce a la reconciliación. Aquí el perdón
requiere un proceso emocional que permita la comprensión del agravio y la transformación de las narrativas,
sin requerir con esto la presencia o comunicación con el ofensor. El perdón se asume como un proceso interior
y la reconciliación como otro de tipo interpersonal. Las ESPERE afirman que de no haber un proceso de
perdón, la reconciliación será débil (Narváez y Díaz, 2010a, 2010b).

Dentro de sus estrategias proponen, entre otras, la importancia de generar espacios seguros, donde
haya confianza y pactos de confidencialidad; estimular la motivación a partir de actividades lúdicas; dar
oportunidad para que los participantes de las ESPERE puedan, luego de aproximaciones sucesivas, contar
sus vivencias de ofensas recibidas; acompañar estas experiencias con algunas inspiraciones teóricas sobre el
perdón y la reconciliación; y el compromiso en realizar tareas de afianciamiento que los ayuden a encontrar
otras narrativas (Narváez y Díaz, 2010a, 2010b).

4. Educación, reconciliación y pedagogías críticas

Decir que la educación tiene un papel protagónico en la reconciliación es caer en un lugar común. Lo que
puede ser diferente y valioso es caracterizar esa educación, pues no ha de ser de cualquier tipo, lo mismo
que sugerir principios y acciones específicas. Los autores de esta reflexión se posicionan en los aportes de las
pedagogías críticas (Giroux, 2011; Freire, 2014). Ellas se caracterizan por el reconocimiento político de la
labor educativa, del educador como humanista integral, formador de humanidad y ciudadanos deliberantes,
y de la escuela como esfera de lo público con espacios de resistencia ante los discursos hegemónicos
naturalizados como normales, por ejemplo, el del uso de la violencia y la venganza para resolver conflictos.

Además, estas pedagogías tienen como propósitos centrales convertir los aprendizajes escolares y el
conocimiento en general, en medios de humanización y participación ciudadana orientada a la construcción
de sociedades caracterizadas por la justicia social, la inclusión, la equidad, la democracia deliberativa, la
no violencia y la paz. Por lo tanto, cuestionan la educación y las pedagogías tradicionales enfrascadas
en la exclusiva preocupación academicista de cumplir con el currículo, en independencia del acontecer
sociopolítico de los entornos escolares.

En Bonilla, Vanegas y Bonilla (2015), se sugiere a los educadores un conjunto de principios pedagógicos
críticos y de estrategias didácticas correspondientes, para la vida cotidiana escolar, que se pasan a sintetizar.
En el primer principio, se establece que educar es contribuir a formar o humanizar a los educandos, para
convertirlos en ciudadanos capaces de colocar el conocimiento escolar al cuidado de sí, del entorno y el de
sus semejantes. Si lo que se aprende en la escuela no sirve, por ejemplo, para reconciliar, para convivir en el
respeto de las diferencias políticas, la educación fracasará.

En el segundo principio, se señala que la educación para la formación humana y ciudadana exige que
educadores y educandos encarnen los discursos que promueven. La figura del maestro es central como
referente, no sólo académico, sino, ante todo de coherencia ética, para mostrar a sus estudiantes que lo que



Miryam Cristina Fernández-Cediel, et al. Reconciliación en los entornos educativos colombianos

PDF generado a partir de XML-JATS4R por Redalyc
Proyecto académico sin fines de lucro, desarrollado bajo la iniciativa de acceso abierto

enseña, lo práctica en su cotidianidad. La reconciliación es posible desde atmósferas de aulas que educan en
paz.

En el tercer principio se indica que, para lograr una educación como formación humana y ciudadana,
es fundamental desarrollar una confianza significativa entre profesores y estudiantes. Si algo amenaza
seriamente la reconciliación es la desconfianza. Confiar en el otro, es un aprendizaje social y emocional que
la escuela tiene que fomentar, con la misma importancia que se les da a las asignaturas científicas. Profesores
así como estudiantes tienen que propiciar ambientes lúdicos, dialógicos y de camaradería, para fomentar una
confianza básica y significativa, sustancial para la vida social.

En el cuarto principio, se recomienda que la educación como formación humana y ciudadana requiere en
la actualidad de una teoría y práctica de la Ética Cívica. Una ética de lo público, de la vida en comunidad que,
desde unos mínimos básicos de convivencia, posibilite la coexistencia entre personas que piensan y poseen
estilos de vida diferentes. Esos mínimos compartidos, por ejemplo, se refieren al recurso del diálogo para
resolver conflictos (no violencia), a la igualdad de oportunidades, en derechos y ante la justicia, lo mismo que
al respeto por la diversidad de todo tipo: Étnica, de orientación sexual, política, de estéticas, entre otras. El
aula de clase debe ser un espacio de Ética Cívica.

En el quinto principio, se aconseja que la equidad de género es un requisito para el desarrollo humano y
social, para la justicia y la vida democrática. Más de la mitad de la población mundial está conformada por
mujeres y ellas, históricamente, han padecido las secuelas injustas del sexismo, del machismo, del patriarcado.
En las guerras, como la colombiana, han sido objeto de toda clase de vejámenes y en los desempeños laborales
suelen ganar menos que los hombres, con las mismas capacidades y en idénticas ocupaciones. Pese a los
importantes progresos legales en su favor, todavía son víctimas frecuentes de malos tratos por parte de sus
parejas e, inclusive, son asesinadas por sus compañeros, novios, esposos o ex esposos. La equidad de género es
un deber ético de la escuela, desde la más temprana edad, y un requisito fundamental de la reconciliación.

En el sexto principio, se sugiere que desnaturalizar la vida cotidiana es una responsabilidad pedagógica
crítica insoslayable y un medio potente para la equidad de género y la reconciliación. Muchas prácticas
socioculturales negativas, para la reconciliación, son producto de procesos históricos injustos que, pese a
ello, se han naturalizado al punto de verlas como normales e inalterables. Van desde detalles aparentemente
triviales, como el saludo genérico masculino (buenos días señores) a un auditorio mixto, que invisibiliza a
las mujeres presentes; hasta otras más delicadas como las creencias de que las mujeres son de la casa y los
hombres de la calle, o que ellas son débiles y sentimentales, mientras que ellos son fuertes y no sensibles. Y la
más negativa de todas estas creencias, puede ser la consideración de que la mujer es del hombre y depende de
él, base de muchos feminicidios. Una educación crítica tiene que trabajar por desnaturalizar tales creencias,
tiene que educar en, desde y para la equidad de género.

Finalmente, el séptimo principio plantea que la enseñanza puede asumirse como el arte de maravillar,
con base en Iriarte (2004). Hoy se sabe que la cognición y la emoción son dos dimensiones constantes
e interactivas del psiquismo humano, imposibles de separar y, menos de oponer, como cree la educación
tradicional. Crear ambientes de aprendizaje gratos, entretenidos y alegres, es una recomendación favorable
para la formación humana y para que todos los demás principios expuestos puedan desarrollarse. La
reconciliación nacional no se hará entre personas amargadas, resentidas o temerosas. Se logrará entre seres
humanos capaces del buen sentido del humor, de reír, de regocijarse y festejar. Una educación crítica
propiciará tales ambientes educativos.

No se dice que con estos principios basta para una educación crítica, orientada a la reconciliación.
Se sostiene que son necesarios para acercarse a ella, no que sean suficientes. Es urgente, como necesario
complemento, la elaboración de una didáctica crítica que aterrice mejor estos principios en el aula de clase. En
el libro antes referenciado para sintetizar los principios expuestos (Bonilla, et al., 2015), se ofrecen estrategias
al respecto, de las cuales, por razones de espacio, sólo se mencionan unas: Tomar los conflictos estudiantiles
del aula como oportunidades para educar en la justicia del debido proceso, en la resolución dilógica de



Revista de Ciencias Sociales (Ve), 2020, vol. 26, ISSN: 1315-9518

PDF generado a partir de XML-JATS4R por Redalyc
Proyecto académico sin fines de lucro, desarrollado bajo la iniciativa de acceso abierto

los mismos y en experiencias de reconciliación. Desnaturalizar prácticas discriminatorias de género, desde
el cuestionamiento de los comerciales de televisión, las canciones populares y los cuentos infantiles que
las contienen. Promover prácticas lúdicas motrices de cooperación niños-niñas, para afianzar solidaridad y
respeto mutuo. Invitar al aula a personas de grupos minoritarios vulnerables y discriminados, para que narren
sus experiencias de superación y dialoguen con niños y niñas.

En esta mirada, Quintero-Mejía, Alvarado y Meranda (2016) destacan tres dimensiones vitales en la
formación ciudadana, para combatir la barbarie en países violentos como el colombiano:

Inicialmente, una gramática de lo inhumano, preocupada por comprender las situaciones de crueldad y el papel de las víctimas
en estos hechos, seguida de una semántica de la cordialidad, en la que se fortalezcan los lazos de apoyo y solidaridad ante la
contingencia y el dolor y, finalmente, una ética de la responsabilidad, en la que todos y todas nos sintamos comprometidos
por el sufrimiento del otro. (p.161)

La apuesta educativa debe estar acompañada de un entorno que busque la transformación social (Harber,
2013) y con ello privilegiar el pensamiento crítico que desafíe los lineamientos coloniales de poder, mover la
educación a la acción y situada, desde donde se reconozcan contradicciones sociales, políticas y económicas
y se tomen medidas contra la opresión (Madden, 2015).

Por otro lado, el aporte de la educación a partir de estrategias narrativas, reflexivas y críticas, contribuye
a reelaborar lo sufrido durante los últimos años en las experiencias de la violencia colombiana. También
coadyuva de manera relevante a la reconciliación, el que la escuela articule sus esfuerzos con los de las familias
y los programas específicos que sobre el tema involucran a la sociedad. Sólo así se potenciará la responsabilidad
compartida que conlleve a una paz estable y duradera (Chaux, 2012).

Conclusiones

La transformación de la educación es indispensable para promover la reconciliación y la paz, como lo
muestran los países que han vivido o están en guerra o conflictos armados. Es la mejor inversión que un país
puede hacer para superar la pobreza y fortalecer la participación de las comunidades (Manuchehr, 2011).
Asimismo, la educación es fundamental para que las sociedades se renueven y evolucionen, son claves en los
procesos sociales, y también en la recuperación social en tiempos de crisis. Es el escenario donde se forman
generaciones capaces de gestar iniciativas de paz, promover el diálogo y fomentar el conflicto positivo. Las
posturas pedagógicas críticas, el enfoque de resolución de problemas y las prácticas colaborativas contribuirán
de forma excepcional en la reconciliación (Novelli y Lopes, 2008).

Las instituciones educativas pueden asumir su enorme responsabilidad en la superación de las violencias
y en la reconciliación, si comprenden la educación como un escenario de paz, idóneo para el estudio teórico
práctico del acuerdo pactado entre el gobierno y la insurgencia. La postura educativa debe acompañarse de
un entorno que busque la transformación social y con ello fomentar el pensamiento crítico que contribuya a
la reconciliación, reconociendo las diferencias sociales, políticas y económicas así como asumiendo medidas
contra la opresión.

No sobra insistir en la reconciliación como proceso psicosocial, en el que el compromiso ético y político
del educador, desde el aula, es decisivo. Compromiso que exige retomar aportes de las pedagogías críticas
para la formación de las ciudadanías deliberativas, pacifistas y democráticas, requeridas en la reconciliación.
Asimismo, es importante incluir a las comunidades locales en el proceso de reconciliación, siendo las
instituciones de educación superior, claves para el cambio social así como en la generación del conocimiento.

Finalmente, es importante reconocer que la educación juega un rol clave en los procesos de estancamiento
y transformación. Ella se puede encargar de mantener los conflictos y reforzar estereotipos de violencia o
puede contribuir en la reconstrucción del país del postacuerdo.



Miryam Cristina Fernández-Cediel, et al. Reconciliación en los entornos educativos colombianos

PDF generado a partir de XML-JATS4R por Redalyc
Proyecto académico sin fines de lucro, desarrollado bajo la iniciativa de acceso abierto

Referencias bibliográficas

Abbott, P., Sapsford, R., y Rwirahira, J. (2015). Rwanda’s potential to achieve the millennium development goals for
health. World Medical & Health Policy, 7(2), 101-120.  https://doi.org/10.1002/wmh3.138

Adomßent, M. (2013). Exploring universities’ transformative potential for sustainability-bound learning in changing
landscapes of knowledge communication. Journal of Cleaner Production, 49, 11-24.  https://doi.org/10.1016/
j.jclepro.2012.08.021

Akar, B. (2012). Teaching for citizenship in Lebanon: Teachers talk about the civics classroom. Teaching and Teacher
Education, 28(3), 470-480.  https://doi.org/10.1016/j.tate.2011.12.002

Arendt, H. (2009). La condición humana. 1a ed. Paidos.
Barrera, E. (2015). Del discurso encantador a la praxis liberadora. Psicología de la liberación. Aportes para la construcción

de una psicología desde el Sur. Ediciones Cátedra Libre.
Bloomfield, D. (2015). Clarificando términos: ¿Qué podemos entender por reconciliación? En D. Bloomfield, C.

Fernández y A. Angulo (Eds.), Reconciliación: Perspectivas y aportes conceptuales para su comprensión (pp. 11-34).
Centro de Investigación y Educación Popular. Programa por la Paz (CINEP/PPP).Bonilla, C. B., Vanegas, J., y
Bonilla, V. (2015). Pedagogía crítica y equidad de género. 1a ed. Editorial Gene Nueva.

Borooah, V. K., y Knox, C. (2015). Segregation, inequality, and educational performance in Northern Ireland:
Problems and solutions. International Journal of Educational Development, 40, 196-206.  https://doi.org/10.1
016/j.ijedudev.2014.09.002

Chaux, E. (2012). Contribución de la educación a la construcción de paz: Retos y avances. En A. Rettberg (Ed.),
Construcción de paz en Colombia (pp. 493-512). Universidad de los Andes, Ediciones Uniandes.

Cin, F. M., y Walker, M. (2016). Reconsidering girls’ education in Turkey from a capabilities and feminist perspective.
International Journal of Educational Development, 49, 134-143.  https://doi.org/10.1016/j.ijedudev.2016.02.0
07

Dussel, E. (2008). 1492. El encubrimiento del otro. Hacia el origen del “mito de la modernidad”. Plural Editores. Centro
de Información para el Desarrollo CID.

Edwards, D. B., Victoria, J. A., y Martin, P. (2015). e geometry of policy implementation: Lessons from the political
economy of three education reforms in El Salvador during 1990-2005. International Journal of Educational
Development, 44, 28-41.  https://doi.org/10.1016/j.ijedudev.2015.05.001

Fernández, C. (2015). Comprensiones en torno a la reconciliación y algunas implicaciones para el caso de Colombia.
En D. Bloomfield, C. Fernández y A. Angulo (Eds.), Reconciliación: Perspectivas y aportes conceptuales para su
comprensión (pp. 35-45). Centro de Investigación y Educación Popular. Programa por la Paz (CINEP/PPP).

Freire, P. (2014). Pedagogía de la autonomía. 1a ed. Siglo XXI.
Giroux, H. A. (2011). Teoría y resistencia en educación. Siglo XXI.
Harber, C. (2013). Review essay: Education in and aer violent conflict: Stability and the status quo or transformation

and peace? International Journal of Educational Development, 33(2), 213-216.  https://doi.org/10.1016/j.ijedu
dev.2012.02.010

Hayman, R. (2007). Are the MDGs enough? Donor perspectives and recipient visions of education and poverty
reduction in Rwanda. International Journal of Educational Development, 27(4), 371-382.  https://doi.org/10.1
016/j.ijedudev.2006.10.002

Hegel, G. W. F. (1980). Lecciones sobre la filosofía de la historia universal. Alianza Editorial.
Hegel, G. W. F. (2006). Fenomenología del espíritu. Fondo de Cultura Económica.
Iriarte, A. (2004). El arte de maravillar. Universidad Surcolombiana.
Levinas, E. (2002). Totalidad e infinito. Ensayo sobre la exterioridad. 6a ed. Ediciones Sígueme.
Lira, E. (2004). Dilemas de la reconciliación política. En L. De la Corte, A. Blanco y J. M. Sabucedo (Eds.), Psicología

y derechos humanos (pp. 297-322). Icaria Editorial,.

https://doi.org/10.1002/wmh3.138
https://doi.org/10.1016/j.jclepro.2012.08.021
https://doi.org/10.1016/j.jclepro.2012.08.021
https://doi.org/10.1016/j.tate.2011.12.002
https://doi.org/10.1016/j.ijedudev.2014.09.002
https://doi.org/10.1016/j.ijedudev.2014.09.002
https://doi.org/10.1016/j.ijedudev.2016.02.007
https://doi.org/10.1016/j.ijedudev.2016.02.007
https://doi.org/10.1016/j.ijedudev.2015.05.001
https://doi.org/10.1016/j.ijedudev.2012.02.010
https://doi.org/10.1016/j.ijedudev.2012.02.010
https://doi.org/10.1016/j.ijedudev.2006.10.002
https://doi.org/10.1016/j.ijedudev.2006.10.002


Revista de Ciencias Sociales (Ve), 2020, vol. 26, ISSN: 1315-9518

PDF generado a partir de XML-JATS4R por Redalyc
Proyecto académico sin fines de lucro, desarrollado bajo la iniciativa de acceso abierto

Maclure, R., y Denov, M. (2009). Reconstruction versus transformation: Post-war education and the struggle for
gender equity in Sierra Leone. International Journal of Educational Development, 29(6), 612-620.  https://doi.
org/10.1016/j.ijedudev.2008.11.001

Madden, B. (2015). Pedagogical pathways for Indigenous education with/in teacher education. Teaching and Teacher
Education, 51, 1-15.  https://doi.org/10.1016/j.tate.2015.05.005

Manuchehr, T. N. (2011). Education right of children during war and armed conflicts. Procedia - Social and Behavioral
Sciences, 15, 302-305.  https://doi.org/10.1016/j.sbspro.2011.03.090

Martín-Baró, I. (2000a). Guerra y salud mental. En I. Martín-Baró (Ed.), Psicología social de la guerra: Trauma y terapia
(pp. 23-40). UCA Editores.

Martín-Baró, I. (2000b). Introducción. En I. Martín-Baró (Ed.), Psicología social de la guerra: Trauma y terapia (pp.
13-19). UCA Editores.

Martín-Baró, I. (2000c). La violencia política y la guerra como causas del trauma psicosocial en El Salvador. En I.
Martín-Baró (Ed.), La psicología social de la guerra: Trauma y terapia (pp. 65-84). UCA Editores,.

Murillo, S. J. E. (2012). Hacia una política pública de reconciliación social: Tipología y casos. Papel Político, 17(2),
423-467.

Narváez, L., y Díaz, J. (2010a). Enunciados generales del perdón y la reconciliación. En L. Narváez (Ed.), Cultura
política de perdón y reconciliación (pp. 179-228). Fundación para la Reconciliación.

Narváez, L., y Díaz, J. (2010b). Las Escuelas de Perdón y Reconciliación (ESPERE). Una autobiografía intelectual. En
L. Narváez (Ed.), Cultura política de perdón y reconciliación (pp. 237-299). Fundación para la Reconciliación.

Novelli, M., y Lopes, M. T. A. (2008). Conflict, education and the global south: New critical directions. International
Journal of Educational Development, 28(4), 473-488.  https://doi.org/10.1016/j.ijedudev.2008.01.004

November, I., Alexander, G. y Van Wyk, M. M. (2010). Do principal-educators have the ability to transform schools?:
A South African perspective. Teaching and Teacher Education, 26(4), 786-795.  https://doi.org/10.1016/j.tat
e.2009.10.014

Orozco, K., Jiménez, L. K., y Cudris-Torres, L. (2020). Mujeres víctimas de violencia intrafamiliar en el norte de
Colombia. Revista de Ciencias Sociales (Ve), XXVI(2), 56-68.

Prieto, J. D. (2012). Coexistencia local entre víctimas, excombatientes y comunidades en Colombia: Implicaciones
para la construcción de paz. En A. Rettberg (Ed.), Construcción de paz en Colombia (pp. 169-201). Universidad
de los Andes, Ediciones Uniandes.

Quintero-Mejía, M., Alvarado, S. V., y Meranda, J. C. (2016). Conflicto armado, variables socio-económicas y
formación ciudadana: Un análisis de impacto. Revista Latinoamericana de Ciencias Sociales, Niñez y Juventud,
14(1), 147-161.

Rendón, C. E. (2010). La lucha por el reconocimiento en Hegel. Génesis y significado. Editorial Universidad de Antioquia.
Ricoeur, P. (2010). La memoria, la historia, el olvido. 2a ed. Editorial Trotta.
Rubio-Rodríguez, G. A., Rodríguez, M. S., y Moreno, M. L. (2018). Inserción social de desmovilizados: Una percepción

de la sociedad colombiana. Revista de Ciencias Sociales (Ve), XXIV(4), 57-69.
Villa, J. D. (2013). Horizontalidad, expresión y saberes compartidos. Enfoque psicosocial en procesos de

acompañamiento a víctimas de violencia política en Colombia. Agora U.S.B, 13(1), 61-89. https://doi.org/10.
21500/16578031.91

Villa, S. I., y Berrocal, J. C. (2019). Aportes de la democracia deliberativa en el contexto del postconflicto colombiano.
Revista de Ciencias Sociales (Ve), XXV(E-1), 253-263.

Villoro, L. (2010). Los retos de la sociedad por venir. Fondo de Cultura Económica.
Voltaire (2011). Tratado sobre la tolerancia. Editorial Ciro.
Bárcena, F., y Mélich, J-C. (2002). La educación como acontecimiento ético. Natalidad, narración y hostilidad. Paidós.

https://doi.org/10.1016/j.ijedudev.2008.11.001
https://doi.org/10.1016/j.ijedudev.2008.11.001
https://doi.org/10.1016/j.tate.2015.05.005
https://doi.org/10.1016/j.sbspro.2011.03.090
https://doi.org/10.1016/j.ijedudev.2008.01.004
https://doi.org/10.1016/j.tate.2009.10.014
https://doi.org/10.1016/j.tate.2009.10.014
https://doi.org/10.21500/16578031.91
https://doi.org/10.21500/16578031.91

