

Revista de História (São Paulo)

ISSN: 0034-8309

Universidade de São Paulo, Faculdade de Filosofia, Letras e Ciências Humanas, Departamento de História

Lemos, Maya Suemi; Aragão, Pedro
A COR DO SOM: CONSTRUÇÃO DE ALTERIDADE E RACIALIDADE NA
FONOGRAFIA BRASILEIRA EM 78 ROTAÇÕES NA PRIMEIRA METADE DO SÉC. XX1
Revista de História (São Paulo), núm. 182, a09422, 2023, Janeiro-Junho
Universidade de São Paulo, Faculdade de Filosofia,
Letras e Ciências Humanas, Departamento de História

DOI: https://doi.org/10.11606/issn.2316-9141.rh.2023.200561

Disponível em: https://www.redalyc.org/articulo.oa?id=285075421023



Número completo

Mais informações do artigo

Site da revista em redalyc.org



Sistema de Informação Científica Redalyc

Rede de Revistas Científicas da América Latina e do Caribe, Espanha e Portugal Sem fins lucrativos acadêmica projeto, desenvolvido no âmbito da iniciativa

acesso aberto





DOSSIÊ HISTÓRIA E CULTURAS SONORAS - ARTIGO -

A COR DO SOM:
CONSTRUÇÃO DE ALTERIDADE
E RACIALIDADE
NA FONOGRAFIA BRASILEIRA
EM 78 ROTAÇÕES NA
PRIMEIRA METADE DO SÉC. XX<sup>1</sup>

Contatos
Maya Suemi Lemos
IFHT/UERJ
Rua São Francisco Xavier, 524 — Centro Cultural — Térreo
20550-900 — Rio de Janeiro — Rio de Janeiro — Brasil
mayasuemi@gmail.com
Pedro de Moura Aragão
Av. Dom Frei Miguel de Bulhões e Sousa, n.º 20 — 1 DTO
3810-700 — Aveiro — Portugal
pmaragao@gmail.com

# Maya Suemi Lemos<sup>2</sup>

Universidade do Estado do Rio de Janeiro Rio de Janeiro – RJ – Brasil

# Pedro Aragão<sup>3</sup>

Universidade de Aveiro/INET-md Universidade Federal do Estado do Rio de Janeiro Aveiro – Portugal

### Resumo

Partindo do problema central da produção de alteridades como elemento-chave na constituição do mundo moderno, e seguindo a perspectiva aberta por Jennifer Stoever e seu conceito de "linha de cor sonora", o artigo tem foco na indústria fonográfica brasileira em seus primeiros estágios de desenvolvimento. Busca-se problematizá-la como um lugar de fixação e reverberação de representações sonoras raciais e étnicas, materializadas em fonogramas de 78 rotações gravados nas primeiras quatro décadas do século XX por cantores, músicos e compositores negros. Argumenta-se que a dinâmica de incorporação desses músicos no sistema de entretenimento alimentado pelas indústrias fonográficas do período passava necessariamente pela exploração de estereótipos em que elementos como etnicidade, comicidade, sensualidade, primitivismo e exotismo exerciam papel central, elaborados precedentemente em registros literários e musicais.

### Palavras-chave

Fonografia brasileira - Racialidade - Alteridade - 78 rotações - Indústria fonográfica.

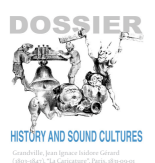
Artigo não publicado em plataforma preprint. Todas as fontes e bibliografias utilizadas são referenciadas no artigo. Este artigo é resultado de pesquisa realizada no âmbito do projeto LiberSound: Práticas inovadoras de arquivamento para a libertação da memória sonora (PTDC/ART-PER/4405/2020), desenvolvido no Instituto de Etnomusicologia do Centro de Estudos em Música e Dança na Universidade de Aveiro. O projeto é financiado pela Fundação para Ciência e Tecnologia (Portugal) através de fundos nacionais. Os autores agradecem ainda à FCT/MCTES pelo apoio financeiro do INET-md (UIDB/00472/2020). A Fundação de Amparo à Pesquisa do Estado do Rio de Janeiro – FAPERJ financiou parcialmente a participação de Maya Suemi Lemos no projeto, por meio de diárias de pesquisador (processo 210.734/2019). Todos os autores participaram das diversas fases da pesquisa e da preparação do artigo, a saber: levantamento de dados, pesquisa bibliográfica, pesquisa teórica, redação. Todos os registros de áudio mencionados no texto estão disponíveis para audição no endereço: <a href="http://www.memoriadamusica.com.br/site/index.php/texto-e-audio/29-texto-e-audio/dossie-historia-e-culturas-sonoras/50-ta-cor-do-som-construcao-de-alteridade-e-racialidade-na-fonografia-brasileira-em-78-rotacoes-na-primeira-metade-do-sec-xx"

teridade-e-racialidade-na-fonografia-brasileira-em-78-rotacoes-na-primeira-metade-do-sec-xx

Doutora em História da Música e Musicologia pela Université de Paris IV – Sorbonne (França), Professora Associada no Departamento de Formação Humana com Tecnologias, Instituto de Formação Humana com Tecnologias, Universidade do Estado do Rio de Janeiro – Rio de Janeiro – RJ – Brasil.

<sup>3</sup> Doutor em Musicologia pela Universidade Federal do Estado do Rio de Janeiro. Investigador Equiparado a Auxiliar da Universidade de Aveiro (Portugal). Professor Adjunto do Departamento de Educação Musical, Instituto Villa-Lobos, Universidade Federal do Estado do Rio de Janeiro – Rio de Janeiro – RJ – Brasil.





SOUND CULTURES DOSSIER - ARTICLE -

Contacts

THE SOUND'S COLOR:
OTHERNESS AND
RACIALITY IN BRAZILIAN
PHONOGRAPHY IN 78 RPM
IN THE FIRST HALF OF THE
20TH CENTURY

Maya Suemi Lemos
IFHT/UERJ
Rua São Francisco Xavier, 524 – Centro Cultural – Térreo
20550-900 – Rio de Janeiro – Rio de Janeiro – Brasil
mayasuemi@gmail.com
Pedro de Moura Aragão
Av. Dom Frei Miguel de Bulhões e Sousa, n.º 20 – 1 DTO
3810-700 – Aveiro – Portugal
pmaragao@gmail.com

Maya Suemi Lemos
Universidade do Estado do Rio de Janeiro
Rio de Janeiro – RJ – Brazil

# Pedro Aragão

Universidade de Aveiro/INET-md Universidade Federal do Estado do Rio de Janeiro Aveiro – Portugal

## **Abstract**

Recent studies in Anthropology, Ethnomusicology and popular music studies have been stressing the set of strategies that phonographic industries worldwide used to create racial prejudice through sonic representations. North American anthropologist Jennifer Lynn Stoever coined the expression *sonic color line* to designate "a socially constructed boundary that racially codes sonic phenomena such as vocal timbre, accents, and musical tone". This paper seeks to understand the complex process of incorporation of black musicians and black musical practices in Brazilian recording industry, trying to understand the dynamics associated with the construction of a sonic color line through 78 rpm discs. It is argued that the dynamics of incorporation of these musicians into the entertainment system by the phonographic industries necessarily passed through the exploration of stereotypes where elements such as ethnicity, comedy, sensuality, primitivism and exoticism played a central role, elaborated previously in literary and musical records.

# **Keywords**

Brazilian phonography - Raciality - Otherness - 78 rpm shellac discs - Phonographic industries.

A cor do som: construção de alteridade e racialidade na fonografia brasileira em 78 rotações na primeira metade do séc. XX

Um dos traços característicos da modernidade, representativo de suas estratégias de operação no campo simbólico, é o processo permanente de criação de distinções e alteridades. Para se constituir e se autoidentificar, a civilização moderna ocidental dependeu, desde o seu albor, da produção de Outros que lhe serviram e continuam a servir de recorte em negativo, de contraparte ou de contrapeso ético. Verifica-se, de fato, que a dicotomização entre formas de vida reais ou imaginárias foi uma constante em sua gênese e sua manutenção, seja nas dinâmicas de fricção entre o velho e o novo mundo e nas relações coloniais, seja no interior do mundo ocidental, quando se constituíram as sociedades de corte e os estados modernos, e permanece ativa nos embates geopolíticos mais contemporâneos. Assim, no imaginário ocidental dos últimos cinco séculos, opôs-se e vem se opondo ao civilizado e moderno um vasto elenco de figuras de alteridade que, sob máscaras as mais variadas, foram conotadas como rústicas, exóticas, selvagens, pulsionais, primitivas e irracionais, como avesso da civilidade e da urbanidade que definiriam o *ethos* ocidental e hegemônico.<sup>4</sup>

A caracterização das figuras de alteridade foi cuidadosamente elaborada por meio de dispositivos visuais, verbais, coreográficos e sonoros, em representações fortemente operativas que circularam – a depender da época e do contexto – por meio de modalidades artísticas como pintura, escultura, teatro, dança, música, pela mídia impressa literária, informativa e panfletária, amplificadas posteriormente pelas formas mecânicas e digitais de difusão informacional das eras industrial e pós-industrial. O estudo das estratégias de representação da alteridade é, assim, um vetor importante da crítica à modernidade e de seus mecanismos de dominação.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Não se trata de um problema puramente ético, bem entendido, mas sim da dicotomização entre formas de vida como condição simbólica para os processos de acumulação primitiva que permitiram ao Ocidente moderno se constituir e permanecer como força hegemônica. Bruxas, camponeses, sátiros, canibais, cinocéfalos e ciclopes, habitantes das mais distintas longitudes tropicais e das mais variadas latitudes orientais são somente alguns exemplos mobilizados nas fases constitutivas da Primeira Época Moderna. E se, em diferentes períodos e circunstâncias culturais e históricas, o selvagem/primitivo veio a ser evocado positivamente como crítica moral ao mundo civilizado (já em Montaigne e Léry; na literatura pastoral por vezes, passando por Rousseau até os românticos), não se trata senão de uma inversão lógica que confirma a dinâmica dicotômica constitutiva da racionalidade moderna. É importante ponderar que não afirmamos aqui que o dispositivo da alteridade ética seja uma invenção da modernidade. Narrativas e figurações de alteridade constituídas desde a Antiguidade são, inclusive, reaproveitadas e ressignificadas no contexto do encontro com o outro na modernidade. O que sustentamos aqui é o papel preponderante desse dispositivo na constituição da autor representação e nas práticas modernas.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Somente para evocar alguns exemplos, apontamos a iconografia sobre as bruxas (FEDERICI, 2019; CLARK, 2006; SOUZA, 1993); a iconografia que acompanhou os relatos das viagens à América, representando ameríndios a partir da atualização de ícones de alteridade da Antiguidade (LESTRINGANT, 1997; BARTRA, 1994, 2011); a iconografia que acompanhou os relatos em torno da França Antártica no território

Se as representações visuais da alteridade foram e vêm sendo amplamente estudadas tanto no campo da história da arte quanto no campo mais vasto dos estudos culturais, historicamente o estudo das representações sonoro-musicais da alteridade parece ter recebido menos atenção por parte da crítica. Como afirmam Born & Hesmondagh (2000, p. 8), o aparente status da música como meio "não representacional" e a contínua relutância em se considerar as dimensões políticas e ideológicas da música no núcleo das disciplinas dos modelos conservatoriais de ensino fizeram com que os estudos sobre alteridade no campo da musicologia tivessem permanecido mínimos até o início do século XXI.

Os campos da etnomusicologia e dos estudos da música popular, entretanto, parecem ser uma exceção, principalmente em função do aporte, nas últimas décadas, dos estudos pós e decoloniais.<sup>6</sup> Verifica-se um crescente interesse em estudos com ênfase na questão racial associada aos aspectos sonoros e musicais da vida social. Recentemente, autoras estadunidenses, como Jennifer Lynn Stoever e Nina Eidsheim, e a historiadora brasileira Martha Abreu dedicaram trabalhos à questão da construção de "racialidades" sonoras, fomentadas principalmente pelas indústrias do rádio e do disco na primeira metade do século XX.

Alinhando-se a recentes correntes da antropologia que apontam a questão sonora como elemento-chave para o entendimento das relações de poder entre diferentes classes sociais, Stoever (2016) propõe o conceito de *sonic colour line* para designar o conjunto de estratégias sonoras ligadas à demarcação ideológica entre brancos e negros no contexto estadunidense. Para a autora, o conceito estaria ligado tanto a uma proposta de hermenêutica racial quanto a índices sonoros ligados a demarcadores que permitiriam aos ouvintes construir e discernir identidades raciais

brasileiro, assim como as representações de protestantes em panfletos católicos e de católicos em panfletos protestantes no contexto das guerras de religião no século XVI (BERBARA; MENEZES; HUE, 2020); as representações visuais e cênicas, mas também sonoro-musicais da linguagem dos camponeses e sátiros na cultura literária e musical da pastoral nos séculos XVI e XVII (LAVOCAT, 2005; PIERI, 2020; SCANNAPIECO, 2017; ARCANGELI, 2018; GERBINO, 2004); as representações musicais e coreográficas de turqueries (por exemplo a Marche pour la cérémonie des Turcs do Bourgeois Gentilhomme de Jean-Baptiste Lully ou Le Turc généreux, nas Indes galantes de Jean-Philippe Rameau) e o orientalismo como um todo, tal como descrito por Edward Said (1978).

Não caberia neste artigo uma revisão dessas abordagens tão profícuas nas últimas décadas. Grosso modo, pode-se dizer que, tendo início com o desenvolvimento das teorias pós-coloniais na década de 1970 (SAID, 1978) e culminando com a chamada "virada decolonial" (MALDONADO TORRES, 2008) no início do século XXI, esse grande corpus de estudos, que abarca objetivos e métodos distintos, inclui a análise da influência cultural ocidental e do poder exercido pelos países colonizadores, a análise da opressão e da violência aplicada aos contextos coloniais, do uso das artes nos processos de dominação cultural aplicada ao Terceiro Mundo, entre muitos outros.

com base em vozes, sons e paisagens sonoras específicas, habilitando-os a mobilizar recursos racialmente codificados de sons com fins discriminatórios.

A linha de cor sônica produz, codifica e policia a diferença racial por meio da escuta, permitindo-nos "ouvir" e "ver" a raça. É uma fronteira construída socialmente que codifica racialmente fenômenos sonoros, como timbre vocal, sotaques e sons musicais. Por meio de vários processos simultâneos de representação dominante, sons particulares são identificados, exagerados e "combinados" com corpos racializados (STOEVER, 2016, p. 11, nossa tradução).

Ainda que criado a partir do contexto estadunidense, o conceito de sonic color line parece ter validade no estudo da indústria fonográfica no Brasil, estabelecida a partir de 1902 com o início das gravações comerciais pela Casa Edison do Rio de Janeiro (VICENTE & MARCHI, 2014, p. 3-4). Fundada pelo tcheco Frederico Figner no ano de 1900, a Casa Edison foi a principal gravadora brasileira nas duas primeiras décadas do século XX, responsável pelos primeiros registros sonoros com músicos populares cariocas, comercializados por todo o país. Como afirma Franceschi (2002, p. 88-98), Figner foi também o responsável pela criação, em 1913, de uma fábrica de discos 78 rpm no Rio de Janeiro, a primeira na América Latina. Construída a partir de uma parceria com o grupo sueco Lindström, a fábrica teria, segundo Franceschi (2002, p. 198), capacidade de produção de 125.000 discos por mês, ou 1.500.000 discos ao ano, o que a posicionava como uma das principais produtoras das Américas. A partir do ano de 1927, a chegada ao Brasil da tecnologia de gravação elétrica e de outros grupos internacionais, como a RCA Victor, a Brunswick e a Columbia, deu um alento ainda maior às vendagens. Elas viriam a ser alavancadas igualmente pelo desenvolvimento da rádio, a partir da década de 1930, e pelo surgimento de um star system que levaria cantores e cantoras como Francisco Alves, Carmen Miranda e Orlando Silva ao auge da popularidade e da venda de exemplares (VICENTE & MARCHI, 2014, p. 7-10). Como a parcela mais significativa dessa vendagem estava associada aos discos de música popular urbana de matrizes afro-brasileiras, causa realmente espanto que estudos acadêmicos que proponham um enfoque racial associado à indústria fonográfica brasileira sejam historicamente recentes.

Partindo do problema central da construção da alteridade, e seguindo a perspectiva aberta por Stoever, o presente artigo foca na indústria fonográfica brasileira em seus primeiros estágios. Buscaremos problematizá-la como um lugar de fixação e reverberação de representações sonoras raciais e étnicas, tendo como cerne fonogramas em 78 rotações gravados nas primeiras quatro décadas do século XX por cantores, músicos e compositores negros. Argumentamos que a dinâmica de incorporação desses músicos no sistema de entretenimento alimentado pelas indústrias fonográficas do período passava necessariamente pela exploração de estereótipos em que elementos como etnicidade, comicidade, sensualidade, primitivismo e exoA cor do som: construção de alteridade e racialidade na fonografia brasileira em 78 rotações na primeira metade do séc. XX

tismo exerciam papel central – elaborados precedentemente em registros literários e musicais, como é o caso do lundu.

## De xarapins e nhanhás o lundu e a linha de cor sonora

A crítica musicológica se debruça, há muito, sobre os vínculos de sentido histórica e simbolicamente constituídos entre o lundu e os descendentes de africanos escravizados no Brasil. Seguindo a trilha de José Ramos Tinhorão e Mário de Andrade, Carlos Sandroni apontou para o "sentido atribuído desde fins do século XVIII ao lundu-dança e transmitido no século XIX ao lundu-canção" como "representação direta ou velada do universo afro-brasileiro" (SANDRONI, 2001, p. 33). De fato, já a pena setecentista do poeta e músico diletante Domingos Caldas Barbosa (1740-1800),7 por exemplo, parece delinear uma demarcação lexical e sonora distintiva entre os personagens que povoam seus poemas. Ao longo da sucessão de poemas de Barbosa publicados postumamente no segundo volume da coletânea Viola de Lereno, <sup>8</sup> alternam-se dicotomicamente repertórios vocabulares distintos, que permitem diferenciar das demais as composições que recebem o designativo de gênero lundu. O falar do negro escravizado - eu lírico desses poemas destinados a serem cantados – é fortemente denotado por termos como xarapim, arenga, moenga, angu, dengue, quingombó, quindim, moleque, que remetem às línguas africanas do grupo bantu,9 mas também a uma vocalidade atribuída aos escravizados, como é o caso de corruptelas dos termos senhora e senhor, nas formas nhanhá, iaiá e nhonhô.10

Poeta, padre e músico afro-brasileiro que, no último terço do século XVIII, emerge não apenas como uma figura importante da conformação da música popular brasileira como também de trânsito musical entre Brasil e Portugal.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> O primeiro volume da coletânea foi publicado em 1798. O segundo foi publicado postumamente, em 1826 (TINHORÃO, 1986, p. 47).

<sup>9</sup> Sobre a presença das línguas bantu no português brasileiro, ver Lopes (2003), Queiroz (2018), Lucchese; Baxter; Ribeiro (2009). Sobre a presença banta na música brasileira, ver, entre outros, Mukuna (2000), Lara; Pacheco (2007).

Por exemplo, o "Lundum de Cantigas Vagas" (BARBOSA, 1826, Volume segundo, p. 15-17): Xarapim eu bem estava / Alegre nesta aleluia, Mas para fazer-me triste / Veio Amor dar-me na cuia. // Não sabe meu Xarapim / O que Amor me faz passar, / Anda por dentro de mim, / De noite, e dia a ralar. // Meu Xarapim já não posso / Aturar mais tanta arenga / O meu gênio deu à casca / Metido nesta moenga. // Amor comigo é tirano / Mostra-me um modo bem cru, / Tem-me mexido as entranhas / Qu'estou todo feito angu. // Se visse o meu coração / Por força havia ter dó, / Porque o Amor o tem posto / Mais mole que quingombó. // Tem nhanhá certo nhonhô, / Não temo que me desbanque, / Porque eu sou calda de açúcar / E ele apenas mel de tanque. // Nhanhá cheia de chulices / Que tantos quindins afeta, / Queima tanto a quem a adora / Como queima a malagueta. // Xarapim tome o exemplo / Dos casos que vê em mim, / Que se amar há de lembrar-se / Do quer diz seu Xarapim. // [Estribilho:] Tenha compaixão / Tenha dó de mim, / Porqu'eu lho mereço / Sou seu Xarapim.

A cor do som: construção de alteridade e racialidade na fonografia brasileira em 78 rotações na primeira metade do séc. XX

A caracterização das personagens envolvidas na cena poética das canções se desenha a partir da sonoridade e da vocalidade associadas a esse léxico, mas também pela forma como são descritos os vínculos amorosos e eróticos – reais ou desejados – entre o *moleque* negro escravizado e sua *nhanhá* branca. A descrição é marcada pelas ideias de *escravidão*, *compra*, *possessão*, designando ao mesmo tempo a escravização real do corpo negro e a sujeição amorosa, ou, ainda, pela evocação ao castigo corporal, convertido metaforicamente em jogo erótico.<sup>11</sup>

O tom jocoso, debochado e licencioso das cenas protagonizadas por *moleques*, *xarapins* e suas *nhanhás* contrasta com o lirismo pudico predominante no restante da coletânea, povoado de lugares comuns da tradição literária bucólica, no qual as amadas são referidas sob a máscara de ninfas ou pastoras de nome Anarda, Marília, Lília, Nerina, Tirce, Ulina, Márcia, frequentes na poética do arcadismo português e brasileiro. Pesses poemas/canções, o poeta Lereno – conforme o pseudônimo pastoral de Caldas Barbosa na Nova Arcádia de Lisboa e na Arcádia de Roma, Lereno Selinuntino (SAWAYA, 2011) – narra as doçuras e agruras de suas experiências amorosas, cantando a delicadeza e a beleza dos traços e dos modos da amada, espelhados numa natureza igualmente dócil.

A publicação do segundo volume da *Viola de Lereno*, em que constam as peças designadas lundus é, como se disse, póstuma, e essa designação provavelmente não era utilizada por Caldas Barbosa, vindo somente a ser empregada a partir do século XIX (SANDRONI, 2001). De toda forma, como se vê, a distinção entre uma poética erotizada e jocosa, conformadora de um estereótipo comportamental e sonoro apli-

Por exemplo: [...] Vir a gente rebolindo / Ao chamado imperioso / Ouvir-lhe apre inda não chega! / He bem bom he bem gostoso. // [estribilho] // Chegar aos pés de nhanhá / Ouvir chamar preguiçoso, / Levar um bofetãosinho / He bem bom he bem gostoso (BARBOSA, 1826, Volume segundo, p. 7-10). Embora esse poema especificamente não seja designado como lundu na coletânea, aparenta-se em tema e em uso lexical. Inversamente, como bem apontou Sandroni (2001), o poema "Gentes de bem pegou nele" é designado como lundu na coletânea, ainda que não apresente as características apontadas aqui.

Por exemplo, em Antonio Diniz da Cruz e Silva (1731-1799), Manuel Maria Barbosa du Bocage (1765-1805), Filinto Elísio (1734-1819), Leonor de Almeida Portugal, Marquesa de Alorna (1750-1839), Manuel Inácio da Silva Alvarenga (1749-1814), Luís António Vernei (1713-1792), Tomás António Gonzaga (1744-1810), entre outros.

Como, por exemplo, em "Retrato de Anarda": Pastores acompanhai-me / Cada hum sua flauta tome, / E de Anarda o doce nome / Vinde todos festejar. // Anarda gentil Anarda / Vem nossos hymnos honrar. // Aquellas formosas tranças / De finíssimos cabellos, / A luz viva de olhos bellos / São dignas de se louvar. // Anarda &c. // O rosto que a Natureza / Engraçadamente córa, / As faces da côr d'aurora / Tem muito que celebrar. // Anarda &c. // Engraçada boca, e linda, / Que só voz discreta solta, / N'um divino aroma envolta / Que perfuma a todo o ar. // Anarda &c. // A lindissima garganta / O corpo gentil, e airoso, / O engraçado pé mimoso / Tudo he raro, he singular. // Anarda &c. // Mas desta pastora illustre / Não se louve só belleza, / Tens mais dons da Natureza / Digno assumpto de cantar. // Anarda &c. // Ostentou o Ceu mostrar-se / Sempre liberal com ella, / Deo-lhe em bello corpo, a bella / Alma illustre, e singular. // Anarda &c. (BARBOSA, 1826, Volume segundo, p. 16-18.)

A cor do som: construção de alteridade e racialidade na fonografia brasileira em 78 rotações na primeira metade do séc. XX

cado ao homem negro e escravizado, e uma poética lírica e idílica remissiva ao ethos do branco europeu era uma realidade antes do século XIX.

Como mostra Sandroni a partir de Béhague, em fins do século XVIII, o elemento diferenciador entre as modinhas ditas *brasileiras* e *portuguesas* parece ter sido justamente essa distinção poética, acompanhada da distinção entre uma escrita musical mais ou menos sincopada (do que deriva, evidentemente, uma distinção coreográfica na música dançada). O que separava modinhas brasileiras e portuguesas, assim, era uma linha de cor sonora (vocal, vocabular, rítmica, musical enfim) e corporal (gestual, coreográfica), perfazendo um estereótipo da alteridade racial e cultural<sup>14</sup> que prefigurou a maneira pela qual muitos músicos negros viriam a se inserir e afirmar na indústria fonográfica brasileira em seus primeiros estágios de desenvolvimento, nas primeiras décadas do século XX.

Antes disso, porém, entre os exemplos literários e musicais setecentistas e os registros fonográficos, a distinção sonora racializada encontrou no lundu burguês de salão e no lundu encenado e cantado nos entremeses teatrais, amplamente cultivados no século XIX (ou seja, da indústria cultural brasileira nascente), um veículo de continuidade. Como apontam Mário de Andrade (1999 [1944]), Tinhorão (1971) e Sandroni (2001), as marcas de alteridade elaboradas no terreno poético-musical do lundu já constituíam, no século XIX, uma máscara suficientemente estabilizada e fixada, que doravante podia recobrir, indistintamente, rostos (e corpos) negros ou brancos.

Já os lundus que nos chegaram do Império e dos primeiros anos da República são música perfeitamente burguesa, isto é, composta por profissionais (cuja formação técnica se fez em moldes europeus, e cuja função se distingue dos letristas), sustentada financeiramente através da venda de partituras, interpretada nas casas das famílias que possuíam piano e nos teatros de variedade a ingresso pago. Esses compositores empregavam síncopes à maneira dos atores brancos que se pintavam de preto: o dialeto musical do lundu burguês é "marcado" como um sotaque caipira. Arvellos, Sá Noronha, Coelho Machado etc., todos empregavam nas suas composições para orquestra ou corais, nas suas polcas ou modinhas, o estilo "clássico-romântico" internacionalmente dominante, no qual as síncopes, se entram, é com toda discrição. Na hora de compor o lundu, ao contrário, elas entravam espalhafatosamente, como ingrediente da caracterização, como imitação do que seria, para os ouvidos brancos de então, a "negritude"

<sup>&</sup>lt;sup>14</sup> Cabe notar que essa forma de fixação de alteridade baseada em elementos vocabulares, sonoros, rítmicos e musicais ocorreu no interior da cultura da pastoral na Primeira Época Moderna, o que confirma, de certa forma, um *modus operandi* da cultura ocidental, com implicações geopolíticas perceptíveis também nesse caso. Nos referimos à distinção ética estabelecida, na poesia, na música e no teatro pastoral, entre o *ethos* elevado de pastores e ninfas e a caracterização de camponeses e sátiros como avesso da civilidade natural dos habitantes da Arcádia mítica (LEMOS; VIEGAS, 2021).

A cor do som: construção de alteridade e racialidade na fonografia brasileira em 78 rotações na primeira metade do séc. XX

musical (não é à toa que a figura semicolcheia-colcheia-semicolcheia é chamada por Mário de Andrade e outros de "síncope característica") (SANDRONI, 2001, p. 47).

Rostos e corpos, ora negros ora brancos, por meio da "nova variante da aculturação branco-negra no campo das danças batucadas" (TINHORÃO, 1971, p. 54), performatizavam um repertório musicalmente conotado de "negritude", que poderia até mesmo prescindir da temática negra. <sup>15</sup>

Mário de Andrade (1999, p. 225) descreve a forma pela qual o lundu "vence o fingido desinteresse das classes dominantes e invade a festa do branco", ora em uma versão instrumental na qual era "alimpado primeiro", "perfumado a cravo de tecla" e "descascado de sua cor", ora na forma de uma canção cujo registro cômico permitia contrabandear outras formas de vida no ambiente das classes dominantes.

A comicidade, a caçoada, o sorriso, era o disfarce psicossocial que lhe permitia a difusão nas classes dominantes. Caçoavam, ou pelo menos sorriam condescendentemente com os amores da terra. A mulata principiava, e a negra e o negro, sendo literariamente consentidos nas classes de alta e pequena burguesia, como objeto de vazão sexual. Mas, ao contrário de um poeta de combate, como Castro Alves, o lundu retirava deles qualquer dor e qualquer drama. Deles. O homenzinho alvíssimo é que sofria por causa delas, das mulatinhas do caroço, um sofrer risonho. E também a repudiavam com "amor", com a dignidade dos seus sentimentos acompanhantes, e como força social constitutiva da família. Pura evasão sexual.

É um fenômeno idêntico ao aparecimento itálico da *ópera buffa*, em que o personagem do povo foi consentido dentro da aristocracia da ópera, com seus heróis míticos e históricos da Grécia e de Roma, mas consentido pela comicidade. É também a criação da farsa medieval, dentro da aristocracia religiosa das paixões e dos mistérios. E da mesma forma que com as farsas e a ópera *buffa*, se as pretas, pretaranas e moleques eram convidados a frequentar o texto dos lundus, também entravam com eles a sua linguagem e a sua música. Com o lundu entravam os erros de

<sup>&</sup>lt;sup>15</sup> Como é o caso do lundu de Cândido Inácio da Silva sobre letra de Manoel de Araújo Porto Alegre, Lá no Largo da Sé, ao qual Mário de Andrade se referiu como significativo da constituição de uma música brasileira, étnica e socialmente miscigenada: "Não é mais de classe. Não é mais de raça. Não é branco, mas já não é negro mais. É nacional" (ANDRADE, 1999 [1944], p. 228). Lá no largo da Sé Velha / Está vivo um grande tutu / Numa gaiola de ferro / Chamado surucucu // Cobra feroz / Que tudo ataca / 'Té da algibeira / Tira pataca // Bravo à especulação / São progressos da nação // Elefantes berrões / Cavalos em rodopios / Num curro perto da Ajuda / Com macacos e bugios // Tudo se vê / Misericórdia / Só por dinheiro / A tal mixórdia // Bravo à especulação / São progressos da nação // Os estrangeiros dão bailes / Pra regalar o Brasil / Mas a Rua do Ouvidor / É de dinheiro um funil // Lindas modinhas / Vindas de França / Nossos vinténs / Levam na dança // Bravo à especulação / São progressos da nação // Água em pedra vem do norte / Pra sorvetes fabricar / Que nos sorvem os cobrinhos / Sem a gente refrescar // A pitanguinha / Caju, cajá / Na goela fazem / Taratatá Bravo à especulação / São progressos da nação.

A cor do som: construção de alteridade e racialidade na fonografia brasileira em 78 rotações na primeira metade do séc. XX

gramática conscientes os "meu bem está mal com eu", os "mecê já não me gosta" (ANDRADE, 1999 [1944], p. 226-227).

O registro cômico era a fresta que permitia a entrada na cena de formas de vida subalternizadas, ao preço, no entanto, de um esvaziamento de subjetividade, como observa Andrade, e da obliteração da violência física e simbólica às quais estavam sujeitadas, "mostrando não o duro cotidiano do trabalho escravo, mas o negro que dança e que sobretudo faz rir seus senhores brancos" (SANDRONI, 2001, p. 45).

É importante atentar, nos trechos de Andrade e Sandroni transcritos acima, para a analogia, respectivamente, à personagem popular (no contexto da ópera e da comédia farsesca) e ao sotaque caipira. Efetivamente, a elaboração poético-musical de uma forma de alteridade centrada no negro escravizado no contexto colonial brasileiro parece ter reiterado e reatualizado formas de constituição de alteridade presentes na literatura e na música já na Primeira Época Moderna. Referimo-nos particularmente à caracterização de camponeses e rústicos cuja comicidade revestia, igualmente, tensões sociais e geopolíticas mais ou menos recalcadas, segundo o caso. Assim como no caso do descendente de africano no Brasil, o falar popular, camponês e/ou dialetal, havia sido caricaturizado e estilizado, por exemplo, na poesia e na música italiana desde ao menos o século XVI,¹6 seja por meio de uma distinção fonética e lexical, seja pela fixação de métricas poéticas (ou seja, por meio de elementos sonoros, rítmicos, musicais) que foram assumidas como índices estilizados de um falar popular rústico e rugoso.¹7

No caso brasileiro, chamamos a atenção, no que tange a essas práticas de caracterização sonora, para o uso explícito da expressão "língua de negro", referida por exemplo por Manuel Antônio de Almeida em suas *Memórias de um Sargento de* 

Sandroni sintetiza de maneira perspicaz a leitura de Mário de Andrade acerca da comicidade presente no lundu, sugerindo que "Andrade vê na comicidade do lundu o que a psicanálise chamaria de um 'sintoma', manifestação que expressa de maneira distorcida um conflito recalcado, no caso o conflito social latente entre senhores e escravos" (SANDRONI, 2001, p. 46). A noção de uma comicidade reveladora de uma situação de conflito mais ou menos recalcada se aplicaria de maneira justa ao caso da comédia rústica que se afirmou em Pádua e Siena no Renascimento italiano. O ator Angelo Beolco (1496-1542) e seu célebre personagem Ruzante, em Pádua, ou a cena rústica e antiacadêmica da Congrega dei Rozzi em Siena se afirmaram, sintomaticamente, num momento em que as duas cidades "perdem autonomia política e cultura e sentem sua identidade linguística ameaçada pelas metrópoles regionais Veneza e Florença" (FOLENA, 1991, p. 132-133).

<sup>&</sup>lt;sup>17</sup> Estudos musicológicos identificaram, por exemplo, no uso do verso proparoxítono denominado em italiano *sdrucciolo*, uma marca de caracterização ética (GERBINO, 2004). A constituição de uma modalidade de alteridade centrada na fala popular e dialetal se deu sobre um terreno de tensões e disputas políticas na Península Itálica, no qual a literatura e a arte tiveram grande importância como instância de elaboração e veiculação simbólica (DIONISOTTI, 1999, p. 158-159).

A cor do som: construção de alteridade e racialidade na fonografia brasileira em 78 rotações na primeira metade do séc. XX

Milícias (1854). Empregada em Portugal desde o século XVI, a expressão referia não somente a forma de falar o português dos africanos escravizados, mas também a estilização literária desse falar na dramaturgia cômica e farsesca portuguesa. <sup>18</sup> Como inferiu Mário de Andrade, a menção a ela na prosa de Manuel Antônio de Almeida é um indício de que "cantar em língua de negro era então ainda [em meados do século XIX] uma coisa exótica e pagável" (ANDRADE, 1999 [1944], p. 224).

Gozava reputação de homem muito divertido, e não havia festa de qualquer gênero para a qual não fosse convidado. (...) A fama que tinha de homem divertido, e que lhe proporcionava tão belos meios de passar o tempo, devia-a a certas habilidades, e principalmente a uma na qual não tinha rival. Tocava viola e cantava muito bem modinhas, dançava o fado com grande perfeição, falava língua de negro, e nela cantava admiravelmente, fingia-se aleijado de qualquer parte do corpo com muita naturalidade, arremedava perfeitamente a fala dos meninos da roça, sabia milhares de adivinhações, e finalmente, – eis aqui o seu mais raro talento, – sabia com rara perfeição fazer uma variedade infinita de caretas que ninguém era capaz de imitar (ALMEIDA, 1854, capítulo XVIII, grifos nossos).

A alteridade do negro e a do camponês convergem também no rol das qualidades histriônicas de Teotônio, o personagem das *Memórias*, capaz de mimetizar não somente a "língua de negro", mas também a de "meninos da roça" e "aleijados": outros *outcasts* no teatro da normatividade civilizada, cuja exotização e espetacularização, seja no registro cômico ou monstruoso, costumou se conjugar à subalternização e exclusão.<sup>19</sup>

Cf. Margarida Maria Taddoni Peter: "Como consequência da expansão portuguesa, afluíram a Lisboa, desde 1441, numerosos negros africanos, que serviam como escravos. A presença africana foi maior nos séculos XVI e XVII, quando 10.000 escravos negros, aprendendo e falando português de um modo particular, não deixou de ser notada, a ponto de esta fala ser designada, na época, como 'língua de preto'. Dessa variedade linguística só temos registros literários, em peças de teatro cômicas: Cancioneiro de Resende (século XV), O pranto do Clérigo (1516) de Henrique Mota, O Clérigo da Beira, Frágoa d'Amor (1524) e Nau d'Amores de Gil Vicente. Pode-se afirmar que estas obras constituem os primeiros registros sobre o preconceito linguístico contra a fala do negro, considerado, na época, incapaz de aprender corretamente o português" (PETER, s. d.).

O processo de estereotipagem e espetacularização burlesca da alteridade do negro na literatura e na música não é uma exclusividade do caso português/brasileiro. De maneira análoga ao caso da "língua de negro", estilizada já na dramaturgia cômica lusófona quinhentista (cf. nota 18 supra) como elemento caracterizante do africano escravizado, uma habla de los negros, designada também español bozal, ou simplesmente bozal, compareceu com frequência na literatura cômica do Século de Ouro espanhol e, igualmente, no repertório poético-musical dos villancicos de negros, também chamados villancicos guineos ou negrillas, fortemente popular no ambiente hispânico, notadamente no território colonial da Nova Espanha. Ver, a este respeito, Subirá (1992), Lipski (1995), Swiadon (2002), Santamaría (2006), Ludlow (2008), Abril (2013), Porras (2013), Lopes (2017), Krutitskaya (2018), Singer (2019), Uribe (2020), entre outros. A observar que o villancico de negros é uma modalidade apenas entre outras muitas que, dentro do vasto subgênero de villancicos denominado pela crítica como villancicos de remedo (ABRIL,

A cor do som: construção de alteridade e racialidade na fonografia brasileira em 78 rotações na primeira metade do séc. XX

"Com o lundu", diz Andrade (1999, p. 227), "entravam os erros de gramática conscientes, os *meu bem está mal com eu*, os *mecê* já não me gosta" que, visando criar um efeito cômico, exploravam, como sugeriu Tinhorão (1986, p. 55), "a graça da posição social especial dos escravos na sociedade patriarcal". <sup>20</sup> Mas relatos como o expresso sob anonimato nos *Sketches of Portuguese Life, manners, costume, and character*, publicados em Londres em 1826, dão mostra de como a alteridade representada no ou pelo lundu pôde ser fixada não somente num registro de comicidade, mas também na chave do grotesco ou monstruoso. O autor estabelece uma distinção radical entre o lundu performatizado por portuguesas brancas dos altos círculos sociais e o lundu praticado por negros e pobres. O primeiro é uma dança teatralizada agradável e digna de aplausos, feita de cadências graciosas, elegância e atitudes expressivas dos membros e do corpo, pois depurada de seu caráter original lascivo e frenético por meio de "modificações decentes". O segundo, no entanto, não é objeto senão de nojo e espanto.

(...) Quando isso é bem dançado, nunca deixa de suscitar os aplausos mais estrondosos. O que acabei de tentar descrever é o landum das melhores classes. Mas quando dançado pela canalha está longe de ser gracioso ou decente. As pessoas comuns em Portugal gostam tanto do landum, que mesmo em idade avançada experimentam uma forte sensação de prazer ao ouvir seu ritmo tocado na guitarra. Nunca me esquecerei de ter visto uma vez uma mulher de oitenta anos velha como uma múmia levantar-se do chão que esfregava ao ouvir um barbeiro tocar a melodia, e começar a acompanhar o ar com contorções às quais a idade conferia nenhuma outra impressão senão o puro desgosto. (...) Foi-me assegurado que tanto os negros como os portugueses são conhecidos por dançarem até o estado de frenesi e mesmo até a convulsão. (...) Deixamos, no entanto, de nos espantar que os filhos da África gostem tanto deste exercício, quando nos

<sup>2013),</sup> representa de forma satírica *algún grupo sociocultural distinto al hegemónico* (ABRIL, 2013, p. 19; Abril menciona designações diferentes utilizadas por outros autores: *villancicos jocosos, villancicos plurilingües, villancicos diglósicos* ou *heteroglósicos*). O vasto elenco de alteridades (caracterizado nesses *villancicos de remedo* sobretudo por meio de sua suposta forma de expressão verbal/dialetal) inclui camponeses, pastores, indígenas, comunidades estrangeiras de portugueses, franceses, toscanos, guinéus, galegos, asturianos, bascos, entre outros (ABRIL, idem). Isto confirma a coerência (já apontada aqui) entre os múltiplos exemplos de representação de alteridade que contribuíram historicamente para a conformação do Ocidente moderno nas mentalidades, e que compartilham em larga medida tanto as características operativas quanto os efeitos e implicações socio e geopolíticas.

Esse registro é igualmente assimilável ao de determinadas caracterizações de alteridade já presentes na Primeira Época Moderna: personagens da commedia dell'arte e da ópera que terminaram por se perpetuar tais como criadas, amas de leite ou pajens, cuja comicidade constituía uma brecha inclusive para a crítica social (COSTA, 2008). Sua posição especial – de pertencimento a uma classe social subalternizada, porém gozando de acesso à vida mais íntima de personagens das classes mais altas – permitia a exploração dramatúrgica da dimensão erótica, da tensão social, além de fazer dessas personagens elementos chave para a amarração da intriga.

A cor do som: construção de alteridade e racialidade na fonografia brasileira em 78 rotações na primeira metade do séc. XX

é assegurado por um viajante digno de crédito que, a partir do momento em que o sol se põe, a totalidade daquele vasto continente é uma só cena de dança.<sup>21</sup> (A. P. D. G., 1826, p. 288-290).

Frenesi, lascividade, contorções convulsivas e feiura compõem a imagética associada pelo autor anônimo ao lundu popular e negro.<sup>22</sup> E, o que é crucial, a imagética opera metonimicamente e por degraus, vinculando as qualidades do lundu a seus praticantes primeiros e, em seguida, a todo o "vasto continente" do qual são oriundos, que, a partir do exemplo pontual do lundu-dança, é conotado de primitivismo, devassidão e irracionalidade.

# César Nunes, Geraldo Magalhães a linha de cor sonora e a indústria fonográfica

Exemplo primeiro de brasilidade musical segundo Mário de Andrade, o lundu parece ter ao mesmo tempo desenhado e desafiado a linha de cor sonora que ajudou a constituir, atravessando barreiras sociais, étnicas e éticas. Foi, também, um dos primeiros gêneros musicais gravados em terras brasileiras, em 1902, na voz do cantor Manuel Pedro dos Santos, o Bahiano: *Isto é bom*, do ator, compositor e cantor Xisto Bahia (Disco Zon-o-phone 10001).<sup>23</sup> A fonografia, de fato, soube se valer da atratividade exercida pela música popular de matriz afro-brasileira, explorando comercialmente e em escala industrial a chave da comicidade e do exotismo, já então comprovadamente incorporada no gosto do público dos teatros e da imprensa musical.

When this is well danced, it never fails to elicit the most thundering applauses. What I have just endeavored to describe is the landum of the better orders. But when danced by the canaille it is far from being either graceful or decent. The common people in Portugal are so fond of the landum, that even at an advanced age they experience a strong sensation of delight on hearing the measure played on the guitar. I shall never forget having once seen a mummy-like old woman of eighty years of age rise from the floor which she was scrubbling, on hearing a barber strike up the tune, and begin to accompany the air with contorsions, to which age had left no other character than unmingled disgust. (...) I have been assured that both negroes and portuguese have been known to dance themselves into a state of phrenzy and even into convulsions. (...) We cease however to be astonished that the sons of Africa should be so fond of this exercise, when we are assured by a creditable traveler that, from the moment the sun has set, the whole of that vast continent is one scene of dancing.

O campo imagético aí esboçado se aproxima de forma notável à imagética elaborada para caracterizar a "bruxa" no outono da Idade Média cuja agência foi fundamental para a invalidação da sabedoria e do conhecimento feminino, popular e camponês e, consequentemente, para a instituição das práticas modernas como modalidade exclusiva de conhecimento válido (FEDERICI, 2019).

Todos os fonogramas citados neste artigo, salvo quando houver menção em contrário, estão disponíveis para escuta *online* no *website* Discografia Brasileira, Instituto Moreira Salles. Escuta 1. *Isto é bom*, do ator, compositor e cantor Xisto Bahia. Zon-o-phone 10001. Disponíveis em: <a href="https://discografiabrasileira.com">https://discografiabrasileira.com</a>. <a href="https://discografiabrasileira.com">br/fonograma/571/isto-e-bom</a>. Acesso em: 26 maio 2023.

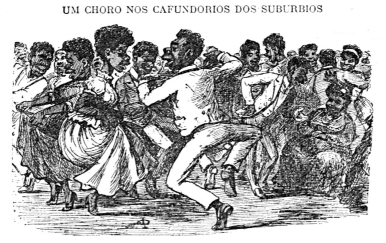
A cor do som: construção de alteridade e racialidade na fonografia brasileira em 78 rotações na primeira metade do séc. XX

Como mostrou a historiadora Martha Abreu, a construção dessa linha de cor é observável tanto em periódicos como em capas de partituras publicadas ao longo do século XIX e inícios do século XX. Em seu livro Da senzala aos palcos: canções escravas e racismo nas Américas (2017), a autora destaca o modo estereotipado pelo qual músicos negros eram representados em caricaturas que salientavam aspectos "primitivos" ou "cômicos", associando essas qualidades ao universo afro-americano.

Um exemplo dentre muitos é uma charge publicada na revista *O Malho* em 1908, figurando "Um choro nos cafundórios dos subúrbios". Prática musical nascida no final do século XIX, o choro – assim como outros gêneros musicais como o maxixe e o próprio samba – será frequentemente referido na imprensa do início do século XX em associação ao ambiente afro-brasileiro e a bairros situados para além das fronteiras "civilizadas" da cidade do Rio de Janeiro, como a Cidade Nova e os subúrbios.

Utilizado para designar a festa, o baile e ao mesmo tempo o encontro musical em torno de instrumentos populares como o cavaquinho e o violão, o termo "choro" foi fortemente conotado, constituindo uma marca de alteridade. Como se nota na charge, os integrantes do choro são retratados a partir da caricatura de seus traços fenotípicos: lábios grossos acentuados, cabelos crespos, num aglutinamento desordenado de pessoas cuja coreografia (figura central do cartoon) guarda ares de primitivismo. A cena é apresentada sob uma legenda que realça a fronteira física com a urbe civilizada, e acompanhada da transcrição de um diálogo com erros gramaticais ("Ah quem deras que eu sesse!"; "Nunca deixará de o for...") atribuindo aos frequentadores desses bailes ignorância e falta de cultura.

Figura 1 Charge retratando "Um choro nos cafundórios do subúrbio". Revista O Malho, 15 de fevereiro de 1908, ano VII, n. 28, p. 24



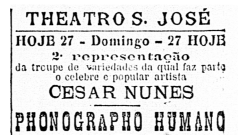
Fonte: Hemeroteca Digital da Biblioteca Nacional do Rio de Janeiro.

A cor do som: construção de alteridade e racialidade na fonografia brasileira em 78 rotações na primeira metade do séc. XX

Uma escuta crítica de alguns dos primeiros registros fonográficos brasileiros permite identificar, transpostas para os sulcos dos discos, essas mesmas caricaturas racializadas tão frequentes nos jornais da época e que, como vimos, já vinham se constituindo desde os tempos de colônia. Um exemplo significativo é "Imitação d'um batuque africano",<sup>24</sup> fonograma lançado em 1907 (disco Victor R 98702) com interpretação do cantor branco César Nunes. Ator, cantor e imitador de grande prestígio no Brasil nas primeiras décadas do século XX, Nunes se apresentava frequentemente como "o homem fonógrafo" em virtude de sua habilidade de imitar o som dessa novidade tecnológica da época. Performatizava, ainda, "imitações de tipos populares portugueses" e esquetes cômicos em teatros de revista e *vaudevilles* por todo o Brasil.

Figura 2

Anúncio de apresentação de César Nunes em palcos cariocas. Correio da Manhã, 27 de outubro de 1907, p. 12



Fonte: Hemeroteca Digital da Biblioteca Nacional do Rio de Janeiro.

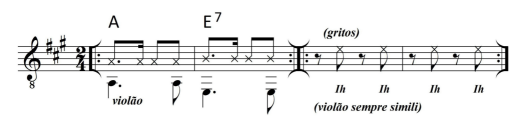
Tal como o exemplo literário das *Memórias de um Sargento de Milícias*, a "Imitação d'um batuque africano" é um exemplo notável da fixação de uma linha de cor sonora no contexto brasileiro e dá continuidade a marcas estabelecidas nos séculos anteriores, de forma fortemente caricaturizada: interjeições que pretendem remeter ao que era entendido pelos agentes da época como um universo primitivo e rural, mimetização de idiomatismos e vocalidades de africanos escravizados, tudo em um registro de comicidade. A despeito da audibilidade precária desse fonograma que data do início do século XX, uma análise de seu conteúdo musical nos permi-

<sup>&</sup>lt;sup>24</sup> Escuta 2. *Imitação d'um batuque africano*, interpretado por César Nunes, Victor R 98702, 1907. Disponível em: <a href="https://discografiabrasileira.com.br/fonograma/12506/imitacao-d-um-batuque-africano">https://discografiabrasileira.com.br/fonograma/12506/imitacao-d-um-batuque-africano</a>. Acesso em: 26 maio 2023.

te identificar recursos sonoros utilizados na construção da linha de cor sonora, tal como proposta por Stoever.

César Nunes é acompanhado por uma guitarra portuguesa que articula basicamente dois acordes em função V-I da harmonia tradicional, em um acompanhamento rítmico-harmônico baseado no esquema 3-1-2-2 (colcheia pontuada, semicolcheia, colcheia, colcheia), um dos padrões rítmicos apontados por Sandroni para caracterizar a habanera, próximo da figuração típica do maxixe (3-3-2). Esse padrão rítmico harmônico é mantido em toda a duração do fonograma. Sobre ele o cantor vocaliza interjeições no contratempo ("ih ih ih"), evocando o que seria um "típico" ambiente "ritual" e/ou "primitivo" (Fig. 3).

Figura 3
Excerto de "Imitação d'um atuque africano"
gravado por César Nunes (disco Victor R 98702)



**Fonte**: transcrição de Marcilio Lopes.

Segue-se uma frase musical em semicolcheias sobre texto onomatopaico, simulando um pretenso dialeto africano seguido de vocalizações ("ah ah").

Figura 4 Excerto de "Imitação d'um batuque africano" gravado por César Nunes (disco Victor R 98702)



Fonte: transcrição de Marcilio Lopes.

A cor do som: construção de alteridade e racialidade na fonografia brasileira em 78 rotações na primeira metade do séc. XX

A busca de efeitos sonoros remissivos a um ambiente primitivo, rústico e estranho é reforçada no trecho seguinte, no qual César Nunes se utiliza de um objeto percussivo, num efeito de gravação que realça a estranheza timbrística com a qual se quer descrever o ambiente sonoro do "batuque".

Figura 5 Excerto de "Imitação d'um batuque africano" gravado por César Nunes (disco Victor R 98702)



Fonte: transcrição de Marcilio Lopes.

No trecho seguinte, Nunes descreve um "cabinda" na porta do rio – o termo refere uma localidade em Angola e era utilizado para identificar a população escravizada oriunda dessa região. O texto ("O cabinda na porta do rio/O cabinda na porta do rio/Ficou pasmado ao ver o navio") é seguido de vocalizações, interjeições, comentários falados e risadas, imitando de forma estereotipada a fala e a figura do "preto velho", comum nas caricaturas do período.

Figura 6
Excerto de "Imitação d'um batuque africano"
gravado por César Nunes (disco Victor R 98702)



Fonte: transcrição de Marcilio Lopes.

Além de desenhar sonoramente uma caricatura vocal, a gravação inclui um dos elementos-chave de caracterização da linha de cor sonora, tal como proposta por Stoever (2016, p. 39): o comportamento essencialmente sensual e libidinoso atribuído aos negros. É o caso do trecho que refere o ato sexual em ambiente rústico ("O preto com mais a preta/Foi abaixo de u´bananeira/O preto que diz para a pre-

A cor do som: construção de alteridade e racialidade na fonografia brasileira em 78 rotações na primeira metade do séc. XX

ta/Vamos fazer brincadeira?"), e igualmente a fala do "preto velho" intercalada ao canto, que faz referência à sensualidade do corpo feminino negro ("Anda aí filha, rebolando sempre menina").

Figura 7 Excerto de "Imitação d'um batuque africano" gravado por César Nunes (disco Victor R 98702)



Fonte: transcrição de Marcilio Lopes.

Tal como argumenta Lisa Gitelman (1999), as primeiras tecnologias de gravação deram início a uma nova geração de menestréis *blackface* no contexto norte-americano, em que o "soar negro" se tornou mais importante para os artistas brancos do que o "aparentar negro" tingindo o rosto com cortiça queimada. No Brasil, gravações como a de César Nunes são exemplos de como a fonografia participou da construção de alteridade racial por meio de dispositivos sonoros específicos, constituindo um análogo audível das caricaturas que acentuavam traços fenotípicos e das imagens de primitivismo associadas aos modos de vida da população afro-brasileira. Esses dispositivos que, como vimos, incluíam vocalidades, sotaques, imitação de dialetos, gírias, vocalizações e expressões extraverbais, contribuíram para estabelecer uma distinção entre o mundo sonoro "afro-brasileiro" e o mundo sonoro branco-ocidental.

Se historicamente uma cadeia de mediadores, em sua maior parte constituída por agentes brancos ligados à indústria do entretenimento (tais como César Nunes), colaborou ativamente na elaboração de estereótipos racistas, por outro, diversos músicos negros estiveram ativos na construção de pontes, espaços e significados para as práticas musicais de matriz afro-brasileira no início da fonografia no Brasil. É o caso do cantor Geraldo Magalhães, o primeiro cantor negro brasileiro a gozar de uma carreira internacional.

A cor do som: construção de alteridade e racialidade na fonografia brasileira em 78 rotações na primeira metade do séc. XX

Nascido em 1878 na cidade de São Gabriel, no Rio Grande do Sul, Magalhães iniciou sua trajetória como cantor e cançonetista no Rio de Janeiro nos últimos anos do século XIX. Já em 1900 se apresentava no Alcazar Parque, no bairro da Lapa, em duo com a espanhola Margarita Quintano, como comprova anúncio publicado na *Revista da Semana*, em 6 de outubro daquele ano. Segundo Vasconcelos (1977), naquele período Magalhães começava a se tornar conhecido como cantor de *chopps* e cafés-dançantes da cidade, atraindo a atenção da intelectualidade carioca da época. João do Rio, um dos mais reconhecidos cronistas da cidade, retratou Magalhães nos seguintes termos:

Com a influência dos cafés-dançantes, Geraldo deixou as serestas para vestir "smocking" e usar monóculo num "chopp" da Rua da Assembléia. O seu repertório é quase todo escrito por poetas de renome que lá iam passar a hora verlaineana. Há tangos repinicados falando de caruru, escritos por simbolistas que, quando assinam poemas, só falam de messes loiras e de crisântemos (...) (citado por VASCONCELOS, 1977, p. 302).

A narrativa de João do Rio nos indica uma continuidade histórica da linha de cor fixada nos séculos anteriores, evidenciando um aspecto que remete ao fenômeno apontado por Andrade (1999), Tinhorão (1972; 1986) e Sandroni (2001) e já citado aqui: o uso intencional, mais ou menos exagerado e estereotipado das marcas lexicais e musicais atribuídas ao lundu, por parte dos compositores brancos burgueses de peças de salão e de entremeses teatrais no século XIX. Nesse início de século XX, assim como dantes, os "tangos repinicados falando de caruru" de que nos fala João do Rio, ou seja, sincopados e escritos com léxico culturalmente conotado como negro, distinguem-se da poesia composta pelos mesmos autores – "poetas simbolistas" – sobre temas e termos mais civilizados, verlainianos, ocidentais: a natureza dócil e domesticada de "messes loiras" e "crisântemos".

Sua narrativa nos indica também, por outro lado, o desafio ou a subversão da linha de cor por parte de músicos negros que, como Geraldo Magalhães, "deixaram a seresta para vestir 'smocking' e usar monóculo". Em paralelo à carreira nos palcos, Geraldo Magalhães desenvolveu uma intensa carreira como cantor em disco a partir de 1902, o que o coloca como um dos pioneiros da discografia brasileira, ao lado de outros cantores como Cadete e Bahiano. Conforme anúncio publicado em 24 de agosto de 1902 no *Correio da Manhã*, Geraldo Magalhães lançou naquele mesmo ano a canção *Pela janela*, disco aparentemente hoje perdido e que não consta na Discografia Brasileira em 78 rpm do Instituto Moreira Salles. Em 1906, gravou a canção *A Mulata* de Gonçalves Crespo e Nicolino Milano, inaugurando assim uma temática que viria a ser recorrente em sua discografia, já fortemente explorada no teatro musicado: a remissão a tipos raciais brasileiros (com ênfase em figuras femininas, como "a mulata" e "a negrinha").

Em 1904, criou o duo Os Geraldos, em parceria com a cantora gaúcha Nina Teixeira, com quem realizou diversas turnês internacionais nos anos seguintes, e lançou o primeiro disco do duo pela Casa Edison, com o célebre maxixe Corta Jaca, de Chiquinha Gonzaga. Em 1908 os dois integrantes partiram para a Europa, onde se apresentaram aparentemente com muito sucesso em Paris e em Lisboa, conforme indica a imprensa e referências de época. Uma delas é uma carta do escritor Xavier de Carvalho publicada na imprensa carioca em 1908, citada por Vasconcelos (1977, p. 302), em que afirma que o duo Os Geraldos havia "conquistado Montmartre e eram, naqueles dias, o clou festivo dos noturnos festivais do cabaré Abbaye de Thélème". Da mesma forma, a Revista Brasil-Portugal, de 1º de agosto de 1908, publicou uma foto do duo, afirmando que o teatro Coliseu dos Recreios "se enchia para ver Os Geraldos em seu inimitável dueto brasileiro". Conforme afirma Aragão (2016), o sucesso na Europa ecoou no Brasil de modo dúbio: enquanto parte da imprensa festejava a "consagração do artista patrício", o cronista Jota Depê, no periódico brasileiro O Degas, classificava o duo como "dueto beiçudo", que proclamava em países estrangeiros "o baixo nível financeiro e estético de nossa arte" (revista O Degas, 9 maio 1908).

Figura 8 Duo Os Geraldos, com Geraldo Magalhães e Nina Teixeira



Fonte: Arquivo Nirez.

A cor do som: construção de alteridade e racialidade na fonografia brasileira em 78 rotações na primeira metade do séc. XX

Em 1910, Geraldo Magalhães iniciou sua carreira discográfica em Lisboa, gravando sob o selo Zonophone as canções *Uma lição de machina de mão* (Gramophone Company 262109), *A partida do Geraldo* (Zonophone 52005), *A avelha e a flor* (Zonophone Z-052010), além dos maxixes *O Vatapá* (Gramophone Company 1156) e *Maxixe Aristocrático* (Victor 98447), em parceria com a cantora portuguesa Medina de Sousa.

Em 1913, Nina Teixeira foi substituída no duo pela cantora portuguesa Alda Soares, com quem o cantor brasileiro se casaria no ano de 1915, conforme noticia o jornal brasileiro *O Imparcial* em 29 de junho daquele ano. Em parceria com Alda Soares, Geraldo Magalhães cruzou diversas vezes o Atlântico, realizando turnês não apenas no Brasil e em Portugal, mas em países como México, Nicarágua, Espanha e Suécia.

Embora pouco citado pela historiografia da música popular brasileira (com raras exceções como Efegê, 1974), Geraldo Magalhães pode ser considerado um dos principais pioneiros no processo de internacionalização de gêneros musicais afro-brasileiros – muito antes do grupo Os Oito Batutas, tradicionalmente identificado pela historiografia como o primeiro grupo de músicos negros a obter reconhecimento na Europa. Sua ação não se limitou aos palcos de alguns dos principais teatros e cabarés europeus: ele teve papel ativo também na gravação de discos em contexto europeu, principalmente em Portugal. Uma análise de sua discografia revela a existência de 82 discos em que Magalhães atuou como solista: 21 destes foram gravados em Portugal – hoje arquivados na coleção José Moças da Universidade de Aveiro – e 61 foram gravados no Brasil e hoje integram a Discografia Brasileira em 78 rpm no Instituto Moreira Salles.

Parece-nos fundamental analisar o papel desempenhado por cantores e compositores negros como agentes ativos no processo de inserção e legitimação de maxixes, sambas, cateretês e lundus no contexto da fonografia. Esse processo envolvia uma via de mão dupla: por um lado, exigia a conformação a uma estratégia utilizada por agentes brancos na caracterização das músicas afro-brasileiras. Por outro, a conformação a essas mesmas estratégias representava uma via de acesso desses intérpretes e músicos ao mundo profissional do entretenimento, contribuindo para legitimar práticas musicais afro-brasileiras não apenas em âmbito nacional como também na rede internacional da indústria do entretenimento.

A indústria lançou mão de determinados dispositivos para caracterizar músicas afro-brasileiras, apropriadas e incorporadas por intérpretes negros. Um deles é a reiterada remissão a tipos raciais brasileiros, com ênfase em figuras femininas como "a mulata" ou a "negrinha", muito referida nas canções gravadas por Magalhães. Um exemplo é o "Maxixe Aristocrático" (Gramophone 64332), gravado por

A cor do som: construção de alteridade e racialidade na fonografia brasileira em 78 rotações na primeira metade do séc. XX

Geraldo Magalhães e pela cantora portuguesa Medina de Sousa,<sup>25</sup> em que comparecem repetidamente locuções interjetivas como "Quebra mulata, bate nas cadeiras", "Aí minha negra, quebra com gosto!". Elas remetem ao conceito de sonic color line tal como proposto por Stoever (2016, p. 11) em que "sons particulares são identificados, exagerados e "combinados" com corpos racializados". A constante menção aos corpos e à sensualidade da mulher negra ou mulata revela-se sem dúvida parte fundamental nesse processo de construção de alteridade.26 Um segundo dispositivo é o recurso a textos de duplo sentido, que mesclam de forma ambígua itens ou gestos culinários e referências sexuais – recurso que aliás foi utilizado em diversas culturas populares muito antes do advento do disco, e que teve grande expressão no teatro de revista no contexto luso-brasileiro. Tal recurso, apontado por Sandroni (2001, p. 44), que elenca alguns exemplos do uso de alimentos como metáfora sexual em lundus e sambas de fins do século XIX até gravações da década de 1940, é bastante frequente nas gravações de Magalhães e pode ser considerado como mais uma das estratégias de caracterização das músicas afro-brasileiras, que foram de alguma forma apropriadas por cantores negros nos primórdios da fonografia. É o caso do maxixe "O Vatapá"27 gravado em Lisboa em 1910 por Geraldo Magalhães e Medina de Sousa (Gramophone Co. 64336) – canção originalmente composta para a revista Fado e maxixe do brasileiro João Phoca e do português André Brun. Seguindo uma tradição do lundu brasileiro do século XIX, que posteriormente se consolidou com compositores como Dorival Caymmi e Ary Barroso, o texto mistura a receita culinária recitada pela personagem "Bahia" (Medina de Sousa), com a picardia da fala sempre ambígua do personagem "Maxixe" (Magalhães), de cunho sexual.

<sup>&</sup>lt;sup>25</sup> Cantora portuguesa nascida a 2 de dezembro de 1877, Medina de Sousa teve destacado papel como atriz e cantora em diversas companhias teatrais portuguesas e brasileiras de finais do século XIX e das primeiras décadas do século XX. Veio ao Brasil pela primeira vez no ano de 1896 com a Companhia Taveira e a partir daí faria parte das companhias dos teatros Recreio, Apolo, Carlos Gomes, São José e Lucinda, no Rio de Janeiro, e Trindade, Edhen-Teatro e Avenida, em Lisboa. Foi também uma pioneira da era das gravações mecânicas em Portugal e no Brasil. A coleção José Moças da Universidade de Aveiro registra 18 fonogramas com a participação da atriz, enquanto a Discografia Brasileira em 78 rpm do Instituto Moreira Salles registra 51 fonogramas como cantora.

<sup>&</sup>lt;sup>26</sup> Para uma discussão acerca da objetificação e hipersexualização da mulher negra no contexto estadunidense, ver a noção das "imagens de controle" de tipo jezebel e *hoochie* em Patricia Hill Collins (2019).

<sup>&</sup>lt;sup>27</sup> Escuta 3. *O Vatapá*, Paulino Sacramento, interpretado por Medina de Sousa e Geraldo Magalhães, Victor R 98453. 1910. Disponível em: <a href="https://discografiabrasileira.com.br/fonograma/20733/o-vatapa">https://discografiabrasileira.com.br/fonograma/20733/o-vatapa</a>. Acesso em: 26 maio 2023.

Maya Suemi Lemos & Pedro Aragão
A cor do som: construção de alteridade e racialidade na fonografia
brasileira em 78 rotações na primeira metade do séc. XX

Bahia:

"O vatapá, comida rara, é assim yoyô. Você limpa a panela bem limpa; quando o peixe lá dentro já está, bota o leite de coco, gengibre, a pimenta da Costa e o fubá; o camarão torradinho se ajunta ao depois da cabeça tirada."

Maxixe:

"Mas então a cabeça não entra?"

Bahia:

"Qual cabeça seu moço, que nada."

Ambos:

"Mexe direito pra não queimar; mexe com jeito o vatapá."

Se é inegável que os dispositivos constituintes de linhas de cor sonora, anteriormente ativos no teatro, foram incorporados por muitos dos cantores e cantoras negros do início da fonografia no Brasil, por outro é inegável o papel que esses e essas cantoras desempenharam na legitimação e difusão tanto de gêneros musicais afro-brasileiros quanto de suas carreiras, reconhecidas em jornais e círculos artísticos no Brasil e na Europa.

Gravando gêneros musicais associados ao universo afro-brasileiro, como maxixes, lundus e sambas, Geraldo Magalhães foi um porta-voz ativo na disseminação internacional de práticas musicais que eram então alvo de perseguição, silenciamento e de preconceito por parte da historiografia musical brasileira, nascente naquele período. Em uma das primeiras narrativas historiográfico-musicais do país, *A música no Brasil*, de Guilherme de Melo, publicada em 1908, o ano em que o duo Os Geraldos faz sua estreia na Europa, Melo descrevia as músicas das etnias africanas e indígenas como "impregnadas de sentimentos bárbaros e selvagens e superstição cabalística", ponderando que isso não deveria causar espanto, uma vez que "ainda hoje mesmo se encontram vestígios de um canibalismo hediondo e crenças supersticiosas entre o populacho crioulo que ainda não se depurou e em cujas veias corre ainda o sangue inculto do africano" (MELLO, 1908, p. 15).

Em contraste com esse discurso, a aparição progressiva de intérpretes negros como Geraldo Magalhães e Nina Teixeira em jornais e revistas do período, bem como a sua atuação tanto em palcos europeus quanto na indústria fonográfica em Portugal, representa um enorme avanço para a incorporação de práticas musicais que pareciam confinadas a bairros periféricos ou marginalizados do Rio de Janeiro, como a Cidade Nova e os subúrbios. Esse processo de inserção se acentuará nas décadas seguintes por meio da atuação de uma série de outros artistas negros no âmbito da indústria fonográfica.

# O Nêgo de pé espaiado, de J. B. de Carvalho carnavalização e subversão da racialidade sonora

A exploração comercial da racialidade pela indústria fonográfica em sua fase de 78 rotações tem também em J. B. de Carvalho e seu Conjunto Tupy um exemplo significativo que evidencia a complexidade que permeou, desde o seu início, a constituição estereotipada da alteridade negra.

O Conjunto Tupy foi um grupo musical atuante no mercado fonográfico, nas emissões radiofônicas e nos ambientes de espetáculo musical do Rio de Janeiro entre os anos 1931 e 1943. Celebrizou-se pela interpretação de composições referidas na época com designativos generalizantes como "batuques" e "macumbas", relacionadas às religiões de matriz africana. Era liderado pelo compositor e cantor João Paulo Baptista de Carvalho (1901-1979), ou J. B. de Carvalho, como preferia ser chamado, que fora levado ao meio fonográfico por Getúlio Marinho, criador e membro do Conjunto Africano. Fizeram parte do conjunto, além do próprio J. B. de Carvalho, o flautista da editora Victor e compositor Attílio Grany (ou Attilio Verlani Gieri), o cantor e compositor Francisco Sena (ou Francisco Silva), que viria a ser parceiro de Herivelto Martins na dupla Preto e Branco, Pedro Gomes, Daniel Ferreira, Euclydes José Jesus (ou Euclydes José Moreira), Lucio, Herivelto Martins, a cantora nomeada sob o pseudônimo "Índia do Brasil" (ARAÚJO, 2015, p. 67-69), os cantores Francisco Sena e Olívio Carvalho, os violonistas Henrique Caetano e José Corrêa da Silva, o instrumentista Euclydes José Moreira (banjo), o percussionista Pedro Nascimento ("cabaça" ou xequerê), o cantor e tocador de omelê Alberto Rodrigues, o saxofonista e compositor Abelardo Neves (Correio da Manhã, 16 set. 1932; Correio da Manhã, 14 jun. 1931; ARAÚJO, 2015, p. 61-75).

O grupo estreou no mercado fonográfico em 1931 com a gravação de dois "batuques de macumba" intitulados *E vem o sol* e *Na minha Terrera* (Victor 33420). Mas é com *Cadê Viramundo* (Victor 33459), gravado no mesmo ano, que o Conjunto Tupy se notabilizou.<sup>28</sup> A música foi um sucesso do Carnaval de 1932, alavancando a carreira do conjunto, que passou a se apresentar com grande frequência em espetáculos cênico-musicais nos cineteatros, salões de baile, clubes, cassinos da então capital do Brasil.

Cadê Viramundo faz referência às festas de Caboclo – cerimônias religiosas realizadas em terreiros de umbanda e candomblé, nas quais são invocadas, incorporadas e homenageadas entidades espirituais indígenas ou mestiças de indígenas com brancos e negros. As performances cênico-musicais do conjunto mimetizavam vi-

Escuta 4. Cadê vira mundo, J. B. de Carvalho, interpretado por Conjunto Tupi, Victor 33459, 1931. Disponível em: <a href="https://discografiabrasileira.com.br/fonograma/40889/cade-vira-mundo">https://discografiabrasileira.com.br/fonograma/40889/cade-vira-mundo</a>. Acesso em: 26 maio 2023.

Maya Suemi Lemos & Pedro Aragão
A cor do som: construção de alteridade e racialidade na fonografia
brasileira em 78 rotações na primeira metade do séc. XX

sual e coreograficamente cerimônias de terreiro, sobretudo da tradição de Caboclo, com figurinos que evocavam a indumentária indígena e cabocla. O faziam, porém, num registro assumidamente irreverente, em que os elementos rituais e suas práticas correlatas eram representados em tom de comicidade, fossem elas cânticos, invocações, transes, gestuais, danças ou oferendas.

Peças publicitárias da época permitem perceber que foi justamente aceitando e colocando em seu proveito um imaginário fortemente estereotipado e racializado que J. B. de Carvalho e o Conjunto Tupy souberam promover sua carreira de sucesso no mercado musical. Meses depois de o conjunto estourar no Carnaval de 1932, o jornal *Correio da Manhã* anunciava "uma macumba autêntica no palco do Eldorado", propagandeando sua performance cênico-musical:

Toda a gente ouve falar em "macumba", mas muito poucos já viram a realização dessa cerimônia, de rito pagão, em que se evocam espíritos de além-túmulo. Para que toda gente saiba em que consiste uma "macumba" é que o conjunto Tupy, que ora trabalha no palco do Eldorado, apresenta em cena uma autêntica, com todos os seus característicos, os seus cantos, a sua música bárbara, a sua encenação típica. É um número originalíssimo, que o conjunto Tupy completa com outras criações de grande sucesso. No mesmo programa, Alda Garrido e Augusto Annibal criam um dueto magnífico; "The two Genaro" executam estupendas acrobacias excêntricas; e Maria Lisbôa e Dagoberto cantam e dançam coisas alegres, em vestuários típicos. Para segunda-feira, o Eldorado anuncia, no palco, "Trio Richard" trapezistas assombrosos, "Lennette Ger" cantante francesa, Ada de Bogoslowa, autêntica princesa russa, em maravilhosos bailados clássicos" (Correio da Manhã, 10 ago. 1932).

Justaposta a outros "números" variados e espetaculosos, a performance do Conjunto Tupy era oferecida, como se vê, como uma extravagância excitante, exótica e original. Fortemente conotadas como expressões de primitivismo, as personificações que os integrantes do grupo faziam de "macumbeiros", "feiticeiros", pais de santo, entidades como Caboclos, Pretos-velhos e Orixás representavam mais uma vez, no ambiente do entretenimento comercial, o avesso da civilidade moderna e, como tal, passíveis ao mesmo tempo de riso, curiosidade e fascínio.

Assim como em suas aparições cênicas, nas quais performances rituais eram encenadas de forma a se adequarem às necessidades comerciais do entretenimento, verifica-se nas gravações de "macumbas" do Conjunto Tupy uma marcada estilização. Elementos textuais, melódicos, rítmicos e vocais identificáveis à música executada nas rodas e festas da umbanda e do candomblé eram acomodados a instrumentações exógenas (que incluíam tanto instrumentos melódicos, como saxofone ou flauta, quanto violões, cavaquinho, bandolim, banjo) e a quadraturas e harmonizações próprias à canção ocidental. Nesse sentido, a abordagem musical de J. B. de Carvalho e seu Conjunto Tupy diferia sensivelmente da busca de uma mimetização mais estrita da realidade sonora dos rituais, que caracterizava gravações de

A cor do som: construção de alteridade e racialidade na fonografia brasileira em 78 rotações na primeira metade do séc. XX

"macumbas" feitas naquele início da década de 1930 por outros grupos, tais como o Conjunto Africano de Getúlio Marinho e Mano Elói,<sup>29</sup> mas sobretudo os Filhos de Nagô, de Filipe Néry Conceição<sup>30</sup> ou o Grupo do Pai Alufá, de Zé Espinguela.

A carreira do conjunto foi relativamente breve, mas a de J. B. de Carvalho se estendeu por várias décadas após o desaparecimento do Tupy do mercado da música, sempre marcada pelo vínculo ao imaginário da "macumba", seja em suas gravações, na recepção pela imprensa ou em sua atuação como cantor e radialista. Comandou e apresentou emissões radiofônicas que exploravam o tema, como o programa diário "A voz de outro mundo", com a participação do Conjunto Tupy, lançado em 1938 na Rádio Cruzeiro do Sul e depois migrado para outras emissoras; ou, já na década de 1970, o programa "A Carioca nos Terreiros" da Rádio Carioca, no qual o "capitão da mata" J. B. de Carvalho "profundo conhecedor da umbanda e do espiritismo em geral", oferecia aos ouvintes resolução de problemas pessoais e mediúnicos.

A complexa persona pública desse personagem eminente da história da fonografia brasileira é representativa das táticas que, valendo-se da indústria cultural nascente do Brasil pós-abolição e de mecanismos ao mesmo tempo de exacerbação e subversão de estereótipos, soube abrir brechas para manifestações culturais e subjetividades fortemente oprimidas pela lógica excludente colonial e moderna.

Como mostra Anderson Araújo (2015), J. B. de Carvalho personificava em sua performance artística o "macumbeiro", o "batuqueiro", o "feiticeiro", sem dúvida atendendo às expectativas do mercado do exotismo e do primitivismo, mas afirmando, mesmo que sob máscara caricata e cômica, sua identidade de negro, sambista e praticante de religiões de terreiro. Por exemplo, na canção em diálogo lançada em 1931, na qual ele próprio interpreta o *Nêgo de pé espaiado*:<sup>31</sup>

<sup>&</sup>lt;sup>29</sup> Por exemplo, o disco intitulado *Macumba*, gravado pelo Conjunto Africano em 1930 (Odeon 10690). Escuta 5. *Canto de Exu* (Lado A), interpretado por Eloy Antero Dias, Getúlio Marinho Amor e Conjunto Africano. Disponível em: <a href="https://discografiabrasileira.com.br/fonograma/30489/macumba-canto-de-exu">https://discografiabrasileira.com.br/fonograma/30489/macumba-canto-de-exu</a>. Acesso em: 26 maio 2023.

Escuta 6. *Canto de Ogum* (Lado B), interpretado por Eloy Antero Dias, Getúlio Marinho Amor e Conjunto Africano. Disponível em: <a href="https://discografiabrasileira.com.br/fonograma/30492/macumba-canto-de-ogum">https://discografiabrasileira.com.br/fonograma/30492/macumba-canto-de-ogum</a>. Acesso em: 26 maio 2023.

<sup>&</sup>lt;sup>30</sup> Por exemplo, o disco intitulado Candomblé, de Felipe Nery Conceição, gravado pelo conjunto Filhos de Nagô em 1931 (Parlophon 13254). Escuta 7. Candomblé (Lado A): a) Oduré; b) Eriuá. Disponível em: <a href="https://discografiabrasileira.com.br/fonograma/46114/candomble-a-odure-b-eriua">https://discografiabrasileira.com.br/fonograma/46114/candomble-a-odure-b-eriua</a>. Acesso em: 26 maio 2023. Escuta 8. Candomblé (Lado B: c) Canto de Exu; d) Canto de Ogum. Disponível em: <a href="https://discografiabrasileira.com.br/fonograma/46119/candomble-c-canto-de-exu-d-canto-de-ogum">https://discografiabrasileira.com.br/fonograma/46119/candomble-c-canto-de-exu-d-canto-de-ogum</a>. Acesso em: 26 maio 2023.

<sup>&</sup>lt;sup>31</sup> Escuta 9. Nêgo de pé espaiado, J. B. de Carvalho, interpretado por Conjunto Tupi, Victor 33482, 1931. Disponível em: <a href="https://discografiabrasileira.com.br/fonograma/40949/nego-de-pe-espaiado">https://discografiabrasileira.com.br/fonograma/40949/nego-de-pe-espaiado</a>. Acesso em: 26 maio 2023.

A cor do som: construção de alteridade e racialidade na fonografia brasileira em 78 rotações na primeira metade do séc. XX

- Êba, dá licença de eu dizer um pisilone?
- Ó crioulo, não força!
- Esse nêgo do pé espaiado Esse nêgo já quer ser delegado.
- Esse nêgo é bom?

Não senhor!

Não sabe ler e já quer ser doutor!

- Esse nêgo da cara larga

Bota colarinho e não quer fazer mais nada.

- Esse nêgo é bom na batucada

Quando ela é mesmo enfezada!

- Esse nêgo só anda amufiado E os olhos dele logo pega a lumiar.
- Esse nêgo é bom no candomblé
- Com santo no corpo ele faz o que quer. - Esse nêgo só gosta de comê
- Da galinha preta que parece urubu.
- Esse nêgo é bom mas anda jururu Com meia de cachaca só recebe Exu!

Estereótipos relacionados à magia e a espíritos noturnos são também elencados de forma burlesca e assumidos de forma franca e descomplexada como elementos característicos das práticas religiosas de terreiro, carnavalizando o vínculo entre negritude e feitiçaria, como no jongo *Quando o sol sair*<sup>32</sup> (Victor 33784), lançado em 1934:

É de mariê quando o sol sair!
Um galo preto à meia noite em ponto
É emissário que o diabo mandou;
Galinha preta na encruzilhada
A gunissaia se manifestou.
Coruja cantou, mortalha acordou
É mau quebranto que ela deixou.
(...) O negro preto que parece o cão
É assombração de só dá amolação.

Escuta 10. Quando o sol sair. J. B. de Carvalho, interpretado por Conjunto Tupi, Victor 33784, 1934. Disponível em: https://discografiabrasileira.com.br/fonograma/42237/quando-o-sol-sair. Acesso em: 26 maio 2023.

A gente chama Saci Pererê Ele se espanta e começa a correr. Nêgo danado da venta larga Cala essa boca, não diz mais nada. É de mariê quando o sol sair! (...)<sup>33</sup>

Mas, numa ambiguidade significativa, uma vez notabilizado como artista de sucesso, J. B. de Carvalho se dava a ver nas páginas dos jornais de forma radicalmente distinta de sua persona artística: vestido de terno, gravata e chapéu elegantes, cingido de todos os signos da modernidade e da civilidade urbana.<sup>34</sup>



Figura 9 Fotografia de J. B. de Carvalho

Fonte: Coleção José Ramos Tinhorão, Instituto Moreira Salles.

O jogo de ambiguidades não termina aí, porém. A imagem garbosa de J. B. de Carvalho, trajado com cuidadosa elegância e urbanidade, não deixa de remeter à caracterização tanto da figura do "malandro" carioca quanto à da entidade a ele relacionada e cultuada na umbanda – o Zé Pelintra (ou Pilintra). Possivelmente originária do Catimbó (ou Jurema) do Nordeste (LOPES, 2011, p. 1499-1500), uma vez aclimatada em solo carioca, a figura do Zé Pilintra incorporou as qualidades éticas

<sup>&</sup>lt;sup>33</sup> A partir da transcrição feita por Araújo (2015, p. 117-118).

<sup>&</sup>lt;sup>34</sup> A ambivalência foi muito bem observada por Araújo (2015, p. 178-179).

<sup>&</sup>lt;sup>35</sup> Agradecemos a Elizete Bernabé Loureiro pelo reconhecimento da imagética do Zé Pelintra na fotografia.

A cor do som: construção de alteridade e racialidade na fonografia brasileira em 78 rotações na primeira metade do séc. XX

e estéticas do "malandro" local.

Nos termos do antropólogo Luiz Assunção (2010, p. 176), Zé Pelintra representa "a astúcia, o livre trânsito pela brecha e pelo proibido, o uso dos meios não-sancionados pelas normas morais". No Sudeste, ele é frequentemente relacionado a Exu (ASSUNÇÃO, 2010, p. 176), tendo em comum com ele predicados de quebrador de regras, trapaceiro, intrigueiro, traquina, zombeteiro, produtor de mudança (GARBANI; SERBENA, 2015, p. 62). Sua indumentária típica é "terno branco, chapéu-panamá caído sobre a testa, gravata e lenço vermelhos, sapatos de duas cores" (LOPES, 2011, p. 1500). Sobrevive e dribla as dificuldades, a pobreza e a discriminação social com sua esperteza e argúcia, vestido de "doutor", de "gente fina".

Monique Augras chama a atenção para as acepções do termo "Pelintra", que dão pistas sobre as duplicidades características da entidade:

A alcunha de "Pelintra" merece também investigação. Os dicionários consultados propõem definições que apontam novamente para a duplicidade. De acordo com o Pequeno Dicionário da Língua Portuguesa, pelintra significa "pessoa pobre ou mal trajada, mas com pretensões a figurar; pessoa sem dinheiro; pobre, mas pretencioso; (Bras.) bem trajado; peralta; adamado". Logo de início, portanto, Seu Zé é descrito como mal e bem trajado. É pobre metido a elegante. (...) A Enciclopédia Brasileira Mérito resume a ridícula ousadia do pelintra, própria "de quem não tem nada e pretende mostrar ser dono de alguma coisa". Zé Pelintra por conseguinte assume claras feições de pobre que não conhece o seu lugar. Veste-se com esmero, mas sua elegância é por demais chamativa. Foge ao *bon ton*. É roupa de pobre metido a rico, de marginal que se promove, de dominado que sonha igualar-se ao dominador e, pelo espalhafato, acaba proclamado, em vez de ascensão social, a irremediável sina da ralé (AUGRAS, 1997, p. 48).

O "nêgo do pé espaiado" da canção de J. B. de Carvalho parece se encaixar com justeza à caracterização do Zé Pelintra, buscando falar "difícil" ("dá licença de eu dizer um pisilone?"), aspirando à ascensão social ("esse nêgo já quer ser delegado"; "não sabe ler e já quer ser doutor!"), malandreando sob trajes elegantes ("bota colarinho e não quer fazer mais nada") e assimilado a Exu ("com meia de cachaça só recebe Exu!"). O cântico de Zé Pelintra transcrito por José Ribeiro (1974), assim como a variante citada por Assunção (2010),<sup>36</sup> parece ser mais um indício de que a canção de Carvalho fazia referência ao Zé Pelintra pela equivalência entre os designativos "nego do pé espaiado" e "nego do pé derramado".<sup>37</sup>

<sup>&</sup>lt;sup>36</sup> Eu sou o preto José Pelintra / **Nego do pé derramado** / Na direita eu sou amigo / Na esquerda eu sou errado / Quem mexer com o que é dele / Ou tá doido ou tá danado (ASSUNÇÃO, 2010, p. 175, grifo nosso).

<sup>&</sup>lt;sup>37</sup> Outras variantes podem ser encontradas, como por exemplo: Sou eu José Pilintra/**Nego do pé arranhado**, / Na direita eu sou bonzinho / Na esquerda eu sou danado. / Seu doutor, seu doutor / Zé Pilintra chegou (grifo

A cor do som: construção de alteridade e racialidade na fonografia brasileira em 78 rotações na primeira metade do séc. XX

Sou caboclo Zé Pilintra

Negro do pé derramado

Quem mexer com Zé Pilintra

Está doido ou está danado

Seu doutor, seu doutor,

Bravo senhor

Zé Pilintra chegou (...)

(RIBEIRO, 1974, p. 47, citado por AUGRAS, 1997, p. 45, grifo nosso).

O "nêgo do pé espaiado" da canção e, por que não, o próprio J. B. de Carvalho, bem poderia ser tomado como uma figuração do Zé Pelintra; aquele que, nas palavras do babalorixá Pai Rodney de Oxóssi,<sup>38</sup>

Traduz, a seu modo, os desafios dos desvalidos de toda sorte, sobretudo os homens negros, que para sobreviver sem dinheiro nem oportunidades tiveram que dar seu "jeito", que se virar e usar toda sua malandragem e esperteza.

O Preto Zé Pilintra, mestre da jurema e malandro do morro, tem status de doutor. Formou-se na escola da vida, na ciência das leis da sobrevivência, a lei do silêncio, a lei do cão, no mister dos enjeitados... (EUGENIO, 2018, n. p.).

Ou, ainda, aquele que é "adaptável, como bom malandro tem que ser", que "brinca com o contraditório", que "ora é sagrado, ora é profano", que "confunde os menos avisados e surpreende os acomodados" (PEREIRA, s.d., n. p.).

J. B. de Carvalho, em sua trajetória, encarna em boa medida o arquétipo desse *trickster*.<sup>39</sup> Sua irreverência e sua caricaturização profana dos ritos de terreiro nos confundem; as ambiguidades, duplicidades e ambivalências que permeiam suas formas de aparição pública embaralham as cartas, nos despistam. Pois, se por um lado o processo de estilização, adaptação e carnavalização de cânticos ligados à religiosidade de matriz africana confinava o repertório do Conjunto Tupy no registro do exótico, do primitivo e do cômico, objetificando elementos culturais e reforçando estereótipos raciais, ele viabilizava, no entanto, sua ampla e livre circulação, dando visibilidade e notoriedade a seus músicos.

Num zigue-zague ludibriante de signos, J. B. de Carvalho ostentava espalhafatosamente sua persona de macumbeiro e feiticeiro nos palcos e nas rádios, exibia-se

nosso). Disponível em: https://gritelaroye.tumblr.com/post/54465947561/sou-eu-jos%C3%A9-pilintra-nego-do-p%C3%A9-arranhado-na. Acesso em: 19 jan. 2023.

Rodney William Eugenio é antropólogo, escritor e babalorixá. Doutor em Ciências Sociais pela PUC-SP, realiza pesquisa sobre relações raciais, racismo e religiões de matriz africana. É sacerdote da Associação Cultural e Religiosa Ilê Obá Ketu Axé Omi Nlá, em São Paulo.

<sup>&</sup>lt;sup>39</sup> Sobre Exu e Zé Pelintra como expressões do arquétipo do *trickster*, ver Garbani e Serbena (2015).

A cor do som: construção de alteridade e racialidade na fonografia brasileira em 78 rotações na primeira metade do séc. XX

na imprensa como um janota moderno, ao mesmo tempo ocultando e revelando um referente clandestino: o malandro/Zé Pelintra/Exu, amálgama representativo de quem, justamente, maneja taticamente a duplicidade, a ambiguidade, a ambivalência. Os poucos estudos existentes sobre sua biografia parecem mostrar que Carvalho deslizava de maneira hábil entre mundos apartados, circulando com naturalidade tanto no ambiente periférico e marginalizado do samba e da umbanda quanto nos círculos hegemônicos da sociabilidade.<sup>40</sup>

Sua visível destreza em transitar entre barreiras discriminatórias fez dele uma figura mediadora: convertidos em produto da indústria cultural, os cânticos de terreiro estilizados pelo Conjunto Tupy penetravam ambientes das mais diversas camadas e setores da sociedade, se faziam presentes na imprensa, em discos, rádios, palcos musicais e de teatro, bailes de carnaval e clubes privados. Numa época em que as religiões de terreiro eram criminalizadas e alvo de violentas e reiteradas perseguições policiais, J. B. de Carvalho e o Conjunto Tupy fizeram circular suas sonoridades, suas performances, propagando aberta e sonoramente: "Sou da Macumba, / no feitiço não tenho rival. (...) Não tenha medo / e vem mesmo com fé, / Que o nosso grupo / pertence ao candomblé. / E a nossa vida / é mesmo um pagode / Não é para quem quer / e sim para quem pode"<sup>41</sup> (Fica no mocó, Victor 33516).

A malandragem de J. B. de Carvalho/Zé Pelintra/Exu – mescla ambígua de submissão e transgressão – parece não ter sido eficiente na subversão de sua condição: a despeito de seu sucesso na indústria cultural e de sua visibilidade na imprensa, de seu trânsito entre gente fina, elegante e poderosa, permaneceu pobre, precisando continuar a exercer sua atividade como *chauffeur* de praça para sua subsistência (ARAÚJO, 2015). Ela tampouco logrou converter em emancipação definitiva a opressão simbólica à qual estavam submetidas as expressões musicais e religiosas que o Conjunto Tupy veiculou. Mas, como observou com agudeza Monique Augras (1997), escrevendo sobre o Zé Pelintra, cultos periféricos sabem penetrar insidiosamente os interstícios do tecido social. "Afinal, entre os policiais que sobem o morro, quantos

<sup>&</sup>lt;sup>40</sup> Ver, a esse respeito, sobretudo, Araújo (2015), notadamente o capítulo VII, "Estivador, Chauffeur, Pugilista', Radialista, Piloto, Sambista e Macumbeiro – o Moderno Negro J. B. de Carvalho" (p. 160-181). Araújo cita o verbete dedicado a J. B. de Carvalho na Enciclopédia da Música Brasileira: Erudita, Folclórica e Popular, que dá uma amostra da complexidade do trânsito social do compositor: "O Conjunto Tupi foi um dos primeiros a ter programa de umbanda em rádio, durante muitos anos, além de realizar inúmeras gravações da Odeon. O grupo apresentou-se na maior parte das emissoras cariocas, sendo frequentemente interrompido pela polícia, que invadia os auditórios de seus programas, quando as pessoas entravam em transe ao ouvir os pontos de macumba e orações. Foi preso inúmeras vezes, sempre dizendo que saía livre graças à sua amizade com Getúlio Vargas" (citado em ARAÚJO, 2015, p. 171).

<sup>&</sup>lt;sup>41</sup> Escuta 11. *Fica no mocó*, J. B. de Carvalho, interpretado por Conjunto Tupi, Victor 33516, 1932. Disponível em: <a href="https://discografiabrasileira.com.br/fonograma/34833/fica-no-moco">https://discografiabrasileira.com.br/fonograma/34833/fica-no-moco</a>. Acesso em: 26 maio 2023.

A cor do som: construção de alteridade e racialidade na fonografia brasileira em 78 rotações na primeira metade do séc. XX

não serão devotos de Zé Pelintra?", pergunta ela. "O imaginário dos despossuídos não agride francamente o sistema hegemônico", exprimiu Augras de forma lapidar. "Come por baixo" (AUGRAS, 1997, p. 49).

\* \* \* \* \*

Os exemplos que buscamos destacar marcam diferentes estágios da fixação de estereótipos sonoros e linguísticos de alteridade negra. Situados em momentos históricos distintos que correspondem a modos igualmente distintos de circulação e consumo da música, eles parecem, no entanto, convergentes em aspectos fundamentais no que tange ao problema da constituição de alteridades.

O modo de representação caricatural e/ou cômico, comum aos exemplos apresentados, opera em dois sentidos divergentes e paradoxais. Primeiramente, hiperexpondo os traços do Outro, ele invisibiliza ou dota de uma transparência de cunho universalizante o ethos hegemônico – estratégia pela qual este ocupa o lugar de um marco zero, em torno do qual se inscrevem todos os Outros que o definem em negativo. Mas, inversamente, a hiperexposição cômica da alteridade permite o contrabando de formas culturais e de vida subalternizadas por efeito da dinâmica de dicotomizações. Assim, se as indústrias fonográficas no Brasil reforçaram dinâmicas de dominação constitutivas da modernidade ocidental, fixando uma linha de cor sonora anteriormente constituída e reverberando em escala industrial seus estereótipos, artistas como Geraldo Magalhães e J. B. de Carvalho, antecedidos por poetas, músicos dos séculos XVIII e XIX, tiveram papel fundamental nos processos de subversão dessas representações sonoras raciais, criando espaços de veiculação e legitimação de práticas musicais afro-brasileiras.

<sup>&</sup>lt;sup>42</sup> Utilizamos o termo *subalterno* na acepção afirmada por Gayatri Chakravorty Spivak no contexto dos *Subaltern Studies Collective*: como aquilo que designa "as camadas inferiores da sociedade constituídas por modos específicos de exclusão dos mercados, da representação política-legal, e da possibilidade de pertencimento pleno em estratos sociais dominantes" (SPIVAK, 2005, p. xx, nossa tradução): "(...) the bottom layers of society constituted by specific modes of exclusion from markets, political-legal representation, and the possibility of full membership in dominant social strata".

Maya Suemi Lemos & Pedro Aragão A cor do som: construção de alteridade e racialidade na fonografia brasileira em 78 rotações na primeira metade do séc. XX

### **Fontes**

- ALMEIDA, Manuel Antônio de. Memórias de um Sargento de Milícias. 1854.
- A. P. D. G. Sketches of Portuguese Life, manners, costume, and character. London: printed for Geo. B. Whittaker: printed by R. Gilbert, 1826. Disponível em: https://purl.pt/14638/1/ index.html#/1/html. Acesso em: 29 jul. 2022.
- BARBOSA, Domingos Caldas. Viola de Lereno. Volume segundo. Lisboa: Tipografia Lacerdina, 1826. Disponível em: https://digital.bbm.usp.br/handle/bbm/4341. Acesso em: 29 jul. 2022.

## Referências bibliográficas

- ABREU, Martha. Da senzala ao palco: canções escravas e racismo nas Américas, 1870-1930. Campinas: Editora da Unicamp, 2017.
- ABRIL, Omar Morales. Villancicos de remedo en la Nueva España. In: TELLO, Aurelio (org.). Humor, pericia y devoción: villancicos en la Nueva España. México: CIESAS, 2013, p. 11-38.
- ANDRADE, Mário de. Cândido Inácio da Silva e o Lundu. Latin American Music Review / Revista de Música Latinoamericana, v. 20, n. 2, p. 215-233, Autumn-Winter, 1999 [1944].
- ARAGÃO, Pedro. Diálogos luso-brasileiros no Acervo José Moças da Universidade de Aveiro: um estudo exploratório das gravações mecânicas (1902-1927). Opus, v. 22, n. 2, p. 83-114, dez. 2016.
- ARAÚJO, Anderson Leon Almeida de. "Sou da macumba e no feitiço não tenho rival" A música negra de J. B. de Carvalho e do Conjunto Tupy (1931-1941). Dissertação de mestrado em História, Universidade Federal Fluminense, Instituto de Ciências Humanas e Filosofia, Departamento de História, 2015.
- ARCANGELI, Alessandro. L'altro che danza. Il villano, il selvaggio, la strega nell'immaginario della prima età moderna. Milão: Unicopli, 2018.
- ASSUNÇÃO, Luiz. A transgressão no religioso: Exus e mestres nos rituais da Umbanda. Revista Anthropológicas, ano 14, v. 21, n. 1, p. 157-183, 2010.
- AUGRAS, Monique. Zé Pelintra, patrono da malandragem. Revista do Patrimônio Histórico e Artístico Nacional, n. 25, p. 43-50, 1997.
- BARTRA, Roger. El mito del salvaje. México: Fondo de Cultura Económica, 2011.
- BARTRA. Roger. Wild men in the looking glass: the mythic origins of European otherness. S. l.: The University of Michigan Press, 1994.
- BERBARA, Maria; MENEZES, Renato; HUE, Sheila (org.). França Antártica ensaios interdisciplinares. Campinas: Editora Unicamp, 2020.
- BORN, Georgina; HESMONDAGH, David. Western music and its others: difference, representation and appropriation in music. [S. l.]: University of California Press, 2000.
- CLARK, Stuart. Pensando com demônios: a ideia de bruxaria no princípio da Europa Moderna. São Paulo: EDUSP, 2006.
- COLLINS, Patricia Hill. Pensamento feminista negro: conhecimento, consciência e a política do empoderamento. São Paulo: Boitempo, 2019.

- http://dx.doi.org/10.11606/issn.2316-9141.rh.2023.200561
- COSTA, Ligiana. "Non per tutto l'età m'aggrinza": le vecchie comiche nell'opera veneziana del Seicento. Tese de doutorado em Musicologia, Université de Tours (Université Francois Rabelais), 2008.
- DIONISOTTI, Carlo. *Geografia e storia della letteratura italiana*. Torino: Einaudi, 1999.
- EFEGÊ, Jota. Maxixe, a dança excomungada. Rio de Janeiro: Conquista, 1974.
- EUGENIO, Rodney William. Saravá Seu Zé. Carta Capital, [s. l.], 5 out. 2018, seção "Diálogos da fé", n.p. Disponível em: <a href="https://www.cartacapital.com.br/blogs/dialogos-da-fe/">https://www.cartacapital.com.br/blogs/dialogos-da-fe/</a> sarava-seu-ze/. Acesso em: 20 jan. 2023.
- FEDERICI, Silvia. Calibã e a bruxa: mulheres, corpos e acumulação primitiva. São Paulo: Editora Elefante, 2019.
- FOLENA, Gianfranco. Il linguaggio del caos. Studi sul plurilinguismo rinascimentale. Torino: Bollati Boringhieri, 1991.
- FRANCESCHI, Humberto. A Casa Edison e seu tempo. Rio de Janeiro, Sarapuí, 2002.
- GABANI, Michelle Suzana de Almeida; SERBENA, Carlos Augusto. Exu: um trickster solto no "terreiro" psíquico. Relegens Thréskeia – estudos e pesquisa em religião, v. 4, n. 2, p. 52-70, 2015.
- GERBINO, Giuseppe. The madrigal and its outcasts: Marenzio, Giovannelli, and the Revival of Sannazaro's Arcadia. The Journal of Musicology, v. 21, n. 1, p. 3-45, 2004. Disponível em: https://online.ucpress.edu/jm/article-abstract/21/1/3/63373/The-Madrigal-and-its-Outcasts-Marenzio-Giovannelli?redirectedFrom=fulltext. Acesso em: 29 jul. 2022.
- GITELMAN, Lisa. Scripts, grooves, and writing machines: representing technology in the Edison Era. Stanford, CA: Stanford University Press, 1999.
- KRUTITSKAYA, Anastasia. Villancicos que se cantaron en la catedral de México (1693-1729). México: Universidad Nacional Autónoma de México-Instituto de Investigaciones Filológicas, 2018.
- LARA, Silvia Hunold; PACHECO, Gustavo (org.). Memória do Jongo: as gravações históricas de Stanley J. Stein, Vassouras, 1949. Rio de Janeiro: Folha Seca; Campinas: CECULT, 2007.
- LAVOCAT, Françoise. La syrinx au bûcher. Pan et les satyres à la Renaissance et à l'âge baroque. Genève: Droz, 2005.
- LEMOS, Maya Suemi; Viegas, Rafael. A Flauta do Pastor: retórica do natural, cultivo do artifício. Figura: Studies on the Classical Tradition, Campinas/SP, v. 9, n. 2, 2021, p. 28-68. Disponível em: https://econtents. bc.unicamp.br/inpec/index.php/figura/article/view/15809. Acesso em: 29 jul. 2022.
- LESTRINGANT, Frank. Le Cannibale, grandeur et décadence. Paris: Perrin, 1994.
- LIPSKI, John M. Literary 'africanized' spanish as a research tool: dating consonant reduction. Romance Philology, v. 49, n. 2, nov. 1995.
- LOPES, Nei. Enciclopédia brasileira da diáspora africana. São Paulo: Selo Negro, 2011 [2004].
- LOPES, Nei. Novo Dicionário Banto do Brasil: contendo mais de 250 propostas etimológicas acolhidas pelo Dicionário Houaiss. Rio de Janeiro: Pallas, 2003.
- LOPES, Rui Cabral. Ensaya a dança y prosigue: ethnicity and exoticism in the villancicos de negros of the Portuguese Royal Chapel during the seventeenth century. Revista Brasileira de Música, Programa de Pós-graduação em Música, Rio de Janeiro, v. 30, n. 1, p. 73-95, jan./jun. 2017.

# Maya Suemi Lemos & Pedro Aragão A cor do som: construção de alteridade e racialidade na fonografia brasileira em 78 rotações na primeira metade do séc. XX

- LUCCHESI, Dante; BAXTER, Alan; RIBEIRO, Ilza (org.). O português afro-brasileiro. Salvador: EDUFBA, 2009.
- LUDLOW, Úrsula Camba. *Imaginarios ambiguos, realidades contradictorias*. *Conducta y representaciones de los negros y mulatos novohispanos*. *Siglos XVI y XVII*. México: El Colegio de México, 2008.
- MALDONADO TORRES, Nelson. La descolonización y el giro des-colonial. *Tabula Rasa*, v. 9, p. 61-72. Disponível em <a href="https://revistas.unicolmayor.edu.co/index.php/tabularasa/article/view/1502">https://revistas.unicolmayor.edu.co/index.php/tabularasa/article/view/1502</a>. Acesso em: 29 jul. 2022.
- MELLO, Guilherme de: *A música no Brasil desde os tempos coloniais até o primeiro decênio da República*. Rio de Janeiro: Imprensa Nacional, 1947 [1908].
- MUKUNA, Kazadi Wa. Contribuição bantu na música popular brasileira: perspectivas etnomuseológicas. São Paulo: Terceira Margem, 2000.
- PEREIRA, Julia. Do Catimbó aos Terreiros. Como Zé Pelintra chega na Umbanda. *Blog Umbanda EAD*, Instituto Cultural Aruanda. [S. d.]. Disponível em: <a href="https://umbandae-ad.blog.br/2016/11/30/e-malandro-e-exu-e-baiano-quem-e-ze-pelintra-na-umbanda/">https://umbandae-ad.blog.br/2016/11/30/e-malandro-e-exu-e-baiano-quem-e-ze-pelintra-na-umbanda/</a>. Acesso em: 20 jan. 2023.
- PETER, Margarida Maria Taddoni. Intolerância linguística e resistência: a questão do negro. *Diversitas*, Núcleo de Estudos das Diversidades, Intolerâncias e Conflitos (FFLCH/USP). Disponível em: <a href="https://diversitas.fflch.usp.br/intolerancia-linguistica-e-resistencia-questao-do-negro">https://diversitas.fflch.usp.br/intolerancia-linguistica-e-resistencia-questao-do-negro</a>. Acesso em: 29 jul. 2022.
- PIERI, Marzia. La scena boschereccia nel Rinascimento italiano. [S. l.]: Cue Press, 2020.
- PORRAS, Jorge E. Mexican bozal spanish in sor Juana Inés de la Cruz's Villancicos: a linguistic and sociolinguistic account. *The Journal of Pan African Studies*, v. 6, n. 1, Jul 2013.
- QUEIROZ, Sônia. *Pé preto no barro branco: a língua dos negros da Tabatinga*. Belo Horizonte: UFMG, 2018.
- RIBEIRO, José. *Catimbó de Zé Pilintra: mistério, magia, feitiço.* [S. l.]: Editora Espiritualista, 1974. SAID, Edward. *Orientalism.* New York: Pantheon, 1978.
- SANDRONI, Carlos. Feitiço decente. Transformações do samba no Rio de Janeiro (1917-1933). Rio de Janeiro: Zahar, 2001.
- SANTAMARÍA, Carolina. Negrillas, negros y guineos y la representación musical de lo africano. *Cuadernos de Música, Artes Visuales y Artes Escénicas*, Bogotá, D.C. (Colombia), v. 2, n. 1, p. 4-20, oct. 2005-mar. 2006.
- SAWAYA, Luiza. *Domingos Caldas Barbosa para além da Viola de Lereno*. Dissertação de Mestrado em Letras, Estudos Românicos, Universidade de Lisboa, Faculdade de Letras, Departamento de Estudos Românicos, 2011.
- SCANNAPIECO, Ana. Così lontani, così vicini. Villani a teatro da Ruzante a Fumoso (primi appunti). *Quaderni Veneti*, v. 6, n. 1, Giugno 2017. Disponível em: <a href="https://edizionicafos-cari.unive.it/it/edizioni/riviste/quaderni-veneti/2017/1numero-monografico/cosi-lontani-cosi-vicini/">https://edizionicafos-cari.unive.it/it/edizioni/riviste/quaderni-veneti/2017/1numero-monografico/cosi-lontani-cosi-vicini/</a>. Acesso em: 29 jul. 2022.
- SINGER, Deborah. Políticas de inclusión/prácticas de subalternización: la construcción de etnicidad en los villancicos de negros de la Catedral de Santiago de Guatemala (siglos XVI-XVIII). *Revista de Historia*, n. 80, Jul.-Dic. 2019, p. 11-32.
- SOUZA, Laura de Mello e. *Inferno Atlântico: demonologia e colonização: séculos XVI-XVIII*. São Paulo: Companhia das Letras, 1993.

A cor do som: construção de alteridade e racialidade na fonografia brasileira em 78 rotações na primeira metade do séc. XX

- SPIVAK, Gayatri Chakravorty. Foreword: Upon Reading the Companion to Postcolonial Studies. *In*: SCHWARTZ, Henry; RAY, Sangeeta (ed.). *A companion to postcolonial studies*. Oxford: Blackwell Publishing, 2005 [2000].
- STOEVER, Jennifer. *The sonic color line: race and the cultural politics of listening.* New York: New York University Press, 2016.
- SUBIRÁ, José. El villancico literario-musical: bosquejos históricos. *Revista de Literatura*, v. 22, n. 43-44, p. 5-27, dic. 1992.
- SWIADON, Martínez, Glenn. África en los villancicos de negro, seis ejemplos del siglo XVII. In: MASERA, Mariana (coord.). La otra nueva España: la palabra marginada en la Colonia. Barcelona: Azul-Universidad Nacional Autónoma de México, 2002.
- TATSCH, Flavia Galli. *A construção da imagem visual da América: gravuras dos séculos XV e XVI*. Tese de doutorado, Departamento de História, Instituto de Filosofia e Ciências Humanas, Universidade Estadual de Campinas, 2011.
- TINHORÃO, José Ramos. Música popular de negros, índios e mestiços. Petrópolis: Vozes, 1972.
- TINHORÃO, José Ramos. Pequena história da música popular. São Paulo: Art Editora, 1986.
- URIBE, Claudio Ramírez. "Villancicos guineos, miradas imaginarias". Expresiones afrodescendientes en el México novohispano. *Música oral del Sur*, n. 17, Año 2020, p. 323-358.
- VASCONCELOS, Ary. Panorama da música popular brasileira na Belle Époque. Rio de Janeiro: Livraria Santanna, 1977.
- VICENTE, Eduardo; MARCHI, Leonardo. Por uma história da indústria fonográfica no Brasil 1900-2010: uma contribuição desde a comunicação social. *Música Popular em Revista*, Campinas, ano 3, v. 1, p. 7-36, jul.-dez. 2014.

### Roteiro Sonoro

- **Escuta 1.** Isto é bom. Xisto Bahia. Intérprete: Bahiano. Zon-o-phone 10001. 1902. <a href="https://discografiabrasileira.com.br/fonograma/571/isto-e-bom">https://discografiabrasileira.com.br/fonograma/571/isto-e-bom</a>
- **Escuta 2.** Imitação d'um batuque africano. Intérprete: César Nunes. Victor R 98702.1907. <a href="https://discografiabrasileira.com.br/fonograma/12506/imitacao-d-um-batuque-africano">https://discografiabrasileira.com.br/fonograma/12506/imitacao-d-um-batuque-africano</a>
- **Escuta 3.** O Vatapá. Paulino Sacramento. Intérpretes: Medina de Sousa e Geraldo Magalhães. Victor R 98453. 1910. <a href="https://discografiabrasileira.com.br/fonograma/20733/o-vatapa">https://discografiabrasileira.com.br/fonograma/20733/o-vatapa</a>
- **Escuta 4.** Cadê vira mundo. J.B.Carvalho. Intérprete: Conjunto Tupi. Victor 33459. 1931. In: <a href="https://discografiabrasileira.com.br/fonograma/40889/cade-vira-mundo">https://discografiabrasileira.com.br/fonograma/40889/cade-vira-mundo</a>
- **Escuta 5.** Canto de Exu. (Lado A). Intérprete: Eloy Antero Dias e Getúlio Marinho Amor e Conjunto Atlântico. Odeon 10690. 1930. In: <a href="https://discografiabrasileira.com.br/fonograma/30489/macumba-canto-de-exu">https://discografiabrasileira.com.br/fonograma/30489/macumba-canto-de-exu</a>.
- **Escuta 6.** Canto de Ogum. (Lado B) Intérprete: Eloy Antero Dias e Getúlio Marinho Amor e Conjunto Atlântico. Odeon 10690. 1930. In: <a href="https://discografiabrasileira.com.br/fonograma/30489/macumba-canto-de-exu">https://discografiabrasileira.com.br/fonograma/30489/macumba-canto-de-exu</a>.
- Escuta 7. Candomblé. (Lado A) A) Oduré B) Eriuá. (Parlophon 13254). Felipe Nery Conceição. Intérprete: Filhos de Nagô. 1931. In: <a href="https://discografiabrasileira.com.br/fonograma/46114/candomble-a-odure-b-eriua">https://discografiabrasileira.com.br/fonograma/46114/candomble-a-odure-b-eriua</a>.

A cor do som: construção de alteridade e racialidade na fonografia brasileira em 78 rotações na primeira metade do séc. XX

- Escuta 8. Candomblé. (Lado A) C) canto de Exú D) Canto de Ogum. Felipe Nery Conceição. Intérprete: Filhos de Nagô. Parlophon 13254. 1931. In: <a href="https://discografiabrasileira.com.br/fonograma/46119/candomble-c-canto-de-exu-d-canto-de-ogum">https://discografiabrasileira.com.br/fonograma/46119/candomble-c-canto-de-exu-d-canto-de-ogum</a> (lado B-Canto de Exu; Canto de Ogum).
- **Escuta 9.** Nêgo de pé espaiado. J.B. Carvalho. Intérprete. Conjunto Tupi. Victor 33482. 1931. In: <a href="https://discografiabrasileira.com.br/fonograma/40949/nego-de-pe-espaiado">https://discografiabrasileira.com.br/fonograma/40949/nego-de-pe-espaiado</a>
- **Escuta 10.** Quando o sol sair. J.B.Carvalho. Intérprete: Conjunto Tupi. Victor 33784. 1934. In: https://discografiabrasileira.com.br/fonograma/42237/quando-o-sol-sair
- **Escuta 11.** Fica no mocó. J.B.Carvalho. Intérprete: Conjunto Tupi. Victor 33516. 1932. In: <a href="https://discografiabrasileira.com.br/fonograma/34833/fica-no-moco">https://discografiabrasileira.com.br/fonograma/34833/fica-no-moco</a>

Recebido: 30/07/2022 - Aprovado: 23/02/2023

## Editores Responsáveis

Miguel Palmeira e Stella Maris Scatena Franco

### Organizadores do Dossiê História e Culturas Sonoras

Virgínia de Almeida Bessa Juliana Pérez González Cacá Machado José Geraldo Vinci de Moraes