
PDF generado a partir de XML-JATS4R por Redalyc
Proyecto académico sin fines de lucro, desarrollado bajo la iniciativa de acceso abierto

Estudios sobre las Culturas Contemporáneas
ISSN: 1405-2210
januar@ucol.mx
Universidad de Colima
México

Comunicación, cultura y relato Una
propuesta para repensar las bases
teóricas de la comunicación participativa

Gayà Morlà., Catalina; Rizo García, Marta; Vidal Castell, David
Comunicación, cultura y relato Una propuesta para repensar las bases teóricas de la comunicación participativa
Estudios sobre las Culturas Contemporáneas, vol. XXVIII, núm. 55, 2022
Universidad de Colima, México
Disponible en: https://www.redalyc.org/articulo.oa?id=31671726003

Esta obra está bajo una Licencia Creative Commons Atribución-NoComercial-SinDerivar 4.0 Internacional.

https://www.redalyc.org/articulo.oa?id=31671726003
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


PDF generado a partir de XML-JATS4R por Redalyc
Proyecto académico sin fines de lucro, desarrollado bajo la iniciativa de acceso abierto 11

Estudios sobre las Culturas
Contemporáneas, vol. XXVIII, núm. 55,
2022

Universidad de Colima, México

Recepción: 03 Julio 2021
Aprobación: 05 Octubre 2021

Redalyc: https://www.redalyc.org/
articulo.oa?id=31671726003

Artículos

Comunicación, cultura y relato Una
propuesta para repensar las bases teóricas

de la comunicación participativa
Communication, Culture and Story A Proposal to Rethink

the eoreticalBases of Participatory Communication

Catalina Gayà Morlà. * Gaya@uab.cat
Universidad Autónoma de Barcelona, España

Marta Rizo García * marta.rizo@uacm.edu.mx.
Universidad Autónoma de la Ciudad de México, México

David Vidal Castell * David.Vidal@uab.cat
Universidad Autónoma de Barcelona, España

Resumen: En este ensayo planteamos que la relación entre comunicación, cultura
y relato tiene un gran potencial explicativo para fundamentar la propuesta teórica-
metodológica de la comunicación participativa. Exponemos que la reflexión desde la
comunicación y la cultura, con el relato en el centro, aporta un sustento teórico sugerente
al campo (teórico y empírico) de la comunicación participativa. Para lograr este objetivo,
dividimos el ensayo en tres partes. En un primer momento, exponemos de forma
general la relación entre comunicación y cultura, a partir de un repaso de algunas de
las concepciones interaccionistas de la comunicación que, creemos, se articulan mejor
con la cultura como principio organizador de la experiencia de los sujetos en el mundo.
La segunda parte del ensayo establece algunas distinciones conceptuales básicas entre
las nociones de narración, relato y narrativa, a menudo usadas –de forma equívoca–
como sinónimas. Una vez vinculados los tres términos clave –comunicación, cultura y
relato–, en la tercera parte aterrizamos esta triada conceptual en la reflexión sobre la
comunicación participativa, comprendida como una herramienta teórico-metodológica
que, a partir de la incorporación de la articulación comunicación-cultura-relato, puede
dar pie a la construcción de relatos emergentes que ponen en duda la hegemonía. El texto
cierra con unas reflexiones finales a modo de síntesis de la propuesta presentada.
Palabras clave: Comunicación, Cultura, Relato, Comunicación participativa.
Abstract: In this article, we argue that the relationship between communication, culture
and narrative has great explanatory potential with regards to supporting the theoretical-
methodological proposal of participatory communication. We argue that reflection
from the fields of Communication and Culture, with narrative at its core, adds to
the theoretical and empirical fields of participatory communication. To achieve this
objective, the essay is divided into three parts. First, we describe the general relationship
between Communication and Culture. is is based on a review of some of the
interactional concepts of communication that, we believe, are best expressed when
culture is an organizing principle of the experience of the world’s subjects. Secondly, the
article establishes some basic conceptual distinctions between the notions of narration,
storytelling, and narrative. ese are oen mistakenly used as synonyms. irdly, once
the three key terms (communication, culture, and narrative) have been linked, this
conceptual triad is incorporated into the reflection on participatory communication. It
is understood as a theoretical-methodological tool that, based on the incorporation of
the expression of the communication-culture-narrative, can encourage the construction
of emergent narratives that cast doubt on hegemony. e article concludes with some
final reflections through a synthesis of the presented proposal.

https://www.redalyc.org/articulo.oa?id=31671726003
https://www.redalyc.org/articulo.oa?id=31671726003


Estudios sobre las Culturas Contemporáneas, 2022, vol. XXVIII, núm. 55, Julio-Diciembre, ISSN: 1405-2210

PDF generado a partir de XML-JATS4R por Redalyc
Proyecto académico sin fines de lucro, desarrollado bajo la iniciativa de acceso abierto 12

Keywords: Communication, Culture, Storytelling, Participatory Communication.

Comunicación y cultura, una relación indisoluble

En sus acepciones más antiguas, el término comunicación hacía referencia
a la comunión, la unión, la puesta en relación y el compartir algo.
Esta definición, sin duda, se aleja de la asociación casi automática de la
comunicación con la transmisión de información a través de un vehículo
técnico: los medios.

Tanto la cultura como la comunicación son conceptos ampliamente
definidos en el ámbito de las ciencias sociales. Son muchísimas las
aproximaciones a ambos conceptos y no es este el espacio para recoger
con minuciosidad todas las definiciones. Más bien sintetizamos sólo
algunas acepciones de cada término, en aras de presentar una propuesta
de articulación teórica entre comunicación y cultura, en general, que
permita posteriormente plantear las relaciones entre la comunicación
participativa, la cultura y el relato.

La comunicación es un término polisémico y pese a la notable
institucionalización del campo académico de la comunicación, aún no
existe un consenso cabal sobre su definición. Son muchos los modos
de concebir al fenómeno comunicativo, riqueza que plantea retos y
posibilidades interesantes aunque, simultáneamente, genera confusiones.
La comunicación puede definirse como la interacción a través de la cual
gran parte de los seres vivos adaptan sus conductas al mundo que los
rodea, mediante la transmisión de mensajes, de signos convenidos por
el aprendizaje de códigos comunes; por otra parte, la comunicación es
también el propio sistema de transmisión de mensajes o informaciones,
entre personas físicas o sociales, o de una de éstas a una población, a través
de medios personalizados o de difusión colectiva. Y más aún, la noción
de comunicación puede referirse al sector económico que aglutina las
industrias de la información. Estas tres acepciones ponen en evidencia
que nos encontramos, como decíamos, ante un término polisémico (Rizo,
2005).

Aunque en el campo académico de la comunicación suele privilegiarse
una visión de la comunicación como asociada a los procesos mediáticos,
consideramos que el fenómeno comunicativo no puede, ni debe, reducirse
a la transmisión de información a través de los llamados medios de
comunicación. Sin lugar a dudas, la comunicación va mucho más allá de
los medios: por una parte la comunicación, en un sentido que aquí no nos
ha de interesar abordar y que es previo a la reflexión sobre la comunicación
humana, es una práctica indispensable que fundamenta la vida del mundo
natural en numerosas especies –por no decir en todas–; por otra, el
ser humano, como ser fundamentalmente simbólico, antes incluso que
racional, se construye individualmente y socialmente a través de procesos
comunicativos. Así, en nuestra propuesta, entendemos que toda actividad
simbólica y de construcción de sentido, como toda actividad social, se
lleva a cabo a través de mediaciones que implican en una medida u otra,
comunicación.



Catalina Gayà Morlà., et al. Comunicación, cultura y relato Una propuesta para repensar las bases teóricas de la comunicación participativa

PDF generado a partir de XML-JATS4R por Redalyc
Proyecto académico sin fines de lucro, desarrollado bajo la iniciativa de acceso abierto 13

De tal forma que, más que un telón de fondo, la comunicación es la
actividad y la capacidad con la que se construye el ser como semiótico
y político: para el ser humano, casi sin excepción, el mundo que lo
rodea es una realidad oculta, brumosa, llena de trampas, y desearía, en
cambio, que fuera diáfana y accesible, en términos concordantes con su
anhelo de razón (Duch 2019:12). Convertir el caos en cosmos, a través
de una praxis de dominación de la contingencia, siempre necesitada de
ser simbólicamente ordenada, que necesita de la palabra y del relato.
Y no sólo la realidad es, en palabras de María Zambrano un enigma,
también lo es la presencia del propio ser en el mundo (Zambrano,
2005:31-32). Siguiendo las propuestas de Geertz (1987), debemos tomar
conciencia del hecho que el ser humano es más un animal simbólico que
racional: “ubicado en tramas de significación que él mismo ha tejido” (
Ibidem:109). En estas redes, según los términos de Ernst Bloch, el ser
busca pasar de homo absconditus a homo revelatus (  Ibid:13). Así todo
trabajo cultural es constitutivamente un intento de dar orden, de dar
sentido, de construir un medio significativo para el ser y este trabajo, como
apuntan García Canclini (1982) o Tresserras, es fundamentalmente
una actividad lingüística, narrativa, por ende, comunicativa, con los
otros y con uno mismo. Por ello, cuando hablamos de cultura, escribe
Tresserras (1996:73), debemos entender que nos referimos a “un sistema
comunitario de lenguajes en acción”.

En este sentido, decimos que los humanos vivimos, como sujetos, en
un constante estado de comunicación (Duch, 2002:35) porque al ser le
es incesantemente imprescindible, para vivir, la relación con lo ausente
y con lo presente. En términos antropológicos, esto lleva a una fecunda
vinculación entre la idea de deseo y la necesidad de comunicarse (y
comunicarlo), que siempre se debe expresar simbólicamente. La cultura
denota, según escribe Geertz,

un esquema históricamente transmitido de significaciones representadas en
símbolos, un sistema de concepciones heredadas y expresadas en formas simbólicas
por medio de las cuales los hombres comunican, perpetúan y desarrollan su
conocimiento y sus actitudes ante la vida (1987:20).

La comunicación supone una relación en la que se comparten
contenidos cognoscitivos, es decir, “exige algo que compartir, la voluntad
de compartir, alguien con quien hacerlo y la acciones de los que
comparten: la expresión y la interpretación” (Moreno, 2008). Es por ello
que, como reguladora de las relaciones humanas, la comunicación debe
entenderse, por lo tanto, como base de toda interacción social. La noción
de interacción es básica porque ayuda a comprender la naturaleza de las
relaciones sociales (Rizo, 2005).

La comunicación es fundamental en toda relación social; es el
mecanismo que regula y hace posible la interacción entre las personas y,
con ella, la existencia de las redes de relaciones sociales que conforman
lo que denominamos sociedad. Las personas establecen relaciones con los
demás por medio de interacciones que pueden calificarse como procesos
sociales. Y como ya dijimos, toda interacción se fundamenta en una
relación de comunicación.



Estudios sobre las Culturas Contemporáneas, 2022, vol. XXVIII, núm. 55, Julio-Diciembre, ISSN: 1405-2210

PDF generado a partir de XML-JATS4R por Redalyc
Proyecto académico sin fines de lucro, desarrollado bajo la iniciativa de acceso abierto 14

Dado que toda interacción social se fundamenta en la comunicación,
es pertinente hablar de interacción comunicativa. Esta puede entenderse
como el proceso de organización discursiva entre sujetos que, mediante
el lenguaje, actúan afectándose de forma recíproca. La interacción
comunicativa es la trama discursiva que permite la socialización del sujeto
por medio de sus actos dinámicos, en tanto que imbrican sentidos en
su experiencia de ser sujetos del lenguaje. Así, interactuar es participar
en redes de acción comunicativa, en redes discursivas que posibilitan la
aprehensión, comprensión e incorporación del mundo (Rizo, 2005).

Una de las corrientes de pensamiento que más aporta a esta noción
de interacción y su relación con la comunicación es el Interaccionismo
Simbólico. Sus postulados básicos, 1  que asumimos, tienen en común el
énfasis dado a la naturaleza simbólica (y por tanto, comunicativa) de la
vida social.

La inevitable capacidad narrativa del ser humano participa de forma
relevante en esta interacción social, puesto que, como escribió Borrat:
“comprender narrando y explicar narrando son acciones básicas para los
interactuantes en sus comunicaciones intra e interpersonales” (2000:46).
Y no sólo es fundamental esta dynamis narrativa, “la hermenéutica exige
a los actores en interacción lo que después exigirá a los autores de relatos
informativos: inferir, imaginar, sospechar” (Borrat, 2000:44), en tanto
que comprender implica, desde la perspectiva de las ciencias del espíritu
de Dilthey (1949), revivir los estados mentales de los otros.

La relación entre comunicación y cultura es fundamental para la
consolidación del campo de la comunicación, sobre todo a partir de
la importancia otorgada a los Estudios Culturales. ¿Es primero la
comunicación o la cultura? ¿Se puede pensar únicamente la comunicación
desde lo cultural o existe una lectura comunicativa de la cultura? (Rizo,
2009).

La sociología y la antropología proponen comprender a la cultura
a partir de características como las siguientes: la cultura se basa en
símbolos universales que nos ayudan a comunicarnos; se comparte
entre los diferentes seres humanos y es aprendida o adquirida. En
estas aproximaciones a la cultura está presente la comunicación de
múltiples modos: en la existencia de símbolos que ayudan a las personas a
comunicarse; en la idea de que la cultura se transmite y, por tanto, necesita
de medios para su difusión de generación a generación; también en la
idea de que la cultura se aprende o adquiere, puesto que toda situación de
aprendizaje implica formas comunicativas de mediación entre los sujetos
(Rizo, 2009).

Con matices distintos, pero también con una mirada que articula
claramente comunicación y cultura, ompson (1993) afirma que la
cultura está caracterizada por formas simbólicas que pueden ser de cinco
tipos: intencionales, es decir, construidas y producidas para un sujeto;
referenciales, que se refieren a algo; estructurales, o conformadas por
elementos interrelacionados; convencionales, referidas a su construcción,
empleo e interpretación por parte del sujeto que las recibe; y contextuales,
en el sentido que están insertas en procesos mayores.



Catalina Gayà Morlà., et al. Comunicación, cultura y relato Una propuesta para repensar las bases teóricas de la comunicación participativa

PDF generado a partir de XML-JATS4R por Redalyc
Proyecto académico sin fines de lucro, desarrollado bajo la iniciativa de acceso abierto 15

La cultura proporciona a las personas un marco de referencia general
para que éstas puedan comprender el mundo y su funcionamiento. Ello les
permite interactuar, comunicarse, con otras personas. Esta aproximación,
junto con la que ya hemos recuperado de ompson y en general, las
visiones antropológica y sociológica de la cultura, ponen énfasis en su
dimensión subjetiva (Triandis, 1977). Esta dimensión subjetiva permite
definir a la cultura como la respuesta de la gente a la parte del medio
ambiente hecha por el ser humano, o la forma característica de un grupo
de percibir y de significar su medioambiente social (Brislin, 1981). Otra
definición de cultura que nos parece sugerente para los propósitos de
este texto es la que proporciona María Jesús Buxó (1990), para quien
la cultura es el sistema de conocimiento a partir de cuyos significados
el sujeto tamiza y selecciona su comprensión de la realidad, así como
interpreta y regula los hechos y los datos de su entorno. Y es ineludible
aquí hacer también referencia a la cultura como proceso, para lo cual se
toma la definición ya clásica de Clifford Geertz (1987): la cultura como
red de significaciones o sentidos, traducidos en una especie de programa,
que sirven para significar la vida cotidiana.

Eagleton (2017), desde el análisis crítico de las aportaciones de
Edmund Burke, Herder, T.S. Elliot y Raymond Williams, opone dos
definiciones del término cultura que son recurrentes en la gran mayoría
de los trabajos emprendidos desde una gran diversidad de disciplinas.
Por una parte, el término cultura entendido, de una forma canónica o
prescriptiva, como corpus de obras intelectuales o artísticas, acompañado
de la experiencia de desarrollo espiritual e intelectual que conllevan.
Por otra, la acepción más próxima a la perspectiva antropológica, según
la cual cultura sería el acervo de valores, hábitos, creencias y prácticas
simbólicas, lo que Eagleton resume como “una completa forma de vida en
su conjunto” (2017:14).

Lo paradójico es que la primera acepción de cultura, entendida
como arte que eleva, es minoritaria e implica innovación y originalidad,
conexión con lo vanguardista, mientras que la segunda está volcada en
el concepto de tradición o de hábito. Siguiendo la primera acepción
podríamos decir de alguien que no tiene ninguna cultura, sencillamente
porque no ha frecuentado el canon construído para un determinado
grupo social; en cambio en la segunda acepción, esa frase es inconcebible,
porque al ser humano le está negado ser extracultural: todos participamos
ya no de una sino de diversas culturas. De hecho, Eagleton (2017) apunta,
siguiendo la perspectiva de Raymond Williams, que:

[...] la dificultad de la idea de cultura es que constantemente nos vemos obligados
a ampliarla hasta que llega a identificarse con la totalidad de nuestra vida colectiva
(15).

En este sentido, consideramos que Néstor García Canclini aporta una
síntesis interesante de estos dos polos de la acepción de cultura cuando la
concibe como “la producción de fenómenos que contribuyen, mediante
la representación o reelaboración simbólica de las estructuras materiales,
a comprender, reproducir o transformar el sistema social, es decir, todas



Estudios sobre las Culturas Contemporáneas, 2022, vol. XXVIII, núm. 55, Julio-Diciembre, ISSN: 1405-2210

PDF generado a partir de XML-JATS4R por Redalyc
Proyecto académico sin fines de lucro, desarrollado bajo la iniciativa de acceso abierto 16

las prácticas e instituciones dedicadas a la administración, renovación y
reestructuración del sentido” (1982:41).

La mayoría de las definiciones que recuperamos ponen el énfasis en la
cultura como principio organizador de la experiencia humana (González,
1987) y no como un conjunto de producciones materiales de una sociedad
o grupo humano determinado. Así, siguiendo la reflexión de García
Canclini, consideramos que la relación entre comunicación y cultura
requiere, sobre todo, concebir a la comunicación como el proceso básico
para la construcción de la vida en sociedad, como el mecanismo activador
del diálogo y la convivencia entre sujetos (Rizo, 2009). De esta manera, la
comunicación es el ingrediente básico de las relaciones humanas, la base
de la sociedad. Lo anterior se expresa claramente en la siguiente idea: es
en las relaciones de comunicación cotidianas entre las personas donde se
manifiesta de forma más clara la cultura como principio organizador de
la experiencia humana.

Estamos apostando por una articulación de la comunicación y la
cultura que ve a ambos conceptos como interdependientes y en la que la
actividad narrativa es parte, en consecuencia, de dicha articulación.

Narración, relato y narrativa Distinciones conceptuales básicas

Pese a que en el uso coloquial con frecuencia confundimos los términos
narración, relato y narrativa, es de capital importancia para el desarrollo
de nuestra propuesta establecer una distinción entre estos conceptos, sin
más pretensión que la de fijar los significados en el desarrollo de nuestra
perspectiva. Esta distinción no está clara, tampoco, en las contribuciones
de los diversos autores que consideramos nuestros referentes en este
ensayo, como García Canclini, Ricoeur, Rincón, Lynch, Chillón o Duch.
Lynch (2000) cuestiona, por ejemplo, que García Canclini utilice la
expresión narrativa, la considera sólo un anglicismo de narración que
poco aporta, más allá de la intención, apunta, de encontrar un trasfondo
ideológico a la narración. En el desarrollo sistemático de nuestro
pensamiento, en cambio, entendemos que no es lo mismo narración que
narrativa y nos urge,asimismo, distinguir relato de narración. Lo haremos
a continuación, usando los sentidos en que autores de esta tradición de
usan dichos términos de forma mayoritaria, así como atendiendo también
a la pura descripción léxica y a su uso más común.

Consideraremos tres niveles en el trabajo hermenéutico que el ser
desarrolla a través de su capacidad de narrar, que le es consustancial: en
primer lugar, la narración, entendida como la acción de narrar y, al mismo
tiempo, como su resultado, es decir, tanto la acción discursiva de explicar
o de desarrollar una historia como la historia desarrollada en sí misma,
en una gran diversidad de formatos (pensemos, en este sentido, tanto
en una interacción cotidiana, como en un hilo mental del pensamiento,
como en una noticia, como, dentro de la actividad literaria, en cuentos,
novelas, dramas y todo tipo de actos discursivos); en segundo lugar, en
un nivel superior de abstracción, en las narraciones concretas hallamos
implícitos los relatos, formas a priori de tipo ideológico, que transmiten



Catalina Gayà Morlà., et al. Comunicación, cultura y relato Una propuesta para repensar las bases teóricas de la comunicación participativa

PDF generado a partir de XML-JATS4R por Redalyc
Proyecto académico sin fines de lucro, desarrollado bajo la iniciativa de acceso abierto 17

información y opinión sobre cómo debe funcionar el mundo desde una
determinada perspectiva –el relato de la mujer fuerte, el relato del loco
sabio, el relato del triunfador–, es un concepto cercano al de arquetipo
colectivo; expresa lo que Gadamer, en su Verdad y método (1993), llamó
el mundo de los pre-juicios, aunque obviamente son operativos solamente
dentro de una determinada cultura. La articulación de varios de estos
relatos dentro de una determinada tradición podría ser considerada un
meta-relato. Por tanto, las narraciones concretas se nutren del repertorio
de relatos, como principios de sentido, disponible en su acervo cultural,
entendidos como los principios ideológicos implícitos (tanto en su forma
como en su contenido, buscando siempre pragmáticamente la máxima
eficacia para su cometido funcional). Los relatos, de forma articulada y
global en una determinada cultura o perspectiva cultural, conforman un
meta-relato.

Finalmente, haremos caso a Lynch (2000:105) y seremos cautos con
el término narrativa: en su sentido recto se aplica a cualquier cometido
que tenga relación con la acción de narrar; también se usa de forma
generalizada para designar al conjunto de narraciones o de géneros
narrativos, por ejemplo en una tradición literaria o en la obra de un autor.
Así decimos, en este orden citado, El talento narrativo de Maupassant,
La narrativa colombiana o La narrativa de García Márquez. Es por ello
que aquí usaremos el término narrativa, preferiblemente, en el sentido de
conjunto de narraciones. Inevitablemente, como vemos que emerge de
los citados ejemplos, entendemos también por la narrativa las capacidades
expresivas y las posibilidades técnicas vinculadas a un autor, un género,
un dispositivo o un medio. Hablaremos así propiamente de la narrativa
del videojuego o de las nuevas narrativas audiovisuales. Por último, no
olvidemos el apunte de Lynch: con frecuencia el uso de la expresión
narrativa o narrativas sugiere el descubrimiento de lo ideológico bajo la
narración.

Como ya hemos establecido líneas arriba, citando los trabajos de
numerosos antropólogos, la capacidad simbólica y comunicativa del ser
humano se vehicula de forma compleja, y a la vez básica, a través de la
narración, que a su vez transmite los relatos de su medio significativo
cultural en el que crece y se interpela por el sentido y por la identidad. En
este entorno simbólico y narrativo, el ser humano es el único animal capaz
de concebir y comunicar una nueva representación a los otros; es capaz de
articular un relato en torno a sí mismo que genere cambios culturales. Es
por ello que en la articulación entre comunicación y cultura, la reflexión
incorpora la capacidad narrativa, que nos identifica como sujetos en la
cultura y que construye meta-relatos que conforman comunidad y, por
ende, identidades individuales y colectivas.

Esta capacidad de transformación y cambio se fundamenta en la
naturaleza de animal loquens del ser. Así, Albert Chillón expresa:
“No hay pensamiento sin lenguaje, sino pensamiento en el lenguaje
[…] al fin y al cabo, la experiencia es siempre pensada y sentida
lingüísticamente” (Chillón, 1998: 70). El autor añade que el ser humano
es fruto de una narración, se forma y se desarrolla como tal en ésta, y



Estudios sobre las Culturas Contemporáneas, 2022, vol. XXVIII, núm. 55, Julio-Diciembre, ISSN: 1405-2210

PDF generado a partir de XML-JATS4R por Redalyc
Proyecto académico sin fines de lucro, desarrollado bajo la iniciativa de acceso abierto 18

su existencia discurre en un medio narrativo. Los individuos necesitan
relatos que les ayuden a identificar estructuras (tramas argumentales),
que les den estructuras asimilables de significación e interpretación de su
identidad y su experiencia.

De esta manera, aparte de ser una condición de la existencia humana,
el relato también se configura en una posibilidad para comprender
el entorno, así como comprenderse las personas unas a otras, en la
complejidad del devenir social a lo largo de la historia.

El relato sitúa (posiciona) los sujetos en relación a la comunidad y al
imaginario social que estos sujetos comparten y, al mismo tiempo, ayuda a
articular un relato: el cual puede ser homogeneizador y excluyente o, por
el contrario, equitativo y diverso.

Reflexiona Vidal (2018) que, desde que Paul Ricoeur escribió Tiempo y
Narración (1995) sabemos que “el relato es el recurso inevitable por el cual
los seres nos instalamos (y nos humanizamos) en el tiempo. El relato nos
sitúa en un tiempo y en un lugar y nos otorga una identidad. El relato nos
aporta conciencia del tiempo (un aquí y un ahora en oposición a un antes
y un después); de la topografía (y no nos referimos a un lugar físico, sino
en el espacio simbólico que ocupa el individuo y el grupo del que forma
parte), y de la cronografía (descripción del tiempo en que se vive, una vez
además desde un punto de vista simbólico)”. Es decir, el relato nos ayuda
a explicarnos colectivamente de manera retrospectiva, a pensarnos en el
presente y, en un escenario de cambio, a reinventarnos prospectivamente.
Nos da las claves para interaccionar entre el ello para conocer y el yo; entre
el nosotros y el yo, e, inevitablemente, entre el vosotros y el yo.

El relato ayuda a las comunidades humanas a explicarse colectivamente
de manera retrospectiva, a pensarse en el presente y, en un escenario de
cambio, a reinventarse prospectivamente.

El relato, reflexiona Bruner (2003), está constituido por
acontecimientos humanos que se desarrollan en el tiempo; está hecho
de situaciones humanas que terminan por moldear nuestra percepción
del mundo y, a su vez, dependen de las creencias que tengamos de la
realidad. “Sin la capacidad de contarnos historias sobre nosotros mismos
no existiría una cosa como la identidad” (122). Así, el relato no es
neutro. Como constructor de realidad, tiene una función con respecto a
la persona y a la cultura. Y, si bien planteamos que cada persona encuentra
una pluralidad de relatos con los que puede identificarse, también nos
referimos al hecho de que, en el proceso intersubjetivo, el relato permite
un proceso dialéctico de reconocimiento relacional.

El relato se entiende, así, como la producción discursiva para
la articulación de sentidos que los miembros de una comunidad
construyen en el momento de ser interpelados –preguntados, observados,
escuchados– en torno a diferentes aspectos (prácticas culturales,
cosmovisión) de la comunidad a la que pertenecen.



Catalina Gayà Morlà., et al. Comunicación, cultura y relato Una propuesta para repensar las bases teóricas de la comunicación participativa

PDF generado a partir de XML-JATS4R por Redalyc
Proyecto académico sin fines de lucro, desarrollado bajo la iniciativa de acceso abierto 19

Comunicación participativa y relatos emergentes  El caso de
los relatos feministas

La comunicación permite a los sujetos participar en prácticas culturales
compartidas con fines emancipatorios, es decir, en procesos de
intercambio así como de construcción de significados y sentidos.
Entendida así, la comunicación como dispositivo de construcción
colectiva de sentidos, puede poner en duda los relatos dominantes y
generar otros relatos posibles. Permite también generar nuevos modos
para construir conocimiento sobre determinados fenómenos.

Así, si bien toda comunicación es participativa, en este ensayo nos
interesa poner el énfasis en el concepto de participación como práctica
que nos permite, a través del diálogo, reconocer, reconstruir y resignificar
la experiencia humana. Proponemos entonces, en un texto que aborda
comunicación, cultura y relato, detenernos en las posibilidades que la
comunicación nos brinda como acción política de emancipación.

Nos parece que la reflexión desde la comunicación y la cultura,
con el relato en el centro, aporta un sustento teórico sugerente al
campo(teórico y empírico) de la comunicación participativa, que se
ha desarrollado ampliamente en América Latina desde los años 70
del siglo XX, que suele asociarse generalmente con nociones más
relacionadas con la cienciapolítica, como la participación, la ciudadanía
y la democracia. Nosparece sugerente traer a colación un acercamiento
al concepto decomunicación participativa (Tue, 2015; Ramiro Beltrán,
2005; Gumucio-Dagrón, 2008) como herramienta teórico-metodológica
para la generaciónde relatos emergentes que ponen en duda la hegemonía.

La comunicación participativa supone implementar un proceso de
reflexión de segundo orden en el que se reconoce la invisibilización de
unos sujetos del relato y se establecen los mecanismos para que estos
participen de forma plena en la construcción de los relatos culturales. Así,
la comunicación participativa puede ser pensada como acto de interacción
horizontal que conlleva a la participación de sujetos diversos –hasta ahora
excluidos o marginalizados– en el establecimiento de nuevos relatos que
idealmente definirán una nueva cultura.

Si bien –como apuntábamos al inicio–, la comunicación posibilita
la cultura, la comunicación participativa aflora como un artefacto
emancipador del relato hegemónico y, a su vez, como posibilitador
de nuevos relatos. Emerge, así, como una acción incómoda para la
hegemonía, ya que en el proceso simbólico de interacción, participación
y mediación de sujetos (Martín Barbero, 1989) permite el acceso y la
participación en la toma de decisiones de sujetos hasta ahora excluidos;
visibiliza una denuncia de los mecanismos de subordinación, opresión
y dominación; y cuestiona los privilegios a los que dichos mecanismos
responden.

A su vez, es una acción transformadora: genera la posibilidad de
relatos emergentes que proponen nuevos imaginarios compartidos. Es
importante resaltar que no sólo supone un proceso de reconocimiento de



Estudios sobre las Culturas Contemporáneas, 2022, vol. XXVIII, núm. 55, Julio-Diciembre, ISSN: 1405-2210

PDF generado a partir de XML-JATS4R por Redalyc
Proyecto académico sin fines de lucro, desarrollado bajo la iniciativa de acceso abierto 20

la voz de los sujetos implicados, sino que estos son escuchados y son parte
de la toma de decisiones de los procesos que les afectan.

En este sentido, proponemos reflexionar sobre comunicación, cultura
y relato en el marco de la cuarta ola feminista, 2  con el objetivo de ilustrar
cómo su potencia narrativa ha permitido visibilizar la emergencia de
(nuevos) relatos construidos desde unos márgenes, en los que los sujetos se
distancian de un relato hegemónico androcéntrico, que conceptualizamos
como patriarcal.

Detengámonos primero en la definición de patriarcado para abundar,
en los próximos párrafos, en nuestra propuesta. Marcela Lagarde define
al patriarcado como el “poder cimentado en la dominación genealógica
(tribal, clánica, familiar y personal) de los hombres sobre sus mujeres, sus
descendientes, sus esclavos y sus animales, es decir, su familia” (2012:360).
La autora plantea que

[…] la categoría patriarcado ha sido resignificada por feministas y otros científicos
sociales, hasta convertirla en una teoría analítica multidisciplinaria sobre formas de
organización social (prácticas, relaciones e instituciones) basadas en la dominación
del género masculino sobre el género femenino, a partir del supremacismo del
hombre, los hombres y lo masculino, sobre la mujer, las mujeres y lo femenino,
colocadas en una posición de inferioridad y subordinación (360-361).

Queda claro entonces que el sistema patriarcal está, sobre todo,
fundamentado en la subordinación de las mujeres respecto de los hombres
y en un relato androcéntrico de la vida, esto es, en la consideración que
los hombres/lo masculino son el modelo a seguir. Como construcción
intelectual, el patriarcado necesita y desarrolla un relato hegemónico.
Dicho relato, podemos decir, se convierte en la doxa 3  de la sociedad
actual: esconde y es perpetuador de las opresiones y violencias patriarcales
necesarias para perpetuar unos privilegios.

La revisión feminista del relato nos lleva a visibilizar cómo éste
convierte en hegemónico aquello que Scott (2000) concibe como discurso
oculto –aquello que no puede enunciarse libremente– del patriarcado. Al
mismo tiempo, nos posibilita un escenario de reflexión en el que el relato,
cuestionando dichas estructuras de poder, se construye y plantea otras
posibilidades.

Pensar la relación comunicación, cultura, relato desde el feminismo
supone inevitablemente repensar cómo construimos el relato; cómo el
relato patriarcal nos ha situado –instalado– en el tiempo y el espacio;
cómo nos ha identificado y explicado colectivamente; cómo nos ha hecho
partícipes de tramas argumentales que hemos asimilado como estructuras
de significación e interpretación de nuestra identidad y experiencia sin
cuestionar quién ha tenido acceso en la construcción de este relato, al que
ha reconocido y al que –todavía– representa. Nos ayuda a visibilizar los
mecanismos que privilegian lo masculino –o construido con la etiqueta
de masculino– y desvalorizan a las mujeres así como a otras expresiones
de género. El debate nos plantea cuál es el papel de la comunicación en la
despatriarcalización de la definición de cultura y, por ende, del relato.



Catalina Gayà Morlà., et al. Comunicación, cultura y relato Una propuesta para repensar las bases teóricas de la comunicación participativa

PDF generado a partir de XML-JATS4R por Redalyc
Proyecto académico sin fines de lucro, desarrollado bajo la iniciativa de acceso abierto 21

A modo de cierre

En el ensayo hemos expuesto que la relación entre comunicación,
cultura y relato tiene un gran potencial explicativo para fundamentar la
propuesta teórica-metodológica de la comunicación participativa. En este
sentido, se ha argumentado que la comunicación participativa como una
herramienta teórico-metodológica permite la interacción con las personas
y las comunidades así como, a su vez, a partir de la incorporación de la
articulación comunicación-cultura-relato, puede dar pie a la construcción
de relatos emergentes que ponen en duda la hegemonía.

La reflexión expuesta sitúa la comunicación en un rol central en la
búsqueda de significados que nos ayuden a interpretar –y a organizar–
el presente, es decir nuestras vidas, a partir de relatos construidos
colectivamente desde experiencias diversas. Dicho relato, producido en
la interacción comunicativa entre las personas, construye un imaginario
simbólico intersubjetivo, colectivo, negociado y negociable. Es decir,
en “las relaciones, establecidas e investigadas a través de sus múltiples
mediaciones, entre la producción de sentido y la identidad de los sujetos
sociales en las más diversas prácticas socioculturales” (Fuentes, 2008:113).

En este sentido, entendemos a la comunicación participativa como una
forma de comunicación comunitaria, ya que supone un modelo circular
que, en el propio proceso, crea comunidad y, por ende, relato en torno a
ésta. La narración que emerge de la interacción no solamente afecta a los
sujetos participantes; la interacción potencia la emergencia de un relato
que ayuda a significar la vida cotidiana más allá del relato hegemónico.

Resaltamos que la propuesta que presentamos en este ensayo, al
mismo tiempo que visibiliza lo emergente, es capaz de articular un
relato que puede generar cambios culturales. Así, si bien la capacidad
narrativa comunitaria –procurada por la comunicación participativa–
nos identifica como sujetos en la cultura hegemónica, también es
una puerta abierta a la construcción de meta-relatos que conforman
comunidad y, por ende, a identidades individuales y colectivas.

El relato que emerge de dicha comunicación participativa se configura
en una posibilidad para comprender lo cambiante del entorno, para
comprenderse las personas unas a otras, en una sociedad que afronta retos
ineludibles como la igualdad real o la justicia social. Es más, dichos retos
solamente se pueden abordar si hay una verdadera participación de sujetos
diversos y si, en el proceso de interacción, se plantea la emergencia de
meta-relatos construidos desde agendas temáticas no hegemónicas.

Bibliografía

Blumer, H. (1968). Symbolic Interaccionism. Perspective and Method.
Englewood Cliffs: Prentices Hall.

Borrat, H. (2000). “El primado del relato”, en: Anàlisi. Quaderns de
comunicació i cultura, núm. 25, 41-60.

Brislin, R. W. (1981). Cross-Cultural Encounters: Face-to-Face Interaction,
New York: Pergamon Press.



Estudios sobre las Culturas Contemporáneas, 2022, vol. XXVIII, núm. 55, Julio-Diciembre, ISSN: 1405-2210

PDF generado a partir de XML-JATS4R por Redalyc
Proyecto académico sin fines de lucro, desarrollado bajo la iniciativa de acceso abierto 22

Bruner, J. (2003). La fábrica de historias. Derechos, literatura, vida. México:
FCE.

Buxó i Rey, María Jesús (1990). “Vitrinas, cristales y espejos: Dos
modelos de identidad en la cultura urbana de las mujeres Quiche
de Quetzaltenango”, en: José Alcina Franch (comp.), Indianismo e
indigenismo en América.Madrid: Alianza Editorial.

Chillón, A. (1998). “El «giro lingüístico» y su incidencia en el estudio de
la comunicación periodística”, en: Anàlisi. Quaderns de Comunicació i
Cultura, 22, 63‒98.

Dilthey, W. (1949). Introducción a las ciencias del espíritu. México: FCE.
Duch, Ll. (2002). “Antropologia de la comunicació”, en: Anàlisi. Quaderns de

Comunicació i Cultura, núm. 29, 21-40.
Duch. Ll. (2019). Sortida del laberint. Barcelona: Fragmenta.
Eagleton, T. (2017). Cultura. Barcelona: Taurus.
Fuentes, R. (2008) La comunicación desde una perspectiva sociocultural.

Acercamientos y provocaciones 1997-2007. Guadalajara: ITESO.
Gadamer, G. (1993) Verdad y método. Salamanca: Sígueme.
García Canclini, N. (1982). Las culturas populares en el capitalismo. México:

Nueva Imagen.
Geertz, C. (1987). La interpretación de las culturas. Barcelona: Gedisa.
González, J. A. (1987). “Los frentes culturales. Culturas, mapas, poderes y

lucha por las definiciones legítimas de los sentidos sociales de la vida”, en:
Estudios sobre las Culturas Contemporáneas, vol. I, núm. 3, Colima, 5-44.

González, J. A. (1998). “Educación, tecnología y cultura: una propuesta
de investigación exploratoria”, en: Estudios sobre las Culturas
Contemporáneas. Época II, vol. IV, núm. 7, Colima, 153-164.

Gumucio-Dagrón, A. (2011). “Comunicación para el cambio social: clave
deldesarrollo participativo”, en: Signo y Pensamiento, núm. 58, 26-39.

Lagarde, M. (2012). El feminismo en mi vida: hitos, claves y utopías. México:
Horas y Horas, Instituto de las Mujeres.

Lynch, E. (2000). “Discurso interrumpido”, en: Anàlisi, núm. 25, 95-108.
Martín Barbero, J. (1989). “Comunicación y cultura: unas relaciones

complejas”, en: Telos: cuadernos de comunicación, tecnología y sociedad,
19, 21-26.

Moreno Pérez, A. (2008). “¿Son las ciencias de la comunicación esencialmente
incompletas?”, en sitio web: La Flecha. Tu diario de ciencia y tecnología.
Disponible en: https://bit.ly/3kvFM0M.

Ramiro-Beltrán, L. (2005). “La comunicación para el desarrollo en
Latinoamérica: un desencuentro de medio siglo”, en: III Congreso
Panamericano de la Comunicacio#n, 12-16 Julio. Buenos Aires:
Argentina.

Ricoeur, P. (1995). Tiempo y narración. Buenos Aires: Siglo XXI.
Rizo García, M. (2005). “Me comunico, luego existo. El papel de la

comunicación en la construcción de identidades”, en: Culturales, vol. I,
núm. 1, enero-junio, UABC Mexicali: México, 124-142.

Rizo García, M. (2009). “Formación teórica en Comunicación. La historia del
Pensamiento Comunicacional en el plan de estudios de la licenciatura
en Comunicación y Cultura de la Universidad Autónoma de la Ciudad

https://bit.ly/3kvFM0M


Catalina Gayà Morlà., et al. Comunicación, cultura y relato Una propuesta para repensar las bases teóricas de la comunicación participativa

PDF generado a partir de XML-JATS4R por Redalyc
Proyecto académico sin fines de lucro, desarrollado bajo la iniciativa de acceso abierto 23

de México”, en: Diálogos de la comunicación, núm. 80, enero-julio,
1-13.FELAFACS: Lima. Disponible en: https://bit.ly/3LBzYPh.

Scott, J. C. (2000). Los dominados y el arte de la resistencia. México: Era.
Schütz, A. (1976) Collected Papers, II. La Haia: M. Nijhoff.
ompson, J. B. (1993). Ideología y cultura moderna. Teoría crítica social en la

era de la comunicación de masas. México: UAM.
Tresserras, J. M. (1996). “La cultura popular en els orígens de la cultura de

masses”, en: Comunicación y estudios universitarios, núm. 6, 1996, 73-80.
Triandis, H. (1977). “Subjective Culture and Interpersonal Relations Across

Cultures” en: L. Loeb-Adler (ed.), Issues in Cross-Cultural Research,
Annals of the New York Academy of Sciences, 285, 418-434.

Tue, T. (2015). Comunicación para el cambio social. La participación y el
empoderamiento como base para el desarrollo mundial. Barcelona: Icaria.

Vidal, D. (2018). Documento inédito sin título. Barcelona.
Zambrano, M. (2005). El hombre y lo divino. México: FCE.

Notas

1. Nos referimos a las premisas establecidas por Herbert Blumer (1968): 1) Los
humanos actúan respecto de las cosas sobre la base de las significaciones que
éstas tienen para ellos; 2) La significación de estas cosas deriva, o surge, de la
interacción social que un individuo tiene con los demás actores; y 3) Estas
significaciones se utilizan como un proceso de interpretación efectuado por la
persona en su relación con las cosas que encuentra y se modifican a través de
dicho proceso.

2. Debemos situar la cuarta ola feminista en la segunda década del siglo XXI.
Se trata de la tercera vez en la historia que el feminismo se convierte
en un movimiento masivo, esta vez, además, globalmente interconectado.
Situamos la primera manifestación en Argentina: el 3 de junio de 2015,
en la Plaza del Congreso, en Buenos Aires, una multitud de voces, hasta
200 mil, gritaron: “Ni una Menos” para protestar contra el asesinato de
mujeres. Después vendrían los pañuelos verdes, por un aborto”. En 2016,
las mujeres de Polonia lograron frenar el plan del gobierno de prohibir el
aborto en casi todos los supuestos con un paro masivo. En España, en el 2018,
decenas de miles de personas salieron a la calle contra La Manada y contra los
asesinatos machistas. Las feministas nicaragüenses estaban en campaña contra
las detenciones ordenadas por el régimen de Daniel Ortega. En Turquía,
miles de mujeres se rebelaron contra la cruzada de Erdogan en defensa
de la familia. En Bangladesh, miles de trabajadoras textiles hacían huelga
para acabar con la sobreexplotación de la que se alimentan multinacionales
como H & M, Primark, o Inditex. En Brasil, había protestas en recuerdo a
Marielle Franco, la concejala y activista por los derechos de la mujer negra
y los homosexuales asesinada tras denunciar la militarización de las favelas.
En Bulgaria, las mujeres se levantaban contra la decisión del gobierno del
ultraderechista Boyko Borisov de retirarse de la convención europea para
combatir la violencia sexista. En Chile, salían a las calles para reivindicar el
derecho al aborto. En Francia, había paradas de mujeres para «igual trabajo,
igual salario». En Rusia, las mujeres protestaban contra un Gobierno que
había aprobado que la violencia de género dejara de ser juzgada por el código
penal y se considerase sólo un “delito civil”. En Estados Unidos, un millón de
mujeres se manifestaban contra la política misógina, racista y capitalista que
encarnaba el gobierno de Donald Trump. Después, vendría el #Metoo, que se
haría viral y global. También #Cuéntalo y #Timesup.

https://bit.ly/3LBzYPh


Estudios sobre las Culturas Contemporáneas, 2022, vol. XXVIII, núm. 55, Julio-Diciembre, ISSN: 1405-2210

PDF generado a partir de XML-JATS4R por Redalyc
Proyecto académico sin fines de lucro, desarrollado bajo la iniciativa de acceso abierto 24

3. González expone que el concepto de doxa, acuñado por Pierre Bourdieu, alude
“a los esquemas de interpretación de primer orden, generalmente irreflexivos,
aprendidos y vividos como naturales, obvios y evidentes. Operan en la base de
toda práctica y se aprenden o asumen por simple familiarización” (1998:161).

Notas de autor

* Española. Doctora en Comunicación por la Universidad
Autónoma de Barcelona (UAB). Profesora Lectora del
Departamento de Medios, Comunicación y Cultura de
la Facultad de Comunicación. Universidad Autónoma de
Barcelona (UAB). Líneas de investigación: Comunicación
participativa,;Relatos no hegemónicos; Políticas culturales.
Publicación más reciente: Gayà Morlà, C. y Seró
Moreno, L. (2021). Ulisses era una mujer. Capitanas,
observadoras, pescadoras, oceanógrafas, patronas y tantas
otras mujeres. Un relato no oficial de la mar. Museo
Marítimo de Barcelona (MMB): Barcelona. ORCID
0000-0001-6190-6824; Gaya@uab.cat.

* Española y mexicana. Doctora en Comunicación por la
Universidad Autónoma de Barcelona (UAB). Profesora-
Investigadora de la Academia de Comunicación y Cultura
de la Universidad Autónoma de la Ciudad de México
(UACM). Líneas de investigación: Teoría y epistemología de
la comunicación; Comunicación intersubjetiva; Comunicación
intercultural; Cuerpo y comunicación. Publicación más
reciente: “Cuerpo(s), comunicación y cultura. Balance
académico sobre el cuerpo y la corporalidad como objetos
de estudio de la comunicación”, en: Palabra Clave, Volumen
24 (4), 2021, Facultad de Comunicación, Universidad de
La Sabana, Colombia.eISSN: 2027-534X / ISSN: 0122-8285
ORCID 0000-0003-3066-1419;marta.rizo@uacm.edu.mx.

* Español. Doctor en Comunicación por la Universidad
Autónoma de Barcelona (UAB). Director del Departamento
de Medios, Comunicación y Cultura de la Facultad de
Comunicación. Universidad Autónoma de Barcelona (UAB).
Líneas de investigación: Filosofía de la comunicación y del
periodismo; Epistemología; Teoría de los géneros discursivos;
Periodismo literario. Publicación más reciente: Vidal Castell,
D. (2020). “Las ‘fake-news’ como recurso de legitimación de
los medios convencionales. Análisis discursivo de artículos
publicados en los principales diarios de Barcelona(2017-2019)”,
en: VV.AA. Comunicación y diversidad: VII Congreso
Internacional de la AE-IC. Madrid: AE-IC, 2,591-2,615.
ORCID 0000-0002-8178-6580; David.Vidal@uab.cat.


