

Boletim do Museu Paraense Emílio Goeldi. Ciências Humanas

ISSN: 1981-8122 ISSN: 2178-2547

MCTI/Museu Paraense Emílio Goeldi

Rodrigues-Niu, Patrícia; Ramos, Mafalda Entre o céu e a terra: subsídios para uma arqueologia de territórios multitemporais alto-xinguanos Boletim do Museu Paraense Emílio Goeldi. Ciências Humanas, vol. 18, núm. 1, 2023, pp. 1-29 MCTI/Museu Paraense Emílio Goeldi

DOI: https://doi.org/10.1590/2178-2547-BGOELDI-2022-0022

Disponível em: https://www.redalyc.org/articulo.oa?id=394075122014



Número completo

Mais informações do artigo

Site da revista em redalyc.org



acesso aberto

Sistema de Informação Científica Redalyc

Rede de Revistas Científicas da América Latina e do Caribe, Espanha e Portugal Sem fins lucrativos acadêmica projeto, desenvolvido no âmbito da iniciativa

# Entre o céu e a terra: subsídios para uma arqueologia de territórios multitemporais alto-xinguanos

Between the sky and the earth: towards an archaeology of multitemporal territories in the Upper Xingu

Resumo: Uma diacronia de mais de dez séculos do povo Wauja e seus ancestrais arawak no rio Kamukuwakewene/Batovi possibilita a abordagem de padrões de uso, mobilidade e (re)ocupação da paisagem na longa duração. Um extenso repertório de narrativas se estrutura em torno de lugares com nome — espaços de habitação e de manejo, coleta e perambulação, indexando uma densa paisagem arqueológica e antropogênica, (re)produtora de práticas e sentidos. Uma paisagem outra, coexistente a esta, onde ancestrais não humanos seguem habitando suas aldeias, é também desvelada. A combinação de sentidos temporais lineares e não lineares (cronologia, genealogia e cosmologia) define o caráter multitemporal, propriamente espectral, desse território e sua condição como fonte de vida. Ponto focal nessa trama de relações espaço-temporais, a Gruta de Kamukuwaká é lar do chefe primordial, na fronteira com o agronegócio. O caso de seu tombamento como patrimônio da União e subsequente depredação epitomiza o panorama de desamparo das paisagens fluviais indígenas fora dos territórios demarcados. Problematiza-se o papel da Arqueologia em processos de licenciamento ambiental nas nascentes do Xingu e os desdobramentos de um conceito limitado de passado 'evidencial', ensaiando-se subsídios para a proteção legal do rio Kamukuwakewene por meio de uma arqueologia das práticas de sentido.

Palavras-chave: Povo Wauja. Gruta de Kamukuwaká. Rio Kamukuwakewene/Batovi. Nascentes do Xingu. Arqueologia preventiva. Etnografia arqueológica.

Abstract: The Wauja people and their Arawak ancestors have inhabited the Kamukuwakewene/Batovi River region for over ten centuries. This provides an opportunity to study patterns of land use, group mobility, and site (re)settlement over the long term. A wide repertoire of narratives is structured around named places (for living as well as for management, harvesting, and transit), indexing a densely occupied archaeological and anthropogenic landscape that (co)produces practices and meanings. An other co-existent landscape is also revealed, where ancestral non-human beings still inhabit their villages. The combination of linear and non-linear temporal senses (chronology, genealogy, and cosmology) defines the multitemporal, spectral quality of this territory and its condition as a source of life. A focal point in this fabric of spatiotemporal relations is the Kamukuwaká Cave, home to the primordial chief, located on private agricultural property. Its recognition as a federally protected area and subsequent defacement epitomizes the current state of neglect in indigenous riverine landscapes outside demarcated territories. This paper discusses the role of archaeology within the context of development projects and environmental licensing in the Xingu headwaters. Reductive notions of an "evidential" past are questioned while developing support for legal protection of the Kamukuwakewene via an archaeology of practice and of meaning.

**Keywords**: Wauja people. Kamukuwaká Cave. Kamukuwakewene/Batovi River. Xingu headwaters. Heritage management. Archaeological ethnography.

Responsabilidade editorial: Fernando Ozório de Almeida



Rodrigues-Niu, P.F., & Ramos, M. (2023). Entre o céu e a terra: subsídios para uma Arqueologia de territórios multitemporais alto-xinguanos. Boletim do Museu Paraense Emílio Goeldi. Ciências Humanas, 18(1), e20220022. doi: 10.1590/2178-2547-BGOELDI-2022-0022. Autora para correspondência: Patrícia Rodrigues-Niu. University of Notre Dame. Anthropology. 296 Corbett Family Hall Notre Dame IN 46556 USA, Notre Dame, Indiana 46556 (prodrig5@nd.edu).

Recebido em 29/04/2022 Aprovado em 16/01/2023

## INTRODUÇÃO

É reconhecida na etnologia regional a existência de um território ancestral xinguano que se estende além dos limites formais do Território Indígena do Xingu (TIX). Alvo de reivindicações por parte dos alto-xinguanos desde sua exclusão da área demarcada em 1961¹, a região do alto curso dos rios formadores do Xingu aparece, nos discursos indígenas, consistentemente associada aos topônimos Sagihengu e Kamukuwaká. Classificados como sítios arqueológicos e patrimônio tombado da União, Sagihengu, local do primeiro ritual mortuário dos chefes defuntos (o *Kwarup*), e Kamukuwaká, local do primeiro ritual de furação de orelhas dos futuros chefes (o *Pohoka*), podem ser descritos como expoentes de um espaço vital à reprodução dos povos xinguanos.

O tombamento, porém, foi incapaz de garantir a real proteção destes dois marcos da cultura xinguana. A degradação e depredação de Sagihengu e Kamukuwaká manifestam a agressão que a região das nascentes vem sofrendo face às pressões desenvolvimentistas que colocam em risco os rios, as manchas florestais remanescentes e os modos de vida que as sustentam. O descuro e a falta de proteção no terreno vêm sendo, sem efeito, continuamente denunciados pelos alto-xinguanos.

Em resposta às reivindicações Wauja pela proteção da paisagem fluvial, o processo de tombamento de Kamukuwaká se encontra reaberto. A possibilidade de alargamento da área tombada (atualmente com cerca de 10,8 km², Figura 1) dá-se em simultâneo à constituição de um grupo técnico da Fundação Nacional dos Povos Indígenas (FUNAI) para reestudo de limites da Terra Indígena (TI) Batovi. Acrescente-se a este panorama os licenciamentos em curso da BR-242/MT e da Ferrovia de Integração

Centro-Oeste (FICO), alertando para a necessidade de pensar formas de proteção da região das nascentes do Xingu como um todo. Abre-se espaço a uma discussão urgente: que caminhos, então, para a efetiva proteção?

Neste artigo, alude-se ao manancial de dados arqueológicos, documentais e da memória indígena que apontam para uma continuidade de uso e de ocupação tradicional do alto rio Batovi<sup>2</sup>, que muito excede os limites do TIX, bem como da área atualmente tombada. Por "ocupação tradicional", entenda-se, à letra da lei:

Art. 231. § 1º São terras tradicionalmente ocupadas pelos índios as por eles habitadas em caráter permanente, as utilizadas para suas atividades produtivas, as imprescindíveis à preservação dos recursos ambientais necessários a seu bem-estar e as necessárias à sua reprodução física e cultural, segundo seus usos, costumes e tradições (Brasil, 1988).

Inicia-se com uma breve contextualização histórica e cronológica da presença Arawak no Kamukuwakewene (o 'rio dos Kamukuwakás')<sup>3</sup> – nomeação antiga do rio Batovi, na língua Wauja, apurada em dados recentes das pesquisas de campo das autoras e utilizada ao longo deste artigo. Em seguida, discorre-se sobre as narrativas de origem da Gruta do Kamukuwaká, do rio e do povo Wauja, e a relação destas com práticas atuais de reterritorialização da paisagem histórica. A partir do caso emblemático do tombamento de Kamukuwaká e Sagihengu, alude-se ao panorama mais amplo de desamparo normativo da região das nascentes do Xingu, a sul do território demarcado. Propõe-se uma reflexão crítica sobre como tal desamparo é potencializado pela perpetuação, na área da gestão do patrimônio cultural, de conceitos restritos de passado 'evidencial'. Alerta-se para a necessidade de repensar esta paisagem a partir de conceitos que extravasem falsas dicotomias entre passado

A demarcação do então denominado Parque Nacional do Xingu — Decretos nº 50.455, de 14 de abril de 1961 e 51.084 de 31 de julho de 1961 — foi um processo moroso, resultado de uma década de negociações. O anteprojeto inicial se propunha a abranger uma área dez vezes maior do que a que seria protegida, contemplando as cabecerias do rios formadores (Franchetto, 1992; Villas-Bôas & Junqueira, 2011).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Portaria FUNAI nº 339, de 31 de maio de 2021 e Portaria FUNAI nº 484, de 23 de fevereiro de 2022.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Informação oral de Yakuwipu Waurá, após o falecimento de seu pai, o ancião Awapataku Waurá. A designação Batovi, vulgarizada na cartografia, se deve a Karl von den Steinen, que assim nomeia o rio em homenagem ao Barão de Batovy. O alemão menciona ainda o nome indígena Tamitatoala, registrado junto aos Bakairi (Steinen, 1942).

e presente, arqueologia e antropologia, material e imaterial, ecologia e cultura. Para tanto, as autoras apresentam dados produzidos por meio de práticas colaborativas e abordagens da chamada etnografia arqueológica, interpretados à luz da Ecologia Histórica e da Teoria de Signos, de C. S. Peirce.

# APORTES TEÓRICOS E CONTEXTOS DE TRABALHO

As etnografias arqueológicas são descritas por Hamilakis (2011) e Hamilakis e Anagnostopoulos (2009) como abordagens transdisciplinares que questionam etnograficamente sobre a agência, hoje e no passado, de traços materiais de tempos transcorridos. A proposta implica atenção aos sentidos elicitados por estas materialidades e o registro de discursos, práticas e nexos envolvendo o passado arqueológico. Em foco estão as percepções etnograficamente múltiplas de materialidade e de temporalidade.

A semiótica de C. S. Peirce proporciona um modelo teórico adequado à elaboração de etnografias arqueológicas, em parte porque, para Peirce, entidades materiais são signos e signos sempre têm uma faceta material. Adota-se, aqui, a posição expressa, por exemplo, por Rosemary Joyce (2011, p. 159 e p. 167), quando invoca um alinhamento teóricometodológico entre "linguistic pragmatics, examining the relationship between context and meaning [and] contextual archaeology and archaeologies of practice", convidando a um foco transdisciplinar "on semiotic forms and the entailments of their materiality". Indícios arqueológicos, enquanto formas semióticas, participam nas dimensões materiais da vida social e em um processo contextual denominado por Peirce como 'semiose', por meio do qual se produzem significados pelo uso dos signos. Por outras palavras, signos, para Peirce, são essencialmente produtivos e eficazes: eles têm efeitos pragmáticos. 'Coisas', como artefatos arqueológicos ou paisagens, têm agência precisamente porque participam em relações de sentido com outras tantas coisas, efetuando ou constituindo mundos: mundos de humanos e não humanos que não são meramente 'materiais' ou 'imateriais', mas efetivamente pragmáticos (e contextuais).

A presente análise é também informada por perspectivas da Ecologia Histórica, uma esfera de pesquisa interdisciplinar, centrada na proposição de que, desde seus primórdios, as sociedades humanas não apenas se adaptam, mas ativamente transformam o meio ambiente. Grupos humanos atuam como keystone species, impactando, por meio de ações intencionais ou mera presença, a constituição e diversidade dos biomas, bem como a disponibilidade de recursos para uso, manejo e modificação antrópica, em escala local, regional e global (Balée & Erickson, 2006). Em foco estão as 'paisagens históricas', também referidas como 'construídas', 'domesticadas', 'manejadas' ou 'antropogênicas', assim definidas:

Historical landscape [is] a multidimensional physical entity that has both spatial and temporal characteristics and has been modified [in a physical sense by learned, patterned human behavior and activity,] such that human intentions and actions can be inferred, if not read as material culture, from it (Balée & Erickson, 2006, p. 1).

Estudos pioneiros de Eduardo Góes Neves (1999), Michael Heckenberger et al. (2003, 2007), entre outros, vêm revolucionando a arqueologia amazônica, revelando uma densa floresta antropogênica. Heckenberger e colegas mostram como a ocupação, o cultivo e o manejo extensivos de espécies na região do Alto Xingu têm impulsionado a extraordinária biodiversidade regional que suporta modos de vida xinguanos, desde, pelo menos, o século XIII. Processos milenares de antropogenização da paisagem modelam e são modelados por práticas territoriais e pelas relações multitemporais de posse e cuidado, entre humanos e entre humanos e não humanos, que tais práticas implicam. Sugere-se, aqui, que as abordagens da etnografia arqueológica e da teoria semiótica podem contribuir para a consecução dos objetivos da Ecologia Histórica, investigando a forma como os povos locais (de)codificam as potencialidades e a adequada fruição de lugares e recursos na paisagem histórica.

A presente discussão se apoia na experiência das autoras junto aos Wauja desde 2014. A colaboração, que se iniciou com a participação nas ações do Programa de Educação Patrimonial ligadas ao licenciamento ambiental da BR-242/MT4, firma-se, a partir de então, com a prestação de assessoria técnica independente e pro bono às comunidades Wauja, com vista ao desenvolvimento de ações e projetos colaborativos de valorização patrimonial e cultural, por via de submissão a editais de cultura<sup>5</sup>. Contribuem, ainda, para esta exposição, os dados do levantamento documental avaliativo do patrimônio cultural dos altos rios Tamitatoala e Culuene, desenvolvido por Mafalda Ramos (2020), no âmbito de uma consultoria para o Instituto Socioambiental (ISA), e dados preliminares da pesquisa de doutorado em antropologia de Patrícia Rodrigues-Niu. A informação toponímica e geográfica, apresentada nos Quadros 1 e 2 e na Figura 1, foi reunida a partir da leitura de Steinen (1942), Lima (1950), Ireland (1988, 1990), Cruz (1989), T. Waurá e Ireland (1990), Txucurramae (1990), Franchetto (1995), Pechincha (1996), Myazaki (1998), Mello (1999), Fausto (2004), Heckenberger (2005), Robrahn-González (2006, 2008), Waurá (2012), Hirooka (2011, 2016), Ball (2018a), Ramos (2019), Lowe (2019), Waurá (2021), bem como dos registros de campo (não publicados) das expedições de mapeamento realizadas por Christopher Ball e por Patrícia Rodrigues-Niu junto aos Wauja (citados neste texto como Ball & Rodrigues-Niu, comunicação pessoal, 2018) e de informações orais de anciões e historiadores Wauja.

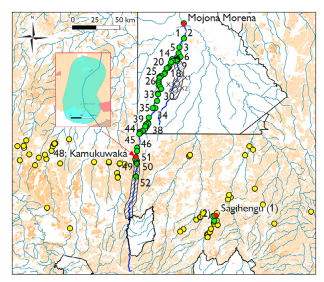


Figura 1. Mapa de localização dos formadores do Xingu com detalhe da área tombada da "Paisagem Cultural de Kamukuwaká" (10,8 km²). Legendas: preto = limites das terras indígenas; gradação de beje = desmatamento até 2022; azul, em destaque = rios Kamukuwakewene e Ytsawtakuwene; vermelho = Morená, Kamukuwaká e Sagihengu; verde = elementos da geografia Wauja registrados até a data (*vide* Quadro 2); preenchimento traçado = áreas por mapear; branco = localização prevista de lugares por mapear; amarelo = sítios arqueológicos registrados no âmbito de projetos de arqueologia preventiva. Fonte: PRODES-Terra Brasilis (2022).

# HISTÓRIAS DO TEMPO CRONOLÓGICO: A PRESENÇA ARAWAK NO KAMUKUWAKEWENE<sup>6</sup>

As pesquisas etnoarqueológicas, colaborativas e pluridisciplinares desenvolvidas por Michael Heckenberger (1996, 2005) junto aos Kuikuru permitem afirmar que populações de matriz arawak, ancestrais dos atuais Wauja e Mehinako, ter-se-ão estabelecido nos formadores do Xingu a partir de 800/900 d.C. Essas populações introduziram moldes de ocupação e uso da

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Desenvolvidas pela Fundação Uniselva/Universidade Federal de Mato Grosso (UFMT) e Archaeo Pesquisas Arqueológicas.

Entre os projetos desenvolvidos junto com os Wauja por esta equipe de assessoria pro bono (que inclui, além das autoras, a arqueóloga Gabriele Viega Garcia), mencionem-se: "Circuito Kamukuwaká: o Livro de Kamukuwaká e Yakuwixeku" (2017), a redação do "Ante-Projeto Águas do Xingu: recuperação ambiental de nascentes e áreas degradadas nos formadores do rio Xingu – Projeto-piloto: corredor ecológico-cultural no rio Tamitatoala/Batovi" (2017), ambos desenvolvidos em parceria com o Instituto Homem Brasileiro; "Registro e conservação da paisagem cultural de Kamukuwaká" (2018), desenvolvido pela Associação Indígena Tulukai (AIT), em parceria com a Factum Foundation for Digital Technology in Conservation (FF) e o People's Palace Projects (PPP); o projeto "Kamukuwaká VR: enabling digital futures for indigenous knowledge from the Xingu" (2021-2022), desenvolvido pelas associações e comunidades Wauja das aldeias Piyulaga, Ulupuwene, Piyulewene e Topepeweke, em parceria com o People's Palace Projects (PPP).

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Para uma síntese do conhecimento sobre o povoamento e a arqueologia no rio Kamukuwakewene, ver Ramos (2020).

paisagem que ainda hoje perduram: aldeias circulares com praça central, em ecossistemas de terra-firme, localizadas nas proximidades de lagoas piscosas e de linhas d'água, o cultivo e preparo da mandioca etc. Heckenberger relaciona tais caracteres a uma estrutura sociopolítica e cultural Arawak, baseada na sucessão hereditária, na centralização política e em processos de interação supralocal. A continuidade milenar é observada também no nível da produção cerâmica, sendo notáveis as afinidades técnicas, morfológicas e decorativas entre as cerâmicas arqueológicas (identificadas com a tradição cerâmica Barrancoide) e as cerâmicas Wauja contemporâneas (Heckenberger, 1996; Toney, 2016).

O chamado 'período galáctico' é marcado por um aumento demográfico exponencial entre 1250 e 1650 d.C. (Heckenberger, 2005). A oeste do rio Culuene, o 'Complexo Ocidental' apresenta uma paisagem densamente estruturada, entretecida por uma trama viária monumental que interconecta grandes aldeias a aldeias menores, áreas de roça, pomares e zonas de manejo agrossilvícola, coleta e pesca. Clusters regionais se organizam, então, em torno de aldeias centrais, com densidades populacionais até dez vezes superiores às observadas etnograficamente (Heckenberger et al., 1999) e que funcionam como polos aglutinadores nos momentos dos rituais intercomunitários (Fausto et al., 2008). Populações ancestrais dos atuais karib alto-xinguanos estão, por essa altura, estabelecidas na região do lago Tahununu, onde grandes residências circulares, associadas a terra preta e cerâmicas, caracterizam, no registro arqueológico, o 'Complexo Oriental' (Heckenberger, 2005). A transformação antropogênica em larga escala das paisagens alto-xinguanas ter-se-á iniciado neste período. As chamadas 'aldeias-jardim' estarão na origem de vários sítios de Terra Preta Arqueológica (TPA), solos antropogênicos excecionalmente férteis, entendidos como correlato arqueológico de ocupações na longa duração e/ou expressiva densidade demográfica (Schmidt & Heckenberger, 2006).

Uma fase transicional, entre meados dos séculos XVII e XVIII, corresponde a movimentos migratórios dos

grupos karib do Oriente para o Ocidente, ocasionada por um decréscimo populacional causado pelo avanço das bandeiras e por pressões territoriais de povos aguerridos. Por então, se assiste à confluência das populações arawak e karib e à formação do 'sistema multiétnico xinguano'. Entre 1750 e 1884 – momento da primeira expedição ao Xingu de Karl von den Steinen (1942) –, o 'sistema alto-xinguano' se consolida a partir da confluência de povos de origens distintas – como os tupi Aweti e Kamayurá e os karib Bakairi – enraizado em laços matrimoniais, trocas e numa cosmogonia e ritualística comum (Heckenberger, 2001).

A memória indígena, o relato de Karl von den Steinen e demais fontes escritas nos informam que, por meados do século XIX e início do século XX, o rio Kamukuwakewene seria habitado pelos Makaojo (Bakairi) e por grupos arawak Kutanapu (Kustenau) e Wauja, (Franchetto, 1995; Ramos, 2020). Por então, os Wauja estavam estabelecidos na região do interflúvio entre o rio Kamukuwakewene e o Tuatuari (Lima, 1950; Pechincha, 1996), às margens do rio Ytsawtakuwene ('rio dos Buritis', ou Tabapuá, na cartografia; Figura 1), área para a qual se deslocaram após cederem a região do lago Ipavu para os Kamayurá (Kalapalo, 2008). No início do século XX, grupos Ikpeng se introduziram na região, tendo como consequência uma intensificação da mobilidade destas populações. É provável que muitos lugares de habitação tenham sido objeto de consecutivos abandonos e (re)ocupações, integrando um movimento de fuga e retração, desencadeado pelas incursões Ikpeng e pelas vagas epidêmicas que assolaram o Alto Xingu (Ireland, 1988). Entretanto, os Bakairi abandonaram a região, mobilizando-se para Paranatinga. Já na primeira metade do século XX, grupos lê habitaram as áreas de cabeceira dos formadores do Xingu (Noronha, 1952), entre os quais o Kamukuwakewene, na região hoje correspondente à TI Marechal Rondon, do povo Xavante (Gomilde, 2008).

Após a grande epidemia de sarampo da década de 1950, os Wauja se estabelecem nas margens da lagoa Piyulaga, onde o Ytsawtakuwene desemboca no Kamukuwakewene (Ireland, 1988). A atual aldeia Piyulaga (Figura 1; Quadro

2, n. 6), também conhecida por 'Waurá', se localiza a meros quilômetros da aldeia histórica de mesmo nome.

A partir de 1990, observa-se a inversão do movimento histórico de contração. A reexpansão demográfica refletese numa reiteração territorial Wauja rumo ao médio curso do Kamukuwakewene. Seis das oito novas aldeias Wauja se localizam em cima ou nas proximidades de antigos assentamentos, sítios arqueológicos com terra preta (TPA), associados a cerâmicas de matriz arawak (Tradição Barrancoide). A demarcação da TI Batovi, em 1998, e a implantação de um Centro Técnico Local (CTL) em seu limite sul resultam desse movimento de restituição territorial (Ireland, 1990; Maricondi, 1992; Franchetto, 1995; Pechincha, 1996). Segue-se a fundação da aldeia Ulupuwene (Figura 1; Quadro 2, n. 38), em torno a 2010, em local alvo de invasões por fazendeiros vizinhos. Entre 2017 e 2021, duas novas aldeias – Topepeweke e Tsekuru/ Awá (Figura 1; Quadro 2, n. 26, 31 e 35) – se formam ao longo do Kamukuwakewene, vindo a reanimar lugares nomeados pelas narrativas históricas Wauja.

# HISTÓRIAS DE TEMPOS OUTROS: A COSMOGONIA DO RIO KAMUKUWAKEWENE

## KAMUKUWAKÁ: A NARRATIVA<sup>7</sup>

Kamukuwaká e seu povo eram yerupoho, gente extrahumana do tempo em que Kamo (Sol) e Kejo (Lua), os gêmeos criadores da humanidade, habitavam a superfície da terra. Os Wauja falam que os Kamukuwaká eram altos, fortes, espertos, generosos e felizes: Awojotopaapai ("Bonitos!"). Pelo contrário, Kamo era narigudo e tinha pezão. Mutsixapaiyajo. Peyeteyejopai! Iyāupei aitsa awojopai ("Ele é invejoso de verdade. Bravo! Não é pessoa boa"), explica o ancião Awapataku. Ainda assim, Kamukuwaká consentiu que Kamo se casasse com sua irmã Alapokumalu. No entanto, Alapokumalu não amava Kamo. Ele não era bonito e tratava mal sua família.

Então, ela fugiu com Wapixuma (o hiper-peixe-cachorro) para sua aldeia em Matowojo (Figura 1; Quadro 2, n. 1). Em face da rejeição da esposa, Kamo, invejoso e irado, decidiu destruir o povo de Kamukuwaká.

Kamo aprisionou os jovens líderes na oca do chefe, transformando-a em pedra. Criou seres devoradores na forma de macaco-guariba e de pássaros de bico duro e disse: Piya păixene naalahă! ("Vai e come eles!"). Porém, ao entrarem na casa, Kamukuwaká cumprimentou-os e acolheu: Natsi atu? Mana papakata aitsu, onāihata āixatapawogou atú, majoju iyapawo papojepeiyiu ("O que deseja, avô? Venha cantar e comer conosco, avô, nós vamos cuidar de si"), e os animais decidiram ficar com o chefe em sua residência. A casa se encheu de música, enquanto os jovens desenhavam peixes, vaginas e outras tantas coisas belas nas paredes da casa de sapé tornada pedra.

A partir de uma abertura talhada na rocha pelas aves de bico duro, então familiarizadas, os Kamukuwaká fugiram para o céu, perseguidos pela grande cobra Kapisalapi, engendrada por Kamo, da perneira da esposa que o abandonou. Mas Alaweru, irmã mais velha de Kamukuwaká, foi cortando a grande cobra com um facão. Os pedaços cortados do corpo de Kapisalapi atirados ao rio se transformaram em uma espécie de peixe elétrico que ainda hoje existe na região da gruta.

Os jovens líderes buscavam se refugiar em Kupoxatopoho, a aldeia do Povo dos Pássaros. Porém, no rio celeste Irapuwene (a Via Láctea), erraram o caminho, indo parar na Yanumakapoho, a aldeia das Onças (Figura 2). Lá, muitos foram capturados e cozidos na panela de cozinhar mandioca das onças. Mas Kamukuwaká conseguiu matar as onças. Ele ofereceu colares de garra de onça aos seus companheiros cozidos, que lhe responderam: Aitsamiya nutukapawa kata netsei, nusixene, nukamalatopaiyiu, napujukakonene ("Eu não vou ficar com esse colar. Eu já queimei, fiquei feio, já fui cozido"). Apenas aqueles que não foram cozidos aceitaram os colares.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Para uma versão mais completa, embora ainda preliminar da história, ver Waurá (2021).



Figura 2. Ilustração do Povo de Kamukuwaká subindo às aldeias no céu; o caminho reto para a aldeia do Povo dos Pássaros e o caminho curvo para a aldeia do Povo das Onças. Desenho: Arakuni Waurá (out. 2014).

O episódio final da saga conta sobre a descida dos Kamukuwaká de volta a terra e rio abaixo, rumo ao encontro de Alapokumalu, em Matowojo. Mas os companheiros cozidos na Aldeia das Onças foram ficando pelo caminho, dizendo: Niya nutakape-eu, nutaunape katanaiyiuno, nusixeniu, nukamalatotaiyiu-hã ("Eu vou descer, vou morar aqui, eu já queimei e fiquei feio"). Conta-se que nos locais onde os companheiros cozidos ficaram se formaram as aldeias Tukumatapipona, Kapulutakã, Alaixune, Meheperianuma, Malukaiya, Topepeweke, Makulapuku, Mayapirin, Tsekuru,

Awanuma, Ayakajohapa, entre outras (Figura 1; Quadro 2, n. 17, 19, 20, 22, 25, 26, 28, 30, 31, 32).

#### KAMUKUWAKÁ: O CHEFE PROTÓTIPO

A história de Kamukuwaká veicula a imagem xinguana de líder prototípico, oferecendo uma crônica de sua índole e disposições, bem como de seus erros, para imitação e evitação, ensinando às futuras chefias xinguanas (os amunau, em Wauja) certos aspectos de regra e comportamento. Nela, encontramos instruções detalhadas sobre a arte nobre de incorporar a alteridade que atravessa os domínios das relações de parentesco e afinidade, regras matrimoniais, cooperação e trocas rituais, domesticação de apapaatai (animais ou seres monstruosos), evitação de guerra e de canibalismo, culminando em importantes preceitos e precedentes no campo da posse territorial.

A reclusão pubertária masculina, tema central de um dos trechos da saga, é um período de elevado potencial transformativo, induzido pelo isolamento e solidão, jejum e ingestão de ervas medicinais (A. Waurá, 2021), em que os futuros líderes fabricam seus corpos adultos – de chefes – e incorporam os afetos que estes comportam. Ao acolherem o guariba e os pássaros de bico duro com a deferência devida à sua condição ontológica ancestral, os heróis concretizam a domesticação/familiarização de seres potencialmente perigosos em seu estado kumã ("hiper/ genuíno"; Barcelos Neto, 2008; Ball, 2011). Saudando-os como 'avós', a performance discursiva predica atributos e virtudes domésticas a seres até então ferozes e devoradores, ao passo que a prática de comensalidade e a produção de beleza e bem-estar (kotepemonapai, ou "alegria"; Barcelos Neto, 2012) consubstanciam a sua transformação em entidades protetoras por meio do parentesco. O papel regenerativo e pacificador da arte (beleza e alegria)8 é indicado (indexado) pela música dos pássaros e pelos grafismos desenhados nas paredes da gruta.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Sobre o lugar da beleza e da produção de alegria no quotidiano Wauja, ver Barcelos Neto (2012); sobre sua relação com saúde e fabricação de corpos, ver A. Waurá (2021).

Quadro 1. Elementos registrados na área do Kamukuwaká.

| Quadro 1. Elementos registrados na á<br>Designação                | Descrição                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
|-------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| Kamukuwaká Okunula /<br>Portão do Kamukuwaká                      | Extenso pedral e cachoeira no rio que configuram portões de acesso a Kamukuwaká.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| Punuti                                                            | Informação em processamento por Ball e Rodrigues-Niu (comunicação pessoal, 2018).                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| Paho Otowo                                                        | Forma rochosa no rio designada 'cabeça de macaco'.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| Área de polimento de machados<br>de pedra                         | Evidências de polimento de machados de pedra.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| Wojokuwi                                                          | Forma rochosa no rio interpretada como 'mão de macaco'.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| Foz do córrego sem nome                                           | Córrego feito de Kamukuwaká que desemboca no rio Kamukuwakewene.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| Área de extração de matéria-prima                                 | Blocos de arenito com marcas de extração de rocha, para elaboração de utensílios líticos.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| Kunhapu Opona<br>(Casa de Kunhapu)                                | Grande massa rochosa, casa de Kunhapu, importante liderança Kamukuwaká.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| Utawana Unuma                                                     | Área de coleta de seixos de rio para polir cerâmica.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| Área de dispersão de material lítico                              | Material lítico disperso em área de cascalheira, no leito do rio, entre as rochas.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| Wakunapu                                                          | Área para banhar com material lítico em superfície.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| Kamo Ikitsapa                                                     | Marca na rocha identificada como vestígio da pegada de Kamo.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| Painel Kulupiyene                                                 | Lages em arenito onde se observam linhas cruzadas, que configuram, segundo os Wauja, o grafismo Kulupiyene, usado como pintura corporal e na cestaria.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| Makaojo Uwakun                                                    | Informação em processamento por Ball e Rodrigues-Niu (comunicação pessoal, 2018).                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| Kamo Opona (Casa do Sol)                                          | Afloramento de arenito esculpido pela água, onde tem uma pequena cachoeira; destaque para marmitas circulares, armadilhas de peixe criadas por Kamo.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| Painel rupestre em bloco 1                                        | Bloco com linhas cruzadas, que representam grafismos.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| Kawheki                                                           | Árvore cuja resina é utilizada na pintura facial, combinada com carvão.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| Painel rupestre em bloco 2                                        | Bloco com gravuras rupestres.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| Cobra Kapisalapi                                                  | Travessão de pedra que atravessa o rio, grande cobra petrificada, materializada na cachoeira de Kamukuwaká.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| Ocorrência cerâmica                                               | Ocorrência de cerâmica em superfície.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| Kuwakoho                                                          | Casa dos homens de Kamukuwaká                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| Kamukuwaká Opona<br>(Casa do Kamukuwaká) /<br>Gruta do Kamukuwaká | Abrigo rupestre com gravuras em painel externo e na área abrigada, designado de 'gruta' ou 'caverna', associado a materiais líticos e cerâmicos; suas gravuras do painel externo foram deliberadamente destruídas, embora algumas se tenham preservado e seja evidente a existência de outras cobertas pelo sedimento; a Gruta é morada do povo antigo de Kamukuwaká e palco do ritual de furação de orelha das lideranças, que está na origem do ritual de iniciação masculino dos povos do Alto Xingu; na Gruta também se aprendeu sobre a regra da reclusão masculina; suas gravuras inspiram os grafismos de pinturas corporais e utensílios do Alto Xingu; também nrls se originaram músicas cerimoniais. |
| Iukapunukuma                                                      | Planta que existe na gruta, que serve como shampoo para o cabelo das mulheres.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| Uleipi de Alaweru                                                 | Polvilho que Alaweru usava para fazer mingau e biju para o povo de Kamukuwaká; localiza-se no interior da Gruta do Kamukuwaká, estando soterrado pela acumulação de sedimentos.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| Topapoho                                                          | Antiga aldeia Bakairi, a primeira visitada por Karl von den Steinen em 1884.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| Porto para banhar de Kamo                                         | Praia onde Kamo [Sol] se banhava.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| Casa da Cobra                                                     | Casa da cobra Kapisalapi, onde contam existirem os restos de animais regurgitados.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
|                                                                   |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |

Quadro 2. Relação não extensiva de elementos da geografia Wauja (vide Figura 1). Legenda: \* = lugares sem informação geográfica e/ou localizados a montante dos mapeamentos realizados até a data. (Continua)

| Nº | Designação                       | Descrição                                                                                                                                                                                                               |
|----|----------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 1  | Matowojo                         | Aldeia de Wapixumã, o hiperpeixe-cachorro que roubou Alapokumalu de Kamo, seu marido; residência do povo de Kamukuwaká, após ter descido do céu.                                                                        |
| 2  | Makuponaya                       | Rio onde o povo de Kamukuwaká sobrevivente encontrou Alapokumalu e Alaweru, morada de Wapixumã.                                                                                                                         |
| *  | Munupoho                         | Antiga aldeia Wauja em que há o tronco de onde Kwomoto esculpiu as filhas (que casaram com a hiperonça).                                                                                                                |
| 3  | Alaiyene                         | Antiga aldeia Kutanapu, na margem esquerda do Kamukuwakewene.                                                                                                                                                           |
| 4  | Ytsawtakuwene /<br>Alapotakuwene | Afluente, pela margem direita, do rio Kamukuwakewene, designado na cartografia de Tabapuá; seus nomes Wauja se devem à abundância de um tipo de aguapé ( <i>alapo</i> ) e de buriti ( <i>ytsawtaku</i> ).               |
| 5  | Wakunuma                         | Local de coleta de barro para confecção de cerâmica, onde Kamaluhai teria defecado o barro <i>kamalu</i> para fazer panelas.                                                                                            |
| 6  | Piyulaga                         | Atual aldeia Wauja, localizada nas proximidades da lagoa homônima, cujo nome significa 'lagoa da pescaria'.                                                                                                             |
| *  | Tapanaku                         | Sítio arqueológico, com estruturas em vala e material cerâmico.                                                                                                                                                         |
| 7  | Wakalapoho                       | Porto da aldeia do Povo do Tuiuiú referido na história da pescaria de Yakuwixeku e seus irmãos.                                                                                                                         |
| 8  | Painyeinyaka                     | " uma casa invisível que, quando se avista, parece normal, mas que engole quem entra nela", referida na história de Yakuwixeku.                                                                                         |
| 9  | Palapalasuku                     | Reta no rio Ytsawtakuene, perto de Painyeinyaka, referida na história de Yakuwixeku.                                                                                                                                    |
| 10 | Awajahu Opona                    | Lar do yerupoho Awajahu, no Ytsawtakuene, referido na história de Yakuwixeku.                                                                                                                                           |
| 11 | Kutapiyuto                       | Lugar no Ytsawtakuene, mencionado na história de Yakuwixeku.                                                                                                                                                            |
| 12 | Muluwitsaku                      | Antiga aldeia Wauja no rio Ytsawtakuene, no caminho da pescaria de Yakuwixeku.                                                                                                                                          |
| 13 | Otojupoho                        | Antiga aldeia no rio Ytsawtakuene, no caminho da pescaria de Yakuwixeku.                                                                                                                                                |
| *  | Matupoho                         | Antiga aldeia Wauja no rio Ytsawtakuene; aldeia de Yakuwixeku.                                                                                                                                                          |
| *  | Meitsiwi                         | Antiga aldeia no rio Ytsawtakuene, no caminho da pescaria de Yakuwixeku.                                                                                                                                                |
| X2 | Yutapoho /<br>Tsariwapoho        | Antiga aldeia Wauja, entre os rios Ytsawtakuene e Tamitatoala; seu primeiro nome, 'Yutapoho' (Lugar do Veado), foi substituído por 'Tsariwapoho', em memória da passagem de Tsariwa (nome dado a Karl von den Steinen). |
| X3 | Ahatopoho                        | Antiga aldeia / 'fazenda' Wauja, acima de Yutapoho, no rio Ytsawtakuene.                                                                                                                                                |
| *  | Anakaho                          | Antiga aldeia / 'fazenda' Wauja, no rio Ytsawtakuene.                                                                                                                                                                   |
| *  | Makulupoho                       | Antiga aldeia / 'fazenda' Wauja, no rio Ytsawtakuene.                                                                                                                                                                   |
| *  | Emutitchaute                     | Antiga aldeia / 'fazenda' Wauja, no rio Ytsawtakuene.                                                                                                                                                                   |
| X1 | Kamaiuto                         | Antiga aldeia Wauja, entre os rios Ytsawtakuene e Tamitatoala.                                                                                                                                                          |
| *  | Ehikumaute                       | Antiga aldeia / 'fazenda' Wauja, no rio Ytsawtakuene.                                                                                                                                                                   |
| *  | Mentiwe                          | Antiga aldeia / 'fazenda' Wauja, no rio Ytsawtakuene.                                                                                                                                                                   |
| *  | Eteshupoho                       | Antiga aldeia / 'fazenda' Wauja, no rio Ytsawtakuene.                                                                                                                                                                   |
| *  | Tulupiya                         | Antiga aldeia / 'fazenda' Wauja, no rio Ytsawtakuene.                                                                                                                                                                   |
| 14 | Mayapalutapi                     | Canal de pesca com utilização de cipó atordoante; o nome se deve à cesta de carregar peixe <i>mayapalu</i> .                                                                                                            |
| 15 | Mawagatako                       | Lugar onde há árvore <i>mawaga</i> , de onde se extrai óleo para untar o corpo.                                                                                                                                         |

Quadro 2. (Continua)

| Quadi | 10 2.                 | (Conunua <sub>j</sub>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
|-------|-----------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| N°    | Designação            | Descrição                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| 16    | Kuwanapu              | Antiga aldeia Kutanapu, na margem direita do Kamukuwakewene, perto de Wetsiulu; corresponde, segundo os Wauja, à aldeia Kustenau, visitada por Karl von den Steinen.                                                                                                                                                                                                                                                        |
| 17    | Tukumatapipona        | Aldeia onde um dos chefes do povo do Kamukuwaká ficou por se ter queimado no céu e ter perdido a beleza.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| 18    | Wetsiulu              | Antiga aldeia Kutanapu (Kustenau); nas proximidades, mencione-se lagoa onde os Wauja costumavam buscar conchas para lixar cerâmica e ralar mandioca.                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| *     | Yalampoho             | Antiga aldeia Kutanapu, na margem esquerda do Kamukuwakewene.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| 19    | Kapulutakã            | Aldeia onde Kapulu, do povo do Kamukuwaká, ficou por se ter queimado no céu e ter perdido a beleza.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| 20    | Alaixune              | Aldeia onde um dos chefes do povo do Kamukuwaká ficou por se ter queimado no céu e ter perdido a beleza.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| 21    | Yawalapoho            | Antigo acampamento de encontro entre os Wauja e os Yawalapiti.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| 22    | Meheperianuma         | Morada de seres extra-humanos; onde um dos chefes do povo do Kamukuwaká ficou por se ter queimado no céu e ter perdido a beleza.                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| 23    | Maikiriyuto           | Antiga aldeia Wauja.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| 24    | Puupoho               | Acampamento antigo também usado pelos Kutanapu.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| 25    | Malukaiya             | Lugar de coleta de remédio; onde um dos chefes do povo do Kamukuwaká ficou por se ter queimado no céu e perdido a beleza.                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| 26    | Topepeweke            | Atual aldeia Wauja; antigo acampamento de pesca e de coleta do barro vermelho <i>topepe</i> , utilizado com engobe cerâmico; local que aparece na história da fuga das hipermulheres, onde estas se banharam, originando o <i>topepe</i> , da pintura de urucum de seus corpos; onde um dos chefes do povo do Kamukuwaká ficou por se ter queimado no céu e perdido a beleza; sítio arqueológico com valas, TPA e cerâmica. |
| *     | Yetiwaká              | Local onde as mulheres em fuga acamparam para se pintar e se enfeitar.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| 27    | Ayene                 | Antigo acampamento de pesca; o lugar se associa à história da flauta Jakui: "Neste local existe um lago, onde havia um pedaço de tronco de onde saía a música do Jacuí, e, por isso, os Bakairi começaram a tocar a flauta".                                                                                                                                                                                                |
| 28    | Makulapuku            | Lugar de pesca; o topônimo alude à história de Kamukuwaká: "significa um dos que foi cozido" (Pechincha, 1996).                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| 29    | Tapakuya              | Antiga aldeia Bakairi; era frequentada pelos Wauja que aí participavam de celebrações, existindo um caminho terrestre de ligação com a aldeia Wauja Matupoho.                                                                                                                                                                                                                                                               |
| 30    | Mayapirin             | Lugar de pesca e de coleta de remédio; um dos chefes do povo do Kamukuwaká ficou após se ter queimado no céu e perdido a beleza.                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| 31    | Tsekuru               | Atual aldeia Wauja instalada no local de antiga aldeia; local de acampamento de pesca e de coleta de jatobá para confecção de canoas; onde Tsekuru, do povo do Kamukuwaká, ficou por se ter queimado no céu e perdido a beleza.                                                                                                                                                                                             |
| 32    | Awanuma               | Lagoa para pesca conectada por canal a Tsekuru; aldeia onde um dos chefes do povo do Kamukuwaká ficou por se ter queimado no céu e ter perdido a beleza.                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| 33    | Kamo<br>Oniyatowogaka | Local, subindo o Kamukuwakewene, onde Kamo teria acampado quando partiu do Morená rumo a<br>Kamukuwaká.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |

Quadro 2. (Conclusão)

Nº Designação Descrição

| Quau | 10 Z.                                           | (COTCLUSÃO                                                                                                                                                                                                                 |
|------|-------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| Nº   | Designação                                      | Descrição                                                                                                                                                                                                                  |
| 34   | Mapawaka                                        | Área de coleta de mel na época seca.                                                                                                                                                                                       |
| *    | Ayakajohapa                                     | Aldeia onde um dos chefes do povo do Kamukuwaká ficou por se ter queimado no céu e ter perdido a beleza.                                                                                                                   |
| 35   | Awá                                             | Atual aldeia Wauja, localizada na lagoa homônima, próxima do rio Kamukuwakewene.                                                                                                                                           |
| 36   | Itsula Oponawaka                                | Ponto de pesca na margem esquerda do rio, com acesso a antiga aldeia Ikpeng.                                                                                                                                               |
| 37   | Rio Ulupuwene /<br>Ribeirão Antonio<br>Bacaeris | Rio que limita, na confluência com o Kamukuwakewene, a TI Batovi a norte; segundo informação oral, o rio deve o seu nome à abundância de urubu-rei ( <i>ulupu</i> ).                                                       |
| 38   | Ulupuwene                                       | Atual aldeia Wauja e antiga aldeia Bakairi, próxima do rio Ulupuwene.                                                                                                                                                      |
| *    | Enewitaku                                       | Praia de acesso de não indígenas para pescar e caçar.                                                                                                                                                                      |
| *    | Maiwabi                                         | Campo cujo nome significa 'lagarto'.                                                                                                                                                                                       |
| 39   | Malahokumapoho                                  | Antiga aldeia Bakairi.                                                                                                                                                                                                     |
| 40   | Mayuwapoho                                      | Antiga aldeia Bakairi.                                                                                                                                                                                                     |
| 41   | Yanawaka                                        | 'lugar de jenipapo', em alusão à abundância da espécie no local.                                                                                                                                                           |
| 42   | Pulumapoho                                      | Antiga aldeia Bakairi, abandonada por causa das incursões Ikpeng.                                                                                                                                                          |
| 43   | Aldeia Batovi                                   | Atual aldeia Wauja, antigo Posto de Vigilância Batovi, instalada no limite sul da TI homônima.                                                                                                                             |
| 44   | Yanumakapoho                                    | Antiga aldeia Bakairi, próxima de córrego, algo afastada da margem do rio.                                                                                                                                                 |
| 45   | Wepiruwaka                                      | Lugar onde tem pé de <i>wepiru</i> .                                                                                                                                                                                       |
| 46   | Wepiruwaka Yajo                                 | Lugar onde tem pé de <i>wepiru</i> ('lugar de <i>wepiru</i> de verdade').                                                                                                                                                  |
| 47   | Kamukuwaká<br>Ukunula                           | Pedral de acesso à região de Kamukuwaká.                                                                                                                                                                                   |
| 48   | Kamukuwaká                                      | Região da aldeia do povo do Kamukuwaká no alto rio Kamukuwakewene, onde se localiza a gruta homônima e a área cultural tombada pelo Instituto do Património Histórico e Artístico Nacional (IPHAN).                        |
| 49   | Topapoho                                        | Antiga aldeia Bakairi, a primeira a ser visitada por Karl von den Steinen em 1884, próxima a Kamukuwaká.                                                                                                                   |
| 50   | Batovi                                          | Sítio arqueológico com materiais cerâmicos e líticos em superfície, localizado fora do perímetro de proteção de Kamukuwaká, a montante, na margem direita.                                                                 |
| 51   | Teme Otopa 1 a<br>5 / Pedra da Anta             | Área composta por uma corredeira – portal de acesso por jusante à Casa da Anta –, duas ilhotas de rocha no curso do rio que materializam os corpos petrificados de duas hiperantas – e pelo portal de acesso por montante. |
| *    | Kapuluhaki                                      | Resina que existe na área de Teme Otopa.                                                                                                                                                                                   |
| *    | Ityuwi                                          | Área de coleta de caramujo para confecção de colares, a montante de Teme Otopa.                                                                                                                                            |
| *    | Sapalakupoho /<br>Aldeia do Uluri               | Antiga aldeia Bakairi, localizada a montante de Teme Otopa.                                                                                                                                                                |
| *    | Toputaku                                        | Corredeira localizada a montante de Teme Otopa.                                                                                                                                                                            |
| 52   | Ukupoho / Aldeia<br>do Flechal                  | Antiga aldeia; local de coleta da matéria-prima para a flecha, localizada a montante de Teme Otopa.                                                                                                                        |

O episódio final da saga estabelece um nexo entre beleza, chefia e território. No céu, o caminho torto, para a Aldeia das Onças, conduz à guerra e à fealdade. O processo de morte por cozimento, incompleto (ou 'revertido'), leva à transformação (e 'ressurreição') corpórea<sup>9</sup> em alguns dos Kamukuwaká. Os companheiros cozidos, maculados em sua beleza original, com vergonha/respeito (aipitsiki, em Wauja; Ball, 2007, p. 80), decidem ficar pelo caminho. Estes chefes menores inauguram vários assentamentos às margens do rio Kamukuwakewene; uma ocupação por entes extra-humanos que legitima, num tempo não linear e para sempre, a integridade de um território ancestral Wauja. Nas palavras de Christopher Ball (2018a, pp. 168-172), a história de Kamukuwaká constitui simultaneamente "a Wauja geography, with each place bearing its first chief's name . . . [and] a complex political statement about territory and authority".

#### KAMUKUWAKÁ: A PAISAGEM TOMBADA

Kamukuwaká virou nome da aldeia onde o chefe habitava com o seu povo. A história se consubstancia ali



Figura 3. Detalhe de gravuras rupestres da Gruta de Kamukuwaká antes do picoteamento. Foto: Jean Nunes (jan. 2018).

em inúmeros elementos, nomeados pelos Wauja, que atestam, materialmente, a ocupação vetusta e continuada da região e o vínculo com os povos xinguanos (Figura 1; Quadros 1 e 2, n. 48). O abrigo rupestre conhecido por Gruta de Kamukuwaká (Kamukuwaká Opona, a 'casa de Kamukuwaká') é uma cavidade arenítica, na margem esquerda do rio, adjacente à cachoeira de nome não indígena Salto da Alegria (Kamukuwaká Okunula, o 'portão de Kamukuwaká').

Antes de sua violenta depredação em 2018, um painel rupestre profusamente insculpido com gravuras adornava a face nordeste do abrigo (Figuras 3 e 4). A história explica que os jovens líderes em reclusão insculpiram motivos que colorem o quotidiano e trazem alegria aos alto-xinguanos, como kupato (peixe), kupato onapo (espinha de peixe), sapalaku ('uluri', o protetor pubiano feminino), tiñapu (vagina) e kulupiyene (que adornam a cesto-cobra tecida de música por Arakuni; Barcelos Neto, 2006, 2011). Os Wauja associam essas representações a grafismos corporais, de cerâmicas, de cestas que integram o repertório dos grafismos alto-xinguanos (K. Waurá, 2013; A. Waurá, 2018; Figuras 5 e 6).



Figura 4. O historiador Akari Waura conta a história da Gruta de Kamukuwaká a jovens indígenas, diante do painel destruído. Foto: Piratá Waurá (2022).

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> A este respeito, resulta elucidativa a releitura da tríade levi-straussiana "cru-podre-cozido", à luz da semiótica peirceana, por Chloe Nahum-Claudel (2020). A autora sustenta que, entre os Enawenê-Nawê, falantes Arawak, a culinária, tal como a arte e a cura, é uma tecnologia fulcral na regeneração de corpos humanos e de seu estatuto ontológico no mundo dos vivos, fundado na maestria pirotécnica. Assim, "controlling fire is thus about exercising mastery over the sliding scale between death and life and aspiring to corpulence, strength, vitality, and productivity" (Nahum-Claudel, 2020, p. 430).



Figura 5. Gravura de motivo *kupato* na Gruta do Kamukuwaká. Foto: Piratá Waurá (2018).

Também nas praias próximas e no leito do rio se encontram blocos com inscrições rupestres afins, bem como áreas de extração e refugo de matéria-prima lítica (arenito silicificado) e de polimento de machados de pedra (Robrahn-González, 2006, 2008; Hirooka, 2016; Ramos, 2019). Várias outras formações rochosas encontram sua origem na história. A casa de Kamo – Kamo Opona – é uma parede pétrea com uma pequena cachoeira com cavidades circulares (marmitas), apelidadas de armadilhas de peixe de Kamo. A cachoeira é o dorso da grande cobra Kapisalapi petrificada, cujo estrondo os viajantes ainda hoje escutam com terror, ao pernoitarem perto da gruta.

Remanescentes cerâmicos e líticos, bem como plantas de relevância medicinal e espécies frutíferas encontram-se dispersos no entorno do abrigo. Contase que, outrora, eram também abundantes na região as espécies de peixe e de pássaros geradas na história. Na mesma margem, adentrando a mata, uma área de clareira é identificada pelos Wauja com a antiga aldeia Topapoho, de ocupação histórica Bakairi ('Aldeia da Pedra') (Quadro 1).



Figura 6. Motivo *kupato* representado em máscara de *Sapukuyawa*. Crédito da imagem: coleção de diapositivos de Harald Schultz, Museu Nacional de Etnologia da Universidade de São Paulo (MAE/USP).

Reconhecendo um vínculo entre os grupos altoxinguanos e as gravuras de Kamukuwaká, Heckenberger (1996, 2005) sugere que a gruta e os vestígios líticos do entorno poderão representar uma ocupação mais remota do que as registradas no interior do TIX. O autor levanta a hipótese de o sítio se relacionar com o período précerâmico (Tradição Itaparica, do Holoceno Antigo e Médio, entre 10.000 e 3.000 B.C.; Marques & Hilbert, 2009) e/ou com o período cerâmico inicial (Tradição Una, de 500 B.C. a A.D. 1.200; Wüst & Barreto, 1999). Trabalhos etnoarqueológicos na área poderão apurar esta hipótese.

Igualmente relevante seria estudar as semelhanças entre Kamukuwaká e outros abrigos com arte rupestre etnograficamente associados a povos indígenas e arawak. Mencione-se, por exemplo, os espaços sagrados Abrigo 1/Gruta da Prainha e Véia Péia, localizados em território atemporal dos arawak Haliti-Paresi<sup>10</sup>, em Campo Novo dos Parecis. Ambos se localizam em pontos axiais do rio do Sangue, de alta relevância cosmogônica para os Haliti-Paresi; ambos apresentam gravuras que prefiguram grafismos ainda hoje utilizados pelos Haliti-Paresi e Enawenê

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup> Identificados nos levantamentos de Arqueologia Preventiva no âmbito do licenciamento ambiental das PCH Sacre 2, Garganta Jararaca, Baruíto e Inxú (Moi et al., 2009; Robrahn-González, 2004; Hirooka, 2018). Embora se tenham recuperado materiais cerâmicos e líticos via escavações arqueológicas (Robrahn-González, 2004), carece-se de informação cronológica sobre as ocupações que estarão na origem das gravuras.

Nawê em pinturas corporais, objetos e tatuagens (Moi et al., 2009). A instalação de pequenas centrais hidrelétricas (PCH) e o uso indevido das áreas como balneário vêm colocando em risco a preservação destes lugares sagrados. A situação reverbera uma realidade tragicamente comum, que em muito extravasa o Alto Xingu<sup>11</sup>.

# KAMUKUWAKEWENE: OS PERCURSOS COSMOGÔNICOS

Os levantamentos efetuados deixam claro que, não obstante a densa conjunção de elementos etno-históricos no entorno da Gruta do Kamukuwaká, as práticas e histórias que lhes dão sentido extrapolam em muito a área atualmente tombada (Figura 1). A aldeia do herói constitui um ponto axial de onde radicam percursos rio acima – quando, por exemplo, Kamo, em perseguição de Kamukuwaká, transpõe a região de Teme Otopa (Figura 1; Quadro 2, n. 51) – e rio abaixo – quando os Kamukuwaká, descidos dos céus, rumam a Matowojo (Figura 1; Quadro 2, n. 1), fundando múltiplas aldeias pelo caminho. A montante da gruta, as corredeiras de Teme Otopa (Pedra da Anta) formam uma barreira pétrea no rio com cerca de 2 km de extensão. Anciãs(ões) Wauja contam ser aí a residência e o túmulo de duas antas ancestrais (hiperantas) mortas por Kamo, que, de sua queda e morte, se transformam em pedra, jazendo eternamente na forma de ilhotas no rio. Conta-se que, tal como em Kamukuwaká, aí habitam animais fantásticos e colossais – sucuris, macacos, porcos de água – que protegem o acesso à Casa da Anta, por isso nem canoa nem pessoa passam pelo rio, devendose contornar a pé todo o pedral.

Além dos episódios de Kamukuwaká, múltiplas outras histórias têm por contexto o alto Kamukuwakewene. A

história de Kamaluhai, a cobra-canoa, conta sobre a origem do barro, das panelas e do saber-fazer cerâmico legado ao povo Wauja (Barcelos Neto, 2000, 2006). Anciãs(ões) contam que Kamaluhai escapou de uma das panelas que guardavam a água do mundo. Kamo (Sol), em busca de água para os seres humanos, viajou até a Aldeia do Dono das Panelas e quebrou os grandes potes cerâmicos. De dentro, escaparam seres monstruosos e saltitantes que cravaram na paisagem os rios formadores do Xingu.

Não existe consenso sobre onde, ao certo, se localiza a Aldeia do Dono das Panelas, lugar na origem da água no mundo. Porém, os Wauja são unânimes em afirmar que Kamaluhai desceu das cabeceiras do Kamukuwakewene, passando por Kamukuwaká<sup>12</sup>, rumo à região do Wakunuma (Figura 1; Quadro 2, n. 5) – ponto de coleta de barro cinzento no rio Kamukuwakewene, a sul da atual Aldeia Piyulaga. Conta-se, ainda, que Kamo visitou Ukupoho ("Aldeia do Flechal do Itseixumã", o Dono do Fogo, Figura 1; Quadro 2, n. 52), para roubar as flechas utilizadas para quebrar as panelas de água. Ukupoho, Sapalakupoho ("Aldeia do Uluri"), entre outros lugares a montante de Kamukuwaká, integrariam as antigas expedições de coleta rio acima, em busca de recursos exclusivos da região, como os pequenos seixos para polir cerâmicas e certas resinas e espécies vegetais<sup>13</sup>.

Mencione-se, ainda, a saga de Yakuwixeku e seus irmãos pelo rio Ytsawtakuwene ('rio dos Buritis', ou Tabapuá; Figura 1, Quadro 2, n. 4), no interflúvio entre o rio Kamukuwakewene e o Tuatuari. Esta história se relaciona com a de Kamukuwaká por meio de múltiplas reincidências e percursos, não na terra, mas no céu, bem como na iteração de conhecimentos vinculados ao *Pohoka*. Os Wauja contam que, sentindo fome, Yakuwixeku e

<sup>&</sup>lt;sup>11</sup> Outros abrigos com arte rupestre foram identificados, por exemplo, em levantamentos preventivos no Rio Claro, região dos Haliti-Paresi e Nambikwara (Teles & Melo, 2019).

Na aldeia Topapoho, a cobra-canoa deu um pedaço de *kamalu* (suas fezes, ou barro, na perspectiva humana) a uma senhora bakairi. A narrativa faz, assim, referência a trocas rituais outrora estabelecidas entre os Wauja e os Bakairi, por ocasião de celebrações em Topapoho.

São abundantes as histórias sobre a árdua tarefa de carregar a canoa por terra até o outro lado da cachoeira de Kamukuwaká e das múltiplas corredeiras da Pedra da Anta. Algumas viagens chegavam às fazendas dos brancos na região de Paranatinga, onde se trocavam recursos nativos por açúcar e instrumentos de metal.

seus irmãos saem em pescaria. Partindo de sua aldeia Matupoho, os irmãos param em várias aldeias às margens do Ytsawtakuwene, em busca de mingau doce (Quadro 2). A fome aumenta em razão da distância-tempo percorridos em busca de peixe e de mingau doce, e a noite cai, enquanto o desejo insistente (wintsixui; Barcelos Neto, 2007) tolda o ânimo dos irmãos. Alcançando a casa invisível Painyeinyaka (Figura 1; Quadro 2, n. 8), terra e céu se imiscuem e se espelham: Yakuwixeku sobe ao rio celeste Irapuwene (a Via Láctea), carregado pelo peixe-pintado tornado canoa. Os irmãos visitam a Aldeia dos Pássaros, onde assistem ao *Pohoka* de Soutojo (o filho ararinha de Yakuwixeku). No retorno à terra, Yakuwixeku ensina os cantos da cerimônia ao seu povo Wauja (Waurá, 2021).

As narrativas aqui esboçadas evidenciam a contiguidade histórica e espaço-temporal entre lugares dentro e fora da 'Paisagem Cultural de Kamukuwaká', nome formal dado à área atualmente tombada (Figura 1). Em destaque, nas narrativas, estão os percursos, mais do que os lugares, e os encontros com a alteridade que o ato da viagem potencializa.

As histórias da Pedra da Anta, da Kamaluhai, da Aldeia do Dono das Panelas e da Aldeia do Flechal do Itseixumã integram, tal como Kamukuwaká, o *corpus* mítico dos *yerupoho* (seres extra-humanos), relatando as aventuras, traquinices e querelas de Kamo e Kejo (Sol e Lua) e sua viagem rumo às cabeceiras do rio Kamukuwakewene. Essas histórias reportam-se a um tempo outro, uma antiguidade originária para além do tempo linear. A história de Yakuwixeku se destaca, no conjunto, por remeter ao tempo dos primeiros humanos, os *atutupãnau* ('vovôs' dos Wauja). Este é o tempo dos antepassados, o tempo de uma genealogia remota, por vezes referido por nossos colegas Wauja como 'tempo do meio'. Não coincidentemente, a história de Yakuwixeku se refere à paisagem terrestre não

do Kamukuwakewene, mas do Ytsawtakuwene (Figura 1), seu afluente, no interflúvio entre este e o rio Tuatuari, onde os Wauja habitariam nos finais do século XIX.

Essas 'histórias do início' (tempo dos *yerupoho*) e 'histórias do meio' (tempo dos primeiros humanos, vovôs dos Wauja) compõem o conjunto das *aunaki yaji*, as 'histórias de verdade'<sup>14</sup>. É no céu, por ocasião do ritual *Pohoka* na Aldeia dos Pássaros (com quem Kamukuwaká e Yakuwixeku compartilham relações de parentesco), que os 'tempos do meio' se entrelaçam com os 'tempos do início', emparelhando percursos do alto Kamukuwakewene e do Ytsawtakuwene. A ligação firmada pela transmissão do saberfazer ritual tem como corolário a transposição de relações de parentesco, ancestralidade e, por via destes, prerrogativas que fazem de Yakuwixeku, o primeiro chefe Wauja, herdeiro e 'substituto' (*keweintsapai*) de Kamukuwaká.

## COSMOPOLÍTICA TERRITORIAL WAUJA

Nesta seção, discute-se o que se vem aprendendo, a partir da aplicação de perspectivas da etnografia arqueológica, sobre o lugar do passado antropogênico, de Kamukuwaká e do alto curso do rio Kamukuwakewene na cosmovisão e na cosmopolítica territorial Wauja.

Sítios arqueológicos ricos em recursos (como TPA, espécies vegetais comestíveis, medicinais ou utilitárias, abundância de caça etc.), associados no discurso arqueológico às 'aldeias-jardim' do período galáctico, são interpretados pelos Wauja como putakepe [putaka ('civilização/aldeia') + pe (irrealis)], aldeias de povos ancestrais extra-humanos, os yerupoho, e manifestações/ resíduos terrestres das aldeias no céu. Nódulos vitais na teia de relações ecológicas que sustentam a regeneração da floresta, estes espaços configuram, por um lado, importantes áreas de manejo e conservação e, por outro, zonas preferenciais para a implantação de 'novas' aldeias.

<sup>&</sup>lt;sup>14</sup> Além das *aunaki yaji*, as 'histórias de verdade', mencione-se as chamadas *aunaki tai* ('pequenas ou meras histórias'), testemunhos e relatos factuais da história recente – por exemplo, a história de invasões e confrontos com os Ikpeng, as interações com os Bakairi e os processos invasivos da monocultura e definição de limites territoriais indígenas (Ireland, 1988). Ambas as modalidades narrativas descrevem diferentes facetas e ocupações dos mesmos lugares.

O uso de recursos e, sobretudo, a abertura de roças e de espaços domésticos no interior ou nas proximidades de um *putakepe* implica, no entanto, a gestão de delicadas relações entre humanos e não humanos, mediadas por relações entre chefes, de humanos e de não humanos, seres da floresta e das águas, espíritos donos de animais, peixes e espécies vegetais — os *uwekeho* (*yerupoho* ou hiperseres, por vezes em sua forma animal de *apapaataikumã*).

Uwekeho, traduzido como 'dono' ou 'mestre', é uma forma nominal de construção possessiva na 3ª pessoa: 'seu dono'. O termo poderá radicar da raiz weke, na glosa 'crescimento' ou 'fazer crescer'. Essa hipótese é consistente com observações de Rodrigues-Niu por entre os Wauja, que indicam uma equivalência conceitual entre ser dono e ser cuidador de algo<sup>15</sup>. Com efeito, os processos de cuidado e consubstanciação que parecem caracterizar 'posse' de terra tomam, na prática ecológica Wauja, a forma de uma economia de trocas transespecífica. Neste sentido, 'território' - tomado como o efeito do 'fazer crescer' a terra (e não um direito de uso e ocupação) pode ser descrito como um tecido de relações afiliativas, cujo manejo é central aos processos de fabricação de corpos e pessoas, particularmente, de chefes. A gestão de tais relações sociais interespecíficas pressupõe a nobreza de temperamento e conduta, assim como o saber-fazer ritual de beleza, alegria e bem-estar da qual Kamukuwaká, o chefe protótipo, é expoente máximo.

Em outras palavras, dos chefes se espera a modéstia e generosidade exemplificada pelo herói, como forma de manter controle sobre as condições de consubstanciação ancestral, em face do risco constante de reversibilidade entre filiação e afinidade (Fausto, 2008), ancestralidade e monstruosidade. Por 'consubstanciação ancestral' se entenda o modo pelo qual simultaneamente se atualiza o 'passado' no chefe e se faz crescer o território como 'duplo' de seu corpo (Heckenberger, 2007; Costa, 2018). Aipitsiki ("vergonha-respeito"; Ball, 2007, p. 80) se apresenta

como um método de contenção vital no contexto da produção de domesticidade em espaços ocupados por donos poderosos, como é o caso de Kamukuwaká e outros proeminentes sítios arqueológicos.

Os Wauja dizem sobre estes espaços que os yerupoho "foram embora" da superfície da terra, mas "continuam morando ali, só que invisíveis" aos olhos de pessoas comuns. Uma ambiguidade espaço-temporal marcada pela existência no passado, mas também no presente – tornando-se antiga, 'ancestral' e 'original' –, caracteriza paisagens arqueológicas. Argumenta-se aqui que, no Xingu, essa ambiguidade extravasa o tempo linear, se expressando na forma de uma 'concomitância de planos', conforme descrito por Müller (1990) e por Silva (2002) para os Asurini do Xingu; uma multiplicidade e transitabilidade entre 'mundos' conceptualizáveis como planos 'passados' e 'presentes', coexistindo simultaneamente no espaço.

A noção de sítios arqueológicos como lugares ambíguos, densamente multitemporais, não se dissocia da possibilidade do espaço em si, ou melhor, das distâncias que o perfazem, como operador temporal e vetor de liminaridade, na esteira da tese de Ellen Basso (1981). Basso (1981, p. 278) alude à liminaridade como qualidade do espaço ao discutir a viagem como recurso narrativo em mitos Kalapalo e seu papel na construção da distinção entre a aldeia, espaço "social, previsível e ordinário", e a floresta, como espaço perigoso, "antisocial, mágico, ambíguo e liminar / aldeias de seres poderosos".

A noção de 'concomitância de planos' se coaduna igualmente com a acepção de 'coexistência', avançada por Nicole Soares-Pinto (2017, p. 77) como expressão do fato de que "a aldeia dos vivos é continuamente inventada porque coexiste [se diferencia dos / se relaciona] com os lugares que são a marca da domesticidade de Outros". Em sua análise sobre a constituição de lugares djeoromitxi, a autora sugere que a produção de vida conjunta entre

<sup>&</sup>lt;sup>15</sup> Ver Brightman et al. (2016) e Fausto e Neves (2018).

Outros – seres primordiais, não humanos, espíritos e não indígenas – se encontra implicada na necessidade permanente de se recriar o "território dos vivos" e se estabilizar, sempre relativamente, sua domesticidade (entendida como "a maneira como ele aparece sob a perspectiva dos humanos").

Propõe-se que assim se entenda a reiteração insistente dos percursos e práticas territoriais Wauja que colocam em relação as atuais aldeias dos vivos (aldeias atualizadas), as aldeias antigas (novas aldeias em potencial) e os espaços ancestrais no alto curso do Kamukuwakewene. Figurado na narrativa como acesso para as aldeias no céu (Figura 2), o orifício no teto da gruta de Kamukuwaká sinaliza essa posição ambígua e liminar entre o presente e o passado, socialidade (Aldeia dos Pássaros) e antissocialidade (Aldeia das Onças), interioridade (filiação) e exterioridade (afinidade) e o potencial de magnificação associado à manutenção dessas diferenças de perspectiva.

Curiosamente, o céu djeoromitxi é referido por Nicole Soares-Pinto (2017) como lugar onde se "desfaz o tempo", concretizando uma espécie de "curto-circuito na diacronia", onde a história de relações espaciais e genealógicas "se dobra" sobre si mesma. Sugere-se aqui que, de igual forma, Kamukuwaká e Yakuwixeku, mitos fundacionais da cultura Wauja, são sobre o transcorrer de distâncias – no céu e na terra, no tempo e no espaço – que se dobram sobre si mesmas, desfazendo o tempo cronológico e reinscrevendo a chefia na espacialidade. Conforme hipótese levantada por Christopher Ball (2018b), "a reocupação do Batovi é um movimento [dos Wauja] em direção ao passado".

Antônio Guerreiro (2016, p. 47 e 50 [ênfase adicionada]) reflete sobre as imagens "de movimento e conexão entre lugares" nos discursos cerimoniais Kalapalo, apontando para a representação do "o Alto Xingu como uma rede de donos – singulares e coletivos –, geograficamente localizados e conectados por [...] memoráveis caminhos". O movimento de pessoas por percursos que conectam centros rituais é descrito, por

Carlos Fausto (2005, p. 20), como prática fundacional do sistema multiétnico, passível de remontar, a julgar pela materialidade arqueológica, aos primórdios do sistema galáctico (1250 a 1650 d.C.):

... abrir estradas monumentais (sem instrumentos de metal), respondia a imperativos de uma "economia da grandeza" (Sahlins, 1990). O que estava em jogo era o prestígio, a grandeza das aldeias e de seus chefes.... por essas estradas deslocavam-se aldeias inteiras, convidadas para participar de grandes eventos rituais, em que se negociava um mundo sociocultural comum.

No atual contexto de fracionamento e reterritorialização Wauja – compreendendo o simultâneo restabelecimento da domesticidade dos espaços e da ordem político-social (após falecimento de dois chefes principais: Kamalá, em 2017, e Awaulukumã, em 2019) – esta 'economia da grandeza' das aldeias e de seus chefes não se dissocia de rotas que relacionam o presente a um passado e uma chefia original. Nas palavras de Antônio Guerreiro (2016, p. 37), "a relação entre um dono e aquilo que ele 'possui'... parece ser apenas ativada em uma relação de confronto ou troca com outro dono em potencial". Conclui-se que é nas conexões que estabelecem que Kamukuwaká e outros lugares na região das nascentes "elaboram um território marcado por linhas de virtualidade" (Soares-Pinto, 2017, p. 62).

Localizado em plena frente agropecuária, o lugar do ritual de iniciação das lideranças se atualiza como fronteira entre mundos. Nos discursos Wauja, o topônimo adquire o sentido de reinícios e coexistências; uma "ouverture à l'Autre" (Lévi-Strauss, 1991), expressa no fato de que Kamukuwaká acolhe, em seu lar, Kamo e suas criações predatórias, transformando seus atos de agressão em beleza. De igual forma, as reivindicações territoriais Wauja se apoiam em estratégias de inclusão da diferença: a apropriação de instrumentos como o tombamento de Patrimônio da União e de conceitos como o do 'sagrado' e do 'ecoturismo' revela, em seu essencialismo estratégico, um gênio voltado para a diplomacia. Os Wauja se propõem a compartilhar esta

paisagem com vizinhos, nação e humanidade, apelando ao cuidado e à sua fruição ecológica, cultural e ecoturística.

#### ARQUEOLOGIA PREVENTIVA FORA DO TIX

Na região a montante do TIX, no alto curso dos rios formadores, trabalhos de Arqueologia Preventiva<sup>16</sup> vêm identificando inúmeros sítios arqueológicos (Figura 1, em amarelo). Apesar da superficialidade destes estudos, registram-se afinidades entre materiais cerâmicos recuperados e os estudados por Michael Heckenberger para o interior da área demarcada do TIX (Hirooka, 2007, 2016; Robrahn-González, 2006; Juliani, 2018), indiciando continuidade e vínculo cultural.

Realizados no âmbito de processos de licenciamento ambiental, a maioria destes trabalhos se limita a cumprir as exigências mínimas e necessárias para obter a anuência dos empreendimentos. Perpetuam-se, por via de regra, as abordagens fragmentadas das evidências arqueológicas, descurando o conhecimento científico sobre as dinâmicas milenares da presença indígena na região, ora abordadas. A despeito da proximidade de terras indígenas, se sustentam, em metodologias limitadas e interpretações falhas, conceitos de uso e ocupação alheios aos modos indígenas de se relacionar com o espaço, materializando um 'território não indígena', cedido a interesses do agronegócio.

Esse entendimento da região como 'território não indígena', porque isento da área indígena artificialmente delimitada por não indígenas, é reproduzido em processos de licenciamento de grandes empreendimentos – como a rodovia interestadual BR-242/MT, a Ferrovia de Integração Centro-Oeste (FICO), as PCH, linhões, mineração etc. Os estudos arrancam sem a participação dos povos indígenas, descumprindo seus direitos de "consulta livre, prévia e informada" 17. Quando realizados, os estudos de componente

indígena desconsideram a questão patrimonial, arqueológica e paisagística. O mesmo sucede com as normativas que regem o patrimônio, na sua maioria omissas quanto à necessidade de estudos colaborativos em processos de licenciamento ambiental. O descuro pela consulta indígena é reforçado por uma (conveniente) desarticulação entre os órgãos de tutela ambiental, tais como o Instituto Brasileiro do Meio Ambiente (IBAMA), a Secretaria de Estado de Meio Ambiente e Sustentabilidade (SEMAS), o IPHAN e, quanto a assuntos indígenas, a FUNAI.

Os vestígios arqueológicos – resumidos a artefatos e a pontos no mapa, então desprovidos de contexto e significado – são tidos como resíduos de um passado sem presente, resultando na alienação e proscrição de remanescentes ancestrais indígenas, reificados sob o termo de 'registro arqueológico' (Gnecco & Hernández, 2008; Silva, 2015). Nos raros casos em que se considerou a relação dos povos xinguanos com a região dos formadores do Xingu, essa consideração foi 'ajustada' a esses mesmos pressupostos.

É disso exemplo o caso polêmico da PCH Paranatinga II, cuja construção no alto Culuene traz à tona a questão territorial dos espaços ancestrais deixados fora do TIX. As reivindicações indígenas contra a destruição do rio e de seus lugares de memória obrigaram ao desenvolvimento de estudos antropológicos e arqueológicos. Apesar de terem contado com a participação (tímida) dos povos indígenas, tais estudos restringiram-se a uma ideia preconcebida de 'lugar' enquanto espaço constituído por limites mais do que pelas conexões que articula. O próprio local onde se ergueu a PCH foi originalmente identificado por interlocutores indígenas, como Sagihengu (Figura 1, "Sagihengu (2)"). Aí existiam abundantes vestígios arqueológicos irrevogavelmente associados aos povos alto-

<sup>16</sup> O termo Arqueologia Preventiva ou de Contrato se refere a trabalhos de avaliação, resgate e mitigação de impactos sobre o patrimônio arqueológico, vinculados ao licenciamento ambiental de empreendimentos. Para um compêndio da informação disponível para o Alto Xingu, ver Ramos (2020).

Dispostos na Convenção nº 169 da Organização Internacional do Trabalho (OIT), de 1989, sobre povos indígenas e tribais (OIT, 1989) e na Declaração das Nações Unidas sobre os direitos dos povos indígenas, de 2007 (Nações Unidas, 2008).

xinguanos (Hirooka, 2007). Todavia, à altura dos estudos de instrução do tombamento, esse local não foi considerado, sob o argumento de que o sítio já havia sido altamente afetado (em sua materialidade) pela construção da PCH (Fausto, 2015). Em última instância, o tombamento serviu para legitimar a instalação de um empreendimento de alto impacto numa região de incomensurável relevância para os povos alto-xinguanos.

O caso de Kamukuwaká é, a esse respeito, icônico. Ele está atrelado a reivindicações antigas dos Wauja pela proteção do alto Kamukuwakewene, formalizadas em documentos escritos que remontam, pelo menos, a finais da década de 70. Estudos antropológicos de delimitação da Terra Indígena Batovi, realizados por ocasião dos confrontos entre os Wauja e fazendeiros e pescadores que adentravam na área (T. Waurá & Ireland, 1990; Ireland, 1990), atestam, de modo incontestável, o vínculo cultural Wauja com a região do alto curso do rio (Maricondi, 1992; Franchetto, 1995; Pechincha, 1996<sup>18</sup>).

Redigido na ocasião dos protestos indígenas contra a construção da PCH Paranatinga II, o laudo antropológico de Carlos Fausto aborda Sagihengu, Kamukuwaká e a relevância da relação com os rios Culuene e Kamukuwakewene, em sua extensão, elencando outros elementos significativos mencionados pelos indígenas (Fausto, 2004).

Embora os estudos de instrução de tombamento de Kamukuwaká e Sagihengu, desenvolvidos no escopo dos trabalhos de Arqueologia Preventiva no âmbito da PCH Parantinga II (Robrahn-González, 2006, 2008), mencionem também esses outros elementos, eles se atêm à área entendida como 'de entorno' dos sítios propostos a tombamento, não levando em consideração

a questão da relação indígena com os rios. Assim, se, por um lado, esses estudos embasam o reconhecimento, em 2010, de Kamukuwaká e Sagihengu como 'lugares sagrados indígenas', por outro, se cingem à delimitação das áreas que são alvo de tombamento, a partir de critérios redutores e estritamente materialistas. A operação – alguns diriam 'possível' – acabou desprovendo estes espaços de sua supramaterialidade que se expressa na relação com os rios e nas práticas de movimento e mobilidade das comunidades que neles se reconhecem (Fausto, 2015).

Em suma, ao basear-se num conceito restrito de passado 'evidencial' e ao que se entendeu constituir a 'materialidade' de Kamukuwaká e Sagihengu, a instrução de tombamento permitiu que importantes áreas de reprodução cultural, presentes nas narrativas altoxinguanas, fossem deixadas de fora da área a proteger, sob o pretexto de se localizarem 'longe' dos lugares sagrados¹9. São disso exemplo, no alto Kamukuwakewene, Temeotopa (Pedra da Anta), Ukupoho (Aldeia do Flechal do Dono do Fogo), Sapalakupoho (Aldeia do Uluri), entre outros.

Por ocasião da construção da rodovia interestadual BR-242/MT, novos reconhecimentos arqueológicos de Arqueologia Preventiva se realizam em Kamukuwaká, resultando no desvio do traçado inicial (que se previa a escassos metros da gruta, em plena área tombada; Hirooka, 2011). O novo traçado proposto é contestado novamente pelos Wauja, em 2014, que argumentam que o desvio cindiria a paisagem do Kamukuwakewene, entre Kamukuwaká e Teme Otopa. Por essa razão, os Wauja solicitam a reabertura do processo de tombamento com o intuito de alargar a área protegida (Figura 1), contemplando outros tantos elementos localizados a

<sup>&</sup>lt;sup>18</sup> Embora os documentos se tenham focado na descrição da ocupação histórica Wauja no médio curso do rio, área da atual terra indígena Batovi, é recorrente a menção à importância de espaços a montante.

Leia-se no documento de instrumentação do processo de tombamento de 2008: "Vale salientar que dois elementos inicialmente registrados pelos Waurá no desenho da paisagem do Kamukuwaká correspondem à Aldeia Flechal, Aldeia do Uluru e Portal da Anta. O cacique Kamalá informou que se trata de locais geograficamente distantes dali (kilômetros rio acima, segundo ele). Por conta disto, as duas áreas não foram incluídas no que se define como paisagem cultural do Kamukuwaká, embora já estejam sendo consideradas na continuidade do Programa de Patrimônio Cultural, mais especificamente, nos estudos de implantação do Corredor Ecológico-Cultural" (Robrahn-González, 2008, p. 163). Não se tem notícia da continuidade dos estudos de implantação do corredor ecológico-cultural mencionados.

montante de Kamukuwaká (Associação Indígena Tulukai, 2016; Hirooka, 2016).

Neste contexto dos trabalhos arqueológicos preventivos da BR-242/MT, mencione-se, ainda, a identificação do sítio arqueológico Batovi, com vestígios líticos e cerâmicos em superfície, entre a área de Kamukuwaká e Teme Otopa (Pedra da Anta). Este sítio tem vindo a ser gravemente impactado pela monocultura e por trabalhos de extração de sedimentos. No entanto, não foi alvo de planos de mitigação de impacto ou sequer intervenções arqueológicas que permitissem detalhar sua caracterização, sob o argumento de que seria 'preservado' em relação ao trajeto da BR-242/MT (Hirooka, 2016).

## NASCENTES DO XINGU – PAISAGENS DE MORTE E REGENERAÇÃO

Os dados coletados apontam para uma continuidade de uso, bem como de significação das paisagens fluviais pelos alto-xinguanos. Uma trama indivisível de signos – formas significantes, sentidos e referentes, entendidos, a partir de Peirce (1932), como as formas que os signos assumem (representamen), os sentidos elicitados pelos signos (interpretants) e aquilo que os signos representam (objects) –, abrange toda a extensão do rio Kamukuwakewene. Remanescentes arqueológicos, rochas, espécies animais e vegetais, as estrelas no céu... toda a materialidade do rio se vê contextualizada em narrativas históricas, crônicas de percursos fluviais (e celestes) que se veem repetidas a cada viagem dos Wauja.

Argumenta-se que a possibilidade, sempre latente, do encontro com o Outro é facilitada por distâncias, tanto no espaço, quanto no tempo: exterioridade e antiguidade. Assim, é incorreto pensar em Kamukuwaká, bem como Sagihengu, como 'pontos geográficos', 'limites' do que seria um território tradicional xinguano. É mais adequado caracterizá-los como lugares liminares, de passagem, transição e transformação, no sentido descrito por Basso (1981), marcados não pela fixidez de coordenadas, mas pelo potencial de movimento entre o 'dentro' e o 'fora'.

Propõe-se, neste artigo, pensar essa trama relacional, espaço-temporal, a partir da teoria de signos de C. S. Peirce e sua tríade ontológica de potencial (ou chance), existência (ou fatualidade) e regra/lei (mediação entre as duas primeiras). Essa tríade ontológica se baseia em três tricotomias analíticas: a primeira distingue 1 - qualidades ('qualisignos'), 2 - fatos ('sinsignos' ou 'tokens') e 3 - leis, convenções ou tipos ('legisignos'); a segunda trata da relação de significação entre um signo e o seu objeto e classifica signos como 1 - ícones (representação por similitude física ou qualidades), 2 - índices (representação por contiguidade fatual ou causalidade ) e 3 - símbolos (representação por convenção); por fim, a terceira tricotomia descreve como signos são constituídos em seus interpretantes como sinais 1 - de possibilidade, 2 - de fato, e 3 - de razão (Houser, 2009).

Atente-se ao exemplo do motivo kupato presente nos painéis rupestres da gruta do Kamukuwaká (Figuras 5 e 6). A forma gráfica kupato ('peixe', em Wauja) representa o objeto 'peixe' via iconicismo. Além de seu desenho, as gravuras de kupato agrega(va)m outros aspectos significantes, como patine e aparência antiga, bem como o fato de terem sido tornadas perenes na rocha, em abrigo identificado como lar do chefe primordial, à margem de uma cachoeira, no alto rio Kamukuwakewene. Estes atributos físicos e contextuais (qualidades e contiguidades) são expressão do fato (ou "índices icônicos"; Silverstein, 1993, 2003) de que o painel rupestre é manifestação física, factual (ou indicial) do passado histórico no presente. O motivo kupato ('tipo') e suas imagens-cópia ('tokens') são signos que convocam a presença, (f)atualizando (ou indexando) o contexto espaço-temporal (ou "cronotópico"; Bakhtin, 1981) que representam. Esses grafismos (ou imagens-cópia) agregam, assim, valores microcontextuais - como a abundância de peixe propiciada pela cachoeira, barreira natural no rio – a categorias e conceitos do plano macrocosmológico.

Peixe é a base da alimentação não carnívora e da prática de comensalidade, recurso central à cooperação ritual intergrupal e, logo, a processos de filiação e de gestão de relações de afinidade, atribuições constitutivas da chefia xinguana. Pode-se dizer que os grafismos rupestres de Kamukuwaká indexam, através de convenção e similitude (simbolismo e iconicismo), um macrocosmo de valores associados à comensalidade (nos motivos de peixe e espinha), à fertilidade e sexualidade (na figura do *uluri* e da vagina de Alaweru) e à beleza de corpos alegres (nos grafismos kulupiyene da cobra musical Arakuni, Barcelos Neto, 2006, 2011; K. Waurá, 2013). No tempo que se dobra sobre si mesmo (história e cosmologia), estes símbolos icônicos de comensalidadepeixe, fertilidade-vida e beleza-alegria se atualizam e regeneram nas nascentes do Kamukuwakewene. Os grafismos de Kamukuwaká são fonte de vida para os povos da bacia, em parte, porque se constituem, em seus interpretantes (através dos sentidos que elicitam), como sinais de possibilidade (virtualidade), de fato (atualização) e de razão (regra ou cânone).

O potencial de vida e de magnificação do qual Kamukuwaká, o lugar, é ícone, índice e símbolo — isto é, signo que representa, por meio de suas qualidades físicas, contextos espaço-temporais e sentidos convencionalizados — emerge de uma ambiguidade de posição no espaço e no tempo que coloca em relação identidade e alteridade. Apenas na relação entre as aldeias do baixo e médio cursos do rio e os espaços liminares das nascentes, tomados como índices de uma trajetória espaço-temporal que restabelece a vida e a chefia, se pode entender o conceito Wauja de 'território' como expressão eco/cosmopolítica do fazercrescer Wauja e seus modos de coabitar (n)a terra. A 'trama de Kamukuwaká' constitui, assim, uma espécie de enredo permanente nas interações dos Wauja com a paisagem fluvial.

Neste sentido, importa, repensar o significado de um espaço vital xinguano além-TIX em termos não de pontos na paisagem, mas dos rios, dos fluxos (humanos e não humanos) que facilitam e das relações que destes emanam. Junto a Morená, Kamukuwaká e Sagihengu representam uma tríade fundacional que entretece espaço, rito, mito e modos de ser xinguano. Se, por um lado, Morená, na

confluência das águas que formam o rio Xingu, sinaliza a origem da humanidade e modos de vida da civilização xinguana (*Putakã*, na língua Wauja); fora do TIX, no alto Culuene, Sagihengu, local do primeiro *Kwarup*, indexa a chefia e sua relação com a morte como imanente e necessária à vida (Guerreiro, 2011, 2012); Kamukuwaká, local do *Pohoka* inaugural, indexa a relação entre chefia e fabricação de beleza como vetor de regeneração (reiteração) de vida e território.

Subjacente aos sentidos do binário Kamukuwaká e Sagihengu, enquanto polos privilegiados de conjunção entre o 'céu' e a 'terra', está uma espécie de curto-circuito na diacronia, um des/refazer da morte como processo de atualização e de estabilização, sempre relativa, de um 'território dos vivos'. É, portanto, na relação de continuidade e indivisibilidade entre o Kamukuwakewene, o Culuene e os restantes formadores que se pode entender a região das cabeceiras como território indígena superlativo.

Em contraste, o atual cenário de delapidação desta paisagem é corolário de mitologias teleológicas/ progressistas e de estratégias de aniquilamento da diferença. A pesca predatória, o desmatamento sem freio das cabeceiras, o assoreamento dos rios, o arrasamento do patrimônio paisagístico, as grandes obras sem estratégias de mitigação constituem ações depredatórias inequívocas. Em jogo está o que Deborah Bird Rose (2012, p. 128, nossa tradução) chama de "parceria entre vida e morte" e a possibilidade de "dupla morte das paisagens", uma "perda irreparável não apenas dos vivos, mas da multiplicidade de formas de vida e da capacidade dos processos evolucionários de regenerar a vida".

# QUE CAMINHOS, ENTÃO, PARA PROTEÇÃO?

Seguindo-se critérios normativos mínimos, o entendimento de paisagens indígenas como meramente 'culturais' vem, no âmbito de processos de licenciamento ambiental, se combinando com noções redutoras de passado (como transposto) e de sítio arqueológico (como área circunscrita pela dispersão de artefatos), para sustentar mecanismos

legais de reconhecimento, mitigação e proteção que resultam, na prática, quase obsoletos. Face ao manancial de dados disponíveis, não se sustenta a perpetuação, na região das nascentes dos formadores do Xingu, de arqueologias da *terra nullius* e 'paisagem-cenário'. Fazse necessária a revisão das normativas de atuação de órgãos como IPHAN, SEMA, IBAMA e FUNAI diante de projetos de licenciamento ambiental na região, com vista a considerar: 1) princípios metodológicos coerentes com os conhecimentos e práticas científicas atuais; e 2) critérios para a consulta e participação efetivas dos povos indígenas em consonância com o Protocolo de Consulta dos Povos do Território Indígena do Xingu<sup>20</sup>.

No âmbito da chamada Arqueologia Preventiva, é essencial a demanda pela obrigatoriedade de estudos colaborativos antropológicos e etnoarqueológicos, um compromisso sério, interétnico e interdisciplinar que vise à abertura de um espaço de discussão (e tradução) marcado pela ênfase na voz, cosmovisão e práticas político-ecológicas dos povos locais. Conforme vem sendo elaborado por Fabíola Silva (2015, 2012), a aplicação de abordagens colaborativas e etnográficas à prática arqueológica se revela como uma metodologia profícua, capaz de expor a diversidade de perspectivas e as complexas inter-relações sociais, ecológicas, políticas e econômicas que existem entre sujeitos e recursos arqueológicos em escala local, nacional e global. Dessa discussão depende a consulta informada a povos e lideranças, passando pelo entendimento cabal das estratégias de mitigação e dos mecanismos legais de proteção disponíveis e de como estes podem ser efetivamente acionados e reconvertidos em ferramentas de autodeterminação; uma discussão franca em que se

possa expor qual é, na prática, o valor e o alcance destes instrumentos e que estratégias articuladas se podem tomar para benefício de todos.

Além do tombamento, o IPHAN, órgão de tutela patrimonial, dispõe de outros instrumentos de valorização e proteção legal, como o Registro de Patrimônio Imaterial, a Declaração de Lugar de Memória<sup>21</sup> e a Chancela de Paisagem Cultural<sup>22</sup>. No que concerne ao patrimônio ecológico, o Ministério do Meio Ambiente (MMA) tem, entre seus instrumentos de recuperação e manutenção, o corredor ecológico<sup>23</sup>, que propõe a conexão entre unidades de conservação. Talvez a proposição de corredores ecológicos que incorporem o aspecto das práticas indígenas seja uma hipótese a explorar. No caso do Kamukuwakewene, inobstante os limites que venham a ser fixados para a terra indígena Batovi, um corredor deste tipo asseguraria a preservação das matas ciliares ao longo de todo o alto curso do rio, interligando as terras indígenas Marechal Rondon e Batovi/Xingu e restabelecendo a conectividade de áreas prioritárias à conservação da biodiversidade dos biomas Amazônia e Cerrado (Rodrigues-Niu & Ramos, 2017).

A experiência colaborativa das autoras junto aos Wauja vem colocando em evidência que qualquer circunscrição que seccione a paisagem fluvial do Kamukuwakewene, bem como seus aspectos culturais dos ecológicos, é sempre artificiosa e omissa. Neste sentido, se pleiteia, junto aos órgãos responsáveis, por soluções técnicas para a integração articulada de diferentes instrumentos legais. Por fim, qualquer processo estará incompleto sem a consecução colaborativa de planos de gestão das áreas protegidas, que devem prever o monitoramento e vigilância dos rios em sua extensão,

<sup>&</sup>lt;sup>20</sup> Elaborado em 2017, em Governança Geral, o protocolo define "a construção de novas obras no entorno do nosso território . . . . e formulação de políticas públicas que nos dizem respeito [como] exemplos de decisões que só devem ser tomadas após consulta" (PCPTIX, 2017, p. 33).

Relativa a lugares que preservam sua importância memorial apesar de terem sofrido severa destruição (Portaria IPHAN n. 375, 2018).
 Instrumento que visa conciliar as divisões artificiosas de patrimônio material, imaterial e ecológico, mas que, desafortunadamente, apesar de contar com mais de dez anos de existência, ainda não foi implementado (Pereira, 2020).

<sup>&</sup>lt;sup>23</sup> Regulamentado na Lei n. 9.985/2000 (Brasil, 2000) e no Decreto n. 4.340/2002 (Brasil, 2002).

bem como facilitar a fruição ecológica, ecoturística e cosmopolítica por parte de seus donos tradicionais.

## **CONSIDERAÇÕES FINAIS**

O picoteamento dos painéis de arte rupestre de Kamukuwaká (Figura 4), em 2018, foi um ato de violência e de crueldade indizíveis, um ato absurdo e equivocado, fundado no entendimento que Kamukuwaká pode ser destruído por se reduzir a uma materialidade superficial e inerte, passível de ser morta no tempo e circunscrita no espaço. As autoras acreditam que esse tipo de equívoco é potencializado pela perpetuação, na área do dito 'patrimônio', de uma linguagem normativa que legitima falsas dicotomias – entre o material e o imaterial, passado e presente, ecologia e cultura – e que insiste, contra todas as evidências ecológicas, arqueológicas, etno-históricas e etnográficas, em conceber as paisagens fluviais altoxinguanas como partíveis.

Manifestando extraordinária resiliência e capacidade para criação de beleza, os Wauja vêm desenvolvendo projetos de registro e valorização que trazem nova vida às histórias, às paisagens e às gravuras destruídas, convidando a extrapolar conceitos convencionais de tempo e de materialidade. Para além do mapeamento colaborativo da paisagem fluvial<sup>24</sup>, destaquem-se três projetos desenvolvidos sob coordenação de universitários e professores Wauja desde 2014<sup>25</sup>: 1) o registro extensivo das histórias de Kamukuwaká e Yakuwixeku, visando à produção de um livro bilíngue (Waurá, 2021); 2) a pesquisa documental e de rememoração das gravuras, em suas formas e histórias, que possibilitou a reconstituição digital tridimensional dos painéis rupestres destruídos (Lowe, 2019); 3) o desenvolvimento de uma plataforma educacional de realidade virtual da gruta de Kamukuwaká. Nas palavras da Atapucha Waurá:

Hoje eu vim aqui esclarecer. Esse trabalho não foram os brancos que fizeram para nós. Eu falei para Kaji: Olha, irmão, nossos pais estão acabando, levando o conhecimento junto, daí como é que fica? Estão morrendo. O que você está esperando? Você que é universitário tem de registrar tudo o que é nosso. Você não está vendo as outras etnias e os brancos? Nem reconhecem o povo Wauja como dono da terra. Por isso têm de registrar nossa história (Waurá, 2017, tradução livre por Yakuwipu Waurá).

Conclui-se este artigo com uma observação sobre o papel que a Arqueologia – enquanto ciência das contiguidades (indícios ou indexicalidades) e distâncias no tempo e no espaço – pode assumir, através de suas práticas colaborativas, na facilitação de um espaço de voz e autodeterminação dos povos indígenas. Para tanto, remete-se à definição semiótica da disciplina por Paul Kockelman (2012, pp. 77-78, tradução nossa):

A Arqueologia está interessada em qualquer coisa que não tenha "morrido" desde que conte algo sobre alguma coisa que "morreu". Isto é, algo tem de persistir para entrar em equilíbrio com o seu meio, de forma que possa ser distinguido como figura de um fundo (ou sinal no barulho) . . . . A duração que a coisa que persiste [em relação à outra coisa que morreu] tem de percorrer não precisa ser histórica em magnitude . . . . ou nem mesmo temporal. O que é necessário é que algo percorra a distância, qualquer distância: o agora e o depois, aqui e lá, isto e aquilo, o eu e o outro. Isto é tudo que se pode querer dizer com "materialidade". E, portanto, existem tantas materialidades e, logo, potenciais arqueologias como existem modos de diferenciação e distância.

O 'passado' que os Wauja reconhecem rio acima é arqueológico, porém excede o tempo cronológico, no sentido ora dado; um passado imanente no mundo físico, ao mesmo tempo cultural e ecológico, material e imaterial, que alguns vêm chamando de "antropogênico" (Denevan, 1992) e outros de "espectral" (Gan et al., 2017). A experiência colaborativa das autoras sugere que é precisamente esse passado ontologicamente múltiplo

<sup>&</sup>lt;sup>24</sup> Visando a elaboração de um mapa virtual interativo do território Wauja no âmbito de um projeto do professor Christopher Ball, da Universidade de Notre Dame, com a colaboração de Rodrigues-Niu.

<sup>&</sup>lt;sup>25</sup> Contando com a colaboração da equipe de assessoria arqueológica *pro bono* e em parceria com o Instituto Homem Brasileiro, *Factum Foundation for Digital Technology in Conservation* e *People's Palace Projects*.

e multiespecífico, (ainda) vivo no presente na forma de "traços de histórias através das quais ecologias são feitas e desfeitas" (Gan et al., 2017, pp. 1-5, tradução nossa), que os Wauja procuram reiterar em sua versão de arqueologia.

#### **AGRADECIMENTOS**

A pesquisa de Rodrigues-Niu contou com o apoio das seguintes instituições: Wenner-Gren Foundation (WGF, Dissertation Fieldwork Grant, 2019-em curso, Gr. 9925); National Science Foundation (NSF, prêmio Cultural Anthropology Research Experience for Graduates, 2018, Id: 1729151,); Institute for Scholarship in the Liberal Arts (ISLA, Graduate Student Research Awards, 2017 e 2019), Kellogg Institute for International Studies e Notre Dame University (bolsa de doutorado, 2017-em curso). Agradecimentos aos orientadores de pesquisa de doutorado, Fabíola Silva e Christopher Ball, pela leitura prévia e pelos comentários criteriosos, e a Emilienne Ireland e Dr. Aristóteles Barcelos Neto, pelas conversas e partilhas. As autoras agradecem o apoio e parceria das associações indígenas Wauja Tulukai (AIT), Ulupuwene (AIU), Sapukuyawa Arakuni (AISA), Instituto Socioambiental (ISA), Instituto Homem Brasileiro (IHB), People's Palace Projects (PPP), Factum Foundation for Digital Technology in Conservation (FF). Os mais profundos agradecimentos às comunidades, historiadores e pesquisadores Wauja pelo acolhimento e colaboração.

#### REFERÊNCIAS

- Associação Indígena Tulukai. (2016). Ofício Piyulaga (Waurá) nº 11 de 2016 Solicitação de ampliação da Área Tombada da Paisagem Cultural de Kamukuwaká ou abertura de novo processo de Tombamento de locais histórica e culturalmente significativos para os povos xinguanos. Associação Indígena Tulukai.
- Bakhtin, M. M. (1981). *The dialogic imagination: four essays*. University of Texas Press.
- Balée, W., & Erickson, C. L. (2006). Time, complexity, and historical ecology. In W. Balée & C. L. Erickson (Orgs.), *Time and complexity in historical ecology: studies in the Neotropical Lowlands* (pp. 1-18). Columbia University Press.

- Ball, C. G. (2007). Out of the park: trajectories of Wauja (Xingu Arawak) language and culture. The University of Chicago.
- Ball, C., (2011). As spirits speak: interaction in Wauja exoteric ritual. Journal de la Société des Américanistes, 97(1), 87-117. https://doi.org/10.4000/jsa.11657
- Ball, C. G. (2018a). Interdiscursive rivers: protesting the Paranatinga II dam. In Autor, Exchanging words: language, ritual and relationality in Brazil's Xingu Indigenous Park (pp. 153-181). University of New Mexico Press.
- Ball, C. G. (2018b, jul.). The past is upriver. In 56° Congresso Internacional de Americanistas, Universidade de Salamanca.
- Barcelos Neto, A. (2000). Panelas que cantam e que devoram: a cerâmica wauja. In J. P. Brito (Org.), *Os Índios, nós* (pp. 136-153). Museu Nacional de Etnologia.
- Barcelos Neto, A. (2006). A cerâmica wauja: etnoclassificação, matérias-primas e processos técnicos. *Revista do Museu de Arqueologia e Etnologia*, (15-16), 357-370. https://doi.org/10.11606/issn.2448-1750.revmae.2006.89727
- Barcelos Neto, A. (2007). Witsixuki: desejo alimentar, doença e morte entre os Wauja da Amazônia meridional. *Journal de la Société des Américanistes*, *93*(1), 73-95. https://doi.org/10.4000/jsa.6533
- Barcelos Neto, A. (2008). *Apapaatai. Rituais de máscaras no Alto Xingu*. Edusp.
- Barcelos Neto, A. (2011). A serpente de corpo repleto de canções: um tema amazônico sobre a arte do trançado. *Revista de Antropologia*, *54*(2), 981-1012. https://www.jstor.org/stable/43923893
- Barcelos Neto, A. (2012). A origem da arte e o gosto estético entre os Wauja do alto Xingu. In M. C. von Zuben, M. L. G. C. Mendes, K. C. A. Souza & J. G. Vieira (Orgs.), *Sujeito, saberes e práticas* sociais (pp. 99-134). UERN.
- Basso, E. (1981). A "Musical view of the universe": Kalapalo myth and ritual as religious performance. *The Journal of American Folklore*, *94*(373), 273-291. https://doi.org/10.2307/540153
- Brasil. (1988). Constituição da República Federativa do Brasil. Senado Federal.
- Brasil. (2000, jul. 18). Lei n. 9.985/2000. Regulamenta o art. 225, § 10, incisos I, II, III e VII da Constituição Federal, institui o Sistema Nacional de Unidades de Conservação da Natureza e dá outras providências. *Diário Oficial da União*. https://www.planalto.gov.br/ccivil 03/leis/19985.htm
- Brasil. (2002, jul. 18). Decreto nº 4.340. Regulamenta artigos da Lei nº 9.985, de 18 de julho de 2000, que dispõe sobre o Sistema Nacional de Unidades de Conservação da Natureza SNUC, e dá outras providências. *Diário Oficial da União*. https://www.planalto.gov.br/ccivil\_03/decreto/2002/d4340.htm

- Brightman, M., Fausto, C., & Grotti, V. (Eds.). (2016). Ownership and Nurture: studies in native Amazonian property relations. Berghahn Books.
- Costa, L. (2018). The owners of kinship: asymmetrical relations in indigenous Amazonia. HAU Books.
- Cruz, J. S. (1989). Expedição Waurá no rio Batovi [Relatório]. FUNAI.
- Decreto nº 50.455. (1961, abr. 14). Cria o Parque Nacional de Xingu. *Diário Oficial da União*, Seção 1, p. 3492. https://www2.camara.leg.br/legin/fed/decret/1960-1969/decreto-50455-14-abril-1961-390087-publicacaooriginal-1-pe.html#
- Decreto nº 51.084. (1961, jul. 31). Regulamenta o Decreto nº 50.455, de 14 de abril de 1961, que criou o Parque Nacional do Xingu, e dá outras providências. *Diário Oficial da União*, Seção 1, p. 6969. https://www2.camara.leg.br/legin/fed/decret/1960-1969/decreto-51084-31-julho-1961-390584-publicacaooriginal-1-pe.html#
- Denevan, W. M. (1992). The pristine myth: the landscape of the Americas in 1492. *Annals of the Association of American Geographers*, 82(3), 369-385.
- Fausto, C. (2004). A ocupação indígena do alto curso dos formadores do rio Xingu e a cartografia sagrada alto-xinguana. Laudo Antropológico para o Ministério Público Federal, MT.
- Fausto, C. (2005). Entre o passado e o presente: mil anos de história indígena no Alto Xingu. *Revista de Estudos e Pesquisas*, 2(2), 9-51. https://jyvukugi.files.wordpress.com/2012/02/carlosfausto xingu.pdf
- Fausto, C. (2008). Donos demais: maestria e domínio na Amazônia. *Mana*, 14(2), 329-366. https://doi.org/10.1590/S0104-93132008000200003
- Fausto, C. (2015). Da responsabilidade social de antropólogos e arqueólogos: sobre contratos, barragens e outras coisas mais. *Revista de Arqueologia*, 28(2), 202-215. https://revista.sabnet.org/ojs/index.php/sab/article/view/436
- Fausto, C., Franchetto, B., & Heckenberger, M. (2008). Language, ritual and historical reconstruction: towards a linguistic, ethnographical and archaeological account of Upper Xingu Society. In D. Harrison, D. S. Rood & A. Dwier (Eds.), Lessons from documented endangered languages (pp. 129-158). John Benjamins.
- Fausto, C., & Neves, E. G. (2018). Was there ever a Neolithic in the Neotropics? Plant familiarisation and biodiversity in the Amazon. Antiquity, 92(366), 1604-1618. https://doi.org/10.15184/aqy.2018.157
- Franchetto, B. (1992). O aparecimento dos Caraíba: para uma história Kuikuro e Alto-Xinguana. In M. C. Cunha (Org.), *História dos índios no Brasil* (pp. 339-356). Companhia das Letras/Secretaria Municipal de Cultura/FAPESP.

- Franchetto, B. (1995). Laudo antropológico: a comunidade indígena Waurá e a "Terra do Batovi". FUNAI.
- Gan, E., Tsing, A., Swanson, H. A., & Bubandt, N. (2017). Introduction: haunted landscapes of the Anthropocene. In A. L. Tsing, N. Bubandt, E. Gan & H. A. Swanson (Eds.), *Arts of living on a damaged planet: ghosts and monsters of the Anthropocene* (pp. 1-10). University of Minnesota Press.
- Gnecco, C., & Hernández, C. (2008). History and its discontents: stones statues, native histories and archaeologists. *Current Anthropology*, 49(3), 439-66. https://doi.org/10.1086/588497
- Gomilde, M. L. C. (2008). *Marãnã Bodödi: a territorialidade Xavante nos caminhos do Ró* [Tese de doutorado, Universidade de São Paulo].
- Guerreiro, A. (2011). Refazendo corpos para os mortos: as efígies mortuárias Kalapalo. *Tipití: Journal of the Society for the Anthropology of Lowland South America*, *9*(1), 1-29. https://digitalcommons.trinity.edu/tipiti/vol9/iss1/1/
- Guerreiro, A. (2012). Ancestrais e suas sombras: uma etnografia da chefia kalapalo e seu ritual mortuário [Tese de doutorado, Universidade de Brasília].
- Guerreiro, A. (2016). Do que é feita uma sociedade regional? Lugares, donos e nomes no Alto Xingu. *Ilha Revista de Antropologia*, *18*(2), 23-55. https://doi.org/10.5007/2175-8034.2016v18n2p23
- Hamilakis, Y., & Anagnostopoulos, A. (2009). What is archaeological ethnography? *Public Archaeology*, 8(2-3), 65-87. https://doi.org/10.1179/175355309X457150
- Hamilakis, Y. (2011). Archaeological ethnography: a multitemporal meeting ground for archaeology and anthropology. *Annual Review of Anthropology*, 40, 399-419. https://doi.org/10.1146/annurev-anthro-081309-145732
- Heckenberger, M. (1996). War and peace in the shadow of empire: sociopolitical change in the Upper Xingu of Southeastern Amazonia, A.D. 1400-2000 [Tese de pós-doutorado, University of Pittsburgh].
- Heckenberger, M. J., Petersen, J. B., & Neves, E. G. (1999). Village size and permanence in Amazonia: two archaeological examples from Brazil. *Latin American Antiquity*, 10(4), 353-376. https://doi.org/10.2307/971962
- Heckenberger, M. (2001). Estrutura, história e transformação: a cultura xinguana na longue durée, 1000-2000 d.C. In B. Franchetto & M. Heckenberger (Org.), *Os povos do Alto Xingu: história e cultura* (pp. 21-62). Editora UFRJ.
- Heckenberger, M. J., Kuikuro, A., Kuikuro, U. T., Russell, J. C., Schmidt, M., Fausto, C., & Franchetto, B. (2003). Amazonia 1492: pristine forest or cultural parkland? *Science*, *301*(5640), 1710-1714. https://doi.org/10.1126/science.1086112

- Heckenberger, M. (2005). The ecology of power: culture, place and personhood in the Southern Amazon, A.D. 1000-2000. Routledge.
- Heckenberger, M. (2007). Xinguano heroes, ancestors, and others: materializing the past in chiefly bodies, ritual space, and landscape. In C. Fausto & M. Heckenberger (Org.), *Time and memory in indigenous Amazonia: anthropological perspectives* (pp. 284-311). University Press of Florida.
- Heckenberger, M. J., Christian Russell, J., Toney, J. R., & Schmidt, M. J. (2007). The legacy of cultural landscapes in the Brazilian Amazon: implications for biodiversity. *Philosophical Transactions* of the Royal Society B. Biological Sciences, 362(1478), 197-208. https://doi.org/10.1098/rstb.2006.1979
- Hirooka, S. (coord.) (2007). Relatório final de salvamento arqueológico Culuene - PCH Paranatinga II (1a etapa). ECOSS.
- Hirooka, S. (Coord.). (2011). *Rodovia BR-242 Mato Grosso: Relatório final de diagnóstico e prospecção*. Archaeo Pesquisas Arqueológicas.
- Hirooka, S. (Coord.). (2016). Relatório final de salvamento arqueológico
   BR 242/Mato Grosso. Archaeo Pesquisas Arqueológicas.
- Hirooka, S. (Coord.). (2018). *Relatório final: prospecção arqueológica PCH Inxu Fase II*. Archaeo Pesquisas Arqueológicas
- Houser, N. (2009). Peirce, phenomenology and semiotics. In P. Cobley (Ed.), The Routledge companion to semiotics (pp. 111-122). Routledge.
- Instituto Nacional de Pesquisas Espaciais (INPE). (2022). *Terra Brasilis*. http://terrabrasilis.dpi.inpe.br/
- Ireland, E. (1988). Cerebral savage: the white man as symbol of Cleverness and savagery in Waurá myth. In J. Hill (Org.), *Rethinking history and myth* (pp. 157-173). University of Illinois Press.
- Ireland, E. (1990). Neither warriors nor victims, the Wauja peacefully organize to defend their land. *Latin American Anthropology Review*, 2(1), 3-12. https://acervo.socioambiental.org/acervo/documentos/neither-warriors-nor-victims-wauja-peacefully-organize-defend-their-land
- Joyce, R. A. (2011). 'What eludes speech': a dialogue with Webb Keane. Journal of Social Archaeology, 11(2), 158-170. https://doi. org/10.1177/1469605311403836
- Juliani, L. J. C. O. (Coord.). (2018). Programa de gestão do patrimônio arqueológico na área de implantação da LT 230 kV Paranatinga -Canarana e instalações associadas - município de Água Boa/MT. A Lasca Arqueologia.
- Kalapalo & Waurá. (2008). Patrimônio Indígena: história de nossa gente: resgatando a memória, as tradições e os lugares sagrados agora distantes de nós. Instituto de Pesquisa Etnoambiental do Xingu (IPEAX).

- Kockelman, P. (2012). The ground, the ground, the ground: or, why archeology is so 'hard'. *The Yearbook of Comparative Literature*, *58*, 176-184. https://muse.jhu.edu/pub/50/article/552339#info wrap
- Lévi-Strauss, C. (1991). Histoire de Lynx. Plon.
- Lima, P. (1950). Os índios Waurá. Observações gerais: a cerâmica. Boletim do Museu Nacional, Nova Série Antropologia, (9), 1-25.
- Lowe, A. (Org.). (2019). A Gruta de Kamukuwaká: a preservação de culturas indígenas no Brasil. Factum Foundation for Digital Technology in Conservation. https://www.factum-arte.com/resources/files/ff/publications\_PDF/the\_sacred\_cave\_of\_kamukuwaka\_book\_2019.pdf
- Maricondi, M. I. (1992). Laudo de vistoria técnica para localização e identificação cartográfica de limites das terras tradicionalmente ocupadas pelos Waurá / PIX, MT. Fundação Mata Virgem/Núcleo de Direitos Indígenas.
- Marques, M., & Hilbert, K. (2009). A tradição (arqueológica) Itaparica: a materialidade textual e a semantização dos objetos. *Revista Trajetos*, 7(13), 68-80.
- Mello, M. I. (1999). *Música e mito entre os Wauja do Alto Xingu* [Dissertação de mestrado, Universidade Federal de Santa Catarina].
- Moi, F. P., Souza, E. R., Morales, W. F., & Paresi, R. W. A. (2009). Memória e oralidade: interpretação de grafismos rupestres entre os Aruak do noroeste do estado de Mato Grosso, Brasil. In W. F. Morales & F. P. Moi (Org.), *Cenários regionais em arqueologia brasileira* (pp. 205-237). Annablume.
- Müller, R. (1990). Os Asurini do Xingu (história e arte). Editora da Unicamp.
- Myazaki, N. (1998). Etnohistória da região do Alto Xingú: pesquisa interdisciplinar. Parque Nacional do Xingú Mato Grosso. Museu Nacional de Etnologia da Universidade de São Paulo (MAE/USP).
- Nações Unidas. (2008). Declaração das Nações Unidas sobre os Direitos dos Povos Indígenas. https://www.acnur.org/fileadmin/Documentos/portugues/BDL/Declaracao\_das\_Nacoes\_Unidas\_sobre\_os\_Direitos\_dos\_Povos\_Indigenas.pdf
- Nahum-Claudel, C. (2020). Pyrotechnical mastery and humanization: Amazonian cuisine, care, and craft in evolutionary and semiotic perspective. *Current Anthropology*, 61(4), 418-440. https://doi.org/10.1086/710356
- Neves, E. G. (1999). O velho e o novo na arqueologia amazônica. *Revista USP*, (44), 86-111. https://doi.org/10.11606/issn.2316-9036.v0i44p86-111

- Noronha, R. (1952). Exploração e levantamento do Rio Culuene, principal formador do rio Xingu. Reconhecimento da verificação ao divisor Arinos-Paranatinga. Fundação dum Pôsto de Proteção aos Índios; medição e demarcação de terras para os Bacairi: trabalhos executados pelo ajudante da mesma Comissão: capitão Ramiro Noronha em 1920. CNPI/Departamento de Imprensa Nacional.
- Organizacão Internacional do Trabalho (OIT). (1989, jun. 27). Convenção sobre Povos Indígenas e Tribais em Países Independentes [Convenção 169]. https://www.mpf.mp.br/ atuacao-tematica/ccr6/documentos-e-publicacoes/legislacao/ legislacao-docs/convencoes-internacionais/convecao169.pdf/ view
- Pechincha, M. T. S. (1996). Relatório de identificação e delimitação da Terra Indígena Batovi. FUNAI.
- Peirce, C. S. (1932). Collected papers of Charles Sanders Peirce. II: elements of logic. Harvard University.
- Pereira, D. C. (2020). A chancela de paisagem cultural brasileira: 10 anos de caminhos e descaminhos de uma política de cultura com compromisso social. *Revista Memória em Rede*, 12(22), 173-197. https://periodicos.ufpel.edu.br/ojs2/index.php/Memoria/article/view/16018
- Portaria FUNAI nº 339. (2021, maio 31). *Diário Oficial da União*. https://www.in.gov.br/en/web/dou/-/portaria-n-339-de-31-de-maio-de-2021-323592955
- Portaria FUNAI nº 484. (2022, fev. 23). *Diário Oficial da União*. https://www.in.gov.br/web/dou/-/portaria-funai-n-484-de-23-de-fevereiro-de-2022-382748357
- Portaria IPHAN n. 375. (2018, set. 19). Institui a Política de Patrimônio Cultural Material do Iphan e dá outras providências. http://portal.iphan.gov.br/uploads/legislacao/portaria3752018sei\_iphan0732090.pdf
- Protocolo de Consulta dos Povos do TIX (PCPTIX). (2017). ATIX/ RCA/ISA.
- Ramos, M. (2019). Relatório de andamento: projeto de conservação e registro da Gruta de Kamukuwaká. Associação Indígena Tulukai/ Factum Foundation.
- Ramos, M. (2020). Paisagens do Alto Xingu: contributos para a avaliação do patrimônio cultural dos rios formadores do Xingu: rios Tamitatoala/Batovi e Culuene. Instituto Socioambiental (ISA).
- Robrahn-González, E. (Coord.). (2004). Programa mitigador de patrimônio Arqueológico PCH Baruíto LT 138 Kv (Campo Novo dos Parecis, MT) 2º Relatório de andamento. Documento Arqueologia e Antropologia Ltda.
- Robrahn-González, E. (Coord.). (2006). *Programa de Patrimônio Cultural PCH Paranatinga II*. Documento Antropologia e Arqueologia Ltda.

- Robrahn-González, E. (Coord.). (2008). Programa de Patrimônio Cultural PCH Paranatinga II Arqueologia colaborativa, etapa 2, instrumentação ao processo de tombamento das paisagens sagradas do Sagihengu e Kamukuwaká, Alto Xingu/MT Documento Antropologia e Arqueologia Ltda./Atiaia Energia.
- Rodrigues-Niu, P., & Ramos, M. (Org). (2017). Ante-Projeto Águas do Xingu: recuperação ambiental de nascentes e áreas degradadas nos formadores do rio Xingu. Promotoria de Justiça, Cidadania e Meio Ambiente de Paranatinga/Gaúcha do Norte (MPE/MT)/ Instituto Homem Brasileiro.
- Rose, D. B. (2012). Multispecies knots of ethical time. *Environmental Philosophy*, *9*(1), 127-140. https://www.jstor.org/stable/26169399
- Sahlins, M. D. (1990). The political economy of grandeur in Hawai'i from 1810 to 1830. In E. Ohnuki-Tierney (Ed.), *Culture through time: anthropological approaches* (pp. 26-56). Stanford University Press.
- Schmidt, M., & Heckenberger, M. J. (2006). Amazonian dark earth formation in the Upper Xingú of southeastern Amazonia, Mato Grosso, Brazil. *71st Annual Meeting of the Society of American Archaeology*. https://www.researchgate.net/publication/261360257\_AMAZONIAN\_DARK\_EARTH\_FORMATION\_IN\_THE\_UPPER\_XINGU\_OF\_SOUTHEASTERN\_AMAZONIA\_MATO\_GROSSO\_BRAZIL
- Silva, F. A. (2002). Mito e arqueologia: a interpretação dos Asurini do Xingu sobre os vestígios arqueológicos encontrados no parque indígena Kuatinemu-Pará. Horizontes Antropológicos, 8(18), 175-187. https://doi.org/10.1590/S0104-71832002000200008
- Silva, F. A. (2012). O plural e o singular das arqueologias indígenas. Revista de Arqueologia, 25(2), 24-42. https://doi.org/10.24885/sab.v25i2.353
- Silva, F. A. (2015). Arqueologia de contrato e povos indígenas: reflexões sobre o contexto brasileiro. Revista de Arqueologia, 28(2), 187-201. https://revista.sabnet.org/ojs/index.php/sab/ article/view/435
- Silverstein, M. (1993). Metapragmatic discourse and metapragmatic function. In J. A. Lucy & L. A. Lucy (Eds.), *Reflexive language:* reported speech and metapragmatics (pp. 33-58). Cambridge University Press.
- Silverstein, M. (2003). Indexical order and the dialectics of sociolinguistic life. *Language & communication*, 23(3-4), 193-229. https://doi.org/10.1016/S0271-5309(03)00013-2
- Soares-Pinto, N. (2017). De coexistências: sobre a constituição de lugares djeoromitxi. *Revista de Antropologia da UFSCar*, *9*(1), 61-82. https://doi.org/10.52426/rau.v9i1.180
- Steinen, K. V. D. (1942). O Brasil Central. Expedição em 1884 para a exploração do rio Xingu. Companhia Editora Nacional.

- Teles, M., & Melo, J. (Coord.). (2019). Relatório final: projeto de levantamento arqueológico na área de implantação da PCH Perdidos municípios de São José do Rio Claro e Diamantino MT. Griphus Consultoria.
- Toney, J. R. (2016). Cerâmica e história indígena do Alto Xingu. In C. Barreto, H. P. Lima, & C. Betancourt (Orgs.), *Cerâmicas arqueológicas da Amazônia: rumo a uma nova síntese* (pp. 224-236). IPHAN/Ministério da Cultura/Museu Paraense Emílio Goeldi.
- Txucurramae, M. (1990). Relatório de viagem ao Batovi. FUNAI.
- Villas-Bôas, A., & Junqueira, P. (Coord.) (2011). Almanaque Socioambiental Parque Indígena do Xingu: 50 anos. Instituto Socioambiental (ISA).
- Waurá. (2012). Denúncia da aldeia Piyulewene, Terra Indígena do Xingu [Manuscrito não publicado].
- Waurá. (2017). Ata da 1º Reunião Geral sobre Projetos Culturais do Povo Wauja. TIX, Aldeia Piyulaga [Manuscrito não publicado]

- Waurá. (2021). As histórias de Kamukuwaká e Yakuwixeku: contadas pelo povo Waujá. Instituto Homem Brasileiro.
- Waurá, A. (2018). Arte gráfica e pintura corporal do povo Wauja. Wauja Ogananala Ogana [Trabalho de conclusão de curso, Universidade Federal de Goiás].
- Waurá, A. (2021). Wauja Qnáka, Qnakiyejetuwāpitsana: reclusão pubertária, saúde, beleza e o saber-fazer do algodão [Dissertação de mestrado, Universidade Federal de Goiânia].
- Waurá, K. (2013). *Origem da pintura do povo Wauja. Waujanāu Qgana Qnapukātakú*. UNEMAT Diretoria de Gestão de Educação Escolar Indígena.
- Waurá, T., & Ireland, E. (1990). O chefe Atamai Wauja denuncia a invasão da terra dos Wauja, PIX Aldeia Piyulaga [Manuscrito não publicado].
- Wüst, I., & Barreto, C. (1999). The ring villages of central Brazil: a challenge for Amazonian archaeology. *Latin American Antiquity*, 10(1), 3-23. https://doi.org/10.2307/972208

### CONTRIBUIÇÃO DAS AUTORAS

P. F. Rodrigues-Niu contribuiu com conceituação, análise formal, aquisição de financiamento, investigação, metodologia e escrita (rascunho original, revisão e edição); e M. Ramos com curadoria de dados, análise formal, aquisição de financiamento, investigação, metodologia e escrita (rascunho original, revisão e edição).