
Como citar este artigo

Número completo

Mais informações do artigo

Site da revista em redalyc.org

Sistema de Informação Científica Redalyc

Rede de Revistas Científicas da América Latina e do Caribe, Espanha e Portugal

Sem fins lucrativos acadêmica projeto, desenvolvido no âmbito da iniciativa
acesso aberto

Horizontes Antropológicos
ISSN: 0104-7183
ISSN: 1806-9983

Programa de Pós-Graduação em Antropologia Social -
IFCH-UFRGS

Fietz, Helena Moura
Anthropology and disability: an interview with Rayna Rapp and Faye Ginsburg

Horizontes Antropológicos, vol. 28, núm. 64, 2022, Setembro-Dezembro, pp. 331-355
Programa de Pós-Graduação em Antropologia Social - IFCH-UFRGS

DOI: https://doi.org/10.1590/S0104-71832022000300012

Disponível em: https://www.redalyc.org/articulo.oa?id=401973155012

https://www.redalyc.org/comocitar.oa?id=401973155012
https://www.redalyc.org/fasciculo.oa?id=4019&numero=73155
https://www.redalyc.org/articulo.oa?id=401973155012
https://www.redalyc.org/revista.oa?id=4019
https://www.redalyc.org
https://www.redalyc.org/revista.oa?id=4019
https://www.redalyc.org/articulo.oa?id=401973155012


Horiz. antropol., Porto Alegre, ano 28, n. 64, p. 357-382, set./dez. 2022

Espaço Aberto Open Space

357

http://dx.doi.org/10.1590/S0104-71832022000300013

Antropologia e deficiência: uma conversa 
com Rayna Rapp e Faye Ginsburg

Helena Moura FietzI

https://orcid.org/0000-0002-6568-4760 
helenafietz@gmail.com

I	 Rice University – Houston, Texas, Estados Unidos

mailto:helenafietz@gmail.com


358

Horiz. antropol., Porto Alegre, ano 28, n. 64, p. 357-382, set./dez. 2022

Helena Fietz

Introdução

Desde a década de 1980, as antropólogas Rayna Rapp e Faye Ginsburg contri-
buem para o modo como a antropologia estuda reprodução, gênero e deficiên-
cia. Os livros de Rapp (1999) Testing women, testing the fetus: the social impact of 
amniocentesis in America e de Ginsburg (1998) Contested lives: the abortion debate 
in an American community mudaram o campo da antropologia da reprodução, 
assim como o fez o volume por elas editado Conceiving the new world order: the 
global politics of reproduction (Ginsburg; Rapp, 1995). Faye Ginsburg é professora 
de antropologia na New York University (NYU), nos Estados Unidos, onde é 
diretora do Center for Media, Culture and History. Rayna Rapp foi professora 
do mesmo departamento até 2021, quando se aposentou. Em 2017, em conjunto 
com a professora Mara Mills, elas fundaram o Center for Disability Studies  
na NYU, resultado de um trabalho de mais de duas décadas de pesquisa que 
abriu caminhos para inúmeras antropólogas da deficiência que vieram com e 
depois delas.

Em 2001, elas publicaram o artigo “Enabling disability: rewriting kinship, 
reimagining citizenship” (Rapp; Ginsburg, 2001). O trabalho foi um marco para 
a antropologia da deficiência e resultou da experiência prévia das autoras nas 
áreas da antropologia da reprodução, parentesco e estudos de gênero em com-
binação com sua experiência pessoal enquanto mães de crianças com defici-
ência que tiveram que aprender a como navegar um contexto social até então 
desconhecido. Naquela ocasião, elas analisaram o porquê de as informações 
sobre deficiência serem tão escassas e como as famílias, e principalmente as 
mulheres, enfrentaram as consequências morais e práticas de decidir sobre 
manter a gravidez ou não, como criar seus filhos deficientes e como garan-
tir que suas vidas fossem tão boas quanto as das demais pessoas a sua volta. 
Desde então, através de um trabalho longitudinal que acompanhou mudanças 
nas legislações, tecnologias e representações acadêmicas da deficiência nos 
Estados Unidos, e o crescimento do “campo emergente” dos estudos sobre defi-
ciência, as autoras exploraram como a deficiência conforma e é conformada 
por imaginários de parentesco, políticas públicas, atores biomédicos e jurídicos 
e representações públicas sobre ela.

Desde então, eles não apenas publicaram extensivamente sobre deficiência 
e antropologia, mas trabalharam para chamar a atenção para a importância 



359

Horiz. antropol., Porto Alegre, ano 28, n. 64, p. 357-382, set./dez. 2022

Antropologia e deficiência

que o tema da deficiência possui para questões fundamentais da antropologia, 
como parentesco, reprodução, personhood e temporalidade. Nesse sentido, elas 
publicaram, em 2013, o emblemático artigo “Disability worlds” (Ginsburg; Rapp, 
2013), no qual apresentam como a deficiência vêm sendo abordada por antropó-
logos ao longo dos anos, bem como argumentam ser esse um tema fundamental 
para a disciplina. Em 2020, elas aprofundaram essa reflexão ao organizarem um 
volume de mesmo o nome na revista Current Anthropology (Ginsburg; Rapp, 2020), 
baseado em um simpósio internacional realizado em 2017 e financiado pela 
Wenner-Gren Foundation. Elas acabaram de finalizar um novo livro que será 
publicado pela Duke University Press, no qual exploram as diferentes facetas 
dos mais de 20 anos de pesquisas dedicadas a uma antropologia da deficiência.

Encontrei-me com Rayna Rapp e Faye Ginsburg para uma entrevista vir-
tual sobre seu trabalho em junho de 2021. Dada sua dedicação a esse campo de 
estudos, não é surpresa que tenhamos conversado por quase três horas sobre 
suas trajetórias, as várias maneiras pelas quais “o pessoal é político” e acadê-
mico, e o presente, passado e futuro da pesquisa sobre deficiência dentro da 
antropologia.

Em 25 de setembro de 2022, Samantha Ginsburg Myers, filha de Faye e 
amiga de Rayna, faleceu. Ao longo de seus 33 anos, Sam transformou a vida de 
inúmeras pessoas com sua bondade, amor, senso de humor e ativismo em prol 
daqueles com disautonomia familiar. Seu legado seguirá vivo naqueles com 
quem conviveu e através do trabalho de tantos de nós a quem ela, ainda que 
indiretamente, influenciou. Muito obrigada, Sam.

Entrevista

Helena Fietz: Vocês escreveram seu primeiro ensaio juntas em 1991. Desde lá, 
são 30 anos trabalhando juntas e também desenvolvendo projetos individuais. 
Lembro-me de quando eu estava na NYU, as pessoas se referiam a vocês como 

“Fayna”. Vocês poderiam falar um pouco sobre essa trajetória?

Rayna Rapp: Faye e eu nos conhecemos quando ela era estudante de pós-
-graduação, e eu professora recém-formada. Eu dei uma palestra sobre gênero 
e antropologia com minha questão habitual: onde estão as mulheres? Onde 



360

Horiz. antropol., Porto Alegre, ano 28, n. 64, p. 357-382, set./dez. 2022

Helena Fietz

está o gênero como a relação social central em tudo que a antropologia estuda, 
desde o parentesco à política até a economia? Começamos a conversar e, resu-
mindo, Faye me colocou no comitê de doutorado dela e nunca paramos de falar 
depois disso. Quando comecei a fazer minha pesquisa sobre amniocentese, fui 
com Faye acompanhar seu exame. Em 1988, eu estava imersa nesse livro,1 tra-
balhando com amniocentese e tecnologias reprodutivas e genética como parte 
da antropologia médica, mas sob uma ótica feminista. Eu fui com Faye, fize-
mos um monte de piadas que irritaram o radiologista. Tudo teria sido muito 
engraçado, mas a filha de Faye e Fred nasceu com uma deficiência muito sig-
nificativa e muito incomum. Com isso, ficamos unidas não só pelo interesse 
por tecnologia reprodutiva, mas pelo aprendizado sobre deficiência. Do meu 
ponto de vista, eu me tornei a família estendida na tentativa de entender como 
proporcionar uma boa vida para Samantha, que se desenvolveria de maneiras 
incomuns, mas, Faye, você deveria assumir.

Faye Ginsburg: Quando Rayna veio e deu aquela palestra, ela mudou total-
mente a minha vida. Foi na época em que Ronald Reagan foi eleito. Entre o 
horror daquele evento, perceber para onde a política estava indo e ouvir Rayna 
falar sobre antropologia feminista, olhando para questões de gênero, eu me 
interessei pelo movimento do direito à vida e em como as mulheres se dividiam 
na questão do aborto. É um problema político, mas também intelectual, porque 
a teoria feminista diz: “devemos levar a sério a vida e as crenças das mulheres”, 
mas havia exceções a essa ideia – mulheres posicionadas à direita no espectro 
político –, e pensei: eu vou descobrir o que está acontecendo. Claro, eu imedia-
tamente queria que Rayna estivesse no meu comitê. Eu tinha algumas pessoas 
excelentes, mas ninguém que levasse a antropologia feminista ao nível que 
precisávamos. Ficamos muito ligadas desde então. De certa forma a reprodução 
e a deficiência estão entrelaçadas nessa questão. Não de certa forma: elas estão. 
Antes de pensar sobre deficiência, eu pensava mais sobre reprodução, mas 
ambas surgiram daquele mesmo lugar para mim. Claro, seguindo o trabalho de 
Rayna com testes genéticos, e depois sendo sua vítima de pesquisa. Minha filha 
Samantha não nasceu apenas com uma deficiência, mas com uma condição 

1	  Testing women, testing the fetus: the social impact of amniocentesis in America (Rapp, 1999).



361

Horiz. antropol., Porto Alegre, ano 28, n. 64, p. 357-382, set./dez. 2022

Antropologia e deficiência

genética, disautonomia familiar (DF), que fez com que famílias se organizas-
sem para gerar conscientização e levantar recursos, trabalhassem com espe-
cialistas médicos e cientistas, o que se tornou uma história comum no mundo 
das doenças genéticas. Foi em 2001 que encontramos a mutação genética que 
causa a DF, o que possibilitou a criação de um teste genético que a identificasse. 
Quando fui fazer minha amniocentese em 1988, apenas algumas condições 
específicas eram testas e praticamente nenhuma discussão sobre a pergunta 
existencial para a qual não há resposta: se o conhecimento sobre a condição 
de Samantha estivesse disponível para mim naquele momento, que decisão eu 
poderia ter tomado diante da ausência de conhecimentos sobre o que significa 
viver com DF? Isso levou a primeira coisa que escrevemos em 2001, depois de 

“A política da reprodução”:2 “Enabling disability: rewriting kinship, reimagining 
citizenship”.3 A emergente tecnologia de testes genéticos foi mantida separada 
da questão social do conhecimento sobre deficiência colocando as mulheres 
grávidas na difícil posição de serem, como Rayna as chama, pioneiras morais. 
Foi aí que começamos, as primeiras partes de escrita que uniram esses dois 
fluxos do nosso trabalho. Mas devemos voltar à política da reprodução. É com 
você, Rayna.

Rayna Rapp: Em algum momento, entendemos que estávamos olhando para o 
que chamamos de “a política da reprodução”. Não apenas o poder, não apenas a 
reprodução como um ato biológico, que tinha sido deixado de lado pela antro-
pologia, ou normas, como em couvade, ou que a mulher grávida deve fazer 16 
rituais aleatórios em determinado grupo. A questão é que havia uma enorme 
quantidade de poder envolvido em ter, coagir, conceder ou retirar os recursos 
para a reprodução das mulheres, assim como para seus aliados em famílias ou 
comunidades, em grupos religiosos, em suas escolas. A política da reprodução 
era uma óptica para se concentrar em algo muito importante que estava escon-
dido à vista de todos. Para nossa surpresa, quando falamos sobre a política 
da reprodução, as pessoas perguntavam: o que aconteceu com o feminismo? 
Onde estão as mulheres? A resposta era: elas estão no centro disso se você 
arrastar a reprodução para o centro da teoria social. Esse se tornou o princípio 

2	  Ginsburg e Rapp (1991).

3	  Rapp e Ginsburg (2001).



362

Horiz. antropol., Porto Alegre, ano 28, n. 64, p. 357-382, set./dez. 2022

Helena Fietz

organizador de um seminário internacional promovido pela Wenner-Gren, 
em 1991, e um livro que organizamos, Conceiving the new world order: the global 
politics of reproduction,4 e um monte de outros projetos que fizemos. Definiti-
vamente, foi insistir que a preocupação feminista que nos levou à reprodução 
enquanto uma abordagem mais ampla devia ser entendida como algo central 
para a antropologia, não apenas uma questão das mulheres.

Faye Ginsburg: Nós tentamos mostrar o quão central era a questão da repro-
dução em nossas pesquisas individuais, e o fato de que a Rayna estava pesqui-
sando o impacto social dos testes genéticos e eu profundamente envolvida na 
política do aborto.

Rayna Rapp: Certo, começamos a entender que nossos projetos eram lados 
opostos da mesma moeda. Uma de suas perguntas tinha a ver com o duplo 
telos da modernidade [doubled telos of modernity], que criamos em 2001 ou algo 
assim. Ele é uma tentativa de fazer uma síntese teórica social do que esta-
mos falando, que é: a separação, a segregação, a supressão do conhecimento 
sobre a deficiência não é desconectada de como podemos falar sobre perfec-
tibilidade por meio da medicina e da reprodução. Seja na saúde pública ou 
pela ideia de que você pode intervir com um teste genético ou com qualquer 
outra coisa. Parte dessa intervenção permite que as pessoas prosperem, como 
a UTI neonatal. Mas parte disso diz respeito à eliminação da deficiência sob 
o pretexto de tornar a vida perfeita ou melhor através da medicina. Eu não 
estou dizendo para não fazer uso dessa tecnologia, mas estou dizendo que se 
manter conhecimento compartimentado, esse tipo de expertise da deficiência 
(como mais tarde os estudiosos mais jovens viriam a chamá-la) segregada ou 
separada, é uma maneira conveniente de deixar o preconceito e, francamente, 
o pensamento eugênico em curso contra as pessoas com deficiência fora das 
conversas.

Faye Ginsburg: Em 1990, fomos convidadas a escrever um capítulo para a 
Annual Review of Anthropology sobre a política da reprodução. De qualquer forma, 

4	  Ginsburg e Rapp (1995).



363

Horiz. antropol., Porto Alegre, ano 28, n. 64, p. 357-382, set./dez. 2022

Antropologia e deficiência

queríamos fazer isso juntas. E foi uma experiência fantástica. Não me lembro 
exatamente como, mas propusemos uma conferência para expandir esse tema. 
O tema estava emergindo e a antropologia tinha muito a contribuir, e quería-
mos que fosse muito mais internacional.

Rayna Rapp: Em 1992 a conferência e em 1995 Conceiving the new world order,5 
resultado daquela conferência.

Faye Ginsburg: Muitos anos depois, na reunião anual da Associação Americana 
de Antropologia (AAA) de 2004, recebemos um prêmio do Conselho de Antro-
pologia e Reprodução por esse livro. Eu acredito que isso deixou claro que a 
reprodução havia aparecido como um tópico importante. Nós certamente não 
estávamos sozinhas. Para nós, a expansão da reprodução nessas questões em 
torno da deficiência veio, eu diria, mais fortemente a partir da pesquisa que 
Rayna estava fazendo. E depois, é claro, com minha experiência com minha 
filha, porque eu fui jogada no meio de todas essas perguntas. Demorou um 
pouco para diagnosticá-la e eu não tinha nenhuma experiência. Isso trouxe 
todas essas questões que eram tão existenciais, sobre por que esses domínios 
do conhecimento serem estão separados. Como fazemos essas conversas sobre 
deficiência e reprodução convergir sem, como Rayna estava dizendo, julgar as 
pessoas por tomar o tipo de decisão que Rayna tomou? Quer falar sobre isso, 
Rayna?

Rayna Rapp: Eu passei a me interessar por testes genéticos e sua conexão com 
a deficiência da maneira mais difícil. Aos 34 anos, quase 35, fui fazer um teste 
de amniocentese sem nem pensar muito, e voltei com o que é tão antiseptica-
mente chamado de “diagnóstico positivo da síndrome de Down”. Meu parceiro 
e eu decidimos terminar a gravidez. Foi tudo muito confuso e muito solitário. 
Eu me senti a única pessoa do mundo que precisou tentar descobrir o que fazer 
e comecei a usar minhas redes médicas e feministas para conversar com outras 
mulheres que tiveram um “diagnóstico positivo”. Isso foi há tanto tempo, 1982, 
1983. Você ainda tinha que usar um telefone de linha e lista telefônica em vez 

5	  Ginsburg e Rapp (1995).



364

Horiz. antropol., Porto Alegre, ano 28, n. 64, p. 357-382, set./dez. 2022

Helena Fietz

dos celulares que usamos agora. Mas eu falei com mulheres de todo o país que 
tiveram essa experiência. Havia muito poucas delas. Ninguém nunca tinha 
falado com mais ninguém. E comecei a escrever sobre isso. Escrevi sobre isso 
para a revista Ms. porque queria que fosse um artigo feminista popular e não 
uma discussão médica. Um artigo que as próprias feministas tomassem para 
si, para suas considerações éticas. Comecei a pesquisar sobre testes pré-natais 
e em todos os lugares que fui, o mundo médico abriu suas portas. Eles disse-
ram: “Sim, não temos ideia do impacto do que estamos fazendo. Se você quiser 
ir falar com as pessoas, se você quiser entrevistar as pessoas, se você quiser 
seguir nossos conselheiros genéticos, se você quiser ir aos laboratórios, se você 
quiser falar com famílias que optaram ou não por usar esse teste. Sim, sim. Sim.” 
Então esse se tornou o trabalho que eu fiz.

Faye Ginsburg: Demonstrando o princípio feminista de que o pessoal é político.

Helena Fietz: Ouvindo vocês, pensei no debate sobre Zika vírus, gravidez e 
aborto no Brasil. Como o aborto é ilegal, houve muita discussão se as mulheres 
que foram diagnosticadas com Zika vírus deveriam ter permissão para fazer 
um aborto ou não. E era comum que a questão fosse apresentada como uma 
oposição entre os direitos das pessoas com deficiência e os direitos das mulhe-
res. Claro, com várias estudiosas como Anahí Guedes de Mello e Debora Diniz 
argumentando contra essa oposição. Construindo essa ponte entre os direi-
tos das pessoas com deficiência e os direitos reprodutivos, como vocês vêm 
fazendo há tantos anos.

Rayna Rapp: E eu apenas adicionaria uma coisa ao que você acabou de dizer, 
Helena, que a tecnologia em si continua a evoluir no que eu chamaria de um 
ritmo assustador. Porque, ao contrário de 40 anos atrás, hoje a tecnologia está 
majoritariamente no setor comercial e há um conjunto diferente de pressões 
para usá-la. A tecnologia em si revela coisas que as pessoas não necessaria-
mente sabem interpretar ou só podem interpretar parcialmente e isso aumenta 
a pressão sobre as mulheres. Por um lado, essa tecnologia é muito mais fácil, 
novos exames de sangue, etc. Por outro lado, a pressão para assumir a normali-
zação desse conhecimento é contínua e feroz. Novamente, não estou argumen-
tando para não usar a tecnologia, mas nas últimas 72 horas conversei com uma 



365

Horiz. antropol., Porto Alegre, ano 28, n. 64, p. 357-382, set./dez. 2022

Antropologia e deficiência

pessoa com uma condição genética que está enfrentando isso. Porque você 
pode testar um embrião e você pode decidir qual embrião reimplantar se você 
decidir utilizar a fertilização in vitro, que é uma tecnologia bastante comer-
cial e muito cara. Essa pergunta não vai sair de cena em um futuro próximo. 
A suposição de que a tecnologia resolverá problemas. Isso é dialética simples. 
A tecnologia resolve alguns problemas ao mesmo tempo que apresenta novos 
problemas. Isso é algo que podemos dizer sobre toda tecnologia e é certamente 
verdade na medicina. Se você olhar para testes genéticos, ou tecnologia repro-
dutiva, ou a forma como todas essas tecnologias circulam na economia global, 
é muito seletivo. No Brasil, pelo que sei, as mulheres de classe média alta têm 
acesso muito diferente a tecnologias reprodutivas do que as mulheres da classe 
popular. Isso significa acesso a tudo, desde ao conhecimento sobre isso, aos 
serviços para tal, até ao que você faz se você obtiver informações. Isso é muito 
problemático. É altamente estratificado, mesmo estando em expansão. Isso 
acontecia aqui antes de Roe vs. Wade e vai continuar acontecendo, uma vez que 
a Suprema Corte dos Estados Unidos revogou o direito ao aborto legal. Eu quero 
ser muito direta em afirmar que não se trata de uma evolução em linha reta, em 
que os países ricos possuem as respostas.

Helena Fietz: E como vocês tanto escreveram sobre, parece que as implicações 
morais de decidir sobre encerrar a gravidez acabam recaindo sobre as mulheres, 
assim como as implicações morais e práticas de cuidar da pessoa que possa 
necessitar de mais cuidado também acaba recaindo sobre as mulheres. Nesse 
sentido, isso conecta o seu trabalho sobre deficiência ao seu trabalho sobre 
direitos reprodutivos, justiça reprodutiva e feminismo.

Rayna Rapp: Essa é a base sobre a qual estamos sempre construindo, e eu diria 
também que isso continua se intensificando. É diferente em diferentes déca-
das ou gerações, mas a interseccionalidade da deficiência não só com gênero, 
mas com diferenças baseadas em classe, raça, etnicidade, religião e linguagem, 
é contínua. Nenhuma dessas coisas está indo embora, elas são reproduzidas. 
Elas podem ter um significado diferente agora, mas na fertilização in vitro se 
fala em “doação de óvulos”, e estou colocando aspas com meus dedos, porque é 
uma venda. As mulheres que vendem seus óvulos tendem a ser de origem dife-
rente daquelas que os compram. Esses são dilemas contínuos.



366

Horiz. antropol., Porto Alegre, ano 28, n. 64, p. 357-382, set./dez. 2022

Helena Fietz

Faye Ginsburg: Acho que uma das principais razões pelas quais as pessoas gos-
taram de Conceiving the new world order é pela ideia de uma de suas ex-alunas, 
Rayna, Shelle Colen: reprodução estratificada. Você acabou de descrever outra 
iteração desse conceito. E foi um conceito tão importante de se apresentar por-
que no minuto em que você o usa, há uma mudança de paradigma. As pessoas 
dizem “ah, sim, nos vemos isso acontecendo aqui e em todos os lugares”. Qual-
quer que seja a forma que ela tomar atualmente, estamos cientes desse pro-
cesso de estratificação que decorre da comodificação da reprodução.

Rayna Rapp: Eu quero aproveitar para destacar o trabalho da Shelle. Ela ainda 
fica surpresa que as pessoas estão citando artigos que ela escreveu nos anos 1990. 
Mas esse é um conceito muito importante, resultado de seu trabalho com babás 
anglófonas jamaicanas e West Indian. Empregadas domésticas cuidando de filhos 
de pessoas da cidade de Nova York, contratadas por famílias de classe média alta 
em que o homem e a mulher, ao invés de dividirem o trabalho, pagavam uma 
mulher imigrante de outra nacionalidade, raça e etnicidade para vir e cuidar de 
seus filhos. Esse é um conceito que se transporta e traduz de tantas maneiras.

Helena Fietz: Absolutamente. No seu artigo de 2001 “Enabling disability: rewri-
ting kinship, reimagining citizenship”,6 vocês falam do aumento de testes gené-
ticos e tecnologias reprodutivas que trabalham para produzir “bebês perfeitos” 
e, por outro lado, o surgimento de tecnologias que permitem a inclusão de pes-
soas com deficiência e a crescente força dos movimentos sociais por incapa-
cidade. Uma situação que vocês chamaram de “duplo telos da modernidade”. 
Vinte anos depois, esse ele parece mais presente do que nunca. Vocês poderiam 
falar um pouco mais sobre essa ideia e como ela evoluiu ao longo dos anos?

Faye Ginsburg: De certa forma, essas são questões culturais que perduram. Essa 
fantasia de uma perfeição e controle científico em oposição ao impulso demo-
cratizador da inclusão e ao aumento exponencial dos direitos das pessoas com 
deficiência e da presença desse público e tudo isso. Nunca falamos sobre isso 
dessa forma, mas sinto que essa presença é muito mais parte do discurso público 

6	  Rapp e Ginsburg (2001).



367

Horiz. antropol., Porto Alegre, ano 28, n. 64, p. 357-382, set./dez. 2022

Antropologia e deficiência

do que quando escrevemos sobre isso com base em nossas próprias experiências 
e uma literatura sobre o tema que estava emergindo. E agora, há muito.

Rayna Rapp: Bem, na verdade, quando começamos a falar sobre deficiência, o 
que levou ao artigo de 2001, Helena, nós pensamos, bem, esse é um cenário 
social. Há um mapa que precisamos fazer porque todo mundo tem um diagnós-
tico para seu próprio filho. Meu segundo filho tem dislexia, e ele foi diagnosti-
cado no contexto escolar e da educação especial. Faye descreveu a situação com 
Samantha. Todas nós experimentamos isso como indivíduos. E Faye e eu nos 
olhamos e dissemos: “Não, espere, algo está mudando. A lei mudou, a desinsti-
tucionalização mudou, os direitos civis mudaram.” Nos propusemos a mapear 
um cenário que não sabíamos que existia. E mais tarde, quando começamos 
o livro, tendo publicado muitos artigos, podemos dizer: olha, algo mudou e a 
promulgação do American with Disabilities Act (ADA) em 1990 é um momento 
crucial para começar a traçar algumas dessas mudanças. Algumas começaram 
muito mais cedo. A desinstitucionalização começou nas décadas de 1970 e 
1980. Mas sem o ativismo que levou ao ADA em 1990, as coisas que estávamos 
tentando mapear não estariam tão presentes quanto estão, talvez sequer esti-
vessem presentes. E isso se tornou o ponto de ancoragem do livro e para muitas 
de nossas palestras e artigos subsequentes: entender a história oculta que tem 
sido revelada, em sua maioria, pelos próprios ativistas/estudiosos deficientes e 
seus aliados. E há mais por vir. Não sei se as pessoas no Brasil assistiram a Crip 
camp? Em janeiro de 2020, fomos à sessão de abertura do MoMA Documentary 
Fortnight e foi surpreendente e maravilhoso. É sobre a história oculta da execu-
ção do 504 Act, a Lei de Reabilitação que antecede o ADA. Olhamos uma para a 
outra e pensamos: por que não conhecemos essa história? Estamos nisso há 20 
anos e não sabíamos o que 504 significava até vermos o filme. Ainda há tanta 
história para ser revelada.

Faye Ginsburg: Eu quero dizer uma outra coisa além da história revelada por 
Crip camp. Quando minha filha nasceu, acho que um dos primeiros momentos 
de autorreflexão foi: como é que eu não sei nada sobre deficiência? Essa experi-
ência, que é tão disseminada. São 24% da população dos Estados Unidos. Onde 
estavam essas pessoas quando eu estava crescendo? Como é que eu não sabia? 
Então, é claro, você percebe que eles não tinham permissão para ir à escola. 



368

Horiz. antropol., Porto Alegre, ano 28, n. 64, p. 357-382, set./dez. 2022

Helena Fietz

Fui para casa e perguntei aos meus pais, eu disse: “Onde estão as crianças com 
deficiência?” Eu lembro de uma família com a qual celebrávamos os feriados 
religiosos. Eles tinham um filho com síndrome de Down que foi instituciona-
lizado. Era isso o que a maior parte das pessoas faziam. Meus pais me levavam 
para caminhar pelo quarteirão onde vivia em Chicago e, literalmente, diziam 
que aquela criança ficava apenas em casa porque não tinha outro lugar para ir. 
Ou eles eram mandados embora, ou ficavam trancados em casa. Esse é o tipo de 
diferença da nossa experiência para as salas de aula em que ensinamos, cheias 
de alunos pós-ADA que tiveram acesso ao ensino, puderam chegar até a facul-
dade. Antes não podiam. Eles não podiam nem cursar o ensino médio e agora 
eles estão em nossas salas de aula, e vêm com visões completamente diferentes 
sobre a deficiência. Parte disso foi refletir sobre nossa própria história, sobre o 
quanto era mantido em segredo e a energia cultural despendida para reprimir 
a realidade da deficiência e o trabalho de cuidadoras, as quais em sua maioria 
mulheres. Acho que quando escrevemos aquele artigo de 2001, estávamos nos 
ensinando sobre o que aconteceu. Por que a deficiência foi mantida escondida 
dessa maneira e estava finalmente sendo revelada? Além disso, havia uma lite-
ratura em primeira pessoa que emergia. Rayna pode falar sobre isso.

Rayna Rapp: Eu apenas acrescentaria, como uma nota de rodapé ao que Faye 
acabou de dizer, que depois que eu publiquei meu artigo na revista Ms. sobre a 
política de testes genéticos como uma questão feminista, eu fui contatada por 
uma mãe de uma criança com síndrome de Down, que era uma ativista, e ela 
disse “bem, você escreve sobre isso, mas você não está certa”. E eu disse, posso 
aprender com você? Posso ir ao seu grupo de apoio? Ela disse que sim. Então 
passei anos indo a reuniões de pais com filhos com Down e trabalhando em 
seu comitê de política educacional, documentando a criação da primeira sala 
de aula que funcionava em uma escola paroquial católica, assisti como as por-
tas das instituições de ensino para os pais de crianças com síndrome de Down 
eram fechadas, porque se essas crianças tinham direito a qualquer coisa, eles 
tinham direito a algo chamado MIS, que é basicamente treinamento de habili-
dades de vida. Como contar dinheiro ou pegar um metrô, mas ninguém estava 
dando-lhes qualquer educação. Isso foi no final dos anos 1980. Agora você tem 
filhos, alguns com Down, que estão em programas universitários. Mas isso é 
pós-2008, 2010, quando a lei muda novamente, então, é um conjunto contínuo 



369

Horiz. antropol., Porto Alegre, ano 28, n. 64, p. 357-382, set./dez. 2022

Antropologia e deficiência

de contradições, tensões, dilemas e movimentos de inclusão democrática para 
isso. Legislação para isso. Mandatos para isso. Tudo isso continua crescendo ao 
mesmo tempo que continuam crescendo as ideologias de perfectibilidade por 
meio da tecnologia e as reivindicações da medicina.

Helena Fietz: No Brasil, não é tão diferente. Nossa Lei Brasileira de Inclusão é 
de 2015, e, é claro, a Convenção da ONU sobre os Direitos das Pessoas com Defi-
ciência, de 2006, teve um grande impacto no país. Ainda assim, há muito da his-
tória da deficiência e sobre o movimento social das pessoas com deficiência que 
é desconhecido e ausente nos debates públicos. Mesmo que muito tenha sido 
conquistado nos últimos anos, com mais debates públicos sobre o tema e mais 
direitos conquistados e políticas voltadas para essa população, esse é um traba-
lho constante com muitos retrocessos. Particularmente no contexto brasileiro 
atual em que tivemos enormes perdas e há sempre o temor de que virão mais.

Rayna Rapp: Sempre. Então, outra anedota. Acabei de trabalhar com um grupo 
de artistas deficientes, a maioria com deficiência intelectual, que produziu 
um filme, um grupo diferente deles faz poesia e outro grupo faz teatro. Mas, de 
qualquer forma, a maneira como a mulher que organiza o grupo, que é uma 
gênia como mentora, descreve o que está acontecendo, como ela fala sobre toda 
a diversidade é que vocês são todos artistas que vivem sob a regulamentação do 
Medicaid [programa de saúde social dos EUA]. Você está vivendo sob esses esta-
tutos. E ela não vai dizer que você tem uma deficiência intelectual, ela vai deixá-

-los descrever sua própria neurodivergência, mas ela está dizendo que o que 
vocês têm em comum é que todos vocês são disciplinados por regulamentos 
médicos governamentais pelos quais vocês recebem recursos a que têm direito. 
E, acredite, eles nunca são suficientes. Mas isso também significa que você tem 
que passar por todas as burocracias e fazer de tudo para fazê-los acreditar que 
você está seguindo os protocolos, ou você corre o risco de perder seus benefícios.

Faye Ginsburg: Já é ruim quando eles estão na escola e eles têm direitos muito 
claros que têm que ser colocados em prática muito rapidamente porque, por 
exemplo, você só tem 10 anos uma vez. Mas as coisas que você precisa fazer 
quando eles estão fora da escola não são tão fáceis de atingir. Muitas pessoas se 
referem a isso como o “penhasco da deficiência” [disability cliff].



370

Horiz. antropol., Porto Alegre, ano 28, n. 64, p. 357-382, set./dez. 2022

Helena Fietz

Rayna Rapp: Isso. Caindo do penhasco. Quando você perde seus benefícios por-
que não está mais em idade escolar. Na escola, para além de toda burocracia e 
dos serviços que frequentemente não são muito bons, seus direitos são muito 
claros. São o resultado de lutas que ocorrem há anos. Enquanto as formas mais 
novas de benefícios para pessoas com deficiência que deixaram a escola são 
muito mais opacas.

Faye Ginsburg: E toma muito de seu tempo. Eu tenho meses de papelada atra-
sada da minha filha. É um trabalho em tempo integral. Há um livro chamado 
Por conta própria, sem uma rede [On your own without a net], um título que captura 
isso completamente, o quão difícil é. E as burocracias são feitas para dificultar, 
com certeza. Eu tenho que te contar uma história engraçada. Eu não acho que 
nós temos nada disso no livro. Quando a Sam era pequena, havia uma organi-
zação chamada Projeto DOCC, criada por três ativistas, mães de crianças com 
deficiência, cansadas dos médicos não saberem conversar com a criança e com 
sua família. Fiz o treinamento delas e me tornei voluntária para trabalhar com 
estudantes de medicina. Uma vez por ano, os voluntários fazem grand rounds 
com os estudantes de medicina para que ouçam a experiência de famílias, com 
bebês e crianças muito pequenas com deficiência. Depois, há uma entrevista a 
domicílio, quando você convida os estudantes para ir a sua casa com outro pai 
para que você possa contar diferentes versões da mesma história. É muito inte-
ressante, muito coreografado. Você tem esses médicos muito jovens sentados 
em sua sala de estar com a boca aberta e os olhos arregalados. E a ordem é: não 
limpe a parte do seu apartamento onde você lida com a papelada e a burocracia. 
Não organize! Diga a eles como é! Diga a eles quanto trabalho dá! Quando fize-
ram isso pela primeira vez, eu não entendi, mas depois vi que estava comple-
tamente certo. É a expressão material disso. Em nosso livro, chamamos isso de 
mães moxie [moxie moms]. Porque são principalmente mães. Rayna e eu temos 
essa briga: eu digo, pais e ela, não, Faye, mães.

Rayna Rapp: Eu quero deixar registrado aqui uma saudação ao Fred, marido de 
Rayna, que sempre foi um pai muito ativo para Sam. Mas na maioria das vezes, 
como você disse, o peso, tanto representacional quanto prático, recai sobre as 
mães.



371

Horiz. antropol., Porto Alegre, ano 28, n. 64, p. 357-382, set./dez. 2022

Antropologia e deficiência

Faye Ginsburg: Estávamos tentando inventar uma palavra que descrevesse 
essas mulheres. Elas não nasceram ativistas. Elas se tornaram ativistas em 
razão do desespero e frustração para com a burocracia e com as pessoas que 
ficavam no seu caminho e que discriminavam seus filhos. Moxie é uma palavra 
que tem uma derivação mais antiga. Significa ter muita determinação e cora-
gem. Eu a penso como um termo utilizado pelos filmes de detetive dos anos 
1930 para descrever as namoradas dos gângsteres.

Rayna Rapp: Essas defensoras ferozes de seus filhos farão qualquer coisa e 
te socarão na mandíbula se não conseguirem o que precisam para seu filho. 
É uma mãe moxie. Temos todo um vocabulário que não sabemos o quanto as 
outras pessoas gostam. Desde duplo telos da modernidade ou a reprodução estra-
tificada da Shelle, mas certamente inclui mães moxie.

Faye Ginsburg: Só para jogar aqui algumas das expressões que têm sido muito 
úteis para nós.

Rayna Rapp: Novos imáginários do parentesco [new kinship imaginaries].

Faye Ginsburg: Reescrever o parentesco [rewriting of kinship]. A ideia de que as 
pessoas têm que reimaginar essas relações e suas temporalidades, e as res-
ponsabilidades inesperadas que surgem. Nós temos circulado em torno dessa 
questão. Há muita gente com condições muito difíceis, como minha filha. Não 
tínhamos adultos com DF quando ela nasceu, a expectativa de vida era de 10 
anos. Agora ela tem colegas adultos. Quero dizer, é uma comunidade pequena, 
é muito raro. E temos pessoas autistas e com síndrome de Down vivendo até 
a fase adulta. Muitas pessoas, porque viviam em casa e cresceram em um país 
pós-ADA tiveram acesso à educação. Elas receberam os cuidados adequados. 
Algumas vezes, as questões de cuidado na disautonomia familiar são muito 
complexas, mas com tecnologias simples, como tubos de alimentação, as 
pessoas, que antes não viviam para além dos 10 anos de idade, passaram a 
sobreviver, por não terem tantas pneumonias. Isso é parte dessa ideia. Essa 
temporalidade. Nos grupos de pais dos quais eu faço parte, eles vivem aquilo 
que a antropóloga Pamela Block chama de sobrevivência não planejada de seus 
filhos até a fase adulta. Algumas conversas expressam o sentimento, que é um 



372

Horiz. antropol., Porto Alegre, ano 28, n. 64, p. 357-382, set./dez. 2022

Helena Fietz

tabu, de que eles não querem que seus filhos adultos com deficiência vivam 
mais do que eles. Porque eles não acreditam que alguém pode cuidar deles do 
jeito que eles cuidam. Em parte, porque uma vez que a terrível era da insti-
tucionalização colapsou, como deveria ter colapsado, não houve uma solução 
social para essa questão de suporte para adultos com deficiências significativas 
que estão ficando mais velhos. Essa mudança demográfica não foi prevista e 
resultou da melhora na assistência médica, na educação, todas essas coisas que 
trouxeram esse novo tipo de dilema de parentesco para muitas pessoa. Reescre-
ver o parentesco em torno de diferentes temporalidades é diferente ao longo do 
ciclo de vida.

Helena Fietz: Um aspecto importante disso é, como você disse, ouvir de mães 
de filhos adultos como elas se preocupam caso morram antes dos filhos, como 
ouvi cedo em minha pesquisa. Algo que desafia nossos pressupostos sobre 
mães de filhos adultos.

Rayna Rapp: A primeira vez que ouvi isso, foi uma mãe que falava espanhol 
no Lower East Side de Nova York. Eu estava na casa dela com seu filho de  
20 anos com síndrome de Down e ela disse: “Eu só espero que ele morra antes 
de mim.” Quando eu repeti isso aos conselheiros genéticos como uma lição, 
eles viram isso como sendo sobre ela, sobre fatalismo. Eu fiquei com raiva por-
que eu entendi que ela estava falando sobre a falta de apoio institucional. Ela 
estava dizendo: ninguém vai cuidar dele, não só porque ninguém vai amá-lo do 
jeito que eu amo, mas ninguém vai garantir que ele esteja lavado, vestido, sau-
dável, todas essas coisas. Naquele momento, não havia muitas pessoas com sín-
drome de Down que viviam até a idade dele, e agora essa idade dobrou. Essa é 
uma diferença dramática na sobrevivência não planejada que está acontecendo 
com tantas deficiências. E o fato de que cada uma delas ser redescoberta como 
um problema individual, psicológico, em vez de um problema institucional de 
prestar cuidados humanos e respeitosos às famílias, bem como ao indivíduo 
com deficiência, é a dificuldade que persiste.

Faye Ginsburg: Mas é tão interessante como isso surgiu para você, Helena, tão 
cedo em seu projeto, porque é grandioso e é interessante. Não há muito escrito 
sobre isso. Estou nas listas de grupos dos pais, listas de e-mails, e as pessoas 



373

Horiz. antropol., Porto Alegre, ano 28, n. 64, p. 357-382, set./dez. 2022

Antropologia e deficiência

dizem algo como: “Eu só diria isso neste grupo.” Quero dizer, há um tabu social 
para dizer algo assim em público, não com uma antropóloga simpática ouvindo 
você ou um grupo de pais que entende completamente ou Rayna, mas é gran-
dioso. E parece que está em erupção agora porque eu acho que parte disso se 
deve ao fato de que as crianças podem viver ou viver bem em casa, podem ter 
acesso à educação. Quero dizer, há tantas camadas nisso.

Helena Fietz: Quero falar um pouco mais sobre essa ideia de reescrever o 
parentesco e como essas ideias nos levam a focar os aspectos domésticos da 
deficiência.

Rayna Rapp: Bem, isso implica tudo, desde aprender o caminho para matri-
cular uma criança em uma creche com tratamento de estimulação precoce a 
talvez pôr rampas em sua casa ou trabalhar com o dono do prédio para ter uma 
rampa na porta da frente. Pode implicar as coisas sobre as quais temos falado, 
como a papelada para os benefícios a que seu filho tem direito, porque obter os 
serviços de que eles precisam será caro. É muito concreto, porcas e parafusos. 
Mas é muito mais do que isso também. Uma moral ou ética, ou mesmo um 
tipo de orientação comunitária que diz eu amo essa pessoa, eu valorizo essa 
pessoa, eu honro essa pessoa, e essa pessoa tem direito a uma vida boa tanto 
quanto qualquer outra pessoa e o que quer que seja necessário demanda uma 
quantidade enorme de trabalho. Vou continuar no que parece ser uma tangente, 
mas prometo que não é, espero que não seja. Há uma conselheira genética 
maravilhosa chamada Barbara Beisecker. Conversamos sobre sua experiência 
trabalhando com um grupo de apoio a pais de filhos com síndrome de Down 
no hospital da Universidade de Michigan, que é onde ela está, e como o grupo 
a perturbou de maneira positiva. Eles eram incríveis. Todos falaram: eu não 
tinha ideia que eu tinha isso em mim, mas agora eu sou um feroz defensor do 
meu filho, eu vou mudar as escolas, eu vou mudar minha igreja ou templo, eu 
vou mudar o playground local, eu vou mudar qualquer coisa que fique entre 
meu filho e a chance de ter uma vida absolutamente aceitável e boa. Ela ficou 
tão impressionada com esses pais que, quando as pessoas recebiam um diag-
nóstico pré-natal de síndrome de Down na gravidez, ela convidava os membros 
do grupo de pais para virem conversar com eles. Ela pensou que daria às pes-
soas a coragem de talvez considerar não fazer um aborto. Só que, na verdade, 



374

Horiz. antropol., Porto Alegre, ano 28, n. 64, p. 357-382, set./dez. 2022

Helena Fietz

a conversa teve o efeito oposto. Todos a quem ela apresentou essas famílias 
decidiram realizar o aborto e disseram que nunca poderiam ser tão fortes ou 
incrivelmente ativos como esses pais o são. Claro, Barb ficou horrorizada com 
isso. Porque a mensagem é que você não tem ideia de que você terá que fazer 
isso e você não tem ideia de que você pode conseguir fazê-lo. Nenhum de nós 
imagina os desafios em nossas vidas em geral, até que os tenhamos. E esse é 
um que você não pode imaginar, mas quando isso acontecer, a maioria vai fazer 
a coisa certa para o seu filho. E é disso que se trata a vida familiar. Parentesco, 
reescrevendo o parentesco, imaginário, seja lá como você chama isso, é um pro-
cesso de desenvolvimento. É uma jornada familiar, ou é uma narrativa de vida. 
Use qualquer cronologia ou tipo de arco de transformação que você quiser, mas 
não é algo que você pode imaginar até que aconteça. Por outro lado, ter os tipos 
de recurso que Faye estava falando, ter grupos de pais, ter lugares para ir agora 
na internet para que você possa obter a informação, é um enorme avanço na 
tentativa de quebrar o isolamento de sentir como se você tivesse pousado na 
Lua e não soubesse o que fazer para cuidar desse novo bebê.

Faye Ginsburg: Outro aspecto disso é simplesmente perceber como histórias 
de parentesco são construídas em torno de temporalidades esperadas. Mar-
cando eventos. Eu acho que a lição mais importante que você aprende cedo é: 
jogue fora o livro dos marcos do desenvolvimento, porque ele não vai ajudá-la, 
vai apenas deprimi-la. Você vai ser seu próprio calendário, em sua própria tem-
poralidade. Rayna observou isso em seu livro. Os momentos realmente difíceis 
são aqueles quando você vai a uma reunião de família e todos estão falando 
sobre o Bar Mitzvah de seus filhos, ou suas formaturas ou qualquer outra coisa, 
e você está em uma temporalidade realmente diferente e os resultados são des-
conhecidos. Alguns de nossos colegas mais jovens nos convidam para chás de 
bebê e o ritual é cada um contar sua história sobre como foi ter o seu bebê, e eu 
sempre digo para não perguntarem isso. Eles podem dizer “por favor, por favor!” 
E você diz “ok, eu avisei”. Então todos ficam muito quietos. Esse é um momento 
terrível. A rotinização do parentesco significa que você tem que inventar um 
imaginário diferente para o qual você produza alegria, como você gerencia 
todas as rotinas domésticas. Meu marido e eu ainda nos levantamos no meio 
da noite, para ajeitar os aparelhos médicos ou dar os remédios. Eu posso ima-
ginar que as pessoas não querem ouvir que seu filho ainda estará com você 



375

Horiz. antropol., Porto Alegre, ano 28, n. 64, p. 357-382, set./dez. 2022

Antropologia e deficiência

aos 32 anos e você vai se levantar à noite, como quando eles eram uma criança. 
Você não quer ouvir essa parte. Também é muito difícil ser capaz de explicar às 
pessoas o tipo de alegria existencial que você tem, apenas o reconhecimento 
e alegria, isso é muito diferente. Vou dizer que as redes sociais fizeram uma 
enorme diferença. É muito interessante porque é aí que você ouve uma enorme 
quantidade de apoio.

Rayna Rapp: Isso é um eufemismo.

Faye Ginsburg: É muito interessante. É lá que você escuta uma grande quan-
tidade de apoio. Porque você também faz uma curadoria do mundo social que 
responde a você. É interessante porque não é necessariamente o mesmo tipo 
de comunidade em que você vive presencialmente. Você também vive nessas 
comunidades, mas esse não é o único lugar onde você pode reunir um tipo de 
mundo social e eu acho que isso tem sido muito importante. Uma das coisas 
sobre as quais temos escrito é sobre o público de pessoas com deficiência nas 
artes, como o primeiro movimento foi desenvolver modos para garantir acessi-
bilidade para cegos, surdos, autistas, e pessoas com demência. Existem muitos 
modos criativos para fazer com que espaços culturais possam ser acessados por 
essas pessoas. Uma das coisas que são feitas é algo chamado narrativas sociais, 
que são uma espécie de storyboards com fotografias e pequenos comentários no 
fundo, destinados especialmente para pessoas com transtornos de ansiedade 
ou autismo. Eles trazem informações como: “Quando você vem ao Museu, você 
vai ter que atravessar uma rua muito movimentada e que se parece com esta 
aqui. Quando você chegar lá, um guarda vai querer olhar em sua bolsa. Ele está 
lá para ter certeza de que todos estão seguros.” Essas são coisas que a maior 
parte das pessoas sequer pensam sobre.

Rayna Rapp: Bem, estamos falando sobre não ser capaz de imaginar as trajetó-
rias completas de uma visita a um museu.

Helena Fietz: Isso me leva a outra questão que é essa tensão subjacente entre 
grupos de pais e grupos cada vez mais presentes no Brasil formados por auto-
defensores, em especial por pessoas autistas, com síndrome de Down ou defici-
ência intelectual. Vocês encontraram essa tensão no seu trabalho?



376

Horiz. antropol., Porto Alegre, ano 28, n. 64, p. 357-382, set./dez. 2022

Helena Fietz

Faye Ginsburg: Essa tensão é também histórica.

Rayna Rapp: Nas décadas de 1930 e 1940, os pais contrários à institucionaliza-
ção se sentiam muito isolados, muito sozinhos, e eram muito estigmatizados. 
Algumas famílias tinham muitos recursos e começam a se reunir e falar sobre 
o que seria necessário para que seus filhos prosperassem e sobrevivessem sem 
colocá-los em instituições. Sem escondê-los. Esse movimento, o movimento 
dos pais, foi uma espécie de história oculta por um longo tempo. Após a desins-
titucionalização, na década de 1970 até os anos 1980, que pelo menos nos 
EUA foi um momento importante, algumas pessoas com deficiência voltam a 
suas comunidades, algumas passam a crescer em suas famílias, escolas, tem-
plos religiosos, e começam a assumir esse protagonismo no movimento pelos 
direitos das pessoas com deficiência. Há um tipo extremo de antagonismo que 
acontece entre alguns pais e algumas pessoas em organizações de autistas, no 
início dos anos 1990, porque os pais ainda estão falando pelos jovens adultos 
que querem falar por si. O estereótipo é que os pais querem curar e os autistas 
querem serviços e aceitação para serem quem eles são, não uma maneira de 
corrigi-los ou mudá-los. Esse é um conjunto de tensões. Mas há muitos lugares 
onde pessoas com deficiência se tornam líderes e para muitos pais isso é um 
grande alívio, ver seus filhos terem uma vida tão plena em que eles são ativistas 
para si mesmos e para os outros. Eles podem admirar seu trabalho com seus 
filhos e com as organizações que talvez eles tenham iniciado se transformarem 
em algo muito mais apropriado para o momento presente.

Faye Ginsburg: Em nossa pesquisa não há muito essa tensão. Minha filha 
falava em público desde os 10 anos e agora ela não quer mais fazê-lo. Nós temos 
um grande Dia Internacional da Disautonomia, e ela não quer ir. Ela está can-
sada de falar sobre isso. Isso muda ao longo do ciclo de vida. Uma das coisas 
que eu me lembro é como, quando fizemos pesquisa com os primeiros grupos 
de pais, eles colocavam um anúncio no jornal para encontrar outras pessoas. 
Com Bernie Rimland, autista, as pessoas tiravam a última página de seu livro 
sobre autismo e escreviam para ele. É fascinante como a gente desconsidera 
o quanto as redes sociais facilitaram as coisas. Mas os impulsos eram seme-
lhantes. É claro, tentar localizar outras pessoas que pensassem parecido e que 
dissessem “nós precisamos mudar isso”.



377

Horiz. antropol., Porto Alegre, ano 28, n. 64, p. 357-382, set./dez. 2022

Antropologia e deficiência

Rayna Rapp: Voltamos à sobrevivência não planejada. Mais e mais pessoas 
estão vivendo com deficiência até a idade adulta, e depois na meia-idade e na 
velhice. Se você voltar para os anos 1970 e 1980, a expectativa de vida de uma 
pessoa com Down era algo entre 10 e 15 anos. Agora, as pessoas estão vivendo 
entre 40 e 50 anos. À medida que essas trajetórias mudam, o que significa que 
as possibilidades de autorrepresentação são muito diferentes agora do que 
eram naquele período que Faye estava descrevendo para você, nos anos 1940 e 
1950, quando essas crianças não eram susceptíveis de sobreviver sem que seus 
pais se tornassem seus ferozes defensores. E esse é um momento muito dife-
rente do que agora. Escrevemos que a antropologia está atrasada para se sentar 
à mesa. Rosemary Garland-Thompson, que é uma das grandes intelectuais da 
deficiência, escreveu um artigo em 2013 chamado “Disability studies: a field 
emerged” [“Estudos de deficiência: um campo que existe”]. Ou seja, não é um 
campo emergente, ele está aqui e isso é muito importante. Tem uma história e 
um legado que refletem a mudança dos direitos da deficiência no nível indivi-
dual para a Justiça Defiça [Disability Justice] no nível social. Mas a antropologia 
tem chegado muito tarde à mesa. E podemos fazer muitas perguntas sobre o 
porquê. Estamos muito contentes que mais uma vez a Wenner-Gren Founda-
tion apoiou nosso trabalho e uma conferência internacional que realizamos em 
um local com acessibilidade para todes.

Faye Ginsburg: Quando escrevemos o ensaio “Disability worlds”,7 para a Annual 
Review of Anthropology, o nosso objetivo era reapresentar a literatura. Houve 
esses trabalhos muito importantes, mas demorou um pouco para que as pes-
soas pensassem sobre a deficiência enquanto um tópico significativo para a 
antropologia. Mesmo que a deficiência seja, como argumentamos nesse artigo, 
a forma mais fundamental de diferença humana no planeta que é comparti-
lhada em todos os lugares. Uma de nossas teorias tem sido que muitas pessoas 
são atraídas pela antropologia porque parece que você deve ser muito intrépido 
e aventureiro, por isso ela é um tanto capacitista, de muitas maneiras, seja no 
Brasil ou nos EUA ou onde quer que esteja localizada. Por cerca de cinco anos, 
tivemos como objetivo mostrar para as pessoas nas reuniões anuais da AAA 

7	  Ginsburg e Rapp (2013).



378

Horiz. antropol., Porto Alegre, ano 28, n. 64, p. 357-382, set./dez. 2022

Helena Fietz

que a deficiência é uma questão incrivelmente excitante intelectualmente 
para pensarmos sobre. Tantos temas centrais para a antropologia, como paren-
tesco, ciclo de vida, temporalidade, estratificação, tantas coisas que precisam 
ser abordadas. Não sei se estamos dando conta de fazer isso.

Helena Fietz: No Brasil, o primeiro grupo de trabalho sobre deficiência na 
Reunião Brasileira de Antropologia (RBA) aconteceu em 2014, organizado por 
Adriana Dias, que é uma estudiosa da e com deficiência, e desde então ela e 
outras pessoas como Anahí Guedes de Mello, que também é antropóloga e uma 
mulher com deficiência, têm sido pioneiras nesse campo de antropologia da 
deficiência no Brasil, reunindo cada vez mais antropólogos de diferentes depar-
tamentos, formando comitês para promover mais acessibilidade em universi-
dades e eventos.

Faye Ginsburg: Vemos isso a cada geração. As pessoas cresceram com uma 
atmosfera muito mais rica sobre a deficiência. As pessoas estão experimen-
tando e entendendo seu valor.

Helena Fietz: Eu sei que como mães de pessoas com deficiência, vocês estive-
ram engajadas com o ativismo ao longo dos anos. Eu estava me perguntando 
sobre como suas experiências como ativistas impactam suas pesquisas e, por 
outro lado, como seus trabalhos acadêmicos têm afetado seus ativismos e, por 
que não, práticas maternas?

Rayna Rapp: Estamos falando desse modo durante esse tempo todo.

Faye Ginsburg: Acho que eu fui ativista antes de me tornar uma estudiosa. 
Como em muitas pesquisas feministas, é difícil descolar os estudos de outras 
formas de conhecimento e, certamente, ativismo e ativistas são uma parte 
disso. Há tantos insights que eu nunca teria tido se não fosse mãe. Por causa 
do Teo, Rayna tornou-se muito ativa em um grupo incrível chamado Eye to Eye, 
de pessoas com dislexia e outras deficiências [learning disabilities]. Meu grande 
momento “eureca” foi sobre a transição de seus direitos escolares e de educação 
para os da idade adulta. Por que eu estava correndo por aí tentando descobrir 
onde eu encontro essa transição para a minha filha? Encontrei um relatório, 



379

Horiz. antropol., Porto Alegre, ano 28, n. 64, p. 357-382, set./dez. 2022

Antropologia e deficiência

apresentado por um grupo de ativistas, chamado Transitioning to nowhere. Você 
se lembra disso, certo, Rayna? Eu andei pelo corredor até o seu escritório, tipo: 

“Eu não estou louca! Não existe nada mesmo!”

Rayna Rapp: E eu vou dizer outra coisa, que é que nós duas estávamos interes-
sadas em ativismo social e ação social muito antes de nos interessarmos pelas 
questões da reprodução e da deficiência. Certamente, Faye está descrevendo 
um período específico e o ativismo mudou desde então. Eu fiz parte dessa gera-
ção que criou o women’s studies, um projeto muito utópico. Nós pensamos que 
teríamos solidariedade e irmandade com todas as funcionárias da cozinha de 
nossas universidades. Como se fosse assim, certo? Mas women’s studies torna-
ram-se gender studies, depois sexuality and gender studies, depois estudos LBGTQ, 
estudos de interseccionalidade, e assim por diante. São décadas de trabalho 
por parte de muitos ativistas. Acho que nós duas crescemos com isso e com a 
sensação de que não há problema em não saber. Isso é parte do que Faye está 
falando, ser uma ativista antes e enquanto você é uma acadêmica. Você admite 
que só entende parte do mundo e que precisa entender outras coisas se quiser 
intervir e provocar uma mudança efetiva. E essa é uma orientação bastante 
diferente. Antigamente, e eu estou falando de anos antes da Faye começar a 
vida acadêmica, a suposição era que a academia era diferente. E que, ainda que 
você tivesse uma crítica sobre a objetividade ou objetivismo, não era o mesmo 
do que deixar essas questões sobre intervenção ativa e mudança entrarem em 
sua pesquisa. Essas coisas foram se desenvolvendo em nossas vidas individuais, 
e continuam a se desenvolver na vida de nossos alunos, e nunca é fácil. E o que 
quer que eles estejam enfrentando é um pouco diferente do que enfrentamos.

Faye Ginsburg: Eu vou dizer que eu acho que onde essas coisas se juntaram 
foi na criação de algo dentro da universidade. Uma das coisas que consegui-
mos fazer foi criar o Center for Disability Studies na NYU. Isso nos permitiu 
desenvolver uma presença na cidade junto a ativistas da/com deficiência. 
Tem sido ótimo para nós podermos usar nossa posição acadêmica para mos-
trar trabalhos, artistas e ativistas com deficiência. Ser capaz de construir algo 
assim é outro tipo de ativismo. Esse é um tipo de privilégio, podermos usar a 
universidade para construir esse trabalho em colaboração com as pessoas ao 
nosso redor. Na verdade, uma das coisas que nós esperamos desenvolver é uma 



380

Horiz. antropol., Porto Alegre, ano 28, n. 64, p. 357-382, set./dez. 2022

Helena Fietz

espécie de projeto de arquivo para documentar a vida de pessoas que foram 
ativistas fundantes do Movimento pelos Direitos das Pessoas com Deficiência 
e o Movimento de Arte Defiça [Disability Arts Movement]. Muitos estão com 70 
anos ou mais e vivem em Nova York. Eles querem nos dar seus registros e nós 
queremos realizar entrevistas com eles e criar um arquivo para futuros estu-
diosos. Essa tem sido uma forma interessante, de certo modo inesperada, pela 
qual nos engajamos em quebrar as barreiras entre a universidade e a cidade e o 
movimento das pessoas com deficiência ao nosso redor.

Helena Fietz: Para finalizar, voltando ao livro que vocês acabaram de escrever, 
mais de 30 anos após o início de sua parceria, vocês acham que seus cursos de 
vida como mães, ativistas e estudiosas afetaram como vocês pensaram sobre 
ele?

Faye Ginsburg: A resposta simples é sim. Nós pensamos tantas vezes que 
deveríamos ter escrito este livro dez anos atrás, mas é um livro muito diferente 
pelo que aprendemos sobre coisas como sobrevivência não planejada ou a arte 
defiça, por exemplo.

Rayna Rapp: Novas mobilizações políticas das organizações explicitamente 
por e para pessoas com deficiência surgiram. Todo o cenário que tentávamos 
mapear há 20 anos expandiu-se muito em complexidade. Isso é fabuloso e 
muito inspirador, mas ficar a par de tudo isso pode ser um tanto quanto deses-
perador. Há tanta coisa acontecendo. E o livro tenta alcançar tudo isso.

Faye Ginsburg: Eu diria também que nossa posicionalidade é complicada; 
nós somos não deficientes [abled-bodied], mas profundamente conectadas por 
parentesco, por sermos mães de filhos adultos com deficiência. Nós não tive-
mos essa conversa especificamente. Contudo, nós organizamos muitas coisas, 
convidamos tantas pessoas, construímos um Centro de Estudos sobre Defici-
ência, apoiamos alunos, ajudamos a conscientizar uma fundação sobre a neces-
sidade de dar financiamento para isso. Não somos perfeitas, longe disso, mas 
acho que as pessoas respeitam o fato de nos esforçarmos para fazer as coisas 
acontecerem para as pessoas com deficiência.



381

Horiz. antropol., Porto Alegre, ano 28, n. 64, p. 357-382, set./dez. 2022

Antropologia e deficiência

Rayna Rapp: Claro, como você disse, esse é o privilégio de estar em uma uni-
versidade, você tem recursos. Então, conseguimos fazer um monte de coisas 
diferentes acontecerem em momentos diferentes.

Faye Ginsburg: Outras questões surgiram durante a pandemia. Por exemplo, 
muitas atividades passaram a acontecer online e muitas pessoas estão nos 
ligando e pedindo ajuda com questões de acessibilidade. Uma das pessoas que 
trabalham conosco, o ativista-acadêmico Kevin Gotkin, chama isso de “doulas 
da acessibilidade”. Adoro essa expressão, porque é exatamente isso. Não sei se 
Kevin inventou essa expressão ou se trouxe de outro lugar, mas é interessante. 
Como você dá à luz um mundo amigável à deficiência?

Helena Fietz: Eu quero agradecer muito a vocês. É muito bom vê-las nova-
mente, e poder falar com vocês. Ler seus trabalhos pela primeira vez foi quase 
como “ah, não, elas estão fazendo isso há 20 anos, talvez eu devesse tentar outra 
coisa”. Mas à medida que a pesquisa progrediu, pensei “tá, acho que ainda tem 
espaço, ainda tem mais coisa para desenvolver nessas questões”. E essa entre-
vista deixou ainda mais evidente como realmente esse é um “campo que existe”, 
mas que a gente pode seguir agregando a ele.

Rayna Rapp: Há tanto espaço, e é tão encorajador para nós, sentir que somos 
parte de um movimento internacional interessado na política e intersecções 
entre reprodução e deficiência. Então, obrigada por seu interesse.

Referências

GINSBURG, F. Contested lives: the abortion debate in an American community. 2nd. 
ed. Berkeley: University of California Press, 1998.

GINSBURG, F.; RAPP, R. The politics of reproduction. Annual Review of Anthropology, 
[s. l.], v. 20, p. 311-343, 1991.

GINSBURG, F.; RAPP, R. (ed.). Conceiving the new world order: the global politics of 
reproduction. Berkeley: University of California Press, 1995.



382

Horiz. antropol., Porto Alegre, ano 28, n. 64, p. 357-382, set./dez. 2022

Helena Fietz

GINSBURG, F.; RAPP, R. Disability worlds. Annual Review of Anthropology, [s. l.], v. 42, 
p. 53-68, 2013.

GINSBURG, F.; RAPP, R. Disability/anthropology: rethinking the parameters of the 
human. Current Anthropology, v. 61, suppl. 21, p. S4-S15, 2020.

RAPP, R.. Testing women, testing the fetus: the social impact of amniocentesis in Ame-
rica. New York: Routledge, 1999.

RAPP, R.; GINSBURG, F. Enabling disability: rewriting kinship, reimagining citi-
zenship. Public Culture, [s. l.], v. 13, n. 3, p. 533-556, Fall 2001.

Esta obra está licenciada com uma Licença Creative Commons - Atribuição 4.0 Internacional
This work is licensed under a Creative Commons Attribution 4.0 International License.

Recebido: 29/04/2022	 Aceito: 30/05/2022	 |	 Received: 4/29/2022	 Accepted: 5/30/2022


