NHoronges =™

ISSN: 1806-9983

)
Programa de P6s-Graduagdo em Antropologia Social -
IFCH-UFRGS

Flores, Maria Eugenia

Antropologia de los territorios indigenas: aportes para el estudio
de las naturalezas entre guarani y chané del noroeste argentino

Horizontes Antropolégicos, vol. 29, nim. 66, €660404, 2023, Mayo-Agosto
Programa de P6s-Graduacao em Antropologia Social - IFCH-UFRGS

DOI: https://doi.org/10.1590/1806-9983e660404

Disponible en: https://www.redalyc.org/articulo.oa?id=401975565005

Como citar el articulo ireda \,>’/C-@‘”Wg
Numero completo Sistema de Informacion Cientifica Redalyc
Mas informacion del articulo Red de Revistas Cientificas de América Latina y el Caribe, Espafia y Portugal
Pagina de la revista en redalyc.org Proyecto académico sin fines de lucro, desarrollado bajo la iniciativa de acceso

abierto


https://www.redalyc.org/comocitar.oa?id=401975565005
https://www.redalyc.org/fasciculo.oa?id=4019&numero=75565
https://www.redalyc.org/articulo.oa?id=401975565005
https://www.redalyc.org/revista.oa?id=4019
https://www.redalyc.org
https://www.redalyc.org/revista.oa?id=4019
https://www.redalyc.org/articulo.oa?id=401975565005

Articulos

https://doi.org/10.1590/1806-9983e660404

Antropologia de los territorios indigenas:
aportes para el estudio de las naturalezas
entre guarani y chané del noroeste
argentino

Anthropology of indigenous territories: contributions
to the study of the natures between Guarani and
Chané of northwestern Argentina

Maria Eugenia Flores""

https://orcid.org/0000-0003-3419-4731
pankraleon@gmail.com

' Consejo Nacional de Investigaciones Cientificas y Técnicas - Salta, Salta,
Argentina

"' Universidad Nacional de Salta - Salta, Salta, Argentina

Horiz. antropol., Porto Alegre, ano 29, n. 66, e660404, maio/ago. 2023



Maria Eugenia Flores

Resumen

En este articulo se trae a reflexion los abordajes del territorio y las territorialidades que
viene desarrollando la antropologia en dialogo con otras ciencias en el contexto de la
crisis ambiental actual, e intenta vislumbrar un camino metodoldgico que permita es-
tudiar la complejidad de las territorialidades indigenas de forma relacional a las dife-
rentes naturalezas que habitan esos territorios. En este sentido se reflexiona y se tra-
baja en el rol social de estas diferentes naturalezas (materializadas en plantas, arbus-
tos, arboles medicinales y alimenticios, etc) en relacién con los humanosy en relacién
a otros seres, para estudiar los modos en los que el mundo natural es conceptualizado
y clasificado, y los modos en que los humanos interactiian con su “medio ambiente”. La
metodologia utilizada para este estudio consistié en trabajo etnografico en territorio
de comunidades Guaraniy Chané del noroeste argentino en el periodo que va desde el
afo 2018 a 2021.

Palabras clave: territorios; naturalezas; epistemologias indigenas; pluriversos.

Abstract

This article brings to reflection the approaches to territory and territorialities that
anthropology has been developing in dialogue with other sciences in the context of the
current environmental crisis, and tries to glimpse a methodological path that allows
studying the complexity of indigenous territorialities in a relational to the different
natures that inhabit these territories. In this sense, we reflect and work on the social
role of these different natures (materialized in plants, shrubs, medicinal and food
trees) in relation to humans and in relation to other beings, to study the ways in which
the natural world is conceptualized and classified, and the ways in which humans
interact with their “environment”. The methodology used for this study consisted of
ethnographic work in the territory of Guarani and Chané communities in northwest-
ern Argentina in the period from 2018 to 2021.

Keywords: territories; natures; indigenous epistemologies; pluriverses.

Horiz. antropol., Porto Alegre, ano 29, n. 66, e660404, maio/ago. 2023



Antropologia de los territorios indigenas

Introduccién y anclaje etnografico

El presente articulo muestra el trabajo antropoldgico sobre los territorios y las
naturalezas indigenas, realizado desde el afio 2018 al 2021 en comunidades
Ava guarani y Chané de la provincia de Salta, en los Departamentos de Ordn y
San Martin, donde se ubican las mismas en territorio urbano, periurbano y
rural. Se realizé trabajo etnografico en siete comunidades, cinco Ava guaraniy
dos Chané. Esta metodologia etnografica consistié en la realizacién de seis
talleres participativos en diferentes comunidades (con presencia de autorida-
des comunitarias, caciques, maestros bilingiies y médicos tradicionales de
ambos pueblos). Los talleres trataron de generar el ambiente propicio para la
co construccién de conocimientos entre los/as estudiantes universitarios, las
docentes de la universidad y los médicos tradicionales e id6neos de 1a lengua 'y
la cultura guarani. En los mismos se trabajaron la relacién cultura/naturaleza;
plantas y arboles medicinales; territorio y trabajo espiritual; memoria bio-
étnica y mundos relacionales. Los mismos se realizaron en el contexto de un
proyecto de extensién y un proyecto de vinculacién de la universidad con
estos pueblos indigenas de la provincia de Salta. Asi mismo se realizaron diez
entrevistas abiertas en estos temas a los miembros de las comunidades, se rea-
lizaron cinco entrevistas estructuradas a los médicos tradicionales, se realiza-
ron observaciones participantes en territorio de las comunidades, se
registraron observaciones no participantes en diferentes contextos, ceremo-
niales y cotidianos. También se trabajé con un conjunto de dispositivos tecno-
légicos como el montaje de un vivero de plantas medicinales, la produccién de
plantines de plantas y arboles, y la produccién de un corto y un libro (este
ultimo en proceso).

Con este trabajo antropoldgico se apunta a no disociar lo natural de lo cul-
tural, por lo que se propone hablar de la epistemologia de los territorios indi-
genas, tomandolos como simbolos naturales que representan la vida social
para cada pueblo indigena, y visibiliza la continuidad de las relaciones entre
humanos y no humanos en un mundo no indiferenciado sino relacionado
(Descola, 2001; Latour, 2007). De esta manera la propuesta de una antropologia
de los territorios parte de los pluriversos y de la heterodoxia de los mundos
sociales y los territorios.

Horiz. antropol., Porto Alegre, ano 29, n. 66, e660404, maio/ago. 2023



Maria Eugenia Flores

Los guarani hablantes en noroeste argentino

En otros trabajos se ha desarrollado la caracterizacién de la Familia Lingiiis-
tica tupi guarani, y sus diferentes variantes hablada por pobladores indigenas
de la provincia de Salta. En este caso la lengua guarani es hablada por diferen-
tes grupos étnicos que mantienen sus limites entre si, pero que comparten este
tronco lingiiistico de una sola familia (Casimiro Cérdoba; Flores, 2017). Asi se
encuentra que, en el norte de las provincias de Salta y Jujuy, una variedad de
hablantes y oyentes de la lengua. En este trabajo se hara referencia a los grupos
étnicos Ava guarani y Chané, que comparte la lengua y la cultura pero que
mantienen sus limites étnicos.

Los Ava guarani como grupo llegaron desde la cuenca amazoénica a las fron-
teras andinas asentandose en el oriente boliviano y conviviendo con otros pue-
blos como los Wichi, Tobas y muchos otros, en el Chaco Americano. Los Chané
como grupo étnico migré desde el Caribe hacia el piedemonte andino, también
asentandose en estos territorios pluriétnicos. La Familia Lingiiistica Arawak
de la que formaban parte los Chané, fueron aculturados y guaranizados por los
grupos étnicos de habla guarani. Sin embargo, estas familias aportaron al
mosaico plurietnico del Chaco, por ejemplo mejorando la densidad demogréa-
fica con las mujeres, desarrollando las técnicas de alfareria, riego y tejido, el
enmascaramiento ritual y las categorias de estratificacién social (Villar, 2007,
p. 208). En procesos que todavia se estan estudiando (Morando, 2021; Villar,
2007) los grupos étnicos Chané guaranizados, adoptaron la lengua guarani
pero desarrollaron una variedad propia de las 8 variantes de la Familia tupi-
guarani (Casimiro Cérdoba; Flores, 2017, p. 21).

En la actualidad ambos grupos étnicos se reconocen como pueblos indi-
genas, y trabajan por el reconocimiento de su lengua y cultura compartida, asi
se encuentra que estos pueblos también comparten ciertos sentidos espiritua-
les de la vida en este mundo. Ademas de la lengua guarani, los Ava guaraniy los
Chané comparten muchas caracteristicas sociales, habitacionales y de subsis-
tencia, por ejemplo se encuentra que en la provincia de Salta estos pueblos o
grupos étnicos habitan espacios rurales o periurbanos, la mayoria de las fami-
lias realizan actividades agricolas en pequeiios cercos familiares o comunita-
rios, complementando la subsistencia en algunos casos con actividades
ganaderas y animales de granja (Hirsch; Huenan; Soria, 2016). La mayor parte

Horiz. antropol., Porto Alegre, ano 29, n. 66, e660404, maio/ago. 2023



Antropologia de los territorios indigenas

de la produccién familiar es destinada al autoconsumo, por lo que la venta de
productos en las ciudades en muy poca. A diferencia de éstos pobladores rura-
les, aquellos que viven en zonas urbanas obtienen para su subsistencia ingre-
sos asalariados que provienen de diferentes lugares: como peones rurales, en el
Estado, jubilados y pensionados (Casimiro Cérdoba; Flores, 2017, p. 24). Sin
lugar a dudas la redefinicién de las identidades étnicas es parte de un proceso
no acabado donde los Ava guarani y los Chané comparten una lengua y un
Nandereko (una forma de vivir).

Asi mismo segin datos aportados por Villar (2007) en el Chaco Americano
convivieron una variedad de grupos étnicos que compartian la lengua guarani
como los Izoseiios, los Simbas, los Tapietes, los Ava y los Chané (Villar, 2007).

Emergencia de una epistemologia del territorio

En otras publicaciones se viene desarrollando la idea de pensar el territorio
como espacio educativo, principalmente en la formacién de nifias/os y j6venes
(Benitez, 2009; Flores, 2020; Ossola, 2014; Paladino et al., 2020). Es en el territorio
donde se desarrolla la integralidad de la vida, y se torna en la base para la educa-
cién sobre las distintas naturalezas que lo habitan, los protocolos de relaciona-
miento, los dones y contradones, concebidos desde la antigiiedad como sagrados,
y sobre todo como fuente de conocimiento (Flores, 2020, p. 113). La territorializa-
cién que hacen los pueblos indigenas pone de relieve que el conocimiento sobre
el territorio es concreto, esti organizado y emerge de la memoria bioétnica.

Esta memoria bioétnica va a hacer referencia primero al reconocimiento de
la diversidad ambiental y cultural de los territorios indigenas en la provincia
de Salta; en segundo permite visibilizar a las comunidades indigenas y su rela-
cién intrinseca con el monte; y en tercer lugar permite trabajar sobre la cons-
truccién de la memoria en relacién a los usos del monte y del relacionamiento
con los seres que lo habitan.

Los actuales médicos tradicionales Ava guarani y Chané, eligen denomi-
narse asi tras haber sufrido procesos de transfiguracién étnica del paye a
médico tradicional producto de varias influencias como del cristianismo y
mesianismos. Tanto en el pasado como en el presente estos agentes sociales
dentro de las comunidades y pueblos siguen teniendo un rol destacado para

Horiz. antropol., Porto Alegre, ano 29, n. 66, e660404, maio/ago. 2023



Maria Eugenia Flores

los que siguen practicando algunas de las costumbres ancestrales y espiritua-
les (Flores, 2019, p. 110). Estos médicos tradicionales son contemporaneos, y
son los que manifiestan que las naturalezas son miultiples, lo que implica que
no hay solo una naturaleza, sino que la naturaleza es todo. En este sentido las
naturalezas y/o seres que viven en el territorio, en el monte, en la selva, tienen
una agencia social en estos pluriversos, donde caben muchos mundos.

La propuesta de comenzar a analizar los mundos relacionales se convierte
en una necesidad epistémica y politica para la antropologia local, en la se
puedan apoyar las investigaciones y proyectos referidos a estos pueblos en el
norte de la provincia de Salta, principalmente con miras a desarrollar un enfo-
que y un analisis de los pluriversos, para promover el conocimiento general de
los mismos (Demaria et al., 2020, p. 49). Visibilizando esos pluriversos y las re
existencias posibles en el territorio se podra profundizar en la resistencia de
los pueblos a los sistemas econémicos y politicos dominantes. Asi mismo esta
propuesta permite pensar y discutir la epistemologia del territorio, basada en
las practicas cotidianas y en las formas en que el conocimiento se construye y
se transmite dentro del mismo.

Para los Ava guarani y Chané, la vida misma es concebida en una red de
relacionalidad e interaccién, no exenta de reglas y protocolos que mantienen
un equilibrio entre las fuerzas o energias de las naturalezas en intercambio con
los humanos. Es en el territorio también donde se comienza con la educacioén,
dentro de la familia ampliada Ava guarani y Chané viviendo en el territorio y
generando vinculos intersubstanciales con el entorno y todos los seres que
conviven en él (Flores, 2020, p. 116).

[..] Las/os abuelas/os son como una radio, a la que todos escuchan prestando
atencién a lo que se esta transmitiendo en esos momentos antes de acostarse.
En este sentido se puede decir que las/os nifias/os crecen primero aprendiendo
a escuchar al calor del fuego cuando oscurece el dia. Alli se escucha para apren-
der a convivir con la familia, se conoce aquello que se debe hacer y aquello que
no. Tanto el abuelo como la abuela pueden transmitir estos conocimientos junto
al fuego, pero cuando se trata de los nietos y las nietas, son las abuelas las que
transmiten conocimientos para las hijas y nietas, mientras que los abuelos
transmiten conocimientos para los hijos y nietos [..] (Médico tradicional Ava
guarani, Comunidad La Bendicién, Salvador Mazza, 2020).

Horiz. antropol., Porto Alegre, ano 29, n. 66, e660404, maio/ago. 2023



Antropologia de los territorios indigenas

Esta sabiduria de los mayores basada en la experiencia de vivir el territorio
y en el legado de la memoria oral, se manifiesta en la memoria bioétnica y la
relacién con el medio ambiente, el manejo de las propiedades alimenticias y
curativas de las plantas, el manejo del tiempo, del espacio, la interpretacién de
las relaciones humanas y no humanas, y en el conocimiento de los protocolos
de relacionamientos con las distintas naturalezas.

[..] todos los humanos somos naturaleza, tenemos los elementos, por eso cuando
se desequilibra el ser, se enferma. En este sentido, todo el monte, sus diferentes
naturalezas como las plantas, los arboles, vienen o estidn para ese condiciona-
miento de regularizar todo desequilibrio, siendo los médicos indigenas los que
tienen los dones y poderes de cura pues no todos lo tienen [..] (Médica tradicio-
nal, Comunidad Misién San Francisco, Pichanal, Salta, 2021).

Diversidad de naturalezas en el territorio

Las investigaciones e intervenciones llevadas a cabo (Flores, 2017, 2020) apun-
tan a trabajar en el fortalecimiento de los usos sociales de las plantas y arboles
medicinales para la atencién a la salud, y el mantenimiento de la biodiversidad
vegetal y cultural de las comunidades Ava guaraniy Chané del norte argentino.
Asimismo, se buscé a través de los diferentes proyectos de investigacién, exten-
sién y vinculacién, proteger la existencia, la continuidad de las formas organi-
zativas y estructuras sociales de las comunidades que mantienen y desarrollan
los conocimientos tradicionales relacionados a las naturalezas existentes en el
monte y a la memoria. En este sentido se profundizé en complejizar el punto de
vista dualista dentro del campo antropolégico que divide 1a cultura de la natu-
raleza como ya lo propusieron Latour, Viveiros de Castro, Philip Descola y otro-
s/as investigadores que aportaron al giro ontolégico dentro del campo de la
Antropologia (Latour, 2007; Viveiros de Castro, 1996).

La participacién como docente investigadora en diferentes procesos orga-
nizativos, como la demanda de la Curricula Nandereko® (Nuestra forma de vida)

1 Cf. Argentina (2021).

Horiz. antropol., Porto Alegre, ano 29, n. 66, e660404, maio/ago. 2023



Maria Eugenia Flores

de los maestros bilingiies de la provincia de Salta, y, 1a demanda del Nana Méa

Reta (Diversidad de medicinas del territorio) de los médicos tradicionales tra-
bajado en otro articulo (Flores, 2020), permitié que se organice el conocimiento

de la lengua y la cultura guarani en relacién al territorio, avanzando en las

hipétesis planteadas. De estos trabajos previos se empieza a focalizar la

mirada en los principios que permiten la permanencia, reconstruccién y desa-
rrollo de 1a cultura originaria en cualquier espacio donde se desenvuelva.

Sbh
- - aga™
77} fandereko ®ww

Imagen 1. Arbol del Nandereko (Casimiro Cérdoba, 2021a, p. 33).

El 4rbol precedente se toma para seguir la linea de trabajo del Nandereko y del
Nana Méa Reta, el cual ha sido utilizado para visualizar o graficar la raiz de los
conocimientos y formas de vivir de los Ava guarani y Chané. Sus diferentes ramas,
representan las diferentes dimensiones en las que se organiz6 la ensefianza del
Nandereko o pilares de 1a educacién propia de estos pueblos. En el cuadro que sigue

Horiz. antropol., Porto Alegre, ano 29, n. 66, e660404, maio/ago. 2023



Antropologia de los territorios indigenas

se detallan los ejes transversales a partir de los cuales se trabajaron los contenidos
para las actividades realizadas junto a las comunidades y en relacién a su medio.?

Ejes transversales Contenidos curriculares

La territorialidad es fuente de saberes,
conocimiento, armonia y autonomia. El territorio
estavivoy es el que permite que lalenguay la
cultura originaria afloren y se desarrollen. El
territorio es indispensable para la existencia, la
permanenciay la proyeccion cultural.

Territorialidad y relacion con la naturaleza

La cosmovision originaria que permite visionar la
vida de manera global, integral y
multidimensional. La espiritualidad reafirma la
vida cultural de cada pueblo potenciando el
conocimiento y practicas culturales. La
espiritualidad se promueve y transmite a través
de la memoria, la tradicion oral y la experiencia
con el territorio.

Cosmovision y espiritualidad

Cuadro 1. Dos ejes transversales del Nandereko (cf. Casimiro Cérdoba, 2021a).

A partir de 1a relacionalidad de estos dos ejes transversales a la propuesta de
ensefianzay aprendizaje del Nandereko, se trabajé sobre la territorializacién de
las comunidades, sus practicas socioecoldgicas y sus memorias bioétnicas. En
las que se puede visualizar que, si bien en el Nandereko se habla de la cosmovi-
sién, en las practicas indigenas hay de hecho una serie de reglas y protocolos
que deben de seguirse para el mantenimiento de cierto equilibrio del humano
y su medio, en este sentido desde un punto de vista antropoldgico se analizan
las cosmologias pero también las practicas politicas de los pueblos indigenas,
que dan forma a una cosmopolitica en términos en los que la define Stengers
(2014), proyectando relacionamientos diversos entre seres que componen los
mundos (Stengers, 2014).

Poniendo en relacién estas dimensiones de lo cosmopolitico y lo territorial,
se propone pensar la representaciéon del territorio de los Ava guarani y Chané,

2 Los siete ejes transversales que organizan los contenidos curriculares del Nandereko pueden
ser consultados en Casimiro Cérdoba (2021a).

Horiz. antropol., Porto Alegre, ano 29, n. 66, e660404, maio/ago. 2023



10

Maria Eugenia Flores

desde una mirada relacional y abierta a describir los pluriversos de las natura-
lezas que componen los territorios.

El trabajo etnografico colaborativo (Corona Berkin, 2020; Rapapport; Ramos
Pacho, 2005) con las/os sabias/os de los pueblos Ava guarani y Chané permite
afirmar que desde una mirada relacional, no existe una naturaleza objetivay
materializada en objetos, sino que al contrario, existen muchas naturalezas y/o
seres tutelares (iyas o dueilos) en los territorios que habitan y construyen no
solo como propio para su defensa, sino también sintiéndose como parte de los
mismos. Las naturalezas y/o seres del monte se relacionan con los humanos
desde escenarios cotidianos como puede ser el cerco, el espacio del koo.

El koo (cerco) como espacio de conocimiento

La educacién indigena que se muestra como holistica e inclusiva de todas las
dimensiones y espacios de la vida social y comunitaria, puede ser caracteri-
zada también por ser propia a cada pueblo originario (Casimiro Cérdoba,
2021b; Flores, 2020). La educacién indigena se refiere a las diferentes formas
de ensefnar y aprender la lengua y la cultura que tiene cada pueblo, y que va
mas alla de 1a experiencia o trayectoria escolar otorgando un valor sustancial a
otros espacios y otras estrategias de enseflanza y aprendizaje (Flores, 2020),
como las que se describieron en el apartado anterior.

Tal es el caso de la ensefianza en los pueblos Ava guarani y Chané, cuya pro-
puesta es la formacién integral de las/os nifias/os y jévenes a partir de ensefiar
en los contenidos curriculares los espacios de ensefianza tradicional y propia,
como lo son los cuatro espacios: oka (patio), koo (cerco-huerto), kaa (selva-
monte), ivoka (mundo mas alla del humano) (Hirsch; Huenan; Soria, 2016).
Estos espacios representan la organizacién de las familias indigenas bajo
patrones de ensefianzas y aprendizajes de la lengua y la cultura, pero principal-
mente del territorio guarani, lugar donde se interactiia con las plantas, los
arboles, los animales, el viento, los cerros y todas las formas de vida que alli se
encuentran.

[..] convivimos con el monte, compartimos, convivir con ellos [los iyas del monte]
y hablar con ellos, esta hojita esta hablando por mi boca esa hoja... no pueden

Horiz. antropol., Porto Alegre, ano 29, n. 66, e660404, maio/ago. 2023



Antropologia de los territorios indigenas

hacer negocios de las hojas medicinales...ellos cuidan nuestra planta [los duefios
del monte, los iyas] aqui en el monte, yo igual vengo a pedirte autorizacién para
llevar le digo, asi nosotros estamos contentos y ellos estan contentos también.
Cuando salgo llevo mis hierbas, y ellas me hablan, la planta me contesta en mi
corazén... el duefio del monte me habla a mi, susurros del corazén, cuando vos
sabes las cosas pensas, vas componiendo y van saliendo bien las cosas, aquel
tiempo los indigenas no sabian leer pero tiene sus experiencias de coémo llevar
las cosas, compartimos dialogamos pero debemos valorar, estamos encontrando
las cosas medicinales, es un tesoro para nosotros [..] (Médico tradicional Chané,
Comunidad Tuyunti, Salta, 2022).

En esos espacios habitan diferentes naturalezas, todos los seres que habitan el
monte son naturalezas, cada una de ellas con caracteristicas especificas y rela-
cionamientos particulares e interespecies. De manera que cada médico tradi-
cional desarrolla una particular forma de cura en relacién a estos seres o
naturalezas del monte.

Otro aspecto de la educacién indigena es su cotidianeidad, dado a que
las/os nifias/os y jévenes aprenden en el dia a dia, recorriendo estos espacios
que organizan la vida, la produccién y la cosmologia indigena. Interesante
resulta que los conocimientos en estos espacios no son solo transmitidos por
los humanos, principalmente por las/os abuelas/os, sino que el conocimiento
también puede ser transmitido por los ancestros o por los diferentes iyas (seres
tutelares) a través de los suefios, o por animales como el yaguar, plantas o seres
sobrenaturales capaces de comunicarse e interactuar en una red de mundos
sociales posibles.

[..] el duefio sabe, no estamos perjudicando el monte, no es que va a votar asi no
mas, sino lo que va a servir para nosotros, para la casa, para esto, esto..ya ese
debemos traer y avisarle al duefio del monte, entonces, él sabe (afirma con su
cabeza)..eso me sabia decir mi abuelo... ellos no son de joda...ellos son de verdad,
de cierto son..y si nosotros mentimos a ellos, no va a ser e golpe pero al tiempo
va a ser castigado [..] (Médico tradicional Chané, Comunidad Tuyunti, Salta,
2020).

Horiz. antropol., Porto Alegre, ano 29, n. 66, e660404, maio/ago. 2023

1



12

Maria Eugenia Flores

Imagen 2. El choncho y los espacios educativos, ilustracién
de Ana Victoria Casimiro Cérdoba, 2021 (Casimiro Cérdoba, 2021a, p. 23).

La representacion de estos espacios de aprendizaje, como se muestra en la
imagen 1, puede ser ilustrado con la metafora del choncho, un ave conocida por
los Ava guarani y los Chané, y por otro muchos pueblos indigenas. Esta ave
pequeila es muy respetada, ya que se la considera como un ser sabio que
brinda mensajes a los humanos, también da consejos, trae mensajes, avisa
eventos futuros y anuncia a las personas que caminan el territorio. Esta ave
también vuela atravesando los distintos espacios que habitan que en forma
concéntrica va definiendo limites en los espacios de socializacién y aprendi-
zaje. En estos espacios los/as abuelos/as, las familias y la comunidad partici-
pan activamente en la transmisién de conocimientos (Casimiro Cérdoba,
2021a; Flores, 2020).

El primer espacio de aprendizaje como se muestra en la imagen 1, es el
seno familiar, es el espacio familiar, el oka (patio familiar) donde se transmi-
ten los valores que guiaran la vida de los niflos y jévenes, donde se aprende lo
que se puede y lo que no se puede hacer dentro de la sociedad y la comunidad;
el segundo espacio es el téta (casa) y téta guasu (comunidad) donde se desarro-
11a la vida familiar y comunitaria; el tercer espacio es el koo (el cerco) donde se
desarrolla la produccién de los huertos familiares, y el cuarto espacio el kaa

Horiz. antropol., Porto Alegre, ano 29, n. 66, e660404, maio/ago. 2023



Antropologia de los territorios indigenas

(el monte) donde habitan los kaa iya reta o duefios del monte (Hirsch; Huenan;
Soria, 2016, p. 11). Cobra importancia el hecho que la educacién indigena u
originaria comienza en la familia y en la comunidad, donde actores sociales
como los abuelos y sabios (payes)® son los primeros educadores comunitarios y
los encargados de transmitir el conocimiento.

Todos estos espacios son considerados como espacios educativos y fuentes
de saberes y conocimientos ancestrales, y, donde se ponen en practica los
principios como la reciprocidad (yoparareko), el trabajo colectivo (el mdtiro), la
alegria de trabajar juntos (yayerovia kavi) (Casimiro Cérdoba, 2021a; Flores,
2019).

[..] para nosotros la educacién es cotidiana, por eso el Nandereko, forma de vida
para todos, tanto para nifios como para jévenes, porque engloba todo, porque al
decir Nandereko entra musica, danza, es de todo, los alimentos, agricultura,
entra todo lo que es el kereimba, quienes son kereimbas? los grandes guerreros,
los grandes cazadores, es todo, es completo [..] (Médica tradicional Ava guarani,
Comunidad Mision San Francisco, Pichanal, Salta, 2021).

El sentido colectivo y comunitario de la educacién indigena propia de estos
dos pueblos, estd basada en algunos valores que funcionan como pilares
dentro de la formacién de las personas. Estos valores se concadenan unos con
otros, dado a que solo con amor (mboroau) se desarrolla la alegria de trabajar
juntos (yayerovia kavi) en términos reciprocos (yoparareko) dentro de las fami-
lias y las comunidades.

Los espacios del koo y del kaa, fueron trabajados con el Nana Méa Reta, tanto
para la recoleccién de especies medicinales de plantas, arboles y arbustos,
como para la construccién del vivero. Es por ello que en el trabajo territorial se
pudo corroborar la organizacién de los espacios del oka, del koo y del kaa, con
circulos concéntricos que permiten el reconocimiento del territorio, asi como
la activacién de la memoria en la practica cotidiana de recorrerlo.

3 Ellos demuestran conocimientos étnicos culturales como su formacién a partir del aprendizaje
y a partir del poder brindado por diferentes espiritus (alteridades no humanas).

Horiz. antropol., Porto Alegre, ano 29, n. 66, e660404, maio/ago. 2023

13



14

Maria Eugenia Flores

Imagen 3. Espacios de ensefianza y aprendizaje (Hirsch; Huenan; Soria, 2016, p. 11).

La organizacién del espacio esta bien definido, estdn las areas de los huertos
familiares y/o comunitarios, el 4rea de las viviendas, y luego el monte, en tér-
minos guarani el area de los huertos seria el koo o cerco donde también se
aprende de las plantas y sus ciclos, sus partes medicinales, y al mismo tiempo
se aprende de ellas, en este sentido se puede hablar de las plantas (en general
plantas y arboles medicinales) como “plantas maestras” ya que tienen el poder
de enseiar al humano algo de la vida en el monte o selva y en equilibrio entre
los seres que lo habitan (Flores, 2017; Luna, 1983).

El Nana Méa Reta se desarrolla en el espacio del koo, el cerco es mas que el
espacio donde se cultivan las semillas de las plantas alimenticias como lo
puede ser un huerto, el espacio del koo es un espacio de interaccién y relacio-
namiento con la propia tierra (ivi), pero también en este espacio se realiza el
motiro o trabajo comunitario que se basa en la solidaridad y la reciprocidad.

[..] En los cercos habitan seres sobrenaturales que protegen los cultivos y casti-
gan a quienes no siguen las prescripciones culturales y no respetan la natura-
leza. Los koo iya o seres protectores de los cercos, cuidan y propician el
crecimiento de los cultivos. Para que los koo iya favorezcan a los dueiios de la
chacra, estos y sus familias tienen que respetar los mandatos culturales que

Horiz. antropol., Porto Alegre, ano 29, n. 66, e660404, maio/ago. 2023



Antropologia de los territorios indigenas

rigen la relacién entre las personas y la naturaleza. Al comenzar las tareas agri-
colas el agricultor debe dirigirles oraciones a los koo iya y dejarles algunas ofren-
das como hojas de coca, cigarrillos y alcohol. Por ejemplo, un agricultor debe
decir: buenos dias, ya estoy aqui, tenés cigarrillo, veni a fumar [..] (Hirsch;
Huenan; Soria, 2016, p. 14).

En el espacio del koo de la familia del cacique de la Comunidad de Ikira, se
monté un vivero de plantas medicinales, con troncos de los arboles de lazonay
con una media sombra de 30 metros. El mismo fue construido a partir del tra-
bajo en motiro (trabajo colaborativo) con los técnicos y estudiantes de la UNSa
y Cedrus, los jévenes varones de la comunidad Ikira, el cacique de Ikiray el
cacique segundo de la Comunidad Chané de Tuyunti, que también es médico
tradicional.

Este espacio del koo ahora se reconfiguré con la presencia del vivero al cos-
tado del cerco donde estan cultivadas algunas plantas alimenticias. En este
mismo espacio hay una fuerte presencia que es un arbol de mango que provee
no solo una hermosa sombra para trabajar bajo sus ramas, sino también tiene
una importancia simbélica dentro de este espacio del koo, porque el arbol
representa la presencia de los ancestros, siempre presentes y acompaiiando la
vida social de la comunidad.

Imagen 4. Montaje del vivero Nana Mda Reta. Foto: Maria Eugenia Flores, 2021.

Horiz. antropol., Porto Alegre, ano 29, n. 66, e660404, maio/ago. 2023

15



16

Maria Eugenia Flores

Para la organizacién del montaje del vivero se trabajé con financiamiento de
la Secretaria de Relaciones Internacionales y Vinculacién de la Universidad
Nacional de Salta, a través del proyecto de vinculacién “Cultivando Nuestra
Medicina”, también se apeld a una campaiia solidaria de recaudacién de fondos
parala compra de diferentes materiales y herramientas que quedaron en el lugar.

Metodologias y dispositivos de trabajo

La principal metodologia utilizada fue el encuentro de saberes materializado
en talleres dialégicos. Se utilizaron también las entrevistas estructuradas y
abiertas, un fuerte trabajo de observacién y recorrido del territorio de las comu-
nidades de Aguaray en el norte argentino. Se realizaron un total de 4 encuen-
tros/talleres entre los diferentes actores sociales intervinientes en el proyecto
(UNSa-Cedrus-APG-Ikira), durante octubre de 2019, enero de 2020, y julio y
octubre de 2021. En tiempos de aislamiento preventivo por pandemia, se tra-
bajé algunos tépicos via teléfono, o llamada por WhatsApp. Asi mismo se utili-
zaron varios y diferentes dispositivos para guiar el trabajo del dialogo
colaborativo y la co construccién de conocimientos y practicas.

El Primer taller fue realizado en el mes de octubre del afio 2019 donde se
comenzé a dialogar sobre la posibilidad de empezar a trabajar en estas deman-
das que como grupo interpelaba a la Universidad local. En primera instancia se
conformo el grupo de trabajo y se delinearon los criterios para la redaccién de
un acuerdo de trabajo.

El segundo encuentro/taller fue realizado en el mes de enero del afio 2020
en la localidad de Aguaray, con una jornada intensa de dos dias, en el primer
dia se realizo el taller participativo con mburuvichas, bilingiies, estudiantes
indigenasy no indigenas, técnicos de Cedrusy profesores de la Universidad. La
segunda jornada consistié en la eleccién del espacio dentro del koo del cacique
de la Comunidad Ikira para la construccién y/o montaje del vivero caracteri-
zado por los palos y la media sombra. La idea era que el propio vivero de plan-
tas medicinales del territorio funcione como farmacia y como espacio de
transmisién de conocimientos. En este taller se consensuaron las acciones a
llevar a cabo, como el montaje de la estructura del vivero, las medidas, los
materiales, etc. Cabe remarcar que solo se pensé en comprar los elementos que

Horiz. antropol., Porto Alegre, ano 29, n. 66, e660404, maio/ago. 2023



Antropologia de los territorios indigenas

hacian falta y con los que no se disponia en el territorio, de manera que los
postes se sacaron del bosque de la comunidad, asi como la tierra. En este taller
también se propuso recorrer el terreno donde se haria el montaje del vivero, el
espacio elegido fue el cerco del cacique de la Comunidad Ikira donde hay un
arbol de mango gigante y donde esta el cerco que complementa el vivero de
plantas medicinales con las plantas alimenticias.

Estas actividades se vieron interrumpidas por las disposiciones de ASPO
(aislamiento social preventivo obligatorio) por lo que se retomaron en julio del
afio 2021, cuando se dieron las oportunidades necesarias para el trabajo en
territorio. Durante el aislamiento y distanciamiento se hicieron las compras
correspondientes a los elementos necesarios para el montaje del vivero: carga
de combustible para movilidad en auto, media sombra, herramientas, canos,
ruedas, mangueras, palas, etc.

El tercer taller se realizé en el mes de julio del 2021, donde se tom6 dos dias
para el montaje del vivero con ayuda de los jévenes de la comunidad, quienes
cortaron y trajeron los postes para la estructura del vivero, junto a los mburuvi-
chas médicos tradicionales y parte de los nifios y mujeres de la comunidad.

El cuarto encuentro se realiz6 en el mes de octubre del 2021, donde se tra-
bajo sobre el calendario en idioma, se hicieron los primeros plantines con los
alumnos y alumnas de la escuela de la comunidad y se grabaron algunas esce-
nas de preparacién de remedios a base de plantas medicinales.

Imagen 5. Encuentro de saberes. Foto: Maria Eugenia Flores, 2021.

Horiz. antropol., Porto Alegre, ano 29, n. 66, e660404, maio/ago. 2023

17



18

Maria Eugenia Flores

Imagen 6. Trabajo en el vivero. Foto: Maria Eugenia Flores, 2021.

Para que el proyecto Nana Mdéa Reta funcione como espacio educativo, se consi-
dera necesario la incorporacién de distintos dispositivos de intervencién en el
territorio de las comunidades para el trabajo colaborativo. El primer disposi-
tivo de intervencién fue el propio vivero con media sombra dentro del espacio
del koo. El segundo dispositivo que se usé para poner en practica esta idea fue
la construccién de plantines de plantas medicinales dispersas por el territorio.
Los plantines se hicieron basicamente con el traspaso de plantas enterradasy
pasadas a masetas, para generar la dindmica del vivero como farmacia de
medicinas del territorio, tal cual su nombre lo indica (diversidad de medicinas
del territorio). Esta actividad se realiz6 con las/os jévenes de la comunidad en
una primera instancia, y en segunda instancia con los alumnos de la escuela
de la comunidad que se llegaron al koo a participar de la practica de ensefianza
(de la bilingiie y los ancianos) y de aprendizaje (para los alumnos y otros
docentes).

El tercer dispositivo de trabajo fue la construccién de carteles indicatorios
del nombre de las plantas que se trasplantaron en esta actividad, tanto en gua-
rani o chané como en espaiiol, lo cual también implicé un esfuerzo de traduc-
cién que generé una linda dindmica de trabajo colaborativo. El cuarto
dispositivo con el que se trabajé fue aportado por un mburuvicha y médico tra-
dicional, y fue una cartilla sobre forestacién, que trajo a debate en el taller la
importancia de trabajar en el concepto de biodiversidad en la escuela, dado a

Horiz. antropol., Porto Alegre, ano 29, n. 66, e660404, maio/ago. 2023



Antropologia de los territorios indigenas

que se considera que en la misma no se trabaja adecuadamente los contenidos
desde la lengua y la cultura guarani y chané. Muy interesante fueron las pro-
puestas en este dialogo porque interpela los conceptos de las ciencias que
muchas veces no funcionan para leer culturas en clave de diversidad y desi-
gualdad.

Desde la epistemologia occidental 1a biodiversidad es un concepto que hara
referencia a la conservacion de todas las formas de vida, mientras que para la
epistemologia indigena chané-guarani la biodiversidad puede estar represen-
tada para su lectura simbdlica en un arbol, y la importancia que tienen los
arboles en la conservacion de la vida, en otros términos, en la conservacion de
la biodiversidad. De este taller sale la propuesta de trabajar el arbol no solo
como metéfora del conocimiento, como se viene trabajando tomando el arbol
del Nandereko, sino pensando en que la ensefianza de la epistemologia del
arbol se pueden aprender los valores del koo y del kaa (monte-selva). Todas
estas actividades y los dispositivos utilizados transcurrieron en el espacio del
koo, bajo la sombra del mango que era mas tentadora que la sombra del propio
vivero, y bajo 1a mirada de este ancestro local.

[..] Para mi que es la biodiversidad?, eso que esta ahi es la biodiversidad [sefiala
el cerco], palabra castellana mas sencilla quiero saber yo para comprender la
palabra biodiversidad, para interpretar en lengua materna...la biodiversidad es
la vida de los arboles? ... por ejemplo dice el arbol protege la vida del suelo, el
huerto se compone de muchas personas, y de muchas especies, el arbol modifica
el clima dice..la importancia del arbol es para todos los ecosistemas [...] (Médico
tradicional Chané, Comunidad Tuyunti, Aguaray, Salta, 2020)

El quinto dispositivo que se utilizé fue la construccién de un calendario con
las estaciones del afio, los dias de la semana, los meses del afio y nameros.
Esta actividad conté con la participacién de las jévenes presentes, madres,
bilingiies, estudiantes y nifias/os. Finalmente se propuso como dispositivo de
trabajo la recopilacién visual en video de la preparacién de un remedio natu-
ral por parte de un médico tradicional que se constituird en un podcast en
internet.

Horiz. antropol., Porto Alegre, ano 29, n. 66, e660404, maio/ago. 2023

19



20

Maria Eugenia Flores

Imagen 8. Las/os nifias/os en el vivero. Foto: Maria Eugenia Flores, 2021.

Horiz. antropol., Porto Alegre, ano 29, n. 66, e660404, maio/ago. 2023



Antropologia de los territorios indigenas

2021/10/19 16:56

Imagen 10. Aplicacién de remedios. Foto: Maria Eugenia Flores, 2021.

Horiz. antropol., Porto Alegre, ano 29, n. 66, e660404, maio/ago. 2023

21



22

Maria Eugenia Flores

Todos estos dispositivos fueron usados para trabajar los t6picos concer-
nientes a las relaciones que los humanos mantienen con el medio am biente
que lo rodea, y a los modos de relacionamiento, principalmente con plantas
medicinales y alimenticias.

El arbol como guardian de la biodiversidad

La idea del Nana Mda Reta es trabajar sobre la diversidad de medicinas del terri-
torio. El arbol en la cosmopolitica (el saber hacer) Ava guarani y chane es un
elemento importante en la concepcién del tiempo y del espacio.

Tanto en las yungas como en el chaco, los arboles son esenciales para la con-
servacién de la biodiversidad porque es en ellos donde la vida muere y renace
en cada ciclo. En la actualidad vemos que cada vez hay menos arboles en el
monte, ya sea en la selva o en la llanura chaqueila, principalmente en territorio
que se reclama como indigena. Y esto debido a muchos procesos que han des-
pojado a los pueblos indigenas del acceso a esos arboles, plantas y animales de
ese monte y a esa forma de vida.

Si viajamos por la ruta 34 camino a Tartagal y méas al norte, vemos como la
falta de arboles condiciona el paisaje, cambiidndolo cada dia, convirtiéndolo en
escenario de monocultivos de la agroindustria. Desde la antropologia que
intenta ser holistica sabemos que los arboles no solo condicionan el paisaje, el
ambiente, el ecosistema, sino que también condiciona las necesidades de los
diferentes tipos de seres que lo habitan.

En este sentido desde la antropologia (Rival, 2020) se viene pensando y dis-
cutiendo sobre los otros aspectos de la vida de los arboles que quedaron fuera
del analisis bioldgico, y es el pensar en la vida social de los arboles lo cual es un
hecho que viene siendo analizado desde diferentes perspectivas transdicipli-
narias (Van Dooren; Kirskey; Miinster, 2016) intentando entender la importan-
cia del rol social de los mismos entre los humanos y en relacién con otros seres
naturales y sobrenaturales.

Y es que la propuesta relacional se torna interesante para pensar no solo en
la vida social de los arboles, sino de las redes de relaciones intersubjetivas
entre las plantas y los humanos. Los elementos que constituyen el monte o la

Horiz. antropol., Porto Alegre, ano 29, n. 66, e660404, maio/ago. 2023



Antropologia de los territorios indigenas

selva, del que el humano es parte, vibran en una relacién de empatia y una rela-
ci6én intersubstancial con otros elementos.

Laura Rival (2020) propone estudiar el significado simbdlico de los drboles
en las diferentes culturas prestando atencién a las formas en las que el mundo
natural es conceptualizado y clasificado, y las formas en las que los humanos
interactian con su medio ambiente. La autora argumenta que por si mismos
los arboles se constituyen en estructuras sociales con alto significado simbé-
lico. Los aportes de la autora apuntan a romper, a través del estudio de la vida
social de las plantas y arboles, con los dualismos en los analisis antropolégicos
donde lo natural esta disociado de 1o cultural. Para el caso del estudio de los
arboles y plantas ella encuentra un intersticio que abre la posibilidad de
pensar en que lo social y lo metafisico no estian escindidos, sino que son una
posibilidad de entendimiento de que la vida biolégica tiene una vida social
(Rival, 2020).

Los arboles deben estudiarse en contextos, primero como parte de un pai-
saje y luego incorporando los estudios histéricos y situacionales que permitan
la reinterpretacién del arbol y su vida social en esos contextos fisicos e histori-
cos. Los aportes de los estudios de los significados simbdlicos de esa vida social
de los arboles es una propuesta que parte de los pluriversos y de la heterodoxia
de mundos sociales (Rivera Cusicanqui, 2019).

Laura Rival (2020, p. 12-13) va mas alla cuando se cuestiona si el &rbol como
simbolo natural representa solo una metéafora de la vida social, o si por el con-
trario el arbol es una estructura social es particular y tinica, al mismo tiempo
visibiliza la continuidad de las relaciones entre humanos y no humano en un
mundo no indiferenciado sino relacionado. Imaginar y plasmar esas relaciones
sociales con el ambiente y especialmente con los arboles, también permite
reflejar la experiencia de los procesos biolégicos. En este sentido los arboles y
los grupos sociales, humanos, estan en relacién continta interactuando.

El papel social del arbol en las comunidades del norte argentino es de vital
importancia, no solo porque muestran la ancestralidad de la comunidad de
arboles sino porque también ellos mismos, los arboles, constituyen en si
mismos dones de los dioses para el humano, pues sus sombras son majestuo-
sas y brindan espacio para la celebracién de fiestas y rituales, pistas de baile y
asambleas.

Horiz. antropol., Porto Alegre, ano 29, n. 66, e660404, maio/ago. 2023

23



24

Maria Eugenia Flores

También es sabido que el conocimiento oral entre las comunidades del
norte argentino es trasmitido en forma oral bajo las ramas de los arboles y al
calor del fuego, de esta manera se aseguran que los saberes del monte y los espa-
cios sagrados se perpettien en el territorio a partir de una memoria bioétnica.

Los arboles son usados también entonces para la memoria y como metéafora
de la identidad y la continuidad de los grupos humanos en relacién a su
ambiente, pues en una relacién dialéctica las interacciones con el ambiente
natural se constituyen en la base de las practicas sociales.

Asi mismo la mayoria de los arboles de yungas y chaco tienen propiedades
medicinales cuyos conocimientos también estan en la tradicién oral de los
pueblos del norte argentino, incluidos wichi, Ava guarani, chané, chorote, niva-
cle, y otros. Parte de este conocimiento tradicional de los arboles pasa por
conocer las etapas de los mismos, 1os productos que se pueden obtener de ellos,
ya sea para la construccién de viviendas y/o muebles, para la recoleccién de
alimentos, de medicinas, colorantes, y otros.

La biodiversidad tiene que ver con la importancia de la vida de los arboles,
la vida biolégica y social, pues se constituye en un elemento crucial para man-
tenerla. La sola presencia de arboles nos esta mostrando la biodiversidad, ese
concepto tan abstracto pero tan importante para la lucha por la vida.

De acuerdo a la demanda detectada en los encuentros de saberes, se
comenzo a trabajar en la redaccién del 4rbol con vida social y ambiental, y el
rol importante que tiene con respecto a la conservacién de la biodiversidad.
Se parte desde pensar el arbol en su papel ambiental para pasar a pensar en
el arbol en su papel social y cultural, y luego dentro de una red de seres que
co existen y conviven con los grupos humanos, y con los cuales se entra en
interrelacién.

En la cosmologia Ava guarani y chané se conoce que algunos arboles se
representan con un espirito propio, 1o que lo convierte en un ser con el que los
médicos interacttian, por ello es que se pide permiso para cortar sus hojas o
usar cualquier parte del mismo. Por ejemplo el algarrobo (ivope), el lapacho
rosado (tayi poti), el cedro (iwiraré), todos ellos considerados como ancestros y
seres tutelares de los humanos. Por ejemplo, si al nacer un nifio la placenta se
entierra a los pies de un lapacho, ese nifio estara conectado al ser espiritual de
ese arbol. También estos arboles simbodlicos tienen propiedades curativas,
como la corteza interna del lapacho cuya infusién cura enfermedades graves

Horiz. antropol., Porto Alegre, ano 29, n. 66, e660404, maio/ago. 2023



Antropologia de los territorios indigenas

como el cancer. Pero es solo a través de la peticién al iya del arbol que se
pueden manifestar las propiedades curativas de los mismos, de igual manera
con las plantas y arbustos medicinales, a partir del yerure (oracién — peticién).

Reflexiones finales

El trabajo con Nana Méa Reta atin no ha concluido, porque quedan actividades
que han sido postergadas debido a los contextos globales de pandemia y pro-
blemas epidemiolégicos mundiales. Quedan la aplicacién de encuestas, la
aplicacién de maés entrevistas, completar los contenidos de las cartillas de
arboles y plantas medicinales, y la realizacién de video documental del Nana
Moba Reta.

Asi mismo los encuentros de saberes con estos médicos tradicionales no se
han terminado, sino que continuaran siempre que se pueda acceder a viajar al
territorio comunitario.

En este articulo se trajo a debate las dimensiones ecolégicas, culturales,
sociales y medicinales de los pueblos Ava guarani y Chané, en particular las
perspectivas que las comunidades indigenas mantienen con el territorio, las
naturalezas, las plantas y arboles. Como ya se vino desarrollando a lo largo del
articulo, la experiencia etnografica en el campo permitié conocer y compren-
der aquellos elementos de la realidad de las comunidades que forman parte de
la cotidianeidad, no solo en el plano fisico sino también en el mundo socio cul-
tural e incluso en el mundo de los pensamientos, emociones, sensaciones, etc.

En este sentido, se considera fundamental el rol de los médicos indigenas,
quienes proporcionan conocimientos acerca de usos medicinales ancestrales
de plantas y rboles y los significados que estos conllevan dentro de la cultura
guarani. Por lo tanto, en este articulo se buscé indagar sobre c6mo estas comu-
nidades, a partir de las practicas medicinales construyen saberes y conoci-
mientos locales y qué relevancia tienen éstos en el marco de su cultura.

La hipétesis que se corroboré en este articulo es que las comunidades indi-
genas Ava guarani y Chané mantienen miultiples relaciones complejas y dina-
micas con su entorno natural, especificamente con las plantas y drboles del
territorio, a los que atribuyen valores simbdlicos, sociales, espirituales vincula-
dos con su cosmovisién y el buen vivir.

Horiz. antropol., Porto Alegre, ano 29, n. 66, e660404, maio/ago. 2023



26

Maria Eugenia Flores

Asi mismo pensar en la epistemologia del territorio indigena permite
pensar en los territorios como simbolos naturales de la vida social, como espa-
cios donde conviven muchos mundos y una multiplicidad de especies. En este
sentido el abordaje de los territorios y las territorialidades permiten vislum-
brar un camino metodoldgico para estudiar estas complejidades de los territo-
rios indigenas y el rol social de las diferentes naturalezas que lo habitan y
territorializan. Una Antropologia de los territorios se vienen tejiendo desde los
diferentes aportes en el campo antropolédgico latinoamericano, principal-
mente aquel relacionado con las naturalezas, plantas, arboles, rios, astros y
otras.

Quedan por indagar muchos aspectos de esta antropologia de los territorios
y las naturalezas, pero comenzar a exponer los casos que se analizan en el tra-
bajo etnografico con los pueblos, es de primordial importancia para el dialogo
de nuevas formas de trabajo colaborativo y de co produccién de conocimientos.

Referencias

ARGENTINA. Ministerio de Educacidn, Ciencia, Cultura y Tecnologia. Coordinacién
de Educacién Intercultural Bilingiie. Nandereko: lineamientos curriculares intercul-
turales y bilingiies de los pueblos Chané, Guarani y Tapiete. Salta: Ministerio de
Educacién, Ciencia, Cultura y Tecnologia, 2021. En prensa.

BENITEZ, M. I. El juego como herramienta de aprendizaje. Innovacion y experiéncias
educativas, Sevilla, n. 14, p. 2-12, 2009.

CASIMIRO CORDOBA, A. Informe Nandereko: lineamientos curriculares intercultu-
rales y bilingiies de los pueblos Chané, Guarani y Tapiete. Salta: Coordinacion de
Educacion Intercultural Bilingiie, 2021a.

CASIMIRO CORDOBA, A. Lengua, cultura y educacién. Una propuesta curricular
guarani, chané y tapiete. In: NUNEZ, Y. (ed.). Pueblos indigenas y educacion: experien-
cias de educacién intercultural en la Regién del Norte Grande Argentino. Posadas:
UNAM, 2021b. p. 6-28.

CASIMIRO CORDOBA, A.; FLORES, M. E. La lengua Guarani en el umbral al Chaco.
Revista del Cisen Tramas/Maepova, Salta, v. 5, n. 1, p. 19-38, 2017.

CORONA BERKIN, S. Produccion horizontal del conocimiento. San Martin: UNSAM, 2020.

Horiz. antropol., Porto Alegre, ano 29, n. 66, e660404, maio/ago. 2023



Antropologia de los territorios indigenas

DEMARIA, F. et al. Pluriverso, horizontes para una transformacién civilizatéria.
Revista de Economia Critica, [s. L], n. 29, p. 46-66, 2020.

DESCOLA, P. Construyendo naturaleza: ecologia simbdlica y practica social. In:
DESCOLA, P; PALSSON, G. (coord.). Naturaleza y sociedad, perspectivas antropoldgicas.
México: Siglo XXI, 2001. p. 101-123.

FLORES, M. E. La coca y los modos de hacer: una aproximacién etnografica a la agencia de
la planta en terapias y rituales populares de Salta. 2017. Tese (Doctorado en Antropolo-
gia) — Facultad de Filosofia y Letras, Universidad de Buenos Aires, Buenos Aires, 2017.

FLORES, M. E. Los guarani y los chané en el ahora. chamanismo, religién y etnopoli-
tica en el noroeste argentino. Vivéncia: revista de antropologia, Natal, v. 1, n. 54,
p. 101-113, 2019.

FLORES, M. E. El territorio como espacio educativo: etnografias con maestros bilin-
giies y médicos tradicionales guarani y chané. Intersticios de la politica y la cultura:
intervenciones latinoamericanas, Cérdoba, v. 9, n. 17, p. 102-122, 2020.

HIRSCH, S.; HUENUAN, C.; SORIA, M. Guaranies, chanés y tapietes del norte argentino:
construyendo el fiande reko para el futuro. Ciudad Auténoma de Buenos Aires: Minis-
terio de Educacién y Deportes de la Nacién, 2016. (Coleccién Pueblos Indigenas en
Argentina: historias, culturas, lenguas y educacion, v. 2). Disponible en: http://www.
bnm.me.gov.ar/gigal/documentos/EL004094.pdf. Acceso en: 20 agosto 2022.

LATOUR, B. Nunca fuimos modernos: ensayo de antropologia simétrica. Buenos
Aires: Siglo XXI, 2007.

LUNA, E. El concepto de plantas maestras que ensefian los cuatro chamanes mestizos
de Iquitos nordeste del Perti. Revista Colombiana de Antropologia, [s. L], v. 24, p. 45-69, 1983.

MORANDO, A. Territorio, duefios y rogativas entre los chané del Noroeste Argen-
tino. Boletin Americanista, [s. 1], n. 82, p. 185-205, 2021.

OSSOLA, M. M. Diversidad cultural y lingiiistica en la educacién superior Argentina.
Debates sobre los usos y representaciones de las lenguas wichi y espaiiol entre jéve-
nes universitarios. Papeles de Trabajo, [s. L], n. 27, p. 128-141, 2014.

PALADINO, M. et al. Reflexiones y experiencias compartidas en el estudio con jévenes
indigenas desde perspectivas y metodologias colaborativas. Algunas miradas desde
Argentina, Brasil y México. In: AMES, P; ROCKWELL, E.; ENRIZ, N. (coord.). Educaren la
diversidad: jévenes indigenas, educacién superior e interculturalidades. Ciudad Auté-
noma de Buenos Aires: CLACSO, 2020. p. 71-83. (Boletines de Grupos de Trabajo, n. 3).

Horiz. antropol., Porto Alegre, ano 29, n. 66, e660404, maio/ago. 2023

27


http://www.bnm.me.gov.ar/giga1/documentos/EL004094.pdf
http://www.bnm.me.gov.ar/giga1/documentos/EL004094.pdf

28

Maria Eugenia Flores

RAPAPPORT, J.; RAMOS PACHO, A. Una historia colaborativa: retos para el didlogo
indigena académico. Historia Critica, Bogot4, n. 29, p. 39-62, 2005.

RIVAL, L. The social life of trees: anthropological perspective on tree simbolism.
London: Routledge, 2020.

RIVERA CUSICANQUI, S. Ch'ixinakax utxina: una reflexién sobre practicas y discur-
sos descolonizadores. Buenos Aires: Tinta Limén, 2019.

STENGERS, 1. La propuesta cosmopolitica. Pléyade, Santiago de Chile, n. 14, p. 17-41,
2014.

VAN DOOREN, T; KIRSKEY, E.; MUNSTER, U. Estudios multiespecies: cultivando
artes de atentividade. ClimaCom cultura cientifica: pesquisa, jornalismo e arte, Cam-
pinas, ano 3, n. 7, p. 39-66, 2016.

VILLAR, D. Religiones omnivoras: el chamanismo chané y las relaciones interétni-
cas. Anthropologica, Lima, v. 25, n. 25, p. 157-170, 2007.

VIVEIROS DE CASTRO, E. Os pronomes cosmoldgicos e o perspectivismo amerin-
dio. Mana, Rio de Janeiro, v. 2, 0. 2, p. 115-144, 1996.

Recebido: 26/08/2022  Aceito:15/02/2023 | Received: 8/26/2022 Accepted: 2/15/2023

Esta obra esta licenciada com uma Licencga Creative Commons - Atribui¢do 4.0 Internacional
BY This work is licensed under a Creative Commons Attribution 4.0 International License

Horiz. antropol., Porto Alegre, ano 29, n. 66, e660404, maio/ago. 2023



