
Cómo citar el artículo

Número completo

Más información del artículo

Página de la revista en redalyc.org

Sistema de Información Científica Redalyc

Red de Revistas Científicas de América Latina y el Caribe, España y Portugal

Proyecto académico sin fines de lucro, desarrollado bajo la iniciativa de acceso
abierto

Perseitas
ISSN: 2346-1780

FONDO EDITORIAL FUNLAM

Vásquez, Andrés Escobar; Flórez, Jhon Edward Saldarriaga
EL DIÁLOGO FILOSÓFICO, UNA PRÁCTICA ALTERNATIVA Y TERAPÉUTICAa

Perseitas, vol. 10, 2022, Enero-Diciembre, pp. 134-163
FONDO EDITORIAL FUNLAM

DOI: https://doi.org/10.21501/23461780.4310

Disponible en: https://www.redalyc.org/articulo.oa?id=498974421016

https://www.redalyc.org/comocitar.oa?id=498974421016
https://www.redalyc.org/fasciculo.oa?id=4989&numero=74421
https://www.redalyc.org/articulo.oa?id=498974421016
https://www.redalyc.org/revista.oa?id=4989
https://www.redalyc.org
https://www.redalyc.org/revista.oa?id=4989
https://www.redalyc.org/articulo.oa?id=498974421016


Perseitas | Vol. 10 | pp. 134-163 | 2022 | ISSN (En línea): 2346-1780 | Medellín-Colombia 

Forma de citar este artículo en APA:
Escobar Vásquez, A., y Saldarriaga Flórez, J. E. (2022). El diálogo filosófico, una práctica alternativa y terapéutica. Perseitas, 10,134-163.

DOI: https://doi.org/10.21501/23461780.4310 

EL DIÁLOGO FILOSÓFICO, UNA PRÁCTICA 
ALTERNATIVA Y TERAPÉUTICAa

Philosophical dialogue, an alternative and therapeutic 
practice

Artículo de reflexión derivado de investigación
DOI: https://doi.org10.21501/23461780.4310

Recibido: 15 de septiembre de 2021. Aceptado: 17 de febrero de 2022. Publicado: 22 de febrero de 2022

Andrés Escobar Vásquez* 
Jhon Edward Saldarriaga Flórez**

Resumen
Este texto busca presentar el carácter práctico y terapéutico de la filosofía 
frente a las vicisitudes derivadas de la pandemia por el COVID-19, como la 
soledad, la angustia, el sinsentido, el malestar existencial de la época. La filosofía 
emerge como alternativa para encontrar posibilidades de autoconocimiento 
y autogestión. Este ensayo expone generalidades del contexto pandémico, 
presenta nociones sobre la naturaleza de la filosofía, la inminencia del 
dolor y culmina exponiendo qué y cómo es la consultoría y sus posibilidades 
transformadoras.

a El presente artículo de reflexión se deriva del proyecto de investigación titulado La filosofía: alternativa de 
acompañamiento y cura de la persona del Grupo de investigación Filosofía y Teología Crítica, de la Facultad de 
Educación y Humanidades de la Universidad Católica Luis Amigó (Medellín, Colombia).

* Magíster en Filosofía de la Universidad Pontificia Bolivariana, Medellín, Colombia. Docente de los programas 
de Publicidad y Filosofía de la Universidad Católica Luis Amigó, sede Medellín. Miembro del Grupo de 
investigación Filosofía y Teología Crítica de la misma institución. ORCID: https://orcid.org/0000-0003-0830-
9363 Correo electrónico: andres.escobaras@amigo.edu.co 

** Magíster en Lingüística de la Universidad de Antioquia, Medellín, Colombia. Docente de tiempo completo en 
la Facultad de Educación y Humanidades de la Universidad Católica Luis Amigó, sede Medellín. Miembro del 
Grupo de investigación Filosofía y Teología Crítica de la misma institución. ORCID: https://orcid.org/0000-
0001-9271-7604. Correo electrónico: jhon.saldarriagafo@amigo.edu.co

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.es
https://www.openaccess.nl/
https://doi.org10.21501/23461780.4310
https://orcid.org/0000-0003-0830-9363
https://orcid.org/0000-0003-0830-9363
mailto:andres.escobaras@amigo.edu.co
https://orcid.org/0000-0001-9271-7604
https://orcid.org/0000-0001-9271-7604
mailto:jhon.saldarriagafo@amigo.edu.co
https://crossmark.crossref.org/dialog/?doi=10.21501/23461780.4310


135Perseitas | Vol. 10 | 2022DOI: https://doi.org/ 10.21501/23461780.4310

El diálogo filosófico, una práctica alternativa y terapéutica
Philosophical dialogue, an alternative and therapeutic practice

Palabras clave
Asesoramiento; Terapia; Filosofía; Existencial; Pandemia; Malestar; 
Transformación; Bienestar.

Abstract
This text seeks to present the practical and therapeutic character of philosophy 
in the face of the vicissitudes derived from the Covid-19 pandemic such as: 
Loneliness, anguish, meaninglessness, the existential malaise of the time. 
Philosophy emerges as an alternative to find possibilities of self-knowledge and 
self-management. It presents generalities of the pandemic context, presents 
notions about the nature of philosophy, the imminence of pain and culminates by 
showing what and how consulting is and its transformative possibilities.

Keywords
Counselling; Therapy; Philosophy; Existential; Pandemic; Malaise; Transformation; 
Welfare.

DOI: https://doi.org/ 10.21501/23461780.2680


136Perseitas | Vol. 10 | 2022DOI: https://doi.org/ 10.21501/23461780.4310

Andrés Escobar Vásquez, Jhon Edward Saldarriaga Flórez

Introducción

La filosofía en la actualidad está siendo despreciada por su aparente “inutilidad”, 
pues es considerada una disciplina teórica sin aplicabilidad. Precisamente es 
este el motivo que anima al presente ensayo a escudriñar la filosofía misma 
y encontrar sus posibilidades prácticas, su aplicabilidad e importancia 
para el contexto cultural actual. Un elemento particular de la filosofía desde 
su nacimiento es el diálogo, que se convierte en un elemento práctico y 
pertinente para la persona y la sociedad de nuestros tiempos, tiempos donde 
la conversación y la conectividad aparecen en una situación paradójica con 
la soledad, el sinsentido y la indiferencia que las personas y las sociedades 
viven frente a sí mismos, los otros y las cosas. Se hace necesario hacer una 
reflexión acerca de la naturaleza del diálogo filosófico y de las necesidades que 
las personas y las sociedades contemporáneas tienen para articular la filosofía 
práctica de manera pertinente para este contexto.

El contexto al que se hace referencia es complejo: violencia racial y polí-
tica, un consumismo voraz, individualismo radicalizado, pérdida del sentido de 
la vida, indiferencia frente al dolor y el sufrimiento, soledad, aislamiento, ansie-
dad, angustia, incertidumbre provocada por la pandemia COVID-19. Estos son 
algunos de los problemas a los que se enfrenta la humanidad en estos días, al 
que se enfrentan las personas de carne y hueso.

Así, la filosofía se presenta como una alternativa curativa a la soledad, 
al sinsentido y a la indiferencia, entendiendo estas dos características como 
situaciones enfermizas1. En este marco el diálogo filosófico emerge como un 
posible salvavidas; gracias a este se generan relaciones auténticas entre el 
acompañante (filósofo) y su acompañado, pues parten de la verdad como a 
priori para el encuentro y el proceso curativo.

1 “Enfermizo” es un término empleado aquí en referencia a situaciones en las que una persona se percibe y 
se siente angustiado y dolorido físico, emocional e intelectualmente; esta manera de percepción y sensación 
devienen en modos atípicos de estar, aparecer, percibir y hacer en el mundo que entran en conflicto con aquello 
que, para esta persona, es lo normal en su comportamiento. 

DOI: https://doi.org/ 10.21501/23461780.2680


137Perseitas | Vol. 10 | 2022DOI: https://doi.org/ 10.21501/23461780.4310

El diálogo filosófico, una práctica alternativa y terapéutica
Philosophical dialogue, an alternative and therapeutic practice

De este modo, la filosofía, en su concepción práctica como alternativa 
sanadora o terapéutica, emerge, en principio, como una hermenéutica orien-
tada a la proposición y a la transformación de la vida. Por esto se procurará 
presentar, en el presente texto, el por qué, cómo y para qué la filosofía es una 
posibilidad sanadora partiendo del diálogo filosófico como método.

Vivir en tiempos de pandemia: exacerbación de la 
individualidad

En La sociedad del cansancio (2012), Byung-Chul Han ya establecía un 
diagnóstico global en relación con la otredad. Llama la atención la lexicalización 
médica de dicho análisis: “La otredad es la categoría fundamental de la 
inmunología. Cada reacción inmunológica es una reacción inmunológica frente 
a la otredad” (2012, p. 8). El pensador surcoreano establece un paradigma de 
horizonte entre dos actores participantes de una dinámica, donde el hincapié 
está puesto en un “yo” que se inmuniza ante otro.

El texto de Byung-Chul Han fue escrito una década antes de la ya conocida 
pandemia derivada de la COVID-19, allí el filósofo hace énfasis en la necesidad 
humana de rivalizar con el otro, de ver en la otredad un enemigo frente al cual 
hay que inmunizarse. Sin embargo, a ello se le opone una constante tenden-
cia contemporánea a minimizar la aparente carga viral que supone el otro, 
el mundo vive un proceso de globalización más avanzado que funciona, en sí 
mismo, como un remedio a la carga viral de la otredad: “El paradigma inmu-
nológico no es compatible con el proceso de globalización. La otredad que 
suscitará una reacción inmunitaria se opondría a un proceso de disolución de 
fronteras” (Han, 2012, p.10).

Sin embargo, el virus de la otredad ha encontrado un punto álgido en 
medio de la pandemia derivada del COVID-19, donde la carga viral migra desde 
lo ideológico a lo somático: El distanciamiento ya no se propone desde el hori-
zonte étnico, religioso, racial o político; sino desde el contacto más elemental, 
tal como lo expone Slavoj Žižek (2020):

DOI: https://doi.org/ 10.21501/23461780.2680


138Perseitas | Vol. 10 | 2022DOI: https://doi.org/ 10.21501/23461780.4310

Andrés Escobar Vásquez, Jhon Edward Saldarriaga Flórez

“No me toques”, según Juan 20:17, es lo que Jesús le dijo a María Magdalena cuando 
lo reconoció después de la resurrección (…) Hoy, sin embargo, en medio de la epide-
mia del coronavirus, todos estamos bombardeados precisamente por llamadas a no 
tocar a los demás sino para aislarlos, a mantener una distancia corporal adecuada. 
¿Qué significa el mandato “no me toques”? Las manos no pueden llegar a la otra per-
sona; solo desde el interior podemos acercarnos los unos a los otros, y la ventana 
hacia “dentro” son nuestros ojos. (p. 7)

Esto supone una exacerbación de la viralización del otro, pues el otro ya 
no supone, en principio, una amenaza ideológica, sino real, siendo el posible 
portador de una carga viral, no religiosa, política o étnica, sino infecciosa. De 
hecho, en términos ideológicos, se ha masificado la solidaridad espontánea 
con el semejante. Se han roto ciertas barreras ideológicas en favor de la lucha 
común contra un virus, así lo sintetiza Žižek (2020):

Esta es la realidad que debemos traducir a la política – ahora es el momento de dejar 
el lema “América (o quien sea) primero”. Como dijo Martin Luther King hace más de 
medio siglo: “Puede que todos hayamos venido en barcos diferentes, pero ahora es-
tamos en el mismo barco”. (p. 13)

Sin embargo, la solidaridad espontánea y la ruptura (o suspensión parcial) 
de la fragmentación ideológica no suprimen la necesidad de la distancia del 
otro, en este caso, en el contacto físico más elemental: pareciera que el otro 
adquiere un valor como igual desde la lejanía, difuminándose en la cercanía.

Viralización de la multiplicidad: el diálogo con 
interlocutores mudos

En el texto Pandemia (2020), el autor esloveno Slavoj Žižek bautiza el cuarto 
capítulo con el nombre: “Bienvenidos al desierto de lo viral”2. En este capítulo, 
el filósofo hace alusión a cómo la pandemia ha traído consigo no solo la 
exacerbación real del otro como enemigo, sino que, a partir de esto, ha 
comenzado una nueva batalla ideológica:

2 En clara alusión a su obra del 2011: Bienvenidos al desierto de lo Real, que, a su vez, es una alusión a la película 
Matrix de 1998, en donde el personaje Morfeo le dice a Neo estas sentenciosas palabras.

DOI: https://doi.org/ 10.21501/23461780.2680


139Perseitas | Vol. 10 | 2022DOI: https://doi.org/ 10.21501/23461780.4310

El diálogo filosófico, una práctica alternativa y terapéutica
Philosophical dialogue, an alternative and therapeutic practice

Noticias falsas, teorías conspirativas paranoicas, explosiones de racismo. La nece-
sidad médica bien recibida de las cuarentenas encontró un eco en la presión ideo-
lógica para establecer fronteras claras y poner en cuarentena a los enemigos que 
representan una amenaza para nuestra identidad. (Žižek, 2020, p. 26)

Esto parece resurgir en una nueva etapa de la pandemia. Luego de la apa-
rente cura de la viralización ideológica de la otredad en favor de la solidaridad, 
reaparece de nuevo el síntoma del individualismo paranoico de la mano de la 
viralización real del otro. Lo anterior supone la masificación de la individualidad 
fomentada por los medios de difusión y el consumo constante de información.

La pandemia de la individualidad: la viralización del 
soliloquio

El título “Bienvenidos al desierto de lo viral” supone una creciente ola informativa 
a través de los diversos medios. Los sujetos están en constante intercambio de 
información por medio de las plataformas digitales, en un constante ir y venir 
de bytes de información con otros desconocidos. El contacto humano supone 
cada vez más un semblante donde es imposible saber quién está detrás de la 
pantalla.

Jacques Lacan, en su seminario cuatro, titulado “Relaciones de Objeto”, 
propone un esquema de relación en donde aparece un velo que divide al sujeto 
con el objeto, más allá del objeto está la nada. El meollo surge cuando quita-
mos el velo que divide al sujeto con el objeto, el primero podrá percibir cómo 
el segundo desaparece con el velo, dejando la nada (Lacan, 2008, p. 158). Lo 
anterior puede suponer una metáfora del semblante relacional del diálogo viral 
por plataformas digitales: es la pantalla un velo que separa a la persona con su 
interlocutor, pero este interlocutor es solo un semblante efímero que desapa-
rece y deja al sujeto en una carencia real de contacto y diálogo.

La pandemia no trae consigo solo una carga viral real, sino también la 
carencia de la interacción real entre dos interlocutores, el diálogo. Es nece-
sario identificar el constante semblante del soliloquio digital como un peligro 
para la otredad, para la real otredad.

DOI: https://doi.org/ 10.21501/23461780.2680


140Perseitas | Vol. 10 | 2022DOI: https://doi.org/ 10.21501/23461780.4310

Andrés Escobar Vásquez, Jhon Edward Saldarriaga Flórez

En este marco contextual se sitúa la filosofía en la actualidad; un contexto 
que reclama a viva voz alternativas para comprender, analizar y transformar la 
existencia. La pandemia ha traído consigo experiencias y realidades que deben 
ser interpretadas para asumir posturas críticas y autocríticas que apunten a 
la gestión que las personas hacen de su propia existencia en esta “nueva rea-
lidad”; el diálogo filosófico emerge como una alternativa que responde a esta 
necesidad de autoconocimiento, autogestión, comprensión y terapia en la 
complejidad que el mundo vive hoy.

La naturaleza hermenéutica del diálogo filosófico: una 
cura de la individualidad

Para Gadamer, el diálogo no es una técnica, es una práctica que lleva 
naturalmente al conocimiento de sí mismo y del otro y a la libertad de aquellos 
que participan en el diálogo, apartándose sustancialmente de la concepción 
procedimental de Platón. El diálogo, visto desde Platón, es una técnica 
caracterizada por el uso de preguntas y respuestas para llegar a un acuerdo, 
producto de la interacción comunicativa entre dos individuos o más; pero ¿qué 
es el diálogo para Gadamer? El autor se hace la pregunta y la contesta así:

Todos pensamos sin duda en un proceso que se da entre dos personas y que, pese a 
su amplitud y su posible inconclusión, posee no obstante su propia unidad y armonía. 
La conversación deja siempre una huella en nosotros. Lo que hace que algo sea una 
conversación no es el hecho de habernos enseñado algo nuevo, sino que hayamos 
encontrado en el otro algo que no habíamos encontrado aún en nuestra experiencia 
del mundo (…) La conversación posee una fuerza transformadora. Cuando una con-
versación se logra, nos queda algo, y algo queda en nosotros que nos transforma. 
(Gadamer, 2006, pp. 206 – 207)

Es pertinente considerar cómo para Gadamer la conversación –el diálogo– 
posibilita el acercamiento entre los interlocutores, pero esto no solo genera 
conocimiento, sino que transforma al individuo; el diálogo transforma, pues 
provoca el autoconocimiento que libera la posibilidad de acercarme al otro 
con su realidad u horizonte y lleva a que, en esa relación, haya una apertura 
al mundo. El diálogo hermenéutico tiene poder transformador, pues se fun-

DOI: https://doi.org/ 10.21501/23461780.2680


141Perseitas | Vol. 10 | 2022DOI: https://doi.org/ 10.21501/23461780.4310

El diálogo filosófico, una práctica alternativa y terapéutica
Philosophical dialogue, an alternative and therapeutic practice

damenta en el lenguaje como condición de posibilidad para la comunicación, 
proceso que es meramente humano, conversar es un arte que transforma. Por 
ello la filosofía es diálogo; “la hermenéutica es filosofía” (Gadamer, 2006, p. 117).

El diálogo es el escenario de la filosofía y el pensar humano en general; 
en la formulación de un pensamiento la razón dialoga consigo misma, se for-
mulan preguntas y respuestas de manera dialéctica y se genera una relación 
con el mundo, por esto surgen algunas inquietudes y reflexiones que Gadamer 
expone así: “La hermenéutica es filosofía porque no puede limitarse a ser el 
arte de entender las opiniones del otro. La reflexión hermenéutica implica que 
en toda comprensión de algo o alguien se produce una autocrítica” (Gadamer, 
2006, p.117). Así, el diálogo, más que una herramienta, es un arte; el arte de 
relacionarse comprensivamente consigo mismo, con los otros y con las cosas.

A partir de esta comprensión y concepción del diálogo se puede afirmar que 
en este se busca la fusión de horizontes. ¿Qué es un horizonte? Para Gadamer 
(1997) -como se citó en Ure, 2001-, “horizonte es el ámbito de visión que abarca 
y encierra todo lo que es visible desde un determinado punto” (p. 372). ¿Y qué 
significa la fusión de estos? Ure (2001) afirma:

En la fusión de horizontes, quien pretende comprender no debe abandonar el pro-
pio horizonte en el que se encontraba antes de moverse hacia la comprensión de 
determinada realidad, texto o persona. La fusión de horizontes no significa que se 
ha creado uno nuevo y único, sino que ambos, juntos y conservando cada uno sus 
características particulares, se unen creando un ámbito nuevo donde es posible la 
comprensión. (p. 29)

Sobre esto también ha de tenerse en cuenta que

para Gadamer, quien no tiene horizontes es un ser humano que no ve suficiente, y 
que, en consecuencia, supervalora lo que le cae más cerca; tener horizontes signifi-
ca no estar limitado a lo más cercano sino poder ver por encima de ello, pues quien 
tiene horizontes puede valorar correctamente el significado de todas las cosas que 
caen dentro de ellos. (Arbeláez, 2019, p. 51)

DOI: https://doi.org/ 10.21501/23461780.2680


142Perseitas | Vol. 10 | 2022DOI: https://doi.org/ 10.21501/23461780.4310

Andrés Escobar Vásquez, Jhon Edward Saldarriaga Flórez

¿Qué implicaciones éticas tiene esta manera de concebir el diálogo? Es 
un escenario ético que propicia y dinamiza la comprensión; es ético porque 
implica unos actos fundados en valores como la solidaridad, la generosidad, el 
respeto. El diálogo posibilita el encuentro de iguales en la diferencia:

Si no se ha afinado el oído, si no se ha eliminado el orgullo y la actitud de dominio 
frente al mundo y las personas, no será posible comprender ni recibir un mensaje. 
Es necesario previamente contar con la humildad que nos permite reconocer al otro 
en tanto otro para reconocer su valor frente a mí. (Ure, 2001, p. 33)

Cuando dos o más individuos participan y construyen un diálogo ponen 
en juego su persona por medio de su palabra y de todas las herramientas de 
comunicación empleadas. Los valores y convicciones se manifiestan en el pro-
ceso y desarrollo del constructo dialogal, lo que requiere la expresión sincera 
y responsable de las ideas, pensamientos y sentimientos.

Como se ha dicho, el diálogo es encuentro, construcción; el diálogo per-
mite el conocimiento y el reconocimiento de sí mismo y del otro; por todo lo 
anterior, todo diálogo puede tener un carácter terapéutico, pues en la palabra 
pronunciada y acompañada por la escucha atenta y en las preguntas adecua-
das el diálogo se convierte en una oportunidad para abordar y comprender 
realidades íntimas acuciantes y para curar aquello que genera algún malestar.

El fin del diálogo terapéutico es escuchar al otro a pesar de la diferencia de 
pensamientos, cosmovisiones e interpretaciones que se dan sobre el objeto del 
ejercicio hermenéutico. La hermenéutica, más que un mero ejercicio o técnica 
para la interpretación, es una experiencia compleja que requiere de la partici-
pación íntegra de quienes se relacionan para lograr acuerdos sobre el objeto 
interpretado; así se hace manifiesto que el logos no es monólogo, sino diálogo.

Para el diálogo filosófico se hace necesario la apertura hacia lo que dice el 
otro, en Verdad y Método I Gadamer (1997) lo expresa así:

Lo que se exige es simplemente estar abierto a la opinión del otro o a la del texto. 
Pero esta apertura implica siempre que se pone la opinión del otro en alguna clase 
de relación con el conjunto de las opiniones propias, o que uno se pone en cierta re-
lación con las del otro. (p. 335)

DOI: https://doi.org/ 10.21501/23461780.2680


143Perseitas | Vol. 10 | 2022DOI: https://doi.org/ 10.21501/23461780.4310

El diálogo filosófico, una práctica alternativa y terapéutica
Philosophical dialogue, an alternative and therapeutic practice

Lo anterior no implica que se esté de acuerdo con el otro, pero sí presu-
pone escuchar las opiniones del otro y relacionarlas con las propias, con los 
conceptos previos que hay sobre lo que se conversa.

Quien escucha al otro, escucha siempre a alguien que tiene su propio horizonte (...) 
Y esto significa respetar, atender y cuidar al otro y darnos mutuamente nuevos oídos 
(...) para desarrollar la posibilidad de transmitir al otro lo que uno piensa de verdad 
y obtener de él la respuesta, la réplica de su modo de pensar [acogiendo] lo que el 
otro efectivamente quiere decir, y de buscar y encontrar el suelo común más allá de 
su respuesta (...) con el intercambio vivo de ideas (...) en síntesis, estar presente en 
el diálogo. (Koselleck & Gadamer, 1997, pp. 121-124)

A partir de esto el diálogo es el escenario donde se da la fusión de horizon-
tes como algo innato al hecho mismo del diálogo; sin embargo, esta fusión no 
implica dejar a un lado mi propio horizonte, es el reconocimiento de este lo que 
nos permite conversar.

“El lenguaje se da solo en el diálogo” (Gadamer, 2006, p. 203); Gadamer 
comienza su artículo “Incapacidad para el diálogo” –en Verdad y método II- 
formulando una pregunta: “¿Está desapareciendo el arte de la conversación?” 
(p. 203), y relaciona este fenómeno a circunstancias de la cultura moderna 
como la autoenajenación, plantea la incapacidad para el diálogo como 
incapacidad para escuchar: “para ser capaz de conversar hay que saber 
escuchar” (Gadamer, 2006, p. 208); el filósofo será el invitado a continuar 
creando y recreando escenarios donde el diálogo filosófico sea la puerta para 
realizar una hermenéutica y una terapia del vivir en el vivir.

Acerca de la dificultad para el diálogo Gadamer (2006) afirma: “La cues-
tión de la incapacidad para el diálogo se refiere más bien a la apertura de cada 
cual a los demás y viceversa para que los hilos de la conversación puedan ir y 
venir de uno a otro” (p. 203), el asunto refiere a la disposición, a la posibilidad 
y la voluntad que los participantes en el diálogo tienen para abrir su punto de 
vista y abrirse a otros puntos de vista –horizontes–, no importa el medio que 
se emplee para entablar una conversación, importa el contenido y el acerca-
miento entre las personas. Gadamer (2006) al respecto en su texto “La inca-
pacidad para el diálogo” –escrito en 1971 y recogido en Verdad y Método II– nos 
dice:

DOI: https://doi.org/ 10.21501/23461780.2680


144Perseitas | Vol. 10 | 2022DOI: https://doi.org/ 10.21501/23461780.4310

Andrés Escobar Vásquez, Jhon Edward Saldarriaga Flórez

El diálogo debe entenderse aquí en un sentido más ambicioso. Tratemos de ilustrarlo 
con un fenómeno opuesto que tal vez haya influido en esa creciente incapacidad para 
el diálogo: me refiero a la conversación telefónica. Nos hemos habituado a sostener 
largas conversaciones por teléfono y las personas que están próximas apenas ad-
vierten el empobrecimiento comunicativo que supone el teléfono por su limitación a 
lo acústico. (p. 204)

El autor advierte que el diálogo no está limitado a lo acústico, a escuchar 
sonidos y a emitirlos con un sentido y un significado; el diálogo es algo más, 
involucra a la persona en todas sus dimensiones y en la integralidad de estas; 
tampoco es solo un producto de la razón, el diálogo es la interacción en una 
reciprocidad simbólica y de sentido, donde los dialogantes producen “texto” e 
interpretan “texto”, entendiendo el texto como unidad y complejidad de sen-
tido y significado que permite acercar a las personas. La filosofía ha visto en 
el diálogo, más que una herramienta, su propia naturaleza, como lo expresa 
Gadamer (1998) en El giro hermenéutico:

La identidad que tiene en una conversación un interlocutor no es una identidad de-
terminada de antemano, y por tanto tampoco manifiesta. Se trata sencillamente de 
que la identidad va con la conversación. Al final tendremos que insistir siempre en 
que el logos no es monólogo y que todo pensar es un diálogo consigo mismo y con el 
otro. (p. 96)

Gadamer concibe la humanidad del hombre desde el lenguaje, desde el 
diálogo y la conversación, por esto afirmar la incapacidad para el diálogo es 
reconocer lo inhumano que se ha convertido el hombre en la cultura de nues-
tro tiempo, la tarea de la hermenéutica es “restablecer el diálogo entre los 
hombres, entre las diferentes culturas y entre los diversos sectores sociales 
(…) volver a humanizar un mundo que el hombre mismo ha hecho inhumano” 
(Ure, 2001, p. 33); Gadamer (2006) afirma: “El hacerse capaz de entrar en diá-
logo a pesar de todo es, a mi juicio, la verdadera humanidad del hombre” (p. 
209). En otro apartado del mismo texto, el autor afirma:

El diálogo es humano y humaniza. La conversación deja una huella en nosotros. Lo 
que hace que algo sea una conversación no es el hecho de habernos enseñado algo 
nuevo, sino que hayamos encontrado en el otro algo que no habíamos encontrado 
aún en nuestra experiencia del mundo. (p. 206)

DOI: https://doi.org/ 10.21501/23461780.2680


145Perseitas | Vol. 10 | 2022DOI: https://doi.org/ 10.21501/23461780.4310

El diálogo filosófico, una práctica alternativa y terapéutica
Philosophical dialogue, an alternative and therapeutic practice

La filosofía nace del encuentro del hombre consigo mismo, con los otros y 
con las cosas, dichos encuentros buscan la verdad por medio del ejercicio de 
la intersubjetividad y la comprensión de la realidad del mundo que nos rodea. 
La búsqueda de la verdad presupone un encuentro, un compartir que no des-
conoce la individualidad y autenticidad de quienes comparten en el diálogo. El 
profesor Miguel Ángel Ruíz García (2002) menciona esto así:

El paso del yo al nosotros se da en la acción conjunta y en el pensamiento compartido, 
lo cual no quiere decir hacer las mismas cosas o pensar de la misma manera, sino 
más bien una orientación hacia fines comunes que sean auténticamente vinculantes 
para todos. (p. 47)

Así pues, compartir requiere de un reconocimiento constante del otro 
como un interlocutor digno para formar comunidad en torno a la verdad como 
tarea inexorable de la filosofía.

Dialogar es descubrir y descubrirse en el concepto, es abrir en el lenguaje 
la posibilidad como naturaleza misma de la verdad; es articular el mundo indi-
vidual en el mundo común. El arte de dialogar es el arte del reconocimiento 
solidario y responsable de sí y del otro en la búsqueda de la verdad. La verdad 
es una búsqueda común, es un principio integrador de la razón, también del 
hombre en un sentido social y ético; la verdad es construida y/o develada en la 
vida cotidiana, aunque con diversidad de matices. Gadamer (2006) al respecto 
menciona:

Pero lo más asombroso en la esencia del lenguaje y de la conversación es que yo 
mismo tampoco estoy ligado a lo que pienso cuando hablo con otros sobre algo, que 
ninguno de nosotros abarca toda la verdad en su pensamiento y que, sin embargo, 
la verdad entera puede envolvernos a unos y otros en nuestro pensamiento indivi-
dual. Una hermenéutica ajustada a nuestra existencia histórica tendría la tarea de 
elaborar las relaciones de sentido entre lenguaje y conversación que se producen 
por encima de nosotros. (p. 62)

La búsqueda implica una apertura a hacer y rehacer la conversación, a 
hacerse y rehacerse en la conversación; la verdad es una construcción dialó-
gica y no monológica, como lo dice Mariano Ure (2001) parafraseando a Gad-

DOI: https://doi.org/ 10.21501/23461780.2680


146Perseitas | Vol. 10 | 2022DOI: https://doi.org/ 10.21501/23461780.4310

Andrés Escobar Vásquez, Jhon Edward Saldarriaga Flórez

amer: “Es a partir del encuentro dialógico con el otro donde me descubro a mí 
mismo” (p. 33), es decir, en el otro encuentro la verdad de mí mismo; la verdad, 
más que un problema epistemológico u ontológico, es un asunto ético.

La filosofía representa la libertad para pensar y explorar, pues relaciona la 
intimidad del filósofo con el mundo en-el-que-habita, dicha relación genera de 
manera eficaz un conocimiento. La filosofía procura por la esencia de los fenó-
menos que acontecen al hombre-en-el-mundo. A esto María Zambrano (1996) 
en Filosofía y poesía dice:

Pero no hay otro motivo más decisivo de que no podamos abandonar el tema y es 
que hoy poesía y pensamiento nos aparecen como dos formas insuficientes; y se nos 
antojan dos mitades del hombre: el filósofo y el poeta. No se encuentra el hombre en-
tero en la filosofía; no se encuentra la totalidad de lo humano en la poesía. En la poesía 
encontramos directamente al hombre concreto, individual. En la filosofía al hombre 
en su historia universal, en su querer ser. La poesía es encuentro, don, hallazgo por 
gracia. La filosofía busca, requerimiento guiado por un método. (p. 13)

La filosofía busca la verdad en el encuentro consigo mismo, con los otros 
y con las cosas; la verdad va más allá de las normas de la razón como transgre-
sión de las reglas y juicios establecidos por las estructuras y sistemas tradicio-
nales de la filosofía, sobre esto Gadamer (2006) afirma:

La dialéctica de pregunta y respuesta que subyace siempre en el proceso herme-
néutico y que rebasa el esquema básico de lo dialogal sufre aquí una modificación 
especial. La recepción e interpretación de la poesía parece implicar una relación 
dialogal sui generis. (p. 402)

Gadamer (2006) afirma que conversar filosóficamente implica filosofar 
desde la vida para hacer el ejercicio humano de pensar; y que “solo piensa filo-
sóficamente aquel que siente insatisfacción ante las posibilidades de expresión 
lingüística disponibles. Se piensa en común cuando se comparte realmente la 
indigencia de quien se arriesga a formular enunciados que han de acreditarse 
por sí mismos” (p. 88).

DOI: https://doi.org/ 10.21501/23461780.2680


147Perseitas | Vol. 10 | 2022DOI: https://doi.org/ 10.21501/23461780.4310

El diálogo filosófico, una práctica alternativa y terapéutica
Philosophical dialogue, an alternative and therapeutic practice

El concepto no es una camisa de fuerza para el lenguaje y para la filosofía; 
el concepto, como la filosofía, no tiene un límite determinado y determinista, 
sino que es un principio unificador en la construcción de la conversación. 
Heidegger (2008) refiere su definición de concepto de la siguiente manera:

Un concepto no es un esquema, sino una posibilidad de ser, del momento, esto es, 
constituye ese momento; un significado producido, extraído; un concepto muestra 
el haber previo, es decir, transpone la experiencia fundamental; muestra la concep-
tuación previa, es decir, exige el cómo del hablar y cuestionar a alguien; es decir, 
transpone en el existir según su tendencia a la interpretación y preocupación. Los 
conceptos fundamentales no son añadidos posteriores, sino motivos conductores: 
tienen a su manera el existir en sus manos. (p. 35)

El diálogo filosófico se caracteriza por la búsqueda del concepto como 
principio de unidad, no de uniformidad de opiniones y pensamientos. Una con-
versación filosófica parte del lenguaje mismo, de la vida, de lo que acontece; 
es hacer filosofía desde el diálogo. Gadamer (2006) lo expresa de la siguiente 
manera:

Un sistema de conceptos, una serie de ideas que habría que definir, delimitar y de-
terminar una por una, no responde a la cuestión radical de la conceptualidad de la 
filosofía ni a la filosofía como conceptualidad. Porque la filosofía busca la unidad “del” 
concepto (…) la unidad del objeto de la filosofía consiste en que, así como la unidad de 
la palabra es la de lo “digno de decirse”, también la unidad del pensamiento filosófico 
es la de lo digno de pensarse. (p. 84)

Así pues, la filosofía propicia, propende y busca permanente e insaciable-
mente la verdad en el conocimiento.

El diálogo hermenéutico no tiene palabra final; la tarea del filósofo es man-
tener abierta la conversación:

Un diálogo es algo en lo que uno entra, en lo que uno se implica, algo de lo que no se 
sabe de antemano qué ‘saldrá’ y algo que tampoco se corta sin violencia, puesto que 
siempre se queda algo por decir. (Dutt & Gadamer, 1998, p. 61)

El diálogo, la conversación, desde y en la filosofía, es más un ethos que un 
método o herramienta para comprender o curar.

DOI: https://doi.org/ 10.21501/23461780.2680


148Perseitas | Vol. 10 | 2022DOI: https://doi.org/ 10.21501/23461780.4310

Andrés Escobar Vásquez, Jhon Edward Saldarriaga Flórez

En resumen, la conversación deja abierta siempre la posibilidad de explo-
rar por la palabra el mundo y la vida. La filosofía, como cualquier ciencia, es y 
debe ser un canal de conversación con el mundo, la filosofía no acaba ni agota 
de manera definitiva el conocimiento y las interpretaciones; la tarea de la filo-
sofía es mantener abierta la pregunta para dialogar, como experiencia para 
comprender, acompañar y curar partiendo del principio transformador del 
diálogo filosófico. 

La necesidad y la inminencia del dolor: principios 
filosóficos

La vida es dialéctica, la comprensión de la vida se da en la medida en que 
emergen ante sí la muerte y el dolor, este nos pone de cara a la experiencia 
límite de la muerte, y la muerte nos pone de cara a la vida. Pero… ¿por qué 
presentar esta proposición?

Vivir es el fenómeno más radical e inminente al que la persona tiene acceso 
y posibilidad de comprensión, para saberse vivo se requiere de algunas expe-
riencias intrínsecas a la experiencia de la vida: el dolor y la muerte. Se hace 
pertinente profundizar en torno a estas dos experiencias.

El dolor hace parte de la vida desde el momento mismo del nacimiento: 
nacer es doloroso –para la madre y para el recién nacido–, es un efecto propio 
del hecho de nacer, aunque el neonato no sea consciente de lo que le ha pasado 
existe una sensación en él de incomodidad y molestia que se hace manifiesta 
en el llanto. Este duelo se da por los cambios sufridos; pasar de un ambiente 
de protección –casi absoluta– a la extrema vulnerabilidad supone un dolor que 
parece inconsolable; sentir la carencia y necesidad evidencia la naturaleza 
dolorosa de la vida.

La presencia del dolor a lo largo de la vida es evidente, cada elección, cada 
pérdida, cada cambio genera un dolor, pues pone de manifiesto carencias y 
necesidades a las que estamos ligados en la existencia; por esto, carencia y 
necesidad suponen un acompañamiento, el dolor es una experiencia que busca 

DOI: https://doi.org/ 10.21501/23461780.2680


149Perseitas | Vol. 10 | 2022DOI: https://doi.org/ 10.21501/23461780.4310

El diálogo filosófico, una práctica alternativa y terapéutica
Philosophical dialogue, an alternative and therapeutic practice

ser vivida o acompañada por otro. Vale la pena preguntar: ¿cuál es el sentido 
del dolor y el sufrimiento? Y en el marco de esta pregunta cabe preguntar tam-
bién: ¿qué es el dolor? ¿Se puede clasificar el dolor? ¿Por qué hablar del dolor 
o el sufrimiento para tratar el diálogo filosófico y sus posibilidades curativas?

Como se ha dicho, el dolor es inherente a la vida, es decir, la experiencia 
de vivir implica dolor; puede tomarse esta afirmación con un carácter “pesi-
mista” en referencia a la vida, pues tradicionalmente hemos concebido la vida 
de modo “afirmativo y positivo”, y el dolor, el sufrimiento y la muerte como algo 
“negativo”; esto es, al percibir la presencia del dolor o del sufrimiento vemos 
la inminencia de la muerte y su implacable desenlace –posiblemente un final 
absoluto y definitivo. Víctor Raúl Jaramillo (2006) afirma: “Hemos sido educa-
dos para el sufrimiento en aras de una conquista supraterrenal que nos desvir-
túa como hombres, y en eso el sufrimiento se presenta como una mala señal” 
(p. 81). Sin embargo, la experiencia del dolor es una circunstancia propia de 
vivir; el sufrimiento es la manera como la persona apropia el dolor y la muerte; 
es la experiencia límite a la que nos remite el sufrimiento, es decir, el sinsentido.

A partir de lo anterior, se entiende la vida como el hecho mismo en el cual 
se funda la experiencia de “vivir”, y este vivir posee un carácter afirmativo de la 
persona, de su humanidad, de su conciencia y de la experiencia misma de vivir.

El dolor físico se transforma en verdadero sufrimiento cuando desborda 
parcial o totalmente la experiencia humana (Zamora, 2008, p. 3). Paralela-
mente a esta afirmación, nos encontramos que Víctor Frankl (1905-1997) 
afirma que “en realidad ni el sufrimiento, ni la culpa, ni la muerte, pueden privar 
a la vida de su verdadero sentido” (p. 156). El dolor adquiere de esta manera un 
sentido; hace patente la vida para los sentidos y para el pensamiento, por tanto, 
nos pone ante la vida y a la experiencia misma de vivirla. Así, el dolor toma su 
sentido en la vida, no en la muerte; el dolor no nos lleva a la muerte unidirec-
cionalmente. Ante la experiencia del dolor y el sufrimiento emerge la vida, y la 
muerte es solo una circunstancia límite de esta. Así, el dolor es una necesidad, 
su inminencia en la vida lo presenta como algo “incómodamente necesario”; en 
el dolor está el sentir la vida y el vivir con la muerte.

DOI: https://doi.org/ 10.21501/23461780.2680


150Perseitas | Vol. 10 | 2022DOI: https://doi.org/ 10.21501/23461780.4310

Andrés Escobar Vásquez, Jhon Edward Saldarriaga Flórez

La paradoja o la dialéctica que plantea el dolor entre el sentido y el sin-
sentido, para quien lo padece, lleva a experimentar la necesidad –explícita o 
implícita– de un acompañamiento, es decir, de no experimentar –vivir– el dolor 
en soledad de manera radical. Ante el dolor padecido aparece el sufrimiento 
que se exterioriza de múltiples modos: en la palabra, el gesto, el silencio… que 
evidencian la necesidad de ser acompañado y comprendido. Sobre el tema del 
sentido de la vida debemos tener en cuenta dos acepciones posibles que nos 
presenta la profesora Mónica Cavallé:

1) El sentido entendido como significado. Esta acepción de la palabra “sentido”, en la 
expresión “sentido de la vida”, es la más habitual en nuestro contexto cultural, tanto 
en el marco del lenguaje coloquial como en los contextos filosóficos y religiosos. El 
sentido en esta acepción equivale a lo que cada cual se dice a sí mismo sobre desde 
dónde viene su vida y hacia dónde va, sobre cuál es la razón de ser, la finalidad o el 
propósito de su existencia o sobre el significado que para él tiene lo que en ella acon-
tece. El sentido como significado es el que casi siempre está implícito en las respues-
tas a las preguntas “por qué” y “para qué”, o en enunciaciones del tipo “el sentido del 
sufrimiento es…”, etc.

El sentido como significado se expresa en un juicio o una serie de juicios, en una de-
terminada formulación o explicación discursiva.

Como veremos, las tradiciones sapienciales comparten con buena parte de la sen-
sibilidad contemporánea que los significados y propósitos pertenecen a la esfera 
subjetiva. Comparten también su cuestionamiento del presupuesto de que la vida 
solo se justifica apuntando a algo (una finalidad, un significado) que está más allá de 
sí misma.

2) El sentido entendido como dirección. Toda teoría o creencia sobre el significado 
de la vida que pretenda tener validez universal y objetiva es intrínsecamente polé-
mica, puede ser aceptada o rechazada. Frente al carácter inevitablemente polémico 
del sentido entendido como significado, el sentido entendido como dirección, en la 
expresión “sentido de la vida”, apunta a una mera constatación empírica: la consta-
tación de que la vida es movimiento y de que el movimiento de la vida no es arbitrario, 
pues sigue una determinada dirección, avanza según un cierto cauce (sin que esté 
implícito en esta constatación que lo haga para llegar a un determinado lugar o para 
alcanzar un determinado propósito u objetivo).

El sentido como dirección no puede expresarse en un juicio ni en ninguna formulación 
discursiva. Requiere sencillamente ver, mirar. (Cavallé, s.f., p. 6.)

A partir de lo anterior es posible inferir que, para el ejercicio de un acom-
pañamiento filosófico, se hace necesario comprender que el sentido de la vida 
es la vida misma, su fluir constante y natural. En ese fluir aparece la dialéctica 

DOI: https://doi.org/ 10.21501/23461780.2680


151Perseitas | Vol. 10 | 2022DOI: https://doi.org/ 10.21501/23461780.4310

El diálogo filosófico, una práctica alternativa y terapéutica
Philosophical dialogue, an alternative and therapeutic practice

como un modo de fluir propio de la vida, es decir, la lucha o el juego permanente 
de contrarios: emociones, sentimientos, pensamientos, acciones, conocimien-
tos enfrentados los unos con los otros, en esto está el sentido de la vida y la 
filosofía misma. Sobre lo anterior la doctora Cavallé (s.f.) agrega en el mismo 
texto: “El sentido de la vida y la dinámica real de la vida son idénticos” (p. 18), por 
lo anterior es necesario afirmar que al referirnos al sentido no hacemos refe-
rencia a una búsqueda” sino a una “construcción o creación”. Así el sufrimiento 
no resulta ser un medio para alcanzar un objetivo, no sufrimos para algo, sim-
plemente sufrimos y a partir de esta situación se hace un trabajo personal de 
dar o crear un sentido a dicha experiencia. Por lo anterior el sufrimiento y la 
vida resultan ser fenómenos a los cuales, en el acompañamiento, por el diálogo 
filosófico, el acompañado les va creando un sentido.

Por esto el diálogo filosófico emerge como una alternativa, tan antigua 
y tan actual, de acompañar la experiencia vital y profunda del dolor en cual-
quiera de sus estadios y de la búsqueda permanente de sentido. El diálogo filo-
sófico debe generar en el acompañado un develamiento de esta lógica surgida 
en la relación dialéctica entre la vida y la muerte, vivir y morir que tiene como 
conjunción el dolor, el sufrimiento y la angustia. Podemos entender que cuando 
se hace un acompañamiento filosófico, no sólo se acompaña la experiencia del 
dolor, sino también la vida como experiencia integral e integradora de la per-
sona.

Diálogo filosófico y acompañamiento

Al plantear el diálogo filosófico como una alternativa para acompañar, 
transformar y sanar resulta imperativo abordar y desarrollar la naturaleza 
filosófica del diálogo. El término “diálogo” proviene del griego antiguo 
διάλογος (diálogos), de διαλέγομαι (dialégomai), que significa “conversar”; 
está compuesto por διά, que puede significar “dos” o “a través de” y λογος que 
se ha traducido comúnmente como discurso, palabra o razón. Por lo anterior 
es posible inferir que el fin del diálogo es la verdad y el conocimiento que, como 
lo vivió Sócrates, ha de conducir a sí mismo.

DOI: https://doi.org/ 10.21501/23461780.2680


152Perseitas | Vol. 10 | 2022DOI: https://doi.org/ 10.21501/23461780.4310

Andrés Escobar Vásquez, Jhon Edward Saldarriaga Flórez

Es necesario tener en cuenta que todo proceso de diálogo se desarrolla 
a partir de un flujo constante de contenidos que, en la mayoría de los casos, 
aflora gracias a la apertura que la pregunta genera; por esto

preguntar quiere decir abrir. La apertura de lo preguntado consiste en que no está 
fijada una respuesta. Lo preguntado queda en el aire respecto a cualquier sentencia 
decisoria y confirmatoria. El sentido de la pregunta consiste precisamente en dejar 
al descubierto la cuestionabilidad de lo que se pregunta. (Gadamer, 1997, p. 440)

El camino que conduce a la intimidad, es decir, al conocimiento de sí es 
complejo y ha de ser acompañado por alguien más. En el presente texto se 
propone un acompañamiento desde la filosofía, pues esta procura la verdad 
fundamental a partir de preguntas fundamentales; la verdad referida es la 
experiencia íntima y profunda de sí mismo, a saber, de las sensaciones, las 
emociones, las razones, creencias, deseos, etc.

Como se ha dicho, el sufrimiento es una experiencia que pone ante los pro-
pios límites y verdades que, en muchas ocasiones, se desea ocultar, enmasca-
rar o ignorar; el acompañamiento filosófico busca desentrañar esas verdades 
íntimas para que el acompañado las descubra y las viva con dignidad, es decir, 
se apropie de sus circunstancias para orientar sus decisiones partiendo de sí 
mismo y pueda hacer un ejercicio autónomo.

La realidad del sufrimiento lleva a formular la siguiente pregunta: ¿el 
sufrimiento padecido depende de sí mismo, de otros, de circunstancias, de la 
naturaleza? También lleva a la pregunta: ¿es posible hacer algo frente a ese 
dolor o sufrimiento? Para responder a estas preguntas el doctor Jaramillo 
(2006) afirma:

Me refiero al dolor con sentido, con voluntad, con conciencia. Un sufrimiento que 
sea apertura, cambio, destino. Mas no destino como pre-escritura, sino como límite, 
pues es el límite de un nuevo horizonte (…) El sufrimiento nos interroga y nos da una 
vida trágica, donde el recurso de la intencionalidad del espíritu se recupera; pero 
esta tragedia debe ser una aseveración de la vida (…) Evadir el sufrimiento es evadir 
la vida, pero el sufrimiento no es la vida. (p. 81)

DOI: https://doi.org/ 10.21501/23461780.2680


153Perseitas | Vol. 10 | 2022DOI: https://doi.org/ 10.21501/23461780.4310

El diálogo filosófico, una práctica alternativa y terapéutica
Philosophical dialogue, an alternative and therapeutic practice

Esta visión conduce a reflexionar sobre la manera en que se asume el 
dolor y el sufrimiento, es decir, unos evaden y otros enfrentan sin temor, otros 
ignoran, otros ocultan; en estos modos de asumir el dolor se hace necesario 
un acompañamiento, pues el dolor afecta la vida (física, espiritual, intelectual-
mente). Aunque el dolor no dependa directamente de quien lo padece, pues es 
una circunstancia que se escapa a su control, quien lo vive sí tiene la libertad y 
la decisión de cómo percibirlo, comprenderlo y enfrentarlo.

Debe pensarse: ¿cuáles son las características del diálogo filosófico y 
cómo aporta para el acompañamiento del sufrimiento? El diálogo involucra a 
la persona en todas sus dimensiones y en la integralidad de estas. Por lo ante-
rior es posible afirmar que la filosofía se da en la experiencia de encuentro del 
hombre con aquello que le es próximo; dichos encuentros tienen una finalidad: 
la búsqueda de la verdad y la comprensión de la realidad del mundo que nos 
rodea por medio del ejercicio de la intersubjetividad. Dialogar es descubrir y 
descubrirse en el concepto, es abrir en el lenguaje la posibilidad como natura-
leza misma de la verdad; es articular el mundo individual en el mundo común; 
dialogar es el arte del reconocimiento solidario y responsable del otro en la 
búsqueda de la verdad, en el discurso y en el ejercicio concreto de la vida.

El acompañamiento filosófico es una modalidad de asesoramiento que 
busca, como afirma Gerd B. Achenbach (como se citó en Cavallé, 2004),

proporcionar a las personas con preguntas concretas y problemas vitales una ayuda 
humana efectiva sobre la base de la filosofía práctica, una ayuda que respeta y apoya 
a la persona que busca orientación (...) en tanto que autónoma y responsable de sí 
misma. (p. 147)

También afirma Cavallé (2004) que

[e]l reconocimiento del poder transformador de la reflexión filosófica es la base del 
asesoramiento filosófico, pero este reconocimiento no implica que el asesoramiento 
filosófico se conciba como un mero instrumento terapéutico; esto último supondría 
banalizar la filosofía, que solo es genuina y fuente de comprensión y de transforma-
ción profundas precisamente cuando se constituye como un fin en sí misma. (p. 150)

DOI: https://doi.org/ 10.21501/23461780.2680


154Perseitas | Vol. 10 | 2022DOI: https://doi.org/ 10.21501/23461780.4310

Andrés Escobar Vásquez, Jhon Edward Saldarriaga Flórez

Surge entonces la necesidad de identificar y comprender algunos princi-
pios fundamentales que guían la experiencia del diálogo filosófico y su posibi-
lidad transformadora en la experiencia de acompañamiento. Los principios a 
los que se hace referencia son los siguientes: la verdad, la libertad, el recono-
cimiento, el respeto y la responsabilidad. La verdad es principio fundante del 
acompañamiento, pues a partir de ella se dan las preguntas fundamentales y 
se propende por el conocimiento de sí. En un segundo momento, el acompaña-
miento parte de la libertad, pues el acompañado ha de emprender su proceso 
y trabajo libre y voluntariamente, entendiendo que el acompañante le sirve de 
espejo activo en el proceso. En un tercer momento parte del reconocimiento, 
ambos deben reconocerse como diferentes, uno del otro, pero a la vez cada 
uno debe reconocerse en su mismidad para comprender su rol en el diálogo 
y en la necesidad que tienen mutuamente el uno del otro. Aparece en cuarto 
momento el respeto, al reconocer la diferencia, acompañado y acompañante 
comprenden que en el diálogo la escucha atenta del otro es fundamental para 
el trabajo, para el proceso. Finalmente, se encuentra la responsabilidad, pues 
en el proceso que emprende el acompañado asume unos compromisos con-
sigo inferidos del mismo proceso. La responsabilidad del acompañante estará 
basada en el sigilo, la formulación de preguntas que conduzcan al acompañado 
al reconocimiento de sí y el compromiso con el mismo diálogo; de este modo

el filósofo asesor, inspirándose en la mayéutica socrática, procura incitar, invitar, 
provocar, inspirar..., pero en ningún caso da respuestas prefabricadas ni transmite 
su particular modo de pensar. Su propósito es llegar a ser prescindible en su con-
dición de orientador, fomentar la autonomía e independencia del asesorado pro-
porcionándole las claves necesarias para que llegue a ser él mismo su más sólido y 
calificado consultor. (Cavallé, 2004, p. 154)

El proceso de acompañamiento se centra en la vida, la verdad y la palabra, 
pues estas permiten el acercamiento claro, la comprensión y el enfrentamiento 
del dolor y el sufrimiento. La palabra se hace imagen y sonido que expresa y 
transmite algo –vida, pensamiento, creencia, emociones, sentimientos, crea-
ciones, sensaciones, muerte–, por esto es posible afirmar que la vida necesita 
de la palabra, es decir, la palabra tiene una naturaleza dialéctica; por medio de 
la palabra pronunciada y escuchada se hace posible una conciencia sobre sí 
mismo y sobre el otro, se hace posible el conocimiento de las propias circuns-

DOI: https://doi.org/ 10.21501/23461780.2680


155Perseitas | Vol. 10 | 2022DOI: https://doi.org/ 10.21501/23461780.4310

El diálogo filosófico, una práctica alternativa y terapéutica
Philosophical dialogue, an alternative and therapeutic practice

tancias y la recepción de reflejos de otros –que en este caso del acompaña-
miento filosófico son preguntas que propenden a la verdad del propio dolor y 
la propia vida–; es esta dialéctica el aporte del acompañamiento filosófico al 
proceso vivido por el acompañado en su experiencia de dolor y sufrimiento.

El enfoque existencial para el proceso de 
acompañamiento desde la filosofía

En el marco presentado sobre acompañamiento filosófico es pertinente hacer 
referencia a algunos enfoques con y desde los cuales es posible desarrollar 
dichos procesos, a saber: enfoque existencial-sapiencial, dialógico-
hermenéutico y analítico-pragmatista; dichos enfoques brindan posibilidades 
de abordar el proceso de autoconocimiento, autocrítica y, por tanto, alivio 
frente a la presencia innegable e ineludible del dolor y el sufrimiento, al igual 
que el de la búsqueda permanente del sentido de la vida.

En el enfoque existencial-sapiencial se parte de la existencia misma del 
acompañado, se aborda el proceso de autoconocimiento contextualizado en la 
existencia, no entendida como una estructura rígida y solidificada, sino como 
un fluir natural del ser, el conocer y el hacer.

El proceso de acompañamiento desde dicho enfoque es desarrollado ini-
cialmente por Omar Linares Huertas, quien embebido del trabajo y el método 
sapiencial de Monica Cavallé, comienza a desarrollar un estilo particular de 
autoconocimiento y autogestión en sus asesorados.

El proceso de asesoramiento tiene como punto de partida la existencia 
y el malestar que en ella se presenta y busca que el asesorado encuentre en 
su existencia los elementos y herramientas propias para asumir una actitud 
estoica que lo lleven a enfrentar su malestar. Frente al asesoramiento, Linares 
(2019) afirma que en la práctica de dicho asesoramiento se conocen, se 
comprenden y se emplean las herramientas de las que dispone la práctica 
filosófica, tales como la escucha hermenéutica, la reinterpretación, el ejercicio 
del diálogo socrático, el desvelamiento y transformación de creencias ocultas 

DOI: https://doi.org/ 10.21501/23461780.2680


156Perseitas | Vol. 10 | 2022DOI: https://doi.org/ 10.21501/23461780.4310

Andrés Escobar Vásquez, Jhon Edward Saldarriaga Flórez

en fenómenos emocionales o el desvelamiento del discurso interno y sus 
implicaciones, entre otras (p. 4). En consecuencia, el autor plantea que “todo 
ello permite conectar de forma práctica y contemporánea con la sapiencialidad 
de la práctica filosófica, su ejercicio en la actualidad y proponer un renovado 
pensamiento estoico y su propedéutica frente al malestar existencial” (Linares, 
2019, p. 4).

¿Quién es el acompañante?

Dentro de este método existe un componente hermenéutico fundante, a saber, 
el acompañado hace una lectura de sí mismo en sus circunstancias, entre ellas: 
el dolor, la frustración, la tranquilidad, el miedo, la alegría, etc.; es decir, el 
trabajo transformador del diálogo filosófico comienza por un reconocimiento 
del dolor, la angustia, la inminencia de la muerte, entre otros, como parte de 
la vida; el acompañado se descubre y conoce en estas circunstancias que son 
propias de la vida, acompañado por el filósofo.

El filósofo acompañante, aunque no tiene un rol protagónico en el proceso 
de autoconocimiento, sí desempeña un papel importante; sobre esto la profe-
sora Cavallé (2004) afirma:

El filósofo asesor busca establecer un diálogo que permita ayudar a esta toma de 
conciencia: a descubrir el modo en que determinadas concepciones abstractas es-
tán influyendo en la existencia concreta del consultante; a revelar e identificar, en 
concreto, aquellos valores, creencias, fines, ideas, etc., que configuran su visión del 
mundo y están en el trasfondo de las situaciones vitales que plantea. Esta toma de 
conciencia ya tiene en sí misma un efecto liberador y transformador, pues otorga 
cierto dominio sobre lo que antes eran procesos automáticos y concede la posibili-
dad de modificar aquellas creencias básicas que la toma de distancia desenmascara 
como contradictorias, inútiles, infundadas o inconsistentes. La labor del orientador 
no es la de llevar a cabo este trabajo, pues es decisivo que este siempre quede en 
manos del asesorado –quien ha de ser el protagonista indiscutible en todo este pro-
ceso–, sino la de facilitarle esa tarea mediante las adecuadas preguntas y sugeren-
cias, y la de proporcionar un espacio abierto y seguro que permita al consultante 
llevar a cabo sin conflicto esta labor de de-construcción (de revisión y, si es preciso, 
de modificación de sus esquemas interpretativos), una de-construcción que cuando 
es compelida por otros contextos no seguros ni libremente elegidos suele resultar 
innecesariamente dolorosa y crítica. (p. 4)

DOI: https://doi.org/ 10.21501/23461780.2680


157Perseitas | Vol. 10 | 2022DOI: https://doi.org/ 10.21501/23461780.4310

El diálogo filosófico, una práctica alternativa y terapéutica
Philosophical dialogue, an alternative and therapeutic practice

El acompañante requiere de unas características que pondrá en ejerci-
cio durante el proceso: la capacidad contemplativa, es decir, la capacidad de 
escucha y observación objetiva; la habilidad para preguntar con sentido y pro-
fundidad, es decir, de identificar y formular cuestionamientos fundamentales 
para el proceso de conocimiento y búsqueda de la verdad; la capacidad de con-
ceptualizar o de hacer abstracciones formales fruto de la contemplación y el 
conocimiento de la tradición filosófica; capacidad comunicativa para expresar 
con asertividad las preguntas y los argumentos encontrados o construidos en 
el proceso de acompañamiento y una capacidad para identificar y comprender 
la diversidad de escenarios en los que participa. Frente a lo anterior, la profe-
sora Cavallé (2004) afirma:

Los estudios de filosofía sirven –o deberían servir–, no solo para transmitir conoci-
mientos de historia del pensamiento, sino, ante todo, para desarrollar en el aspirante 
a filósofo ciertas cualidades y habilidades, algunas de las cuales acabamos de enume-
rar: el hábito de pensar con rigor y de forma creativa, de ordenar y estructurar las 
ideas, de conducir una reflexión hasta su lógico final, de detectar los puntos ciegos y 
las falacias en los razonamientos; la capacidad de desvelar posibilidades inéditas –lo 
que exige espíritu crítico y creativo para ir más allá de los planteamientos iniciales y 
de los presupuestos consabidos por el “sentido demasiado común”–, la de saber es-
cuchar y dialogar con ponderación, etc. Por ello, nadie más competente que un ver-
dadero filósofo para otorgar la inapreciable ayuda que consiste –como expresaba Lia 
Keuchenius– en apoyar a los demás en sus esfuerzos por clarificar sus pensamientos 
y sentimientos. El filósofo asesor ideal es aquel que a su madurez, veracidad e inte-
gridad personal suma la maestría en estas habilidades y procedimientos. (p. 10)

Como puede verse, el filósofo ha de contar con unas cualidades que ade-
cua a su personalidad a partir de la relación con la filosofía, su tradición y su 
método, que, naturalmente, es dialógico.

¿Cómo se da el proceso transformador o sanador en el 
diálogo filosófico?

Al plantear esta pregunta hacemos una referencia a la pregunta por el método, 
entendiendo este como camino para llegar a un objetivo o meta determinado 
o predeterminado. Hablar del método nos hace pensar en la mayéutica que, 
como se ha dicho en líneas anteriores, “procura incitar, invitar, provocar, 

DOI: https://doi.org/ 10.21501/23461780.2680


158Perseitas | Vol. 10 | 2022DOI: https://doi.org/ 10.21501/23461780.4310

Andrés Escobar Vásquez, Jhon Edward Saldarriaga Flórez

inspirar...”; pero se llega a esto partiendo de un análisis fenomenológico que 
resulta de la presentación que realiza el acompañado de su realidad (hechos, 
circunstancias-contexto, sensaciones, pensamientos, valores, etc.), para 
luego comenzar el trabajo que consta de los siguientes momentos:

a)	 Análisis conceptual: En el contexto del asesoramiento filosófico, la clarificación 
de los conceptos centrales que van surgiendo en el diálogo –y que no consiste en 
pretender encapsular la realidad en palabras y en definiciones, sino en saber ver y 
establecer distinciones sutiles– permite tomar conciencia de lo poco que sabemos 
de muchas de las nociones que más utilizamos y cuyos significados acostumbra-
mos a dar por supuestos.

b)	 Pensamiento crítico y uso de la lógica informal. Ambos permiten detectar las fala-
cias presentes en los razonamientos, los puntos ciegos de los mismos, los supues-
tos ocultos no reconocidos, las implicaciones erradas, etc.

c)	 Experimentos del pensamiento. Esta expresión, acuñada por R. Sorenson, alude a 
cualquier experimento que no necesita ser ejecutado en la realidad para ser efec-
tivo. Mediante estos experimentos, el asesorado proyecta y explora mentalmente, 
a instancias del asesor, una probabilidad, una opción vital posible.

d)	 Método fenomenológico: la comprensión transformadora que busca favorecer 
este tipo de diálogo no se alcanza mediante la mera especulación o el autoanálisis, 
sino, fundamentalmente, a través de la capacidad de estar totalmente presentes, 
de forma lúcida, ofreciendo un espacio de libertad y de respeto a la totalidad de 
nuestra experiencia, sin juzgarla, es decir, sin actitudes de apego, de rechazo o de 
condena.

e)	 El descubrimiento de creencias, ideas y visiones del mundo latentes.

f)	 El fomento del pensamiento creativo, de la flexibilidad mental que permite descu-
brir perspectivas inéditas y más enriquecedoras sobre la propia vida.

g)	 La capacidad de aportar marcos conceptuales y emocionales y nuevos puntos 
de vista que permitan ver las situaciones planteadas bajo una nueva luz. (Cavallé, 
2004, pp. 8-9)

El método dialógico en el acompañamiento filosófico tiene un antecedente 
fenomenológico y hermenéutico deviniendo en un consecuente existencial o 
vital. El método así propuesto se fundamenta en el estoicismo como “arte de 
vivir”. Se entiende que el cultivo y el cuidado de la vida interior conllevan unas 
repercusiones transformadoras del modo y forma como se enfrenta la vida en 
el exterior, es decir, ha de trabajarse en el conocimiento de sí para comprender 
que aquello que me mueve a ser y a hacer en el mundo no está fuera, ni debe 
estarlo, es y está adentro (mis principios, percepciones, nociones, sensacio-

DOI: https://doi.org/ 10.21501/23461780.2680


159Perseitas | Vol. 10 | 2022DOI: https://doi.org/ 10.21501/23461780.4310

El diálogo filosófico, una práctica alternativa y terapéutica
Philosophical dialogue, an alternative and therapeutic practice

nes, sentimientos, pensamientos y actos); que el acompañado debe conocer y 
aprender que tiene el control de aquello que depende de él y no de lo exterior. 
Esto refiere a la “epimeleia” (cuidado o inquietud de sí) como una actitud racio-
nal, sensible y permanente de estar pendiente de sí mismo, de los otros y de 
las cosas. Así, el método del acompañamiento filosófico comienza en el acom-
pañado, pasa por las circunstancias (los otros y las cosas) y retorna al mismo 
acompañado.

¿Qué sana el acompañamiento filosófico?

Al decir que el objetivo del acompañamiento filosófico es sanar, el acompañado 
es abordado como una persona que presenta unas circunstancias que resultan 
problemáticas y, por esto, siente un padecimiento como angustia, falta de 
sentido de vida, dolor, frustración u otras sensaciones que le resultan de difícil 
comprensión y solución, esto deviene en una aparente obnubilación de la razón; 
el trabajo que emprende el acompañado es un proceso de autoconocimiento 
que parte del autoanálisis y la autocrítica que transforma la propia percepción 
y la percepción del mundo que lo circunda; esta transformación es lo que podría 
llamarse “experiencia sanadora”, por esto el diálogo es un arte que transforma.

Partiendo de la mayéutica socrática es posible afirmar que la mayor de las 
dolencias humanas es la ignorancia, por esto, el primero de los objetivos del 
acompañamiento filosófico es el conocimiento de sí, es decir, que el acompa-
ñado pueda salir de la ignorancia sobre él mismo; este autoconocimiento lleva 
a identificar sus posibilidades, capacidades y límites; también le permite perci-
bir, comprender y actuar de un modo más sano y sereno.

La mayéutica les permitía a los interlocutores de Sócrates identificar que 
aquello que tenían por conocimiento del mundo no era más que una opinión 
(doxa) de este; estas opiniones se convierten en paradigmas de percepción y 
comprensión que limitan las posibilidades para el conocimiento, por esto, la 
ignorancia se asume como algo que debe ser curado. La filosofía pone ante la 
persona el conocimiento como posibilidad, como camino, y la verdad como luz. 
El acompañamiento filosófico propone al acompañado preguntas que él mismo 

DOI: https://doi.org/ 10.21501/23461780.2680


160Perseitas | Vol. 10 | 2022DOI: https://doi.org/ 10.21501/23461780.4310

Andrés Escobar Vásquez, Jhon Edward Saldarriaga Flórez

responderá en un camino que, en un comienzo, parecerá ir en sentido fuera-
adentro, es decir, se comprende que las respuestas vienen al acompañado, 
pero podrá descubrir que es de adentro hacia afuera, pues es de este modo 
como nos relacionamos, percibimos, comprendemos y actuamos en el mundo.

La autoconciencia puede dar una autonomía plena que genera en el acom-
pañado una sensación de profunda serenidad y conformidad, pues las decisio-
nes son trabajadas y tomadas poniendo ante sí su percepción real y verdadera 
de cosas como el sufrimiento; lleva a comprender la naturaleza de este pade-
cimiento, dado por una enfermedad o por otras circunstancias, y a crear un 
sentido que transforma un fenómeno en una dialéctica permanente.

En resumen, el acompañamiento filosófico abre, para acompañado y acom-
pañante, posibilidades de percepción, comprensión y acción que transforman 
y curan, transforman los prejuicios y preconceptos “vacíos o sin sentido” en 
conocimiento y cura de percepciones y comprensiones unívocas del mundo. 
La filosofía cura de la ignorancia que presume de lo poco que sabe, lleva al 
acompañado a transformarse en una persona autónoma a partir de un pro-
ceso donde el diálogo genera un fluir de la autoconciencia, la autocomprensión 
y el autoconocimiento en relación consigo mismo, con los otros y con las cosas.

Conclusiones

El contexto pandémico que vive la humanidad hoy ha traído sensaciones y 
experiencias que, para muchos, resultan problemáticas en la vivencia de sus 
relaciones consigo, con los otros y con las cosas. En este marco contextual 
surge el diálogo filosófico como alternativa para conocer, comprender y 
transformar esta experiencia problemática.

DOI: https://doi.org/ 10.21501/23461780.2680


161Perseitas | Vol. 10 | 2022DOI: https://doi.org/ 10.21501/23461780.4310

El diálogo filosófico, una práctica alternativa y terapéutica
Philosophical dialogue, an alternative and therapeutic practice

Dialogar es un arte que transforma; la historia de la filosofía da cuenta de 
esto desde sus albores. El ejercicio que por la palabra se hace de construir y 
deconstruir, de autoconocimiento, autoanálisis, autocrítica lleva a gestionar en 
la propia persona procesos de transformación existencial y en la estructura de 
su propio pensamiento.

Por lo anterior, dialogar filosóficamente implica filosofar desde la vida para 
hacer el ejercicio humano de pensar, para elaborar conceptos, para descubrir 
elementos ocultos o enmascarados por la persona; sin embargo, este proceso 
no genera resultados cuando se da en solitario; más bien, en la relación con 
un otro que interpela con preguntas y opiniones se da la sensación de reflejo y 
reflexión.

La conversación desde la filosofía es más un ethos que un método o herra-
mienta para comprenderse y transformarse; el acompañamiento filosófico 
reivindica a la filosofía con un carácter propio y genuino. El acompañamiento 
filosófico a través del diálogo pone en evidencia la necesidad de las personas 
de nuestro tiempo de volver a la interioridad, a lo íntimo, para que de allí emerja 
un modo sereno y autónomo de vivir ante las situaciones diversas y complejas 
de la vida, como el dolor, el sufrimiento, la angustia, el malestar existencial, la 
muerte, entre otras. El diálogo, más que una herramienta, es un arte; el arte de 
relacionarse comprensivamente consigo mismo, los otros y las cosas.

Conflicto de interés

Los autores declaran la inexistencia de conflicto de interés con institución o 
asociación de cualquier índole. Asimismo, la Universidad Católica Luis Amigó 
no se hace responsable por el manejo de los derechos de autor que los autores 
hagan en sus artículos, por tanto, la veracidad y completitud de las citas y 
referencias son responsabilidad de los autores.

DOI: https://doi.org/ 10.21501/23461780.2680


162Perseitas | Vol. 10 | 2022DOI: https://doi.org/ 10.21501/23461780.4310

Andrés Escobar Vásquez, Jhon Edward Saldarriaga Flórez

Referencias

Arbeláez Ochoa, E. (2019). Filosofía del diseño: una perspectiva hermenéutica 
sobre la creación objetual. Universidad Pontificia Bolivariana. https://
repository.upb.edu.co/handle/20.500.11912/4674

Cavallé, M. (s.f.). El sentido filosófico de la vida humana. https://www.acade-
mia.edu/5075018/EL_SENTIDO_FILOS%C3%93FICO_DE_LA_VIDA_
HUMANA

Cavallé, M. (2004). El asesoramiento filosófico, una alternativa a las psicotera-
pias. En J. Ordoñez-García & E. Morales Prado (Coords.), La enferme-
dad y el sufrimiento: Actas de las III Jornadas de Medicina y Filosofía 
(pp. 147-173). Kronos.

Dutt, C., & Gadamer, H. G. (1998). En conversación con Hans-Georg Gadamer: 
hermenéutica, estética, filosofía práctica. Tecnos.

Frankl V. (1979). El hombre en busca de sentido: conceptos básicos de logote-
rapia. Editorial Herder.

Han, B-C. (2012). La sociedad del cansancio. Editorial Herder.

Heidegger, M. (2008) Ontología, hermenéutica de la facticidad. Alianza Edito-
rial.

Gadamer, H. G. (1997). Verdad y Método I. Ediciones Sígueme.

Gadamer, H. G. (1998). El giro hermenéutico. Cátedra.

Gadamer, H. G. (2006). Verdad y Método II. Ediciones Sígueme.

Jaramillo, V. R. (2006). Filosofía como medicina: una mirada hermenéutica. 
Universidad Pontificia Bolivariana.

Koselleck, R., & Gadamer, H. (1997). Historia y hermenéutica. Paidós.

Lacan, J. (2008). Seminario 4: La relación de objeto. Paidós.

DOI: https://doi.org/ 10.21501/23461780.2680
https://repository.upb.edu.co/handle/20.500.11912/4674
https://repository.upb.edu.co/handle/20.500.11912/4674
https://www.academia.edu/5075018/EL_SENTIDO_FILOS%C3%93FICO_DE_LA_VIDA_HUMANA
https://www.academia.edu/5075018/EL_SENTIDO_FILOS%C3%93FICO_DE_LA_VIDA_HUMANA
https://www.academia.edu/5075018/EL_SENTIDO_FILOS%C3%93FICO_DE_LA_VIDA_HUMANA


163Perseitas | Vol. 10 | 2022DOI: https://doi.org/ 10.21501/23461780.4310

El diálogo filosófico, una práctica alternativa y terapéutica
Philosophical dialogue, an alternative and therapeutic practice

Linares, O. (2019). Filosofía como terapia: la actitud vital estoica frente al ma-
lestar existencial [Tesis doctoral, Universidad de Granada]. Reposito-
rio. http://hdl.handle.net/10481/54521

Ruíz García, M. A. (2002). Dimensión ética y política del arte de la conversación. 
Cuestiones teológicas y filosóficas, 29(71), 45-62.

Ure, M. (2001). El diálogo tú-yo como teoría hermenéutica en Martín Buber. 
Editorial Eudeba.

Wachowski, L. y Wachowski, L. (Directoras). (1999). Matrix [Película]. 
WarnerBros. Pictures; Village Roadshow Pictures.

Zambrano, M. (1996). Filosofía y poesía. Fondo de Cultura Económica.

Zamora, R. (2009). La enfermedad y el sentido del sufrimiento. Revista Cubana 
de Salud Pública, 35(1). http://scielo.sld.cu/scielo.php?script=sci_artt
ext&pid=S0864-34662009000100019

Žižek, S. (2011). Bienvenidos al desierto de lo real. Ediciones Akal.

Žižek, S. (2020). Pandemia: el Covid-19 afecta al mundo. Centro De Estudios De 
Orientación Psicoanalítica.

DOI: https://doi.org/ 10.21501/23461780.2680
http://hdl.handle.net/10481/54521
http://scielo.sld.cu/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0864-34662009000100019
http://scielo.sld.cu/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0864-34662009000100019

