e Perseitas
ISSN: 2346-1780

FONDO EDITORIAL FUNLAM
PERSEITAS

Vasquez, Andrés Escobar; Flérez, Jhon Edward Saldarriaga
EL DIALOGO FILOSOFICO, UNA PRACTICA ALTERNATIVA Y TERAPEUTICAa
Perseitas, vol. 10, 2022, Enero-Diciembre, pp. 134-163
FONDO EDITORIAL FUNLAM

DOI: https://doi.org/10.21501/23461780.4310

Disponible en: https://www.redalyc.org/articulo.0a?id=498974421016

Coémo citar el articulo ?@é@w;{g
Numero completo Sistema de Informacién Cientifica Redalyc
Mas informacion del articulo Red de Revistas Cientificas de América Latina y el Caribe, Espafia y Portugal
Pagina de la revista en redalyc.org Proyecto académico sin fines de lucro, desarrollado bajo la iniciativa de acceso

abierto


https://www.redalyc.org/comocitar.oa?id=498974421016
https://www.redalyc.org/fasciculo.oa?id=4989&numero=74421
https://www.redalyc.org/articulo.oa?id=498974421016
https://www.redalyc.org/revista.oa?id=4989
https://www.redalyc.org
https://www.redalyc.org/revista.oa?id=4989
https://www.redalyc.org/articulo.oa?id=498974421016

M) Check for updates
Forma de citar este articulo en APA:

Escobar Vasquez, A.,y Saldarriaga Florez, J. E. (2022). El didlogo filosdfico, una practica alternativa y terapéutica. Perseitas, 10,134-163.
DOI: https://doi.org/10.21501/23461780.4310

EL DIALOGO FILOSOFICO, UNA PRACTICA
ALTERNATIVA Y TERAPEUTICA?

Philosophical dialogue, an alternative and therapeutic
practice

Articulo de reflexion derivado de investigacion

DOL: https://doi.org10.21501/23461780.4310

Recibido: 15 de septiembre de 2021. Aceptado: 17 de febrero de 2022. Publicado: 22 de febrero de 2022

Andrés Escobar Vasquez’
Jhon Edward Saldarriaga Flérez”

Este texto busca presentar el caracter practico y terapéutico de la filosofia
frente a las vicisitudes derivadas de la pandemia por el COVID-19, como la
soledad, la angustia, el sinsentido, el malestar existencial de la época. La filosofia
emerge como alternativa para encontrar posibilidades de autoconocimiento
y autogestion. Este ensayo expone generalidades del contexto pandémico,
presenta nociones sobre la naturaleza de la filosofia, la inminencia del
dolor y culmina exponiendo qué y como es la consultoria y sus posibilidades
transformadoras.

* El presente articulo de reflexion se deriva del proyecto de investigacion titulado La filosofia: alternativa de
acompafiamiento y cura de la persona del Grupo de investigacion Filosofia y Teologia Critica, de la Facultad de
Educacion y Humanidades de la Universidad Catolica Luis Amigé (Medellin, Colombia).

* Magister en Filosofia de la Universidad Pontificia Bolivariana, Medellin, Colombia. Docente de los programas
de Publicidad y Filosofia de la Universidad Catolica Luis Amigo, sede Medellin. Miembro del Grupo de
investigacion Filosofia y Teologia Critica de la misma institucion. ORCID: https://orcid.org/0000-0003-0830-
9363 Correo electronico: andres.escobaras@amigo.edu.co

** Magister en Lingiiistica de la Universidad de Antioquia, Medellin, Colombia. Docente de tiempo completo en
la Facultad de Educacion y Humanidades de la Universidad Catolica Luis Amigo, sede Medellin. Miembro del
Grupo de investigacion Filosofia y Teologia Critica de la misma institucion. ORCID: https://orcid.org/0000-
0001-9271-7604. Correo electronico: jhon.saldarriagafo@amigo.edu.co

Perseitas | Vol. 10| pp. 134163 | 2022 | ISSN (En linea): 2346-1780 | Medellin-Colombia



https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.es
https://www.openaccess.nl/
https://doi.org10.21501/23461780.4310
https://orcid.org/0000-0003-0830-9363
https://orcid.org/0000-0003-0830-9363
mailto:andres.escobaras@amigo.edu.co
https://orcid.org/0000-0001-9271-7604
https://orcid.org/0000-0001-9271-7604
mailto:jhon.saldarriagafo@amigo.edu.co
https://crossmark.crossref.org/dialog/?doi=10.21501/23461780.4310

El didlogo filoséfico, una préctica alternativa y terapéutica
Philosophical dialogue, an alternative and therapeutic practice

Palabras clave

Asesoramiento; Terapia; Filosofia; Existencial; Pandemia; Malestar,
Transformacion; Bienestar.

Abstract

This text seeks to present the practical and therapeutic character of philosophy
in the face of the vicissitudes derived from the Covid-19 pandemic such as:
Loneliness, anguish, meaninglessness, the existential malaise of the time.
Philosophy emerges as an alternative to find possibilities of self-knowledge and
self-management. It presents generalities of the pandemic context, presents
notions about the nature of philosophy, the imminence of pain and culminates by
showing what and how consulting is and its transformative possibilities.

Keywords

Counselling; Therapy; Philosophy; Existential; Pandemic; Malaise; Transformation;
Welfare.

DOL: https://doi.org/ 10.21501/23461780.4310 Perseitas | Vol. 10| 2022 135



DOI: https://doi.org/ 10.21501/23461780.2680

Andrés Escobar Vasquez, Jhon Edward Saldarriaga Florez

Introduccion

Lafilosofiaenlaactualidad estasiendo despreciada por suaparente “inutilidad”,
pues es considerada una disciplina tedrica sin aplicabilidad. Precisamente es
este el motivo que anima al presente ensayo a escudrinar la filosofia misma
y encontrar sus posibilidades practicas, su aplicabilidad e importancia
para el contexto cultural actual. Un elemento particular de la filosofia desde
su nacimiento es el didlogo, que se convierte en un elemento practico y
pertinente para la personay la sociedad de nuestros tiempos, tiempos donde
la conversacion y la conectividad aparecen en una situacion paradojica con
la soledad, el sinsentido y la indiferencia que las personas y las sociedades
viven frente a si mismos, los otros y las cosas. Se hace necesario hacer una
reflexion acerca de la naturaleza del dialogo filoséfico y de las necesidades que
las personas y las sociedades contemporaneas tienen para articular la filosofia
practica de manera pertinente para este contexto.

El contexto al que se hace referencia es complejo: violencia racial y poli-
tica, un consumismo voraz, individualismo radicalizado, pérdida del sentido de
lavida, indiferencia frente al dolory el sufrimiento, soledad, aislamiento, ansie-
dad, angustia, incertidumbre provocada por la pandemia COVID-19. Estos son
algunos de los problemas a los que se enfrenta la humanidad en estos dias, al
que se enfrentan las personas de carne y hueso.

Asi, la filosofia se presenta como una alternativa curativa a la soledad,
al sinsentido y a la indiferencia, entendiendo estas dos caracteristicas como
situaciones enfermizas'. En este marco el didlogo filoséfico emerge como un
posible salvavidas; gracias a este se generan relaciones auténticas entre el
acompanante (fildsofo) y su acompanado, pues parten de la verdad como a
priori para el encuentroy el proceso curativo.

! “Enfermizo” es un término empleado aqui en referencia a situaciones en las que una persona se percibe y
se siente angustiado y dolorido fisico, emocional e intelectualmente; esta manera de percepcion y sensacion
devienen en modos atipicos de estar, aparecer, percibir y hacer en el mundo que entran en conflicto con aquello
que, para esta persona, es lo normal en su comportamiento.

DOI: https://doi.org/ 10.21501/23461780.4310


DOI: https://doi.org/ 10.21501/23461780.2680

Philosophical dialogue, an alternative and therapeutic practice

De este modo, la filosofia, en su concepcion practica como alternativa
sanadora o terapéutica, emerge, en principio, como una hermenéutica orien-
tada a la proposicion y a la transformacion de la vida. Por esto se procurara
presentar, en el presente texto, el por qué, como y para qué la filosofia es una
posibilidad sanadora partiendo del dialogo filoséfico como método.

Vivir en tiempos de pandemia: exacerbacion de la
individualidad

En La sociedad del cansancio (2012), Byung-Chul Han ya establecia un
diagndstico global enrelacion conla otredad. Llama la atencion la lexicalizacion
médica de dicho analisis: “La otredad es la categoria fundamental de la
inmunologia. Cada reacciéninmunoldgica es una reaccion inmunoldgica frente
ala otredad” (2012, p. 8). El pensador surcoreano establece un paradigma de
horizonte entre dos actores participantes de una dinamica, donde el hincapié
esta puesto en un “yo” que se inmuniza ante otro.

El texto de Byung-Chul Han fue escrito una década antes de la ya conocida
pandemia derivada de la COVID-19, alli el filésofo hace énfasis en la necesidad
humana de rivalizar con el otro, de ver en la otredad un enemigo frente al cual
hay que inmunizarse. Sin embargo, a ello se le opone una constante tenden-
cia contemporanea a minimizar la aparente carga viral que supone el otro,
el mundo vive un proceso de globalizacion mas avanzado que funciona, en si
mismo, como un remedio a la carga viral de la otredad: “El paradigma inmu-
noldgico no es compatible con el proceso de globalizacion. La otredad que
suscitara una reaccion inmunitaria se opondria a un proceso de disolucion de
fronteras” (Han, 2012, p.10).

Sin embargo, el virus de la otredad ha encontrado un punto algido en
medio de la pandemia derivada del COVID-19, donde la carga viral migra desde
lo ideoldgico a lo somatico: El distanciamiento ya no se propone desde el hori-
zonte étnico, religioso, racial o politico; sino desde el contacto mas elemental,
tal como lo expone Slavoj Zizek (2020):

DOL: https://doi.org/ 10.21501/23461780.4310


DOI: https://doi.org/ 10.21501/23461780.2680

Andrés Escobar Vasquez, Jhon Edward Saldarriaga Florez

“No me toques”, segtin Juan 20:17, es lo que Jesus le dijo a Maria Magdalena cuando
lo reconocio después de la resurreccion (...) Hoy, sin embargo, en medio de la epide-
mia del coronavirus, todos estamos bombardeados precisamente por llamadas a no
tocar a los demas sino para aislarlos, a mantener una distancia corporal adecuada.
¢Qué significa el mandato “no me toques”? Las manos no pueden llegar ala otra per-
sona; solo desde el interior podemos acercarnos los unos a los otros, y la ventana
hacia “dentro” son nuestros ojos. (p. 7)

Esto supone una exacerbacion de la viralizacion del otro, pues el otro ya
no supone, en principio, una amenaza ideoldgica, sino real, siendo el posible
portador de una carga viral, no religiosa, politica o étnica, sino infecciosa. De
hecho, en términos ideoldgicos, se ha masificado la solidaridad espontanea
con el semejante. Se han roto ciertas barreras ideoldgicas en favor de la lucha
comdn contra un virus, asf lo sintetiza Zizek (2020):

Esta es la realidad que debemos traducir a la politica—ahora es el momento de dejar
el lema “América (o quien sea) primero”. Como dijo Martin Luther King hace mas de
medio siglo: “Puede que todos hayamos venido en barcos diferentes, pero ahora es-
tamos en el mismo barco”. (p. 13)

Sinembargo, la solidaridad espontaneay la ruptura (o suspension parcial)
de la fragmentacion ideoldgica no suprimen la necesidad de la distancia del
otro, en este caso, en el contacto fisico mas elemental: pareciera que el otro
adquiere unvalor como igual desde la lejania, difuminandose en la cercania.

Viralizacion de la multiplicidad: el dialogo con
interlocutores mudos

En el texto Pandemia (2020), el autor esloveno Slavoj Zizek bautiza el cuarto
capitulo con el nombre: “Bienvenidos al desierto de lo viral™. En este capitulo,
el fildsofo hace alusion a como la pandemia ha traido consigo no solo la
exacerbacion real del otro como enemigo, sino que, a partir de esto, ha
comenzado una nueva batalla ideoldgica:

2 En clara alusion a su obra del 2011: Bienvenidos al desierto de lo Real, que, a su vez, es una alusion a la pelicula
Matrix de 1998, en donde el personaje Morfeo le dice a Neo estas sentenciosas palabras.

DOI: https://doi.org/ 10.21501/23461780.4310 Perseitas | Vol. 10| 2022 m


DOI: https://doi.org/ 10.21501/23461780.2680

Philosophical dialogue, an alternative and therapeutic practice

Noticias falsas, teorias conspirativas paranoicas, explosiones de racismo. La nece-
sidad médica bien recibida de las cuarentenas encontrd un eco en la presion ideo-
l6gica para establecer fronteras claras y poner en cuarentena a los enemigos que
representan una amenaza para nuestra identidad. (Zizek, 2020, p. 26)

Esto parece resurgir en una nueva etapa de la pandemia. Luego de la apa-
rente cura de la viralizacion ideoldgica de la otredad en favor de la solidaridad,
reaparece de nuevo el sintoma del individualismo paranoico de la mano de la
viralizacion real del otro. Lo anterior supone la masificacion de la individualidad
fomentada por los medios de difusiony el consumo constante de informacion.

La pandemia de la individualidad: la viralizacion del
soliloquio

Eltitulo “Bienvenidosal desiertodeloviral” supone unacreciente olainformativa
através de los diversos medios. Los sujetos estan en constante intercambio de
informacion por medio de las plataformas digitales, en un constante ir y venir
de bytes de informacion con otros desconocidos. El contacto humano supone
cada vez mas un semblante donde es imposible saber quién esta detras de la
pantalla.

Jacques Lacan, en su seminario cuatro, titulado “Relaciones de Objeto”,
propone un esquema de relacion en donde aparece un velo que divide al sujeto
con el objeto, mas alla del objeto esta la nada. El meollo surge cuando quita-
mos el velo que divide al sujeto con el objeto, el primero podra percibir como
el segundo desaparece con el velo, dejando la nada (Lacan, 2008, p. 158). Lo
anterior puede suponer una metafora del semblante relacional del dialogo viral
por plataformas digitales: es la pantalla un velo que separa a la persona con su
interlocutor, pero este interlocutor es solo un semblante efimero que desapa-
rece y deja al sujeto en una carencia real de contacto y dialogo.

La pandemia no trae consigo solo una carga viral real, sino también la
carencia de la interaccion real entre dos interlocutores, el didlogo. Es nece-
sario identificar el constante semblante del soliloquio digital como un peligro
para la otredad, para la real otredad.

DOL: https://doi.org/ 10.21501/23461780.4310 Perseitas | Vol. 10| 2022 m


DOI: https://doi.org/ 10.21501/23461780.2680

Andrés Escobar Vasquez, Jhon Edward Saldarriaga Florez

En este marco contextual se situa la filosofia en la actualidad; un contexto
que reclama a viva voz alternativas para comprender, analizar y transformar la
existencia. La pandemia ha traido consigo experienciasy realidades que deben
ser interpretadas para asumir posturas criticas y autocriticas que apunten a
la gestion que las personas hacen de su propia existencia en esta “nueva rea-
lidad"; el dialogo filoséfico emerge como una alternativa que responde a esta
necesidad de autoconocimiento, autogestion, comprension y terapia en la
complejidad que el mundo vive hoy.

La naturaleza hermenéutica del dialogo filosé6fico: una
cura de la individualidad

Para Gadamer, el didlogo no es una técnica, es una practica que lleva
naturalmente al conocimiento de si mismoy del otro y a la libertad de aquellos
que participan en el dialogo, apartandose sustancialmente de la concepcion
procedimental de Platon. El dialogo, visto desde Platon, es una técnica
caracterizada por el uso de preguntas y respuestas para llegar a un acuerdo,
producto de lainteraccion comunicativa entre dos individuos o mas; pero ¢qué
es el dialogo para Gadamer? El autor se hace la preguntay la contesta asi:

Todos pensamos sin duda en un proceso que se da entre dos personasy que, pese a
suamplitudy su posible inconclusion, posee no obstante su propia unidad y armonia.
La conversacion deja siempre una huella en nosotros. Lo que hace que algo sea una
conversacion no es el hecho de habernos ensenado algo nuevo, sino que hayamos
encontrado en el otro algo que no habiamos encontrado atin en nuestra experiencia
del mundo (...) La conversacidn posee una fuerza transformadora. Cuando una con-
versacion se logra, nos queda algo, y algo queda en nosotros que nos transforma.
(Gadamer, 2006, pp. 206 - 207)

Es pertinente considerar como para Gadamer la conversacion—-el dialogo-
posibilita el acercamiento entre los interlocutores, pero esto no solo genera
conocimiento, sino que transforma al individuo; el dialogo transforma, pues
provoca el autoconocimiento que libera la posibilidad de acercarme al otro
con su realidad u horizonte y lleva a que, en esa relacion, haya una apertura
al mundo. El didlogo hermenéutico tiene poder transformador, pues se fun-

DOI: https://doi.org/ 10.21501/23461780.4310 Perseitas | Vol. 10| 2022 m


DOI: https://doi.org/ 10.21501/23461780.2680

Philosophical dialogue, an alternative and therapeutic practice

damenta en el lenguaje como condicion de posibilidad para la comunicacion,
proceso que es meramente humano, conversar es un arte que transforma. Por
ello lafilosofia es didlogo; “la hermenéutica es filosofia” (Gadamer, 2006, p. 117).

El dialogo es el escenario de la filosofia y el pensar humano en general;
en la formulacion de un pensamiento la razon dialoga consigo misma, se for-
mulan preguntas y respuestas de manera dialéctica y se genera una relacion
con el mundo, por esto surgen algunas inquietudes y reflexiones que Gadamer
expone asi: “La hermenéutica es filosofia porque no puede limitarse a ser el
arte de entender las opiniones del otro. La reflexion hermenéutica implica que
en toda comprension de algo o alguien se produce una autocritica” (Gadamer,
2006, p.117). Asi, el didlogo, mas que una herramienta, es un arte; el arte de
relacionarse comprensivamente consigo mismo, con los otrosy con las cosas.

A partir de esta comprensiony concepcion del didlogo se puede afirmar que
en este se busca la fusion de horizontes. ¢Qué es un horizonte? Para Gadamer
(1997) -como se cit6 en Ure, 2001-, “horizonte es el ambito de vision que abarca
y encierra todo lo que es visible desde un determinado punto” (p. 372). ¢Y qué
significa la fusion de estos? Ure (2001) afirma:

En la fusion de horizontes, quien pretende comprender no debe abandonar el pro-
pio horizonte en el que se encontraba antes de moverse hacia la comprension de
determinada realidad, texto o persona. La fusion de horizontes no significa que se
ha creado uno nuevo y Unico, sino que ambos, juntos y conservando cada uno sus
caracteristicas particulares, se unen creando un &mbito nuevo donde es posible la
comprension. (p. 29)

Sobre esto también ha de tenerse en cuenta que

para Gadamer, quien no tiene horizontes es un ser humano que no ve suficiente, y
que, en consecuencia, supervalora lo que le cae mas cerca; tener horizontes signifi-
ca no estar limitado a lo mas cercano sino poder ver por encima de ello, pues quien
tiene horizontes puede valorar correctamente el significado de todas las cosas que
caen dentro de ellos. (Arbelaez, 2019, p. 51)

DOL: https://doi.org/ 10.21501/23461780.4310 Perseitas | Vol. 10| 2022 m


DOI: https://doi.org/ 10.21501/23461780.2680

Andrés Escobar Vasquez, Jhon Edward Saldarriaga Florez

¢Qué implicaciones éticas tiene esta manera de concebir el dialogo? Es
un escenario ético que propicia y dinamiza la comprension; es ético porque
implica unos actos fundados en valores como la solidaridad, la generosidad, el
respeto. El didlogo posibilita el encuentro de iguales en la diferencia:

Si no se ha afinado el oido, si no se ha eliminado el orgullo y la actitud de dominio
frente al mundo y las personas, no sera posible comprender ni recibir un mensaje.
Es necesario previamente contar con la humildad que nos permite reconocer al otro
en tanto otro para reconocer su valor frente a mi. (Ure, 2001, p. 33)

Cuando dos o mas individuos participan y construyen un dialogo ponen
en juego su persona por medio de su palabra y de todas las herramientas de
comunicacion empleadas. Los valores y convicciones se manifiestan en el pro-
ceso y desarrollo del constructo dialogal, lo que requiere la expresion sincera
y responsable de las ideas, pensamientos y sentimientos.

Como se ha dicho, el dialogo es encuentro, construccion; el didlogo per-
mite el conocimiento y el reconocimiento de si mismo y del otro; por todo lo
anterior, todo dialogo puede tener un caracter terapéutico, pues en la palabra
pronunciada y acompanada por la escucha atenta y en las preguntas adecua-
das el dialogo se convierte en una oportunidad para abordar y comprender
realidades intimas acuciantes y para curar aquello que genera alglin malestar.

Elfin del didlogo terapéutico es escuchar al otro a pesar de la diferencia de
pensamientos, cosmovisiones e interpretaciones que se dan sobre el objeto del
ejercicio hermenéutico. La hermenéutica, mas que un mero ejercicio o técnica
para la interpretacion, es una experiencia compleja que requiere de la partici-
pacion integra de quienes se relacionan para lograr acuerdos sobre el objeto
interpretado; asi se hace manifiesto que el logos no es monélogo, sino dialogo.

Para el dialogo filoséfico se hace necesario la apertura hacia lo que dice el
otro, en Verdad y Método I Gadamer (1997) lo expresa asi:

Lo que se exige es simplemente estar abierto a la opinion del otro o a la del texto.
Pero esta apertura implica siempre que se pone la opinioén del otro en alguna clase
de relacion con el conjunto de las opiniones propias, 0 que uno se pone en cierta re-
lacion con las del otro. (p. 335)

DOL: https://doi.org/ 10.21501/23461780.4310 Perseitas | Vol. 10 | 2022 142



DOI: https://doi.org/ 10.21501/23461780.2680

Philosophical dialogue, an alternative and therapeutic practice

Lo anterior no implica que se esté de acuerdo con el otro, pero si presu-
pone escuchar las opiniones del otro y relacionarlas con las propias, con los
conceptos previos que hay sobre lo que se conversa.

Quien escucha al otro, escucha siempre a alguien que tiene su propio horizonte (...)
Y esto significa respetar, atendery cuidar al otro y darnos mutuamente nuevos oidos
(...) para desarrollar la posibilidad de transmitir al otro lo que uno piensa de verdad
y obtener de él la respuesta, la réplica de su modo de pensar [acogiendo] lo que el
otro efectivamente quiere decir,y de buscar y encontrar el suelo comin mas alla de
su respuesta (...) con el intercambio vivo de ideas (...) en sintesis, estar presente en
el didlogo. (Koselleck & Gadamer, 1997, pp. 121-124)

A partir de esto el dialogo es el escenario donde se da la fusion de horizon-
tes como algo innato al hecho mismo del dialogo; sin embargo, esta fusion no
implica dejar a un lado mi propio horizonte, es el reconocimiento de este lo que
nos permite conversar.

“El lenguaje se da solo en el didlogo” (Gadamer, 2006, p. 203); Gadamer
comienza su articulo “Incapacidad para el dialogo” -en Verdad y método II-
formulando una pregunta: “¢Esta desapareciendo el arte de la conversacion?”
(p. 203), y relaciona este fendmeno a circunstancias de la cultura moderna
como la autoenajenacion, plantea la incapacidad para el dialogo como
incapacidad para escuchar: “para ser capaz de conversar hay que saber
escuchar” (Gadamer, 2006, p. 208); el filosofo sera el invitado a continuar
creando y recreando escenarios donde el dialogo filoséfico sea la puerta para
realizar una hermenéutica y una terapia del vivir en el vivir.

Acerca de la dificultad para el didlogo Gadamer (2006) afirma: “La cues-
tion de la incapacidad para el didlogo se refiere mas bien a la apertura de cada
cual a los demas y viceversa para que los hilos de la conversacion puedan iry
venir de uno a otro” (p. 203), el asunto refiere a la disposicion, a la posibilidad
y la voluntad que los participantes en el didlogo tienen para abrir su punto de
vista y abrirse a otros puntos de vista -horizontes-, no importa el medio que
se emplee para entablar una conversacion, importa el contenido y el acerca-
miento entre las personas. Gadamer (2006) al respecto en su texto “La inca-
pacidad para el didlogo” -escrito en 1971y recogido en Verdad y Método II- nos
dice:

DOL: https://doi.org/ 10.21501/23461780.4310 Perseitas | Vol. 10| 2022 m


DOI: https://doi.org/ 10.21501/23461780.2680

Andrés Escobar Vasquez, Jhon Edward Saldarriaga Florez

El didlogo debe entenderse aqui en un sentido mas ambicioso. Tratemos de ilustrarlo
conunfendmeno opuesto que tal vez haya influido en esa creciente incapacidad para
el dialogo: me refiero a la conversacion telefonica. Nos hemos habituado a sostener
largas conversaciones por teléfono y las personas que estan proximas apenas ad-
vierten el empobrecimiento comunicativo que supone el teléfono por su limitacion a
lo acustico. (p. 204)

El autor advierte que el dialogo no esta limitado a lo acustico, a escuchar
sonidos y a emitirlos con un sentido y un significado; el dialogo es algo mas,
involucra a la persona en todas sus dimensiones y en la integralidad de estas;
tampoco es solo un producto de la razon, el didlogo es la interaccion en una
reciprocidad simbolica y de sentido, donde los dialogantes producen “texto” e
interpretan “texto”, entendiendo el texto como unidad y complejidad de sen-
tido y significado que permite acercar a las personas. La filosofia ha visto en
el dialogo, mas que una herramienta, su propia naturaleza, como lo expresa
Gadamer (1998) en El giro hermenéutico:

La identidad que tiene en una conversacion un interlocutor no es una identidad de-
terminada de antemano, y por tanto tampoco manifiesta. Se trata sencillamente de
que la identidad va con la conversacion. Al final tendremos que insistir siempre en
que el logos no es monologo y que todo pensar es un dialogo consigo mismoy con el
otro. (p. 96)

Gadamer concibe la humanidad del hombre desde el lenguaje, desde el
dialogo y la conversacion, por esto afirmar la incapacidad para el dialogo es
reconocer lo inhumano que se ha convertido el hombre en la cultura de nues-
tro tiempo, la tarea de la hermenéutica es “restablecer el didlogo entre los
hombres, entre las diferentes culturas y entre los diversos sectores sociales
(...) volver a humanizar un mundo que el hombre mismo ha hecho inhumano”
(Ure, 2001, p. 33); Gadamer (2006) afirma: “El hacerse capaz de entrar en dié-
logo a pesar de todo es, a mi juicio, la verdadera humanidad del hombre” (p.
209). En otro apartado del mismo texto, el autor afirma:

El diadlogo es humano y humaniza. La conversacion deja una huella en nosotros. Lo
que hace que algo sea una conversacion no es el hecho de habernos ensenado algo
nuevo, sino que hayamos encontrado en el otro algo que no habiamos encontrado
alin en nuestra experiencia del mundo. (p. 206)

DOL: https://doi.org/ 10.21501/23461780.4310 Perseitas | Vol. 10 | 2022 144



DOI: https://doi.org/ 10.21501/23461780.2680

Philosophical dialogue, an alternative and therapeutic practice

La filosofia nace del encuentro del hombre consigo mismo, con los otros y
con las cosas, dichos encuentros buscan la verdad por medio del ejercicio de
la intersubjetividad y la comprension de la realidad del mundo que nos rodea.
La bisqueda de la verdad presupone un encuentro, un compartir que no des-
conoce la individualidad y autenticidad de quienes comparten en el dialogo. El
profesor Miguel Angel Ruiz Garcia (2002) menciona esto asf:

El paso del yo al nosotros se da en la accion conjuntay en el pensamiento compartido,
lo cual no quiere decir hacer las mismas cosas o pensar de la misma manera, sino
mas bien una orientacion hacia fines comunes que sean auténticamente vinculantes
para todos. (p. 47)

Asi pues, compartir requiere de un reconocimiento constante del otro
como un interlocutor digno para formar comunidad en torno a la verdad como
tarea inexorable de la filosofia.

Dialogar es descubriry descubrirse en el concepto, es abrir en el lenguaje
la posibilidad como naturaleza misma de la verdad; es articular el mundo indi-
vidual en el mundo comdn. El arte de dialogar es el arte del reconocimiento
solidario y responsable de siy del otro en la bisqueda de la verdad. La verdad
es una bisqueda comdn, es un principio integrador de la razon, también del
hombre en un sentido social y ético; la verdad es construida y/o develada en la
vida cotidiana, aunque con diversidad de matices. Gadamer (2006) al respecto
menciona:

Pero lo mas asombroso en la esencia del lenguaje y de la conversacion es que yo
mismo tampoco estoy ligado a lo que pienso cuando hablo con otros sobre algo, que
ninguno de nosotros abarca toda la verdad en su pensamiento y que, sin embargo,
la verdad entera puede envolvernos a unos y otros en nuestro pensamiento indivi-
dual. Una hermenéutica ajustada a nuestra existencia historica tendria la tarea de
elaborar las relaciones de sentido entre lenguaje y conversacion que se producen
por encima de nosotros. (p. 62)

La busqueda implica una apertura a hacer y rehacer la conversacion, a

hacerse y rehacerse en la conversacion; la verdad es una construccion dial6-
gicay no monoldgica, como lo dice Mariano Ure (2001) parafraseando a Gad-

DOL: https://doi.org/ 10.21501/23461780.4310 Perseitas | Vol. 10| 2022 m


DOI: https://doi.org/ 10.21501/23461780.2680

Andrés Escobar Vasquez, Jhon Edward Saldarriaga Florez

amer: “Es a partir del encuentro dialdgico con el otro donde me descubro a mi
mismo” (p. 33), es decir, en el otro encuentro la verdad de mi mismo; la verdad,
mas que un problema epistemoldgico u ontoldgico, es un asunto ético.

Lafilosofia representa la libertad para pensary explorar, pues relacionala
intimidad del filésofo con el mundo en-el-que-habita, dicha relacion genera de
manera eficaz un conocimiento. La filosofia procura por la esencia de los feno-
menos que acontecen al hombre-en-el-mundo. A esto Maria Zambrano (1996)
en Filosofia y poesia dice:

Pero no hay otro motivo mas decisivo de que no podamos abandonar el temay es
que hoy poesia y pensamiento nos aparecen como dos formas insuficientes; y se nos
antojan dos mitades del hombre: el filosofo y el poeta. No se encuentra el hombre en-
tero enlafilosofia; no se encuentra la totalidad de lo humano enla poesia. Enla poesia
encontramos directamente al hombre concreto, individual. En la filosofia al hombre
en su historia universal, en su querer ser. La poesia es encuentro, don, hallazgo por
gracia. La filosofia busca, requerimiento guiado por un método. (p. 13)

La filosofia busca la verdad en el encuentro consigo mismo, con los otros
y con las cosas; la verdad va mas alla de las normas de la razon como transgre-
sion de las reglas y juicios establecidos por las estructuras y sistemas tradicio-
nales de la filosofia, sobre esto Gadamer (2006) afirma:

La dialéctica de pregunta y respuesta que subyace siempre en el proceso herme-
néutico y que rebasa el esquema basico de lo dialogal sufre aqui una modificacion
especial. La recepcion e interpretacion de la poesia parece implicar una relacion
dialogal sui generis. (p. 402)

Gadamer (2006) afirma que conversar filoséficamente implica filosofar
desde la vida para hacer el ejercicio humano de pensar;y que “solo piensa filo-
soficamente aquel que siente insatisfaccion ante las posibilidades de expresion
lingliistica disponibles. Se piensa en comun cuando se comparte realmente la
indigencia de quien se arriesga a formular enunciados que han de acreditarse
por si mismos” (p. 88).

DOI: https://doi.org/ 10.21501/23461780.4310 Perseitas | Vol. 10| 2022 m


DOI: https://doi.org/ 10.21501/23461780.2680

Philosophical dialogue, an alternative and therapeutic practice

El concepto no es una camisa de fuerza para el lenguaje y para la filosofia;
el concepto, como la filosofia, no tiene un limite determinado y determinista,
sino que es un principio unificador en la construccion de la conversacion.
Heidegger (2008) refiere su definicion de concepto de la siguiente manera:

Un concepto no es un esquema, sino una posibilidad de ser, del momento, esto es,
constituye ese momento; un significado producido, extraido; un concepto muestra
el haber previo, es decir, transpone la experiencia fundamental; muestra la concep-
tuacion previa, es decir, exige el como del hablar y cuestionar a alguien; es decir,
transpone en el existir seguin su tendencia a la interpretacion y preocupacion. Los
conceptos fundamentales no son afnadidos posteriores, sino motivos conductores:
tienen a sumanera el existir en sus manos. (p. 35)

El dialogo filosofico se caracteriza por la bisqueda del concepto como
principio de unidad, no de uniformidad de opiniones y pensamientos. Una con-
versacion filosofica parte del lenguaje mismo, de la vida, de lo que acontece;
es hacer filosofia desde el didlogo. Gadamer (2006) lo expresa de la siguiente
manera:

Un sistema de conceptos, una serie de ideas que habria que definir, delimitar y de-
terminar una por una, no responde a la cuestion radical de la conceptualidad de la
filosofia nia la filosofia como conceptualidad. Porque la filosofia busca la unidad “del”
concepto (...) launidad del objeto de la filosofia consiste en que, asi como la unidad de
la palabra es la de lo “digno de decirse”, también la unidad del pensamiento filoséfico
eslade lo digno de pensarse. (p. 84)

Asi pues, la filosofia propicia, propende y busca permanente e insaciable-
mente la verdad en el conocimiento.

El dialogo hermenéutico no tiene palabra final; la tarea del filésofo es man-
tener abiertala conversacion:

Un dialogo es algo en lo que uno entra, en lo que uno se implica, algo de lo que no se
sabe de antemano qué ‘saldrd’ y algo que tampoco se corta sin violencia, puesto que
siempre se queda algo por decir. (Dutt & Gadamer, 1998, p. 61)

El didlogo, la conversacion, desde y en la filosofia, es mas un ethos que un
método o herramienta para comprender o curar.

DOL: htps://doi.org/ 10.21501/23461780.4310 Perseitas | Vol. 10| 2022 147



DOI: https://doi.org/ 10.21501/23461780.2680

Andrés Escobar Vasquez, Jhon Edward Saldarriaga Florez

En resumen, la conversacion deja abierta siempre la posibilidad de explo-
rar por la palabra el mundo y la vida. La filosofia, como cualquier ciencia, es y
debe ser un canal de conversacion con el mundo, la filosofia no acaba ni agota
de manera definitiva el conocimiento y las interpretaciones; la tarea de la filo-
sofia es mantener abierta la pregunta para dialogar, como experiencia para
comprender, acompanar y curar partiendo del principio transformador del
didlogo filosofico.

La necesidad y la inminencia del dolor: principios
filosoficos

La vida es dialéctica, la comprension de la vida se da en la medida en que
emergen ante si la muerte y el dolor, este nos pone de cara a la experiencia
limite de la muerte, y la muerte nos pone de cara a la vida. Pero... ¢por qué
presentar esta proposicion?

Vivir es el fendémeno mas radical e inminente al que la personatiene acceso
y posibilidad de comprension, para saberse vivo se requiere de algunas expe-
riencias intrinsecas a la experiencia de la vida: el dolor y la muerte. Se hace
pertinente profundizar en torno a estas dos experiencias.

El dolor hace parte de la vida desde el momento mismo del nacimiento:
nacer es doloroso-para la madre y para el recién nacido-, es un efecto propio
del hecho de nacer, aunque el neonato no sea consciente de lo que le ha pasado
existe una sensacion en él de incomodidad y molestia que se hace manifiesta
en el llanto. Este duelo se da por los cambios sufridos; pasar de un ambiente
de proteccion —casi absoluta- a la extrema vulnerabilidad supone un dolor que
parece inconsolable; sentir la carencia y necesidad evidencia la naturaleza
dolorosa de lavida.

La presencia del dolor alo largo de la vida es evidente, cada eleccion, cada
pérdida, cada cambio genera un dolor, pues pone de manifiesto carencias y
necesidades a las que estamos ligados en la existencia; por esto, carencia y
necesidad suponen unacomparnamiento, el dolor es una experiencia que busca

DOI: https://doi.org/ 10.21501/23461780.4310


DOI: https://doi.org/ 10.21501/23461780.2680

Philosophical dialogue, an alternative and therapeutic practice

ser vivida 0 acompanada por otro. Vale la pena preguntar: ¢cuél es el sentido
del dolory el sufrimiento? Y en el marco de esta pregunta cabe preguntar tam-
bién: ¢qué es el dolor? ¢Se puede clasificar el dolor? ¢Por qué hablar del dolor
o el sufrimiento para tratar el didlogo filoséfico y sus posibilidades curativas?

Como se ha dicho, el dolor es inherente a la vida, es decir, la experiencia
de vivir implica dolor; puede tomarse esta afirmacion con un caracter “pesi-
mista” en referencia a la vida, pues tradicionalmente hemos concebido la vida
de modo “afirmativo y positivo”, y el dolor, el sufrimiento y la muerte como algo
“negativo”; esto es, al percibir la presencia del dolor o del sufrimiento vemos
la inminencia de la muerte y su implacable desenlace —posiblemente un final
absoluto y definitivo. Victor Ratl Jaramillo (2006) afirma: “Hemos sido educa-
dos para el sufrimiento en aras de una conquista supraterrenal que nos desvir-
tia como hombres, y en eso el sufrimiento se presenta como una mala senal”
(p. 81). Sin embargo, la experiencia del dolor es una circunstancia propia de
vivir; el sufrimiento es lamanera como la persona apropia el dolor y la muerte;
eslaexperiencia limite ala que nos remite el sufrimiento, es decir, el sinsentido.

A partir de lo anterior, se entiende la vida como el hecho mismo en el cual
se funda la experiencia de “vivir", y este vivir posee un caracter afirmativo de la
persona, de su humanidad, de su concienciay de la experiencia misma de vivir.

El dolor fisico se transforma en verdadero sufrimiento cuando desbhorda
parcial o totalmente la experiencia humana (Zamora, 2008, p. 3). Paralela-
mente a esta afirmacion, nos encontramos que Victor Frankl (1905-1997)
afirma que “en realidad ni el sufrimiento, nila culpa, nila muerte, pueden privar
alavida de suverdadero sentido” (p. 156). El dolor adquiere de esta manera un
sentido; hace patente lavida para los sentidos y para el pensamiento, por tanto,
nos pone ante la vida y a la experiencia misma de vivirla. Asi, el dolor toma su
sentido en la vida, no en la muerte; el dolor no nos lleva a la muerte unidirec-
cionalmente. Ante la experiencia del dolor y el sufrimiento emerge la vida, y la
muerte es solo una circunstancia limite de esta. Asi, el dolor es una necesidad,
suinminencia en lavida lo presenta como algo “incomodamente necesario”; en
el dolor esta el sentir laviday el vivir con la muerte.

DOL: https://doi.org/ 10.21501/23461780.4310


DOI: https://doi.org/ 10.21501/23461780.2680

Andrés Escobar Vasquez, Jhon Edward Saldarriaga Florez

La paradoja o la dialéctica que plantea el dolor entre el sentido y el sin-
sentido, para quien lo padece, lleva a experimentar la necesidad -explicita o
implicita- de un acompanamiento, es decir, de no experimentar -vivir- el dolor
en soledad de manera radical. Ante el dolor padecido aparece el sufrimiento
que se exterioriza de multiples modos: en la palabra, el gesto, el silencio... que
evidencian la necesidad de ser acompanado y comprendido. Sobre el tema del
sentido de la vida debemos tener en cuenta dos acepciones posibles que nos
presenta la profesora Monica Cavallé:

1) El sentido entendido como significado. Esta acepcion de la palabra “sentido”, en la
expresion “sentido de la vida”, es la mas habitual en nuestro contexto cultural, tanto
en el marco del lenguaje coloquial como en los contextos filoséficos y religiosos. El
sentido en esta acepcion equivale a lo que cada cual se dice a si mismo sobre desde
dénde viene su vida y hacia donde va, sobre cual es la razon de ser, la finalidad o el
proposito de su existencia o sobre el significado que para él tiene lo que en ella acon-
tece. El sentido como significado es el que casi siempre esta implicito en las respues-

tas alas preguntas “por qué”y “para qué”, o en enunciaciones del tipo “el sentido del
sufrimiento es...”, etc.

El sentido como significado se expresa en un juicio o una serie de juicios, en una de-
terminada formulacion o explicacion discursiva.

Como veremos, las tradiciones sapienciales comparten con buena parte de la sen-
sibilidad contemporanea que los significados y propdsitos pertenecen a la esfera
subjetiva. Comparten también su cuestionamiento del presupuesto de que la vida
solo se justifica apuntando a algo (una finalidad, un significado) que esta mas alla de
si misma.

2) El sentido entendido como direccion. Toda teoria o creencia sobre el significado
de la vida que pretenda tener validez universal y objetiva es intrinsecamente polé-
mica, puede ser aceptada o rechazada. Frente al caracter inevitablemente polémico
del sentido entendido como significado, el sentido entendido como direccion, en la
expresion “sentido de la vida", apunta a una mera constatacion empirica: la consta-
tacion de que lavida es movimiento y de que el movimiento de lavida no es arbitrario,
pues sigue una determinada direccion, avanza seg(in un cierto cauce (sin que esté
implicito en esta constatacion que lo haga para llegar a un determinado lugar o para
alcanzar un determinado propdsito u objetivo).

El sentido como direccion no puede expresarse en un juicio ni en ninguna formulacion
discursiva. Requiere sencillamente ver, mirar. (Cavallé, s.f., p. 6.)

A partir de lo anterior es posible inferir que, para el ejercicio de un acom-
panamiento filosofico, se hace necesario comprender que el sentido de la vida
es la vida misma, su fluir constante y natural. En ese fluir aparece la dialéctica

DOE: hitps//doi.org/ 10.21501/23461780.4310 Perseitas | Vol. 10| 2022 150



DOI: https://doi.org/ 10.21501/23461780.2680

Philosophical dialogue, an alternative and therapeutic practice

como un modo de fluir propio de lavida, es decir, lalucha o el juego permanente
de contrarios: emociones, sentimientos, pensamientos, acciones, conocimien-
tos enfrentados los unos con los otros, en esto esta el sentido de la vida y la
filosofia misma. Sobre lo anterior la doctora Cavallé (s.f.) agrega en el mismo
texto: “El sentido de lavidayla dindmica real de lavida sonidénticos” (p. 18), por
lo anterior es necesario afirmar que al referirnos al sentido no hacemos refe-
rencia a una bisqueda” sino a una “construccion o creacion”. Asi el sufrimiento
no resulta ser un medio para alcanzar un objetivo, no sufrimos para algo, sim-
plemente sufrimos y a partir de esta situacion se hace un trabajo personal de
dar o crear un sentido a dicha experiencia. Por lo anterior el sufrimiento y la
vida resultan ser fendmenos a los cuales, en el acompanamiento, por el dialogo
filosofico, el acompanado les va creando un sentido.

Por esto el dialogo filosofico emerge como una alternativa, tan antigua
y tan actual, de acompanar la experiencia vital y profunda del dolor en cual-
quiera de sus estadios y de la busqueda permanente de sentido. El didlogo filo-
sofico debe generar en el acompanado un develamiento de esta l6gica surgida
en la relacion dialéctica entre la vida y la muerte, vivir y morir que tiene como
conjuncion el dolor, el sufrimiento y la angustia. Podemos entender que cuando
se hace un acompanamiento filosofico, no sélo se acompana la experiencia del
dolor, sino también la vida como experiencia integral e integradora de la per-
sona.

Dialogo filoso6fico y acompanamiento

Al plantear el dialogo filoséfico como una alternativa para acompanar,
transformar y sanar resulta imperativo abordar y desarrollar la naturaleza
filosofica del didlogo. El término “dialogo” proviene del griego antiguo
Sualoyoc (dilogos), de StaAéyopau (dialégomai), que significa “conversar”;
esta compuesto por 81&, que puede significar “dos” 0 “através de” y Aoyog que
se ha traducido cominmente como discurso, palabra o razén. Por lo anterior
es posible inferir que el fin del didlogo es la verdad y el conocimiento que, como
lo vivid Sdcrates, ha de conducir a si mismo.

DOL: https://doi.org/ 10.21501/23461780.4310


DOI: https://doi.org/ 10.21501/23461780.2680

Andrés Escobar Vasquez, Jhon Edward Saldarriaga Florez

Es necesario tener en cuenta que todo proceso de dialogo se desarrolla
a partir de un flujo constante de contenidos que, en la mayoria de los casos,
aflora gracias a la apertura que la pregunta genera; por esto

preguntar quiere decir abrir. La apertura de lo preguntado consiste en que no esta
fijada una respuesta. Lo preguntado queda en el aire respecto a cualquier sentencia
decisoria y confirmatoria. El sentido de la pregunta consiste precisamente en dejar
al descubierto la cuestionabilidad de lo que se pregunta. (Gadamer, 1997, p. 440)

El camino que conduce a la intimidad, es decir, al conocimiento de si es
complejo y ha de ser acompanado por alguien mas. En el presente texto se
propone un acompanamiento desde la filosofia, pues esta procura la verdad
fundamental a partir de preguntas fundamentales; la verdad referida es la
experiencia intima y profunda de si mismo, a saber, de las sensaciones, las
emociones, las razones, creencias, deseos, etc.

Como se ha dicho, el sufrimiento es una experiencia que pone ante los pro-
pios limites y verdades que, en muchas ocasiones, se desea ocultar, enmasca-
rar o ignorar; el acompanamiento filosofico busca desentranar esas verdades
intimas para que el acompanado las descubra y las viva con dignidad, es decir,
se apropie de sus circunstancias para orientar sus decisiones partiendo de si
mismo y pueda hacer un ejercicio autbnomo.

La realidad del sufrimiento lleva a formular la siguiente pregunta: ¢el
sufrimiento padecido depende de si mismo, de otros, de circunstancias, de la
naturaleza? También lleva a la pregunta: ¢es posible hacer algo frente a ese
dolor o sufrimiento? Para responder a estas preguntas el doctor Jaramillo
(2006) afirma:

Me refiero al dolor con sentido, con voluntad, con conciencia. Un sufrimiento que
sea apertura, cambio, destino. Mas no destino como pre-escritura, sino como limite,
pues es el limite de un nuevo horizonte (...) El sufrimiento nos interrogay nos da una
vida tragica, donde el recurso de la intencionalidad del espiritu se recupera; pero
esta tragedia debe ser una aseveracion de lavida (...) Evadir el sufrimiento es evadir
la vida, pero el sufrimiento no es la vida. (p. 81)

DOL: https;//doi.org/ 10.21501/23461780.4310 Perseitas | Vol. 10| 2022 152



DOI: https://doi.org/ 10.21501/23461780.2680

Philosophical dialogue, an alternative and therapeutic practice

Esta vision conduce a reflexionar sobre la manera en que se asume el
dolory el sufrimiento, es decir, unos evaden y otros enfrentan sin temor, otros
ignoran, otros ocultan; en estos modos de asumir el dolor se hace necesario
un acompanamiento, pues el dolor afecta la vida (fisica, espiritual, intelectual-
mente). Aunque el dolor no dependa directamente de quien lo padece, pues es
una circunstancia que se escapa a su control, quien lo vive si tiene la libertad y
la decision de como percibirlo, comprenderlo y enfrentarlo.

Debe pensarse: ¢cuales son las caracteristicas del dialogo filoséfico y
como aporta para el acompanamiento del sufrimiento? El dialogo involucra a
la persona en todas sus dimensionesy en la integralidad de estas. Por lo ante-
rior es posible afirmar que la filosofia se da en la experiencia de encuentro del
hombre con aquello que le es préximo; dichos encuentros tienen una finalidad:
la busqueda de la verdad y la comprension de la realidad del mundo que nos
rodea por medio del ejercicio de la intersubjetividad. Dialogar es descubriry
descubrirse en el concepto, es abrir en el lenguaje la posibilidad como natura-
leza misma de la verdad,; es articular el mundo individual en el mundo comun;
dialogar es el arte del reconocimiento solidario y responsable del otro en la
basqueda de la verdad, en el discurso y en el ejercicio concreto de la vida.

El acompanamiento filosofico es una modalidad de asesoramiento que
busca, como afirma Gerd B. Achenbach (como se citd en Cavallé, 2004),

proporcionar alas personas con preguntas concretas y problemas vitales una ayuda
humana efectiva sobre la base de la filosofia practica, una ayuda que respetay apoya
a la persona que busca orientacion (...) en tanto que auténoma y responsable de si
misma. (p. 147)

También afirma Cavallé (2004) que

[e]l reconocimiento del poder transformador de la reflexion filosofica es la base del
asesoramiento filoséfico, pero este reconocimiento no implica que el asesoramiento
filosofico se conciba como un mero instrumento terapéutico; esto tltimo supondria
banalizar la filosofia, que solo es genuina y fuente de comprension y de transforma-
cion profundas precisamente cuando se constituye como un fin en si misma. (p. 150)

DOL: https://doi.org/ 10.21501/23461780.4310 Perseitas | Vol. 10| 2022 m


DOI: https://doi.org/ 10.21501/23461780.2680

Andrés Escobar Vasquez, Jhon Edward Saldarriaga Florez

Surge entonces la necesidad de identificar y comprender algunos princi-
pios fundamentales que guian la experiencia del dialogo filoséfico y su posibi-
lidad transformadora en la experiencia de acompafnamiento. Los principios a
los que se hace referencia son los siguientes: la verdad, la libertad, el recono-
cimiento, el respeto y la responsabilidad. La verdad es principio fundante del
acompanamiento, pues a partir de ella se dan las preguntas fundamentales y
se propende por el conocimiento de si. En un segundo momento, el acompana-
miento parte de la libertad, pues el acompanado ha de emprender su proceso
y trabajo libre y voluntariamente, entendiendo que el acompanante le sirve de
espejo activo en el proceso. En un tercer momento parte del reconocimiento,
ambos deben reconocerse como diferentes, uno del otro, pero a la vez cada
uno debe reconocerse en su mismidad para comprender su rol en el dialogo
y en la necesidad que tienen mutuamente el uno del otro. Aparece en cuarto
momento el respeto, al reconocer la diferencia, acompanado y acompanante
comprenden que en el didlogo la escucha atenta del otro es fundamental para
el trabajo, para el proceso. Finalmente, se encuentra la responsabilidad, pues
en el proceso que emprende el acompanado asume unos compromisos con-
sigo inferidos del mismo proceso. La responsabilidad del acompanante estara
basada en el sigilo, laformulacion de preguntas que conduzcan al acompanado
al reconocimiento de siy el compromiso con el mismo dialogo; de este modo

el filésofo asesor, inspirandose en la mayéutica socratica, procura incitar, invitar,
provocar, inspirar..., pero en ningun caso da respuestas prefabricadas ni transmite
su particular modo de pensar. Su propdsito es llegar a ser prescindible en su con-
dicion de orientador, fomentar la autonomia e independencia del asesorado pro-
porcionandole las claves necesarias para que llegue a ser él mismo su mas sélido y
calificado consultor. (Cavallé, 2004, p. 154)

El proceso de acompanamiento se centra en lavida, laverdady la palabra,
pues estas permiten elacercamiento claro,la comprensiony el enfrentamiento
del dolor y el sufrimiento. La palabra se hace imagen y sonido que expresay
transmite algo -vida, pensamiento, creencia, emociones, sentimientos, crea-
ciones, sensaciones, muerte-, por esto es posible afirmar que la vida necesita
de la palabra, es decir, la palabra tiene una naturaleza dialéctica; por medio de
la palabra pronunciada y escuchada se hace posible una conciencia sobre si
mismo y sobre el otro, se hace posible el conocimiento de las propias circuns-

DOI: https://doi.org/ 10.21501/23461780.4310


DOI: https://doi.org/ 10.21501/23461780.2680

Philosophical dialogue, an alternative and therapeutic practice

tancias y la recepcion de reflejos de otros —que en este caso del acompana-
miento filoséfico son preguntas que propenden a la verdad del propio dolor y
la propia vida—; es esta dialéctica el aporte del acompanamiento filosofico al
proceso vivido por el acompanado en su experiencia de dolory sufrimiento.

El enfoque existencial para el proceso de
acompanamiento desde la filosofia

En el marco presentado sobre acompanamiento filosofico es pertinente hacer
referencia a algunos enfoques con y desde los cuales es posible desarrollar
dichos procesos, a saber: enfoque existencial-sapiencial, dialégico-
hermenéutico y analitico-pragmatista; dichos enfoques brindan posibilidades
de abordar el proceso de autoconocimiento, autocritica y, por tanto, alivio
frente a la presencia innegable e ineludible del dolor y el sufrimiento, al igual
que el de la busqueda permanente del sentido de la vida.

En el enfoque existencial-sapiencial se parte de la existencia misma del
acompanado, se aborda el proceso de autoconocimiento contextualizado en la
existencia, no entendida como una estructura rigida y solidificada, sino como
un fluir natural del ser, el conocer y el hacer.

El proceso de acompanamiento desde dicho enfoque es desarrollado ini-
cialmente por Omar Linares Huertas, quien embebido del trabajo y el método
sapiencial de Monica Cavallé, comienza a desarrollar un estilo particular de
autoconocimiento y autogestion en sus asesorados.

El proceso de asesoramiento tiene como punto de partida la existencia
y el malestar que en ella se presenta y busca que el asesorado encuentre en
su existencia los elementos y herramientas propias para asumir una actitud
estoica que lo lleven a enfrentar su malestar. Frente al asesoramiento, Linares
(2019) afirma que en la practica de dicho asesoramiento se conocen, se
comprenden y se emplean las herramientas de las que dispone la practica
filosofica, tales como la escucha hermenéutica, la reinterpretacion, el ejercicio
del dialogo socratico, el desvelamiento y transformacion de creencias ocultas

DOL: https://doi.org/ 10.21501/23461780.4310


DOI: https://doi.org/ 10.21501/23461780.2680

Andrés Escobar Vasquez, Jhon Edward Saldarriaga Florez

en fendmenos emocionales o el desvelamiento del discurso interno y sus
implicaciones, entre otras (p. 4). En consecuencia, el autor plantea que “todo
ello permite conectar de forma practicay contemporanea con la sapiencialidad
de la practica filosofica, su ejercicio en la actualidad y proponer un renovado
pensamiento estoicoy su propedéutica frente al malestar existencial” (Linares,
2019, p. 4).

(Quién es el acompanante?

Dentro de este método existe un componente hermenéutico fundante, a saber,
el acompanado hace una lectura de simismo en sus circunstancias, entre ellas:
el dolor, la frustracion, la tranquilidad, el miedo, la alegria, etc.; es decir, el
trabajo transformador del dialogo filosofico comienza por un reconocimiento
del dolor, la angustia, la inminencia de la muerte, entre otros, como parte de
la vida; el acompanado se descubre y conoce en estas circunstancias que son
propias de la vida, acompanado por el fildsofo.

El filosofo acompanante, aunque no tiene un rol protagdnico en el proceso
de autoconocimiento, si desempena un papel importante; sobre esto la profe-
sora Cavallé (2004) afirma:

El filosofo asesor busca establecer un didlogo que permita ayudar a esta toma de
conciencia: a descubrir el modo en que determinadas concepciones abstractas es-
tan influyendo en la existencia concreta del consultante; a revelar e identificar, en
concreto, aquellos valores, creencias, fines, ideas, etc., que configuran su vision del
mundo y estan en el trasfondo de las situaciones vitales que plantea. Esta toma de
conciencia ya tiene en si misma un efecto liberador y transformador, pues otorga
cierto dominio sobre lo que antes eran procesos automaticos y concede la posibili-
dad de modificar aquellas creencias basicas que la toma de distancia desenmascara
como contradictorias, inttiles, infundadas o inconsistentes. La labor del orientador
no es la de llevar a cabo este trabajo, pues es decisivo que este siempre quede en
manos del asesorado —quien ha de ser el protagonista indiscutible en todo este pro-
ceso-, sino la de facilitarle esa tarea mediante las adecuadas preguntas y sugeren-
cias, y la de proporcionar un espacio abierto y seguro que permita al consultante
llevar a cabo sin conflicto esta labor de de-construccion (de revision y, si es preciso,
de modificacion de sus esquemas interpretativos), una de-construccion que cuando
es compelida por otros contextos no seguros ni libremente elegidos suele resultar
innecesariamente dolorosay critica. (p. 4)

DOE: hitps//doi.org/ 10.21501/23461780.4310 Perseitas | Vol. 10| 2022 156



DOI: https://doi.org/ 10.21501/23461780.2680

Philosophical dialogue, an alternative and therapeutic practice

El acompanante requiere de unas caracteristicas que pondra en ejerci-
cio durante el proceso: la capacidad contemplativa, es decir, la capacidad de
escuchay observacion objetiva; la habilidad para preguntar con sentido y pro-
fundidad, es decir, de identificar y formular cuestionamientos fundamentales
para el proceso de conocimiento y bisqueda de la verdad; la capacidad de con-
ceptualizar o de hacer abstracciones formales fruto de la contemplacion y el
conocimiento de la tradicion filosdfica; capacidad comunicativa para expresar
con asertividad las preguntas y los argumentos encontrados o construidos en
el proceso de acompanamiento y una capacidad para identificar y comprender
la diversidad de escenarios en los que participa. Frente a lo anterior, la profe-
sora Cavallé (2004) afirma:

Los estudios de filosofia sirven -o deberian servir-, no solo para transmitir conoci-
mientos de historia del pensamiento, sino, ante todo, para desarrollar en el aspirante
afildsofo ciertas cualidadesy habilidades, algunas de las cuales acabamos de enume-
rar: el habito de pensar con rigor y de forma creativa, de ordenar y estructurar las
ideas, de conducir una reflexion hasta su logico final, de detectar los puntos ciegosy
las falacias en los razonamientos; la capacidad de desvelar posibilidades inéditas-lo
que exige espiritu critico y creativo para ir mas alla de los planteamientos iniciales y
de los presupuestos consabidos por el “sentido demasiado comun”-, la de saber es-
cuchary dialogar con ponderacion, etc. Por ello, nadie mas competente que un ver-
dadero fildsofo para otorgar lainapreciable ayuda que consiste -como expresaba Lia
Keuchenius-en apoyar alos demas en sus esfuerzos por clarificar sus pensamientos
y sentimientos. El filosofo asesor ideal es aquel que a su madurez, veracidad e inte-
gridad personal suma la maestria en estas habilidades y procedimientos. (p. 10)

Como puede verse, el filésofo ha de contar con unas cualidades que ade-
cua a su personalidad a partir de la relacion con la filosofia, su tradicion y su
método, que, naturalmente, es dialdgico.

{Como se da el proceso transformador o sanador en el
dialogo filosofico?

Al plantear esta pregunta hacemos una referenciaala pregunta por el método,
entendiendo este como camino para llegar a un objetivo 0 meta determinado
o predeterminado. Hablar del método nos hace pensar en la mayéutica que,
como se ha dicho en lineas anteriores, “procura incitar, invitar, provocar,

DOI: htps://doi.org/ 10.21501/23461780.4310 Perseitas | Vol. 10 | 2022 157



DOI: https://doi.org/ 10.21501/23461780.2680

Andrés Escobar Vasquez, Jhon Edward Saldarriaga Florez

inspirar...”; pero se llega a esto partiendo de un analisis fenomenoldgico que
resulta de la presentacion que realiza el acompanado de su realidad (hechos,
circunstancias-contexto, sensaciones, pensamientos, valores, etc.), para
luego comenzar el trabajo que consta de los siguientes momentos:

a) Andlisis conceptual: En el contexto del asesoramiento filosofico, la clarificacion
de los conceptos centrales que van surgiendo en el dialogo -y que no consiste en
pretender encapsular la realidad en palabras y en definiciones, sino en saber very
establecer distinciones sutiles- permite tomar conciencia de lo poco que sabemos
de muchas de las nociones que mas utilizamos y cuyos significados acostumbra-
mos a dar por supuestos.

b) Pensamiento critico y uso de la légica informal. Ambos permiten detectar las fala-
cias presentes en los razonamientos, los puntos ciegos de los mismos, los supues-
tos ocultos no reconocidos, las implicaciones erradas, etc.

¢) Experimentos del pensamiento. Esta expresion, acuiiada por R. Sorenson, alude a
cualquier experimento que no necesita ser ejecutado en la realidad para ser efec-
tivo. Mediante estos experimentos, el asesorado proyecta y explora mentalmente,
ainstancias del asesor, una probabilidad, una opcién vital posible.

d) Método fenomenoldgico: la comprension transformadora que busca favorecer
este tipo de didlogo no se alcanza mediante la mera especulacion o el autoanalisis,
sino, fundamentalmente, a través de la capacidad de estar totalmente presentes,
de forma licida, ofreciendo un espacio de libertad y de respeto a la totalidad de
nuestra experiencia, sin juzgarla, es decir, sin actitudes de apego, de rechazo o de
condena.

e) Eldescubrimiento de creencias, ideas y visiones del mundo latentes.

f) Elfomento del pensamiento creativo, de la flexibilidad mental que permite descu-
brir perspectivas inéditas y mas enriquecedoras sobre la propia vida.

g) La capacidad de aportar marcos conceptuales y emocionales y nuevos puntos
de vista que permitan ver las situaciones planteadas bajo una nueva luz. (Cavallé,
2004, pp. 8-9)

Elmétodo dialdgico en el acompanamiento filoséfico tiene un antecedente
fenomenoldgico y hermenéutico deviniendo en un consecuente existencial o
vital. EI método asi propuesto se fundamenta en el estoicismo como “arte de
vivir”. Se entiende que el cultivo y el cuidado de la vida interior conllevan unas
repercusiones transformadoras del modo y forma como se enfrenta la vida en
el exterior, es decir, ha de trabajarse en el conocimiento de si para comprender
que aquello que me mueve a sery a hacer en el mundo no esta fuera, ni debe
estarlo, es y esta adentro (mis principios, percepciones, nociones, sensacio-

DOE: hitps//doi.org/ 10.21501/23461780.4310 Perseitas | Vol. 10| 2022 158



DOI: https://doi.org/ 10.21501/23461780.2680

Philosophical dialogue, an alternative and therapeutic practice

nes, sentimientos, pensamientos y actos); que el acompanado debe conocery
aprender que tiene el control de aquello que depende de ély no de lo exterior.
Esto refiere ala “epimeleia” (cuidado o inquietud de si) como una actitud racio-
nal, sensible y permanente de estar pendiente de si mismo, de los otros y de
las cosas. Asi, el método del acompanamiento filosofico comienza en el acom-
pafado, pasa por las circunstancias (los otros y las cosas) y retorna al mismo
acompanado.

{Qué sana el acompanamiento filoso6fico?

Al decir que el objetivo del acompanamiento filosofico es sanar, el acompanado
esabordado como una persona que presenta unas circunstancias que resultan
problematicas y, por esto, siente un padecimiento como angustia, falta de
sentido de vida, dolor, frustracion u otras sensaciones que le resultan de dificil
comprensiony solucion, esto deviene en unaaparente obnubilacion de la razon;
el trabajo que emprende el acompanado es un proceso de autoconocimiento
que parte del autoanalisis y la autocritica que transforma la propia percepcion
ylapercepcion delmundo que lo circunda; esta transformacion eslo que podria
llamarse “experiencia sanadora”, por esto el dialogo es un arte que transforma.

Partiendo de la mayéutica socratica es posible afirmar que la mayor de las
dolencias humanas es la ignorancia, por esto, el primero de los objetivos del
acompanamiento filoséfico es el conocimiento de si, es decir, que el acompa-
nado pueda salir de la ignorancia sobre él mismo; este autoconocimiento lleva
aidentificar sus posibilidades, capacidades y limites; también le permite perci-
bir, comprender y actuar de un modo mas sano y sereno.

La mayéutica les permitia a los interlocutores de Socrates identificar que
aquello que tenian por conocimiento del mundo no era mas que una opinion
(doxa) de este; estas opiniones se convierten en paradigmas de percepcion y
comprension que limitan las posibilidades para el conocimiento, por esto, la
ignorancia se asume como algo que debe ser curado. La filosofia pone ante la
persona el conocimiento como posibilidad, como camino, y la verdad como luz.
Elacompanamiento filosofico propone al acompanado preguntas que él mismo

DOL: https://doi.org/ 10.21501/23461780.4310


DOI: https://doi.org/ 10.21501/23461780.2680

Andrés Escobar Vasquez, Jhon Edward Saldarriaga Florez

respondera en un camino que, en un comienzo, parecera ir en sentido fuera-
adentro, es decir, se comprende que las respuestas vienen al acompanado,
pero podra descubrir que es de adentro hacia afuera, pues es de este modo
como nos relacionamos, percibimos, comprendemos y actuamos en el mundo.

La autoconciencia puede dar una autonomia plena que genera en el acom-
panado una sensacion de profunda serenidad y conformidad, pues las decisio-
nes son trabajadas y tomadas poniendo ante si su percepcion real y verdadera
de cosas como el sufrimiento; lleva a comprender la naturaleza de este pade-
cimiento, dado por una enfermedad o por otras circunstancias, y a crear un
sentido que transforma un fendémeno en una dialéctica permanente.

Enresumen, elacompanamiento filoséfico abre, paraacompanadoyacom-
panante, posibilidades de percepcion, comprension y accion que transforman
y curan, transforman los prejuicios y preconceptos “vacios o sin sentido” en
conocimiento y cura de percepciones y comprensiones univocas del mundo.
La filosofia cura de la ignorancia que presume de lo poco que sabe, lleva al
acompanado a transformarse en una persona auténoma a partir de un pro-
ceso donde el dialogo genera un fluir de la autoconciencia, laautocomprension
y el autoconocimiento en relacion consigo mismo, con los otros y con las cosas.

Conclusiones

El contexto pandémico que vive la humanidad hoy ha traido sensaciones y
experiencias que, para muchos, resultan problematicas en la vivencia de sus
relaciones consigo, con los otros y con las cosas. En este marco contextual
surge el dialogo filoséfico como alternativa para conocer, comprender y
transformar esta experiencia problematica.

DOI: https://doi.org/ 10.21501/23461780.4310


DOI: https://doi.org/ 10.21501/23461780.2680

Philosophical dialogue, an alternative and therapeutic practice

Dialogar es un arte que transforma; la historia de la filosofia da cuenta de
esto desde sus albores. El ejercicio que por la palabra se hace de construiry
deconstruir, de autoconocimiento, autoanalisis, autocritica lleva a gestionar en
la propia persona procesos de transformacion existencial y en la estructura de
su propio pensamiento.

Porloanterior, dialogar filos6ficamente implica filosofar desde lavida para
hacer el ejercicio humano de pensar, para elaborar conceptos, para descubrir
elementos ocultos 0 enmascarados por la persona; sin embargo, este proceso
no genera resultados cuando se da en solitario; mas bien, en la relacion con
un otro que interpela con preguntas y opiniones se da la sensacion de reflejo y
reflexion.

La conversacion desde la filosofia es mas un ethos que un método o herra-
mienta para comprenderse y transformarse; el acompanamiento filoséfico
reivindica a la filosofia con un caracter propio y genuino. El acompafnamiento
filosofico a través del didlogo pone en evidencia la necesidad de las personas
de nuestro tiempo de volver alainterioridad, alo intimo, para que de alliemerja
un modo sereno y autonomo de vivir ante las situaciones diversas y complejas
de la vida, como el dolor, el sufrimiento, la angustia, el malestar existencial, la
muerte, entre otras. El didlogo, mas que una herramienta, es un arte; el arte de
relacionarse comprensivamente consigo mismo, los otrosy las cosas.

Conflicto de interés

Los autores declaran la inexistencia de conflicto de interés con institucion o
asociacion de cualquier indole. Asimismo, la Universidad Catélica Luis Amigd
no se hace responsable por el manejo de los derechos de autor que los autores
hagan en sus articulos, por tanto, la veracidad y completitud de las citas y
referencias son responsabilidad de los autores.

DOL: https://doi.org/ 10.21501/23461780.4310


DOI: https://doi.org/ 10.21501/23461780.2680

Andrés Escobar Vasquez, Jhon Edward Saldarriaga Florez

Referencias

Arbelaez Ochoa, E. (2019). Filosofia del disefo: una perspectiva hermenéutica
sobre la creacion objetual. Universidad Pontificia Bolivariana. https://
repository.upb.edu.co/handle/20.500.11912/4674

Cavallé, M. (s.f.). El sentido filoséfico de la vida humana. https://www.acade-
mia.edu/5075018/EL_SENTIDO_FILOS%C3%93FICO_DE_LA_VIDA_
HUMANA

Cavallé, M. (2004). El asesoramiento filosofico, una alternativa a las psicotera-
pias. En J. Ordofiez-Garcia & E. Morales Prado (Coords.), La enferme-
dad y el sufrimiento: Actas de las III Jornadas de Medicina y Filosofia
(pp. 147-173). Kronos.

Dutt, C., & Gadamer, H. G. (1998). En conversacion con Hans-Georg Gadamer:
hermenéutica, estética, filosofia practica. Tecnos.

Frankl V. (1979). El hombre en busca de sentido: conceptos basicos de logote-
rapia. Editorial Herder.

Han, B-C. (2012). La sociedad del cansancio. Editorial Herder.

Heidegger, M. (2008) Ontologia, hermenéutica de la facticidad. Alianza Edito-
rial.

Gadamer, H. G. (1997). Verdad y Método I. Ediciones Sigueme.
Gadamer, H. G. (1998). El giro hermenéutico. Catedra.
Gadamer, H. G. (2006). Verdad y Método II. Ediciones Sigueme.

Jaramillo, V. R. (2006). Filosofia como medicina: una mirada hermenéutica.
Universidad Pontificia Bolivariana.

Koselleck, R., & Gadamer, H. (1997). Historia y hermenéutica. Paidds.

Lacan, J. (2008). Seminario 4: La relacion de objeto. Paidos.

DOI: https://doi.org/ 10.21501/23461780.4310


DOI: https://doi.org/ 10.21501/23461780.2680
https://repository.upb.edu.co/handle/20.500.11912/4674
https://repository.upb.edu.co/handle/20.500.11912/4674
https://www.academia.edu/5075018/EL_SENTIDO_FILOS%C3%93FICO_DE_LA_VIDA_HUMANA
https://www.academia.edu/5075018/EL_SENTIDO_FILOS%C3%93FICO_DE_LA_VIDA_HUMANA
https://www.academia.edu/5075018/EL_SENTIDO_FILOS%C3%93FICO_DE_LA_VIDA_HUMANA

Philosophical dialogue, an alternative and therapeutic practice

Linares, 0. (2019). Filosofia como terapia: la actitud vital estoica frente al ma-
lestar existencial [Tesis doctoral, Universidad de Granada]. Reposito-
rio. http://hdl.handle.net/10481/54521

Ruiz Garcia, M. A. (2002). Dimensidn ética y politica del arte de la conversacion.
Cuestiones teoldgicas y filosoficas, 29(71), 45-62.

Ure, M. (2001). El didlogo tii-yo como teoria hermenéutica en Martin Buber.
Editorial Eudeba.

Wachowski, L. y Wachowski, L. (Directoras). (1999). Matrix [Pelicula].
WarnerBros. Pictures; Village Roadshow Pictures.

Zambrano, M. (1996). Filosofia y poesia. Fondo de Cultura Econdmica.

Zamora, R. (2009). La enfermedad y el sentido del sufrimiento. Revista Cubana
de Salud Publica, 35(1). http://scielo.sld.cu/scielo.php?script=sci_artt
ext&pid=S0864-34662009000100019

Lizek, S. (2011). Bienvenidos al desierto de lo real. Ediciones Akal.

Zizek, S. (2020). Pandemia: el Covid-19 afecta al mundo. Centro De Estudios De
Orientacion Psicoanalitica.

DOL: https://doi.org/ 10.21501/23461780.4310


DOI: https://doi.org/ 10.21501/23461780.2680
http://hdl.handle.net/10481/54521
http://scielo.sld.cu/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0864-34662009000100019
http://scielo.sld.cu/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0864-34662009000100019

