Via Inveniendi Et ludicandi

ISSN: 1909-0528
e revistaviei@usantotomas.edu.co

e o : . g
Via Tnveniendi et Tindicandi Universidad Santo Tomas

Colombia

SN ]

Roa Avella, Marcela del Pilar

Mutilacién genital femenina: consecuencias para la salud fisica y
mental; una violacién de los derechos humanos de mujeres y ninas*

Via Inveniendi Et ludicandi, vol. 15, num. 2, 2020, Julio-, pp. 59-86
Universidad Santo Tomas
Bogota, Colombia

DOI: https://doi.org/10.15332/19090528/6243

Disponible en: https://www.redalyc.org/articulo.oa?id=560268689004

Como citar el articulo (eé)a‘yc'dffg

Numero completo Sistema de Informacion Cientifica Redalyc

Mas informacion del articulo Red de Revistas Cientificas de América Latina y el Caribe, Esparia y Portugal

Pagina de la revista en redalyc.org Proyecto académico sin fines de lucro, desarrollado bajo la iniciativa de acceso
abierto


https://www.redalyc.org/comocitar.oa?id=560268689004
https://www.redalyc.org/fasciculo.oa?id=5602&numero=68689
https://www.redalyc.org/articulo.oa?id=560268689004
https://www.redalyc.org/revista.oa?id=5602
https://www.redalyc.org
https://www.redalyc.org/revista.oa?id=5602
https://www.redalyc.org/articulo.oa?id=560268689004

SCIO. Revista de Filosofia, n.° 13, Noviembre de 2017, 27-55, ISSN: 1887-9853

DE LA NARRACION FILMICA
A LA DELIBERACION ETICA

LA FENOMENOLOGIA HERMENEUTICA COMO
MEDIACION (J. MARIAS Y P. RICOEUR)

FROM FILMIC NARRATIVE TO ETHICAL DELIBERATION

HERMENEUTIC PHENOMENOLOGY AS MEDIATION
(J. MARIAS AND P. RICOEUR)

Tomas Domingo Moratalla*

Fechas de recepcion y aceptacion: 2 de julio de 2017, 7 de septiembre de 2017

Resumen: En este trabajo queremos mostrar la productividad ética
y reflexiva del cine. El cine nos da una gran cantidad de posibilida-
des para ejercer la deliberacion, uno de los métodos mas relevantes de
la ética. Para fundamentar este encuentro contamos con una poderosa
tradicion de pensamiento contemporanea, que nos ofrece intuiciones y
herramientas muy valiosas: la fenomenologia hermenéutica. En con-
creto, nos centraremos en dos de sus representantes, J. Marias y P.
Ricoeur.

Palabras clave: narracion, deliberacion, imaginacion, experiencia,
responsabilidad.

Abstract: In this work we want to show the ethical and reflective
productivity of films. Cinema gives us a great deal of possibilities to ex-
ercise deliberation, one of the most relevant methods of ethics. To sup-
port this meeting we have a powerful tradition of contemporary thought
that offers us valuable insights and tools: hermeneutic phenomenology.

* Facultad de Filosofia Moral, Universidad Complutense de Madrid.
Correspondencia: Universidad Complutense de Madrid. Facultad de Filosofia. Despacho A-215.
Ciudad Universitaria. 28040 Madrid. Espafia.
E-mail: tomasdom@ucm.es
>ﬂ
4


mailto:tomasdom@ucm.es

28 Tomas Domingo Moratalla

Particularly, we will focus on two of its representatives, J. Marias and
P. Ricoeur.

Keywords: narration, deliberation, imagination, experience, respon-
sibility.

§1. {QUE ES LA FENOMENOLOGIA HERMENEUTICA?

Si algo caracteriza a la filosofia contemporanea es su complejidad, su vi-
talidad y, también, la dificultad de acotarla en estrechos parametros. La feno-
menologia es sin duda una de las grandes corrientes de pensamiento y, sobre
todo, una de las mas fructiferas. Al concebirse como método y actitud mas
que como doctrina terminada y definitiva, siempre es actual y viva, y permite
continuas reactualizaciones. El gran lema de la fenomenologia es “ja las co-
sas mismas!”’; luego, cada filosofo particular lo interpretard de forma diferen-
te, pero todos estan de acuerdo en la necesidad de volver a lo mas concreto,
cercano y fundamental, mas alla de las culturas, abstracciones o prejuicios.

El creador de la fenomenologia es E. Husserl. La fenomenologia nace
como reaccidon a una situacion y una forma de pensar que estaba marcando
la forma de vivir: el positivismo. Para el positivismo solo los hechos tienen
valor y solo ellos han de ser considerados. La fenomenologia mostrara la
inconsistencia de este modo de pensar: los hechos no son independientes de
nosotros, los seres humanos. El psicologismo, es decir, reducir las creaciones
humanas (como la ciencia o, incluso, las matematicas) a hechos psicoldgi-
cos y bioldgicos es reducir también al ser humano a un conjunto de hechos
y olvidarnos de nuestra racionalidad. La pretension de la fenomenologia es
recuperar y dar cuenta del ser humano como ser racional y libre. Esto lo hara
de una manera técnica y precisa. Las implicaciones sociales, €ticas y politicas
son inmensas. La fenomenologia, en su desarrollo e intuiciones, encontrara
una de sus claves en la interpretacion. El analisis de la experiencia, més alla
de cualquier construccion teorica (cientifica), supone una descripcion de la
intuicion, aquello que se nos presenta de una forma directa. Ahora bien, esto
que se nos presenta y describimos es fruto, por tanto, de interpretacion. La
fenomenologia gira asi hacia la hermenéutica. Por otra parte, cuando la feno-
menologia describe al propio ser humano encuentra que una de sus caracteris-

K< SCIO. Revista de Filosofia, n.° 13, Noviembre de 2017, 27-55, ISSN: 1887-9853



De la narracion filmica a la deliberacion ética... 29

ticas primordiales es la necesidad de vivir en interpretaciones, en narraciones.
La fenomenologia se encamina a la hermenéutica. La fenomenologia es el
suelo del que se nutre la hermenéutica, y también su presupuesto.

Si es dificil trazar la historia de la fenomenologia, mas dificil aun es ha-
cerlo con la de la hermenéutica. La hermenéutica se define, en general, como
teoria de la interpretacion, y asi se ha desarrollado en sus diferentes momen-
tos desde la época clasica hasta la actualidad. Lo propio de la hermenéutica
moderna, la que comienza a desarrollarse con Schleiermacher en el siglo xix
y sobre todo con Dilthey, a caballo entre el xix y el xx, es elaborar una re-
flexion filosdfica sobre la interpretacion, y no solo una practica hermenéutica.
En esta linea se inscribe el esfuerzo de Heidegger y del propio H. G. Gada-
mer, que no se preguntaran tanto por las reglas de la interpretacion correcta
sino por lo que sucede realmente al interpretar. La hermenéutica gira asi hacia
la fenomenologia, pues se preocupa por la experiencia misma de la interpre-
tacion y la comprension, con lo que descubre que la comprension misma es
la caracteristica de la vida humana y afirma consiguientemente el caracter
universal de la cuestion hermenéutica.

A la vez que se da este giro de la hermenéutica a la fenomenologia, se
dara un giro de la fenomenologia hacia la hermenéutica. En esta imbricacion
de giros y tradiciones cobra sentido pleno la expresion “fenomenologia her-
menéutica”. Se suelen presentar una serie de nombres de grandes filosofos
contemporaneos que se inscriben en esta escuela de pensamiento. Sobre todo
se mencionan a M. Heidegger, como figura clave, y tras €l, en un segundo
momento, al filosofo aleman H. G. Gadamer y al francés P. Ricoeur. En otros
lugares hemos mostrado cémo en esta ndémina tendriamos que incorporar a J.
Ortega y Gasset.

En este momento propongo que también J. Marias puede y debe inscri-
birse en esta forma de pensamiento; esta compaiiia, la de estos autores que
mencionamos, ayuda a entender mejor la aportaciéon de Marias a la filosofia
contemporanea y, a la vez, la aportacion de Marias contribuye a precisar al-
gunas lineas fundamentales de esta escuela. De alguna manera eso es lo que
pretendemos, indirectamente, en estas paginas.

P. Ricoeur, hermeneuta consagrado, y J. Marias, brillante discipulo de
Ortega, son dos de los grandes nombres de la fenomenologia hermenéutica.

\
SCIO. Revista de Filosofia, n.° 13, Noviembre de 2017, 27-55, ISSN: 1887-9853 >}



30 Tomas Domingo Moratalla

Creo que los dos nos ofrecen herramientas conceptuales muy poderosas para
describir el cine y sobre todo mostrar su productividad reflexiva. El cine pien-
sa. Gracias al cine podemos pensar mas y mejor, al menos de otra forma.
Y en este pensar mas y mejor, enraizado en el poder de la imaginacion, se
anclan los recursos magnificos que nos ofrecen para lo que quizas podamos
considerar el corazon de la filosofia practica: la deliberacion. El cine es una
herramienta deliberativa. El cine entretiene, el cine nos deslumbra e ilustra,
pero también con el cine podemos tomar mejores decisiones.

La filosofia de Ricoeur se encuentra con el cine en los desarrollos de su
teoria narrativa, prolongaciones que solo parcialmente ¢l mismo llevo a cabo.
La filosofia de Marias est4 elaborada, me atreveria a decir, en la proximidad
al cine; no de manera exagerada se le ha calificado como “el filésofo que ama-
ba el cine”. Creo que el encuentro entre ambos que llevo en estas paginas nos
ofrece recursos y fundamentos para hacer del cine una estrategia deliberativa.

§2 NARRAR CINEMATOGRAFICAMENTE: LABORATORIOS DE EXPERIENCIA

La reflexion sobre el cine en la obra y vida de Julidn Marias surgio de
una forma “natural”. El cine apareci6 en la vida de Marias como crisol de la
propia vida, y asi también en su filosofia. Sin entrar ahora en mayores consi-
deraciones, creo que se puede afirmar que las reflexiones sobre el cine de J.
Marias son una forma de poner en practica el método de la razén vital de Or-
tega y Gasset. La reflexion sobre el cine es un ejercicio de razon vital o, con
pleno sentido, de razén narrativa. Y asi, que el cine pueda ser un instrumento
para deliberar y conducir “mejor” nuestras vidas, parece ir de suyo.

No sucede lo mismo en el caso de P. Ricoeur, quien casi no escribid sobre
cine y no solia acudir a las salas de cine. Era un hombre de libros, de letra im-
presa; de ensayo y, claro, también de relatos. Si esto es asi, ;por qué, y como,
acercar la reflexion de Ricoeur al cine? Creo que se puede hacer y, lo que es
mas importante, resulta enriquecedor dicho acercamiento.

La gran obra de hermenéutica de Ricoeur es sin lugar a dudas Tiempo y
narracion (1983-1985), un estudio pormenorizado entre la temporalidad y
la narracion. La tesis la podemos enunciar de manera sencilla: el tiempo se

K< SCIO. Revista de Filosofia, n.° 13, Noviembre de 2017, 27-55, ISSN: 1887-9853



De la narracion filmica a la deliberacion ética... 31

convierte en tiempo humano cuando lo articulamos narrativamente. La narra-
cion dice el tiempo, y asi, afiadiria, la vida humana. Las més de mil paginas
de la trilogia analizaran despacio los argumentos y rodeos de las diferentes
posiciones. Esta tesis descansa en la centralidad que tiene para el pensador
francés el concepto de “mimesis”, tomado directamente de Aristoteles. La
mimesis es el poder que tiene el relato de “copiar” la realidad, pero no se
limita a reflejarla, sino que la transforma de alguna manera. Por ello, en el
proceso de mimesis que define a todo relato vamos a encontrar tres momen-
tos. En primer lugar, nos encontramos con la experiencia que es copiada, de
donde parte el relato; luego, en un segundo momento, nos encontramos con
el momento de la ficcion, del relato propiamente dicho, en que nos alejamos
de la vida, y, en tercer lugar, gracias a la lectura, el texto vuelve a la vida, de
la que partia, pero de una forma transformada. Los relatos parten de la vida,
no son la vida y, sin embargo, cambian la vida. Entender esto es la tarea de la
hermenéutica. Esta experiencia es la que esta detras del poder de la narracion
para cambiar la vida, de decir algo de la vida, y asi tener una incidencia en la
vida real; y trazar el recorrido de la literatura a la ética (a la vida). Pero nos
podemos preguntar, ;es el cine narracion? ;Sirve la teoria de la narracion que
nos encontramos en Ricoeur —y me atreveria a decir que es acorde con los de-
sarrollos de Marias— para explicar el cine y su manera de contar? ;Es el cine
narracion, solo narracioén?

A la hora de acercarnos a esta cuestion, somos realmente muy afortunados
ya que de los pocos textos que dedicd Ricoeur al cine en uno de ellos abordara
directamente esta cuestion. Me refiero al prefacio que escribio al libro de A.
Gaudreault (1999) titulado con el expresivo titulo Du litteraire au filmique.
Merece la pena detenernos en ellos. Tanto en el prefacio de Ricoeur como en
el libro.

2.1 Narratividad, del género a la especie
Para Ricoeur, este libro no es tanto la confirmacién de sus propias hipote-

sis sobre la generalizacion de su propuesta narrativa, como una ampliacion y
una transformacion (Ricoeur, 1998, p. 13). Se trata de una ampliacion de la

\
SCIO. Revista de Filosofia, n.° 13, Noviembre de 2017, 27-55, ISSN: 1887-9853 >}



32 Tomas Domingo Moratalla

esfera narrativa que supone, al mismo tiempo, una transformacion. Para ¢él,
esta obra tiene el mérito de introducirnos en un verdadero analisis de lo que
es la “narracion filmica”, sin forzar, respetando campos y particularidades.

El objetivo del trabajo es, a sus ojos, aproximar el cine al teatro y, una
vez hecho esto, ambos al texto escrito. La gran pregunta a la que intenta
contestar este libro es ;qué legitimidad hay para hablar de “narracion filmi-
ca”, de “relato filmico”? Es cierto que este libro muestra el potencial de los
recursos narrativos aplicados al cine, pero al mismo tiempo Ricoeur valora
que Gaudreault muestre la especificidad de los diferentes tipos. La diferencia
entre teatro, literatura y cine es la diferencia entre especies narrativas distintas
dentro de un mismo género narrativo. La narracion es el “género”, pero cada
una de las tres “especies” tiene sus propiedades especificas. Ricoeur resume
de manera sencilla, y al mismo tiempo brillante, la pretension de Gaudreault,
y nos da un marco adecuado de anélisis para aquellos que nos interesamos
por estas cuestiones. La narracion es el género, pero hay diferentes especies
(literaria, teatral o cinematografica); la relacion género-especie permite plan-
tear de manera precisa una tipologia de lo narrativo al mismo tiempo que se
define lo narrativo en si mismo. La gran dificultad, y confusion, estriba en
que llamamos “narracion” indistintamente al género y a “una” especie (na-
rracion literaria); por ello es necesario la precision y caracterizacion de cada
tipo, dentro del Uinico género, dentro del gran paradigma narrativo. Esa es la
ambigiiedad y riqueza.

Gaudreault construye un modelo explicativo superior que integra la diver-
sidad de dispositivos narrativos, para lo cual no va a dudar en recurrir a los
clasicos, Aristoteles y Platon —lo que Ricoeur valorara con cierto entusias-
mo—, y, de esta forma, construir algo asi como “lo narrable”, que luego se
investira bajo la forma de escrito, film o escenario teatral.

La construccion de la trama, eso que va a ser nuclear en la definicion de
“lo narrable”, se lleva a cabo de dos modos bésicos distintos: por un lado, la
narracion escrita, o narracion especifica —narracion en sentido estricto—y, por
otro lado, la mostracion, la cual tiene lugar en los otros dos medios, el teatro
y el cine. La narracion y la mostracion son los dos modos fundamentales en
los que se expresa “lo narrable”.

K< SCIO. Revista de Filosofia, n.° 13, Noviembre de 2017, 27-55, ISSN: 1887-9853



De la narracion filmica a la deliberacion ética... 33

Ricoeur reconstruye el esquema del libro y nos hace ver cémo el paso
necesario posterior es la distincion entre teatro y cine. En el cine lo narrable
no solo se hace mediante la construccioén de planos, fotograma a fotograma,
sino que en la superposicion de planos media otra operacion que es también
explicitamente narrativa y que esta ligada al montaje. Dicho de otra manera:
en el cine la narracion se articula sobre la mostracion, la cual se realiza tanto en
el proceso de rodaje como en la operacion de montaje. Y es precisamente
esta ultima forma de narrativizacion la que contribuye, andlogamente, a que
podamos hablar con cierta fuerza de “escritura filmica”.

El libro tiene la virtud de presentar las categorias fundamentales de una
narratologia cinematografica. El gran tema del libro es, como sefialaba Ri-
coeur, como se lleva a cabo la narracion en el medio cinematografico, para lo
cual, como veiamos anteriormente, lo primero que hace es investigar qué es
un relato. La gran tesis que se propondré en este planteamiento original es que
el cine, como el teatro, es narraciéon de un modo muy peculiar, pues lo hace
mostrando; de ahi que mas que de narracion haya que hablar de mostracion.

Lo mas interesante, y completando lo que antes sefialaba desde la pers-
pectiva de Ricoeur, es el analisis de los diferentes modos del funcionamiento
narrativo en el cine. Simplificando mucho, y adaptando un tanto la categori-
zacion de Gaudreault en pro de la claridad, se podria decir que hay dos formas
de entender un relato: el relato como narracion de contenido (en la tradicion
de Greimas) y el relato como expresion-forma (en la tradiciéon de Genette).
En la primera forma de entender la actividad narrativa lo mas importante son
los acontecimientos y cOmo estos se estructuran, sin preocuparse en exceso
de la manera en que se hace; en la segunda forma lo central pasa a ser la ins-
tancia narrativa, es decir, es mas importante el como y el quién que el qué.
Asi tenemos identificadas dos formas de narratividad, una “material”, que se
ocupa de los contenidos narrativos, y otra “formal”, centrada en las formas
de expresion.

En el caso de cine tendriamos que, ademas de la narratividad “material”,
se daria una doble narratividad “formal”, pues por un lado encontrariamos el
encadenamiento y sucesion de fotogramas, resultado de la filmacion y, por
otro, la posibilidad de intercambiar la sucesion de planos (y otros elementos)

\
SCIO. Revista de Filosofia, n.° 13, Noviembre de 2017, 27-55, ISSN: 1887-9853 >}



34 Tomas Domingo Moratalla

a través del montaje. Hay, por tanto, diferentes niveles de narratividad en la
narracion cinematografica.

Asi pues, a la hora de pensar la forma narrativa en el cine tendriamos que
distinguir con cierta claridad lo que Gaudreault llama: lo profilmico, lo cine-
matografico-rodaje, y lo cinematografico-montaje. El primer elemento desig-
na aquellos elementos que el equipo de direccion dispone y manipula ante la
camara; el segundo, la filmacion, y el tercero, el montaje. Son tres campos de
funcionamiento cinematografico que deben ser tenidos en cuenta para ofrecer
una correcta comprension del mecanismo narrativo cinematografico.

2.2 Vida, imaginacion, narracion

Teniendo en cuenta los andlisis anteriores, no podemos dejar de sefalar
que la filosofia del cine de Ricoeur deberia comprenderse de manera mas
general desde su filosofia de la imaginacion. El marco adecuado para situar la
reflexion sobre el cine es sin duda su teoria de la imaginacion.

Es importante destacar en esta filosofia del cine la nueva manera que tie-
ne Ricoeur de pensar la imagen y, por ende, la imaginacioén. Por un lado, se
entiende la “imagen” como la representacion, el cuadro de algo que quizés
se va perdiendo y se va desdibujando; frente a la impresion sensible, la ima-
gen deviene un “algo menos” que la percepcion y, quizas, algo mas que el
recuerdo. Por ello la idea de “imagen” goza de mala reputacion y de la misma
manera la concepcidn de la imaginacion asociada a ella, pues no es otra cosa
que la capacidad de producir este tipo de imagenes. Pero, por otro lado, la
imagen también puede ser considerada como la presentacion de cosas ausen-
tes, incluso inexistentes. Frente a la imagen-copia podriamos hablar de una
imagen-ficcion (creacion de sentido). La concepcion de la imaginacion ya
no es la de una capacidad reproductiva, sino de una capacidad de innovacion
y de creatividad. Frente a la imaginacion reproductiva nos las tenemos que
ver con una imaginacion productora de sentidos. El gran error es concebir la
imagen solo desde una teoria de la percepcion estrecha (de corte empirista) en
que la imagen es una percepcion que se desvanece en lugar de ser concebida
como un sentido que emerge.

K< SCIO. Revista de Filosofia, n.° 13, Noviembre de 2017, 27-55, ISSN: 1887-9853



De la narracion filmica a la deliberacion ética... 35

2.3 ;Qué es el cine? Exploracion de experiencias

Como comentaba anteriormente, una hermenéutica del cine desde la fi-
losofia de Paul Ricoeur coincidiria en buena parte con otros planteamientos
como el que sefialaba de Julidn Marias. Leyendo las aportaciones de uno a
través del otro podemos esbozar algunos lineamientos basicos de esta herme-
néutica cinematografico-narrativa. Asi, por ejemplo, podriamos sefialar:

1. En primer lugar, la ficcion es abreviatura de la vida humana; no pode-
mos acceder a la vida humana de una forma completa pues “lleva tiem-
po”. No podemos asistir al desarrollo completo de una vida... y volver
atras. Sin embargo, con la narracion, en unas horas, asistimos a lo que
nos llevaria muchisimo tiempo: “las narraciones ficticias son como ma-
pas gracias a los cuales conocemos la estructura de la realidad vital; y
son ellas las que nos dan el esquema de lo que estamos haciendo —vivir—
y hacen posible normalmente el mecanismo de la futuricion” (Marias,
1956, p. 28). Gracias a la ficciéon podemos acceder a la estructura de la
realidad vital.

2. La realidad humana es opaca, impenetrable; solo lo esquematico e
irreal goza de cierta trasparencia, y me da cierto conocimiento necesa-
rio. “La comprension de un hombre —de un hombre real a quien tengo
delante— requiere la intervencion de la imaginacion, la representacion
fantastica de su vida” (Marias, 1956, p. 29). En el trato con los de-
mas utilizo necesariamente determinaciones esquematicas; en ese trato
improviso “novelas de urgencia” que me permiten lograr cierta pauta.
Frecuentando la narracion (el cine) aprendo a tratar con los otros, con el
mundo, conmigo mismo. De esta manera vamos ganando “experiencia
de la vida”, que es trato. Hablar del ser humano no es hablar del huma-
no abstracto (del “animal racional”), tampoco es hablar de tal o cual
humano, en sus anécdotas, sino “a medio camino”, entre lo universal y
lo particular, entre lo abstracto y lo concreto, es decir, lo humano en su
esquema. Desarrollamos asi esa inteligencia practica, phronesis.

3. La narracidn, en tercer lugar, nos permite hacer algo parecido a lo que
hacen las ciencias naturales; es la forma que tenemos de experimentar,

\
SCIO. Revista de Filosofia, n.° 13, Noviembre de 2017, 27-55, ISSN: 1887-9853 >}



36 Tomas Domingo Moratalla

de probar ideas, suposiciones, hipotesis sobre el vivir humano. Es, claro
estd, una forma de comprobacion peculiar, cuya base es la verosimili-
tud. La verosimilitud es el criterio de posibilidad para la vida humana.

4. En cuarto lugar, contar la vida es introducir en ella cierta claridad, cierto
orden; la narracidn interpreta la vida, la estructura, la re-elabora, o la
refigura (Ricoeur). Con el relato, también cinematografico, pasamos de
una vida pre-configurada a una vida re-figurada desde las configuracio-
nes narrativo-cinematograficas.

5. Por ultimo, la ficcion es una escuela para la vida; gracias a la ficcion
ensayamos la vida, hacemos pruebas. La ficcion es una “preparacion
para la vida real”. Y esto lo hacemos a través de procesos complejos de
identificacion y desidentificacion con los personajes. La mimesis narra-
tiva es mimesis de la accion, de los personajes y de nosotros mismos.
La narracién cinematografica es un “laboratorio” (Ricoeur) de expe-
riencias.

La gran conclusion que podemos extraer es que la narracion (también la
narracion cinematografica) desempefia un importante papel: “Nuestra vida es
mucho mas compleja y rica porque la duplicamos mediante la ficcion” (Ma-
rias, 1956, p. 29).

Filosofias desde una tradicion fenomenoldgica y hermenéutica como las
de Paul Ricoeur y Julidan Marias nos ayudan a mostrar la configuracion de
una hermenéutica del cine en la que este visto desde una perspectiva mas
amplia, menos restrictiva y reduccionista que en la mayor parte de las teorias
sobre el cine actuales. En una linea muy parecia, aunque en clave descriptivo
-sociologica, se encuentra el magnifico estudio de G. Lipovetsky y J. Serroy
(2009).

El cine, en la medida en que es también narracion, tendria esa conexion
que Ricoeur establece en su obra Tiempo y narracion entre el relato y la vida.
El cine nos somete, con peculiares recursos, a juegos con el tiempo. Estos jue-
gos con el tiempo se enraizan en la misma estructura proyectiva e imaginativa
de la vida humana. El cine es un instrumento para vivir imaginativamente y
proyectar, connatural al vivir. De esta manera, el cine puede ser un instrumen-

K< SCIO. Revista de Filosofia, n.° 13, Noviembre de 2017, 27-55, ISSN: 1887-9853



De la narracion filmica a la deliberacion ética... 37

to y una herramienta para pensar nuestra vida y obrar en ella practicamente.
El cine nos puede hacer mejores, o peores. El relato cinematografico puede
ayudarnos a pensar éticamente, a deliberar mejor.

Creo que la articulacion de las propuestas de Ricoeur y Marias nos ofrece
una magnifica fundamentacion para poder dar sentido y, al mismo tiempo
finura analitica, al uso ético del cine, a que podamos hacer del cine un “labo-
ratorio del juicio moral”.

Dicho brevemente: J. Marias proyecta una antropologia cinematografica
a la que la aportacion hermenéutica de Ricoeur ofrece algunos recursos muy
pertinentes. En primer lugar, la relacion a la que apunta Marias entre vida hu-
mana y cine puede ser comprendida en el proceso de triple mimesis desplega-
do por Ricoeur en su analisis del relato; las categorias ricoeurianas ofrecerian
el aparato conceptual mas apropiado para la realizacion de esta antropologia
cinematografica. En segundo lugar, y en conexion con lo anterior, de la mano
del cine nos sumergimos en el proceloso terreno de las mediaciones y de la
pluralidad de sentidos; la hermenéutica de Ricoeur es un magnifico recurso
en la busqueda del necesario equilibrio entre la pluralidad de imagenes del ser
humano y su evaluacion critica. Y en tercer lugar, la vida humana podemos
entenderla, parafraseando un brillante articulo de Ricoeur, como “una pelicu-
la en busca de actor (o director)” (Ricoeur, 2008); como entendemos nuestra
vida, en qué tipo de pelicula nos proyectamos, es decir, como hacemos nues-
tra vida. El cine, como los relatos literarios, nos somete a variaciones imagi-
nativas que pueden hacernos salir de nuestro egoismo, de nuestras utilitarias
relaciones con los otros o de nuestra pobre comprension del mundo. Decia
Ricoeur, siguiendo a Sécrates, que una vida que no es analizada no merece
la pena ser vivida, y que en ese analisis juegan un papel esencial los relatos.
Quizas podemos decir nosotros de la mano de Marias, y Ricoeur de trasfondo,
que en esa labor juega un papel especial e irremplazable el cine. La compren-
sion de si mismo es narrativa, diria Ricoeur; la comprension de si es, puede
ser, ;debe ser? cinematografica, podriamos decir ahora nosotros. La teoria de
la decision moral no puede, por tanto, prescindir de este recurso.

La inteligencia practica puede aprender mucho de la inteligencia narrativa,
tanto escrita como filmica. La aportacion se puede cifrar en lo siguiente:

\
SCIO. Revista de Filosofia, n.° 13, Noviembre de 2017, 27-55, ISSN: 1887-9853 >}



38 Tomas Domingo Moratalla

1. Lanarracién nos ofrece un “saber de lo incierto”, abriéndonos al mismo
tiempo a una pluralidad de perspectivas.

2. Nos ofrece un contrapunto al saber cientifico/técnico. No se trata de
menospreciarlo ni olvidarlo, sino de completarlo y otorgarle su auténti-
co sentido y alcance.

3. Amplia nuestra experiencia al ponernos en contacto con otros puntos de
vista, al mismo tiempo que podemos acceder a una experiencia compar-
tida: una lectura comun, una pelicula vista en grupo o una experiencia
narrada compartida.

4. Posibilita un medio que nos distancie de nuestra propia experiencia, lo
cual provoca la posibilidad de la critica y de la autocritica.

5. Otorga carne y realidad al mundo de los valores y al mundo de la ética
que normalmente se presenta de forma abstracta y desencarnada.

6. Contribuye a formar habitos mentales imaginativos y creativos (no solo
logocéntricos).

7. Nos instruye en una logica “problematica” superando la logica “dile-
matica”. No todo es blanco o negro; lo narrativo nos ensefia e ilustra
los diferentes tonos de grises, o nos ayuda a tomar decisiones realmente
tragicas cuando se opta no entre lo bueno y lo malo, sino entre lo malo
y lo peor.

8. Lo narrativo posibilita una competencia fundamental para abordar los
problemas éticos: una competencia narrativa.

9. Por ultimo, lo narrativo, en su amplio espectro (cine, literatura, etc.),
se constituye para la reflexion €tica en un laboratorio de la experiencia
2 13

moral, nos introduce en el reino del “como si...”, “qué pasaria si...”,
fundamental para pensar éticamente.

La narracion es ocasion para deliberar mejor. Pero ;como es posible? ;Qué
es la deliberacion para que ella contribuya de una manera tan directa el cine?
Veamos brevemente qué es esto de la deliberacion. Luego veremos como po-
demos deliberar en/con el cine.

K< SCIO. Revista de Filosofia, n.° 13, Noviembre de 2017, 27-55, ISSN: 1887-9853



De la narracion filmica a la deliberacion ética... 39

§3. LA PRACTICA DE LA DELIBERACION

La deliberacion es uno de los métodos fundamentales de la historia de la éti-
ca. Actualmente, desde tradiciones éticas muy diferentes, pasa por ser la piedra
angular de la reflexion ética. Hacer ética, movernos en contextos éticos, supo-
ne —de algiin modo— deliberar. De esta manera también nos estamos situando
en la estela de uno de los grandes nombres de la historia de la ética: Aristoteles.
No resulta sorprendente que detras tanto de nuestra concepcion de la narracion
como de la ética se encuentre el Estagirita. De alguna manera podriamos decir
que el encuentro entre narratividad (cine) y ética esta garantizado.

La ética aristotélica, desde diferentes tradiciones y con diferentes estra-
tegias, ha sido recuperada y rehabilitada en el siglo xx, y con ella el método
deliberativo. La ética es asunto de deliberacion, es decir, de reflexion, consi-
deracion, prudencia o, lo que es lo mismo, responsabilidad. Decir “delibera-
cién” también es hablar de didlogo, respeto, tolerancia, etc. Educar y formar
(en todos los niveles) en ello se puede hacer también con el cine.

Voy a proponer un conjunto de ideas clave en torno a la deliberacion que
nos permitan definirla y, sobre todo, percatarnos de lo que supone aceptarla
como método. La deliberacion no es solo un método que tiene una potente
fundamentacion filosofica, sino que es sobre todo una actitud y, lo que es mas
importante, una actitud necesaria para responder a los desafios de nuestro
tiempo presente.

3.1 Un nuevo paradigma

En primer lugar, para explicar el surgimiento y auge de la deliberacion
como método de la ética hay que entender el paso de un pensar de tipo na-
turalista y objetivo a un pensar moderno en el que la afirmacion del yo y
la diversidad de puntos de vista hacen que la toma de decisiones no pueda
responder a un modelo lineal y deductivo, ya sea que presuponga una natu-
raleza objetiva, o ya sea que esa objetividad se encuentre en el ejercicio de la
racionalidad cientifica.

\
SCIO. Revista de Filosofia, n.° 13, Noviembre de 2017, 27-55, ISSN: 1887-9853 >}



40 Tomas Domingo Moratalla

El quehacer cientifico, también el pensar filosofico y ético, se va a des-
plazar de un tipo de pensar mas naturalista y objetivo a otra forma de pensar
mas subjetivista y consiguientemente mas relativista. En el orden médico, por
centrarnos en cuestiones de ética médica y bioética, vemos también un despla-
zamiento muy significativo. Tradicionalmente el orden natural ofrece a la pro-
fesion médica una pauta y criterio que hay que seguir; y de la misma manera
en el orden moral. El médico ha de restablecer el orden en la naturaleza (en el
paciente) —debe encontrar el lugar natural-. En el mundo moderno damos un
giro radical; el orden moral, el orden de la libertad ya no descansa en el orden
natural, y en lo que respecta a la relacion médica, la Gltima palabra no la tiene
el médico, sino el paciente. Es el descubrimiento e irrupcion de la autonomia.

Si no hay un orden objetivo, natural (o incluso racional); si el logos hu-
mano ya no busca la coincidencia con ese logos natural, con ese “ser de las
cosas”, ;qué debemos hacer? ;Qué obedecemos? ;Cual es la pauta moral?
(Como decidimos? ;Pasamos de la deduccion (16gica o metafisica) del com-
portamiento moral a la mera arbitrariedad? No. Necesitamos deliberar. Debe-
mos deliberar, pues no hay un orden al que atenerse y “de nosotros depende”,
“de cada uno”, lo que suceda.

3.2 Incertidumbre y complejidad

Por otro lado, parece que no cabe objetividad y un acuerdo absoluto en las
cuestiones morales. Quizas si lo pueda haber en el campo del quehacer cien-
tifico, pero no en el campo de lo humano (las humanidades). Las cuestiones
éticas tienen un referente en los hechos, como luego diremos, pero son basi-
camente cuestiones de valor. No es lo mismo tomar una decision técnica, que
decidir y considerar aspectos morales. Es precisamente en este nivel donde
tiene plena cabida la deliberacion. Lo que suele suceder con la mayor parte de
los profesionales es que estan educados, formados y entrenados en el manejo
de hechos (cuantitativos, cualitativos, etc.) y no en el de los valores. De ahi
que la deliberacién, como herramienta y practica en ambitos profesionales,
sea una practica mas que aconsejable; y junto a ella el desarrollo de compe-
tencias narrativas.

K< SCIO. Revista de Filosofia, n.° 13, Noviembre de 2017, 27-55, ISSN: 1887-9853



De la narracion filmica a la deliberacion ética... 41

Si el método de las ciencias, de los hechos, es la demostracion, empirica
con fundamento matematico, la ética va a utilizar la deliberacion y la pru-
dencia, pues el grado de certeza es bien distinto. El ambito de la ética son
las acciones humanas, por tanto, y como diria Aristoteles, lo que puede ser
de otra manera, lo contingente, aquello que no es necesario, pues “sobre lo
que no puede ser de otra manera nadie delibera”. Sobre el teorema de Pita-
goras no deliberamos, si lo hacemos sobre la mejor forma de prepararnos
para unas oposiciones, por ejemplo; son asunto humano, y esta envuelto por
la contingencia y, por ello, por la incertidumbre. No tenemos seguridad, nos
movemos en lo mudable, lo incierto, etc. Son situaciones de gran compleji-
dad. La deliberacion es el método de analisis ético una vez que reconocemos
la contingencia de los asuntos humanos y comprendemos que nuestro ambito
de accidn y decision es el de la incertidumbre y la complejidad.

Esto nos lleva también a cambiar una determinada ldgica que seguimos
automaticamente cuando abordamos cuestiones morales, heredada de los ha-
bitos mas demostrativos (cientifico-positivos o matematicos), que es aquella
que busca la reduccion de las situaciones en las que nos movemos a una dua-
lidad —si 0 no, o bien o mal, o verdadero o falso, o 1 o 0—; légica binaria, 16-
gica informatica, pero no légica humana, al menos no toda la l6gica humana
es asi, o no deberia serlo. Por mor de esta impronta tendemos a convertir las
situaciones humanas en situaciones dilemadticas, convertimos los problemas
en dilemas. Y no debe ser asi.

Abordar el mundo de la ética desde una teoria de la decision racional, un
planteamiento decisionista, supone cercenar la complejidad de la vida huma-
na, y negar también la capacidad de abordar muchas cuestiones que desde una
perspectiva decisionista quedan relegadas al ambito privado, de la indetermi-
nacion o de la mera arbitrariedad.

Que la deliberacion tenga en cuenta la contingencia de la vida, se mueva
en contextos de incertidumbre y cuente con una concepcion de la racionalidad
amplia y compleja no quiere decir que no sea rigurosa. Al contrario, la deli-
beracion es metddica, es busqueda de rigor y exactitud, pero la “adecuada” a
aquello que se considera. No es capricho ni mera subjetividad. Incorporando
la deliberacion como método incorporamos también algo que se encuentra
implicado en la narratividad.

\
SCIO. Revista de Filosofia, n.° 13, Noviembre de 2017, 27-55, ISSN: 1887-9853 >}



42 Tomas Domingo Moratalla

3.3 Deliberacion, cuestion de método y de actitud

Podemos afirmar que la deliberacion es un método prospectivo de toma
de decisiones en ambitos de incertidumbre, basado en el didlogo y teniendo
en cuenta las circunstancias que rodean la decision, y que consiste en la eva-
luacion de los argumentos en juego, a fin de determinar su validez, y elegir la
opcion (u opciones) mas prudente.

Es, por tanto, un razonamiento practico, es decir, que tiene que ver con
asuntos humanos (cambiantes, diversos, plurales), y no teérico (basado en
principios generales y absolutos); basado en el didlogo, por tanto, cuenta ne-
cesariamente con los otros, aunque sea “otro” interiorizado (bien puede ser
un didlogo con uno mismo, pero en lucha de argumentos); evallia circuns-
tancias y consecuencias. No es, por tanto, un razonamiento moral basado en
puras intenciones o convicciones, sino que tiene en cuenta las implicaciones
reales, sin absolutizarlas. Pero es un método ético de toma de decisiones en
circunstancias —jno puede ser de otra manera!—; y su objetivo es tomar deci-
siones que deben ser prudentes y responsables, y asi, quizas, acertadas, pero
el acierto no es asunto de la deliberacion, solo (que no es poco) su intento; es
la biisqueda de “la accion que conviene”.

Es un método en el que el didlogo y la escucha de diversas perspectivas
son fundamentales; esto es asi porque permite enriquecer el analisis y tomar
las mejores decisiones. Esto implica pensar que “el otro puede tener razon”, y
que quizas yo no la tenga. Lo hemos dicho deprisa, pero el trasfondo de esta
afirmacion es impresionante. Normalmente pensamos que tenemos razon y
que el otro se equivoca. Es decir, la actitud deliberativa no es natural, “no nos
sale”, y por eso debe ser educada y formada. Ademas, las conclusiones de los
procesos deliberativos pueden no ser coincidentes, incluso habiendo delibe-
rado bien. Y también, una misma persona, si han cambiado las circunstancias,
también el tiempo, puede tomar una decision distinta, sin significar arbitrarie-
dad ni relativismo. “Dos mas dos son cuatro”, y esto es absoluto. Pero en el
mundo de los asuntos humanos todo esta sometido al espacio (circunstancias)
y al tiempo (historia).

También hemos de tener en cuenta que en los argumentos deliberativos
entran en juego las emociones, las convicciones, las creencias, etc., es decir,

K< SCIO. Revista de Filosofia, n.° 13, Noviembre de 2017, 27-55, ISSN: 1887-9853



De la narracion filmica a la deliberacion ética... 43

dimensiones no puramente racionales, pero que en el proceso de deliberacion
convertimos en razonables, es decir, prudentes. La logica de la argumentacion
deliberativa es la dialéctica y la retorica, por la inclusion de estos elementos
sentimentales y narrativos; ahora bien, la logica retorica no tiene por qué ser
sofistica. Se trata de una logica que busca hacer justicia a la realidad, en su
complejidad, y para eso busca la maxima justeza, la maxima precision.

La deliberacion es, por tanto, un método que requiere el desarrollo de de-
terminados elementos actitudinales. La competencia deliberativa solo puede
desarrollarse teniendo en cuenta algunos componentes actitudinales, como
son:

1. Perspectivismo: es decir, flexibilidad a la hora de enfocar las cuestio-
nes. Hemos de aprender a ponernos en el punto de vista del otro, aun-
que esto tampoco supone abandonar las propias ideas, convicciones o
criterios. La rigidez en la perspectiva impide la deliberacion, y es una
patologia que desemboca en el fanatismo y el dogmatismo. No se pue-
de confundir la necesaria confianza en las propias convicciones con el
fanatismo o la intransigencia.

2. Conocimiento de si mismo: es decir, conocer las propias ideas y creen-
cias. Mal vamos a dialogar si no somos conscientes de nuestro espacio
y tiempo, de nuestras circunstancias de dialogo. Mal vamos a dialogar
con otros si no tenemos una posicion propia. La atencion al otro presu-
pone e implica también el cuidado de si mismo.

3. Este tipo de reflexion de ida y vuelta entre mi perspectiva y la de otros
en funcion de los problemas morales en los que nos vemos envueltos
implica también un ejercicio de la autonomia moral. Juzgar y deliberar
desde “los otros”, para los otros, o para una instancia social, juridica,
etc., es cualquier cosa menos reflexion moral. La deliberacion presupo-
ne la autonomia moral. Aqui la reflexion kantiana sobre la libertad su-
pone una gran ayuda, al igual que las reflexiones complejas y matizadas
de H. Arendt.

En el desarrollo de estas habilidades y capacidades es esencial la narra-
cion. La narracion, y el cine con sus peculiaridades antes vistas, nos ayudan

\
SCIO. Revista de Filosofia, n.° 13, Noviembre de 2017, 27-55, ISSN: 1887-9853 >}



44 Tomas Domingo Moratalla

en ese juego de perspectivas (perspectivismo), en ese imaginarnos siendo otro
(conocimiento de si y de los otros) y en ese ponernos en situacion y pregun-
tarnos qué hariamos nosotros (autonomia moral). Subrayo que es esencial,
no solo que sea un recurso o un complemento “interesante”. Deliberar, y por
tanto pensar éticamente, requiere competencia narrativa.

La deliberaciéon posee una metodologia muy precisa. Hay intentos de ela-
borar una metodologia deliberativa. Probablemente el més conseguido tanto
filosoficamente en su fundamentacion como en la eficacia de su aplicacion
sea el propuesto por D. Gracia (2007; 2011, 2016). No es el tinico. Pero todos
beben de fuentes proximas y se alimentan de tradiciones emparentadas. No
detallaremos el método de Diego Gracia, ni otras modificaciones que hemos
sugerido (Domingo y Feito, 2013). Solo querria sefialar que en este método,
y en otros parecidos, juega un papel esencial la imaginacién narrativa. Si
tenemos, por ejemplo, que contar con unos hechos, ;no tendriamos que per-
catarnos que ellos estan construidos narrativamente? Si tenemos que definir
un problema, ;/no intervendra en ello nuestra experiencia vital y nuestra expe-
riencia virtual (narrativa, ficticia)? Si tenemos que descubrir problemas —pues
muchas veces “no vemos el problema ético”—, ;no jugara un papel importante
nuestro trato con relatos? Si tenemos que buscar opciones posibles de accion,
(no jugard un papel fundamental la imaginacién y nuestro entrenamiento en
virtualidad? Si hemos de tener en cuenta las consecuencias y a las otras perso-
nas, (no requerird un esfuerzo imaginativo, el cual ha podido ser entrenado?

Me atreveria a decir que el corazon de la deliberacion es la imaginacion. Si
la ética es la busqueda de la accion prudente y responsable, no puede prescin-
dir de la narracion. Y esto, ;como lo hacemos? ;Como deliberamos? ;Como
aprendemos a deliberar narrativamente? No es este el lugar de desarrollar
estrategias educativas y metodologicas concretas, pues en otro lugar ya lo
hemos realizado (D. Gracia et al., 2016), pero si me gustaria sefialar, en un
ultimo apartado, cobmo la narracion, en concreto las peliculas, pueden ser oca-
sion de ejercitar la deliberacion y, sobre todo, como algunas peliculas han
tematizado las estrategias deliberativas. Me gustaria detenerme en ello y asi
mostrar, o al menos indicar, cdmo podemos aprender a deliberar viendo peli-
culas que tratan precisamente de la deliberacion. Me centraré en este tltimo
aspecto.

K< SCIO. Revista de Filosofia, n.° 13, Noviembre de 2017, 27-55, ISSN: 1887-9853



De la narracion filmica a la deliberacion ética... 45

§4. LA DELIBERACION EN EL CINE

4.1 La deliberacion en la trama filmica

El cine, por tanto, puede ser un magnifico recurso para practicar la delibe-
racion. La deliberacion es un método que se pone en practica sobre casos que
pueden estar tomados de la vida real o extraidos de la ficcién narrativa. En el
cine no solo tenemos la ocasion de aplicar el método, sino que hay peliculas
que de una manera mas o menos indirecta tematizan el mismo ejercicio delibe-
rativo. Hay peliculas que tratan directamente la deliberacion. Creo que viendo
y analizando alguna de estas peliculas podemos captar mejor lo que llamaria
el “gesto fundamental” que subyace a la practica del método deliberativo.

Algunas peliculas son especialmente recomendables para reflexionar sobre
la deliberacion. Suelen obedecer a algunos géneros o subgéneros especificos,
como las peliculas de juicios (abogados, etc.), las peliculas de catastrofes ae-
ronauticas, peliculas de submarinos, y algunas peliculas de situacion o mo-
mentos criticos en periodo de guerra o preguerra. No son todas, pero algunas
de ellas se nos presentan como oportunas para cuestionar qué entendemos por
deliberar, y unas cuantas, especialmente adecuadas para tematizar la practica
deliberativa en su conjunto. Reconociendo que hay muchas, que se pueden
elegir otras, me centraré brevemente en cuatro, una representativa de cada uno
de los géneros mencionados. Estas peliculas son Doce hombres sin piedad,
Marea roja, Trece dias 'y Sully. Un curso de formacion en deliberacion bien
pudiera completarse, o realizarse enteramente, con el trabajo sobre alguna de
estas peliculas, o con las cuatro. Y me extenderé un poco mas en la ultima.

Doce hombres sin piedad (Sidney Lumet, 1957)

Los doce miembros de un jurado deben juzgar a un adolescente acusado
de haber matado a su padre. Todos menos uno estan convencidos de la culpa-
bilidad del acusado. El que disiente intenta introducir en el debate una duda
razonable para hacer recapacitar a sus compafieros y asi cambiar el sentido de
su voto, o al menos para que lo consideren.

\
SCIO. Revista de Filosofia, n.° 13, Noviembre de 2017, 27-55, ISSN: 1887-9853 >}



46 Tomas Domingo Moratalla

Nos encontramos con una de las grandes peliculas de la historia del cine. La
direccion magistral se une a interpretaciones geniales, que otorgan una densi-
dad dramatica a una accidn apenas inexistente. Anticipa muchas de las ideas
y recursos que veremos posteriormente en muchas “peliculas de juicios”. El
verdadero protagonista es la palabra, el discurso, en toda su efectividad.

De cara a la practica de la deliberacion, nos encontramos con que esta
pelicula, lo que en ella acontece, nos indica que el objetivo de un proceso de
argumentacion cruzado (deliberacion) ha de buscar poner de manifiesto “lo
que estd en juego”, mas alla de las perspectivas parciales de cada uno. Por
otro lado, es una pelicula que descansa en la fuerza de los argumentos; las
palabras no solo informan, sino que expresan, muestran, convencen; en la
deliberacion... jel decir es un hacer! La deliberacion, vemos y aprendemos
en la pelicula, es un proceso complejo y arduo de razonamiento, persuasion y
retdrica. La deliberacion supone elementos retdricos, y no es meramente un
juego o complemento de una decision ya tomada, sino la forma de presentar
el discurso; hacer una buena deliberacion implica ordenar adecuadamente el
discurso, pues no basta con decir la verdad, sino decirla de la manera ade-
cuada, teniendo en cuenta el lugar y el momento en el que hablamos y las
personas a las que hablamos. Se trata de defender lo que podriamos llamar
una “buena” sofistica. Por otra parte, vemos como la deliberacion no solo se
juega en torno al discurso, sino sobre todo en torno a las emociones; deliberar
bien no es asunto solo de discurso racional, sino también de convicciones.
En la pelicula se pone de relieve como la tensidon mayor se da en este nivel
profundo de las convicciones. La buena deliberacion, honesta y sincera, toca
elementos fundamentales de la personalidad, por lo que no es de extrafiar que
si la hacemos bien, se pueden producir cambios en nuestra forma de ver el
mundo y la vida, mas allé incluso del caso concreto que estemos analizando.

Marea roja (Tony Scott, 1995)

El impulsivo comandante del Alabama, el capitan Frank Ramsey, y su lu-
garteniente, el reflexivo teniente coronel Ron Hunter, se encuentran en medio
de un conflicto mundial. El submarino nuclear que dirigen se ve amenazado

K< SCIO. Revista de Filosofia, n.° 13, Noviembre de 2017, 27-55, ISSN: 1887-9853



De la narracion filmica a la deliberacion ética... 47

por un desequilibrado nacionalista ruso que quiere provocar la Tercera Guerra
Mundial. Pero cuando reciben 6rdenes de lanzar misiles nucleares, Ramsey
y Hunter reaccionan de manera muy distinta y acaban enfrentdndose por el
control del submarino. La pelicula nos sumerge en un mundo claustrofoébico
no solo por tratarse de un submarino, sino por la tensién y angustia que pro-
duce la necesidad de tomar una decision. La pelicula nos muestra como en los
procesos de deliberacion hemos de tener en cuenta la informacion de la que
disponemos (muchas veces insuficiente). Deliberar es saber qué hacer con
aquello que sabemos y valoramos. Pero ;como tomar una decisiéon cuando
la incertidumbre es tan grande? Y, sobre todo, ;como tomar una decision asi
cuando las consecuencias son tan enormes y, en buena medida, incalculables?

La pelicula también pone de relieve lo importante que es el carisma perso-
nal a la hora de decidir o asumir las consecuencias de un proceso. Es funda-
mental, por tanto, conocer nuestra forma de ser a la hora de decidir y de deli-
berar. Nuestra manera de ser también se pone en juego en la deliberacion; la
orienta y también puede ser modificada por la manera como deliberamos. Hay
un “estilo de deliberacion” que acaba conformando un estilo de personalidad;
las tensiones entre los dos protagonistas de la pelicula, el capitan y el coman-
dante, brillantemente interpretados por G. Hackman y D. Washington, res-
pectivamente, ilustran lo que podemos llamar “personalidades deliberativas”.

La pelicula va a centrarse sobre la accion mas adecuada que puede hacerse,
o bien siguiendo el protocolo o bien al margen de este. Quizas conocer los
protocolos, la legislacion, aquello que la norma ordena y encauza en la mayor
parte de los casos es necesario pero insuficiente. El final de la historia es mag-
nifico y vemos, y aprendemos, como los dos tenian razén y, al mismo tiempo,
los dos estaban equivocados.

Desde un punto de vista estético, hay que destacar el importante papel
jugado por la musica, por la banda sonora, la cual “acompafia” los momentos
cruciales y de méaxima tension en los procesos de decision dentro del subma-
rino. Quizas haya que decir que para deliberar bien hay que “tener” la musica
adecuada, o hay que acertar con la banda sonora. No es una cuestion de oido,
pero no viene mal la buena musica. Es decir, elementos que no nos parecen
centrales a la hora de deliberar pueden ser... decisivos.

\
SCIO. Revista de Filosofia, n.° 13, Noviembre de 2017, 27-55, ISSN: 1887-9853 >}



48 Tomas Domingo Moratalla

Trece dias (Roger Donaldson, 2000)

Es el momento de la crisis de los misiles de Cuba. En octubre de 1962, una
serie de fotografias aéreas obtenidas por aviones norteamericanos revelaron
que los soviéticos estaban instalando en Cuba misiles que podrian alcanzar
gran parte de los Estados Unidos. Para obligar a la URSS a desmantelarlos,
el presidente John F. Kennedy y sus colaboradores decidieron el bloqueo de
la isla.

Se trata de una apasionante recreacion de la crisis de los misiles cubanos.
En octubre de 1962, dos semanas pudieron cambiar el curso de la historia.
El director, al hilo de los hechos historicos, consigue un ejercicio vibrante de
intriga a la vez que muestra todo lo sucedido en la Casa Blanca en tan angus-
tiosos momentos.

El interés de la pelicula no reside en saber como termina, puesto que ya co-
nocemos la historia, sino en conocer el entorno de la toma de decisiones que
rodearon al presidente John F. Kennedy: las discusiones entre los miembros
de su Ejecutiva, los dilemas y problemas morales planteados a la hora de dar
una respuesta adecuada a lo que se consideraba una provocacion rusa, etc.

En esta pelicula vemos como la deliberacion se centra en marcos politicos,
también bajo la amenaza de consecuencias catastréficas, un poco como la pe-
licula anterior. Lo importante de la pelicula, y lo que debe llamar la atencion,
es ver como se plantea el juego de perspectivas y como las opciones no son
solo estratégicas sino también valorativas. Otro elemento que adquiere prota-
gonismo, y que ha de ser tenido en cuenta en cualquier proceso deliberativo,
es el tiempo. No tenemos todo el tiempo del mundo; hay que decidir aqui y
ahora ;qué hacer?, ;como hacerlo?

Sully (Clint Eastwood, 2016)

El 15 de enero de 2009 el vuelo de US Airways con 155 personas a bor-
do amerizo6 en el rio Hudson. No hubo muertos. El impacto con aves tras el
despegue del aeropuerto de La Guardia dafio gravemente los dos motores
del avion. Todo auguraba el mayor de los desastres. En cuestion de minu-

K< SCIO. Revista de Filosofia, n.° 13, Noviembre de 2017, 27-55, ISSN: 1887-9853



De la narracion filmica a la deliberacion ética... 49

tos, 208 segundos, el comandante Chesley Sullenberger —Sully—, junto con
su copiloto Jeff Skiles, tom6 una decision: la inica posibilidad que existia
era amerizar en el Hudson, algo increible y, a primera vista, desafortunado.
Sin embargo, el accidente tuvo un final feliz. La accion indicada era volver al
aeropuerto de La Guardia o aterrizar en el pequefio aeropuerto de Teterboro
(New Yersey), pero el piloto descart6 tal maniobra. ;Qué le llevo a hacerlo?
(Como consiguié que todos salieran ilesos? ;Coémo logro preferir la accion
conveniente frente a las indicadas? ;Un imprudente? ;Un loco? ;Un héroe?
Un irresponsable?

4.2 Sully, a modo de paradigma

Probablemente sea esta pelicula reciente la que mejor nos lleva a pensar
cinematograficamente en qué es la deliberacion. Pone de relieve todo un
ejercicio de prudencia (en sentido aristotélico), una busqueda de la accion
que va mas alla de los protocolos, aunque eso si, teniéndolos en cuenta. La
pelicula nos muestra como las decisiones humanas estan llenas necesaria-
mente de dudas, incertidumbres, fragilidades y vulnerabilidades. La accion
indicada era volver al aeropuerto de La Guardia o aterrizar en Teterboro, y
sin embargo el piloto optd por un peligroso amerizaje en el rio Hudson. Sal-
vo6 la vida de la tripulacion y de los pasajeros, pero fue juzgado por la com-
pafiia aérea, pues quizas no hizo lo correcto (lo que “debia” hacer) y caus6
dafios irreversibles al avion. También fue juzgado por la Junta Nacional de
Seguridad del Transporte, que estimaba que puso en peligro la vida de todo
el pasaje. Pero ;no tuvo un final feliz? Es cierto, el final fue feliz, pero, a pe-
sar de todo, quizas se tratd de una mala decision. No se juzga el resultado de
la decision, sino si fue o no una buena decision, una decision correcta. Toda
la pelicula estd montada sobre la posibilidad de que se tratara de una mala
decision. Y esta duda la vemos en la propia conciencia de Sully. “;Y si he
tomado una mala decision?”. Pero ;qué es una buena decision? ;Qué es de-
liberar bien? Analizar la pelicula, reconstruir el proceso que le llevo a tomar
la decision que tomo, es reconstruir todo un proceso deliberativo. Merece la
pena detenernos en ello.

\
SCIO. Revista de Filosofia, n.° 13, Noviembre de 2017, 27-55, ISSN: 1887-9853 >}



50 Tomas Domingo Moratalla

Ya conocemos la historia de Sully. La accién indicada era volver al aero-
puerto de La Guardia o aterrizar en el pequefio aeropuerto de Teterboro (New
Yersey), pero el piloto descartd tal maniobra. Este suceso no solo afecta a la
historia de la aviacion, lo que no es poco; también es muy elocuente hablando
de la manera en que tomamos decisiones o quizas deberiamos tomarlas. Clint
Eastwood, dando muestras de una prodigiosa maestria narrativa, es capaz de
contarnos el accidente y la milagrosa salvacion con pulso decidido, con la
tension adecuada y con la mirada precisa. Hubiera sido facil caer en una his-
toria mas de catéstrofes, o de héroes, o de tragedias y dramas o de situaciones
angustiosas. Consigue la pelicula que conviene para contar sencillamente lo
que un hombre debe hacer, aunque algunos lo llamen héroe y otros suicida
(o irresponsable). Y para ello centra su atencion no en el hecho mismo, en la
accion, sino en lo que pasa en el lugar en el que se toman decisiones, en el
que se delibera, que no es otro que la conciencia. No es la conciencia solo una
voz que nos dice esto o aquello, sino un lugar en el que se entretejen nuestras
deliberaciones. Asi pues, esta pelicula puede ser vista como la radiografia de
una conciencia, una conciencia que delibera y decide. Maestria cinematogra-
fica, profundidad y sinceridad moral. No es solo cine —gran cine—, también
es €tica —gran ética—, por todo lo que venimos comentando en estas paginas.

La pelicula nos muestra como en la conciencia del personaje —desde la
conciencia del personaje—, las decisiones humanas estan llenas necesariamen-
te de dudas, incertidumbres, fragilidades y vulnerabilidades.

El modelo de toma de decisiones imperante, y asi lo vemos en el juicio a
Sully, es el modelo que podemos llamar de “teoria de la decision racional”.
Decidir no es otra cosa que manejar una serie de variables que se pueden
cuantificar o protocolizar para después aplicarles una serie de pasos y algo-
ritmos, y asi deducir una decision y consiguiente accion. Es un modelo que
responde a una légica antigua y bien establecida (deductiva, matematica y
precisa). Ha probado su rigor y buen funcionamiento en el mundo mecani-
co y técnico, y bien podemos pensar que también puede aplicarse al mundo
de la accion humana. Y asi, la manera de saber si la decision tomada por
nuestro piloto ha sido correcta (la indicada, la adecuada) es compararla con
simulaciones de ordenador o con pilotos reales en situaciones de simulacion.
Y (qué vemos? Que Sully obré incorrectamente, pues las simulaciones de-

K< SCIO. Revista de Filosofia, n.° 13, Noviembre de 2017, 27-55, ISSN: 1887-9853



De la narracion filmica a la deliberacion ética... 51

muestran que hubiera podido aterrizar en La Guardia o en Teterboro. Asi es.
Y Sully, trdgicamente, piensa “me equivoqué”. Pero sigue pensando, “las si-
mulaciones a posteriori, con solo ordenadores o pilotos y ordenadores, no son
la situacién real, no reconstruyen la situacion real”. En las simulaciones ya
saben lo que ha pasado y lo que va a pasar (ademas de que pueden entrenar la
situacion una y otra vez). Sully y su copiloto no sabian muy bien el alcance
de los dafios, no sabian lo que les iba a pasar y tenian muy poco tiempo para
decidir. La teoria de la decision racional, también las simulaciones, prescin-
dian del tiempo. Pero ellos no tuvieron tanto tiempo para decidir. Tras aplicar
los protocolos, sistemas de ayuda y emergencia, Sully tenia que decidir de
forma apremiante, y apoyado en su experiencia, sus muchos afios de piloto
y su pericia, tom6 una decision arriesgada, pero correcta. Hizo lo que tenia
que hacer, lo que era necesario para salvar todas las vidas en juego. Las si-
mulaciones, esa forma de decidir, habian prescindido de lo que no se puede
prescindir: el factor humano.

Quizas podemos decir que lo que hace Sully es “deliberar” y estimar
—como dice el personaje en la pelicula— y no simplemente aplicar un proto-
colo de toma de decisiones, es decir, calcular. La deliberacion es la busqueda
de la mejor accion en el momento adecuado y en el lugar adecuado seglin
hemos visto anteriormente; la decision tiene lugar en un espacio y tiempo,
no es fruto de un simple célculo extemporaneo. El calculo es necesario, pero
insuficiente; se requiere, ademads, invencion, riesgo e imaginacion. La accion
correcta no es la que se limita a cumplir el protocolo sino la que, teniéndolo
en cuenta, busca la accidén que conviene, que conviene al momento, al lu-
gar, a las personas, y a la situacion misma. Deliberamos (y decidimos) para
encontrar la accion que conviene, accion prudente y responsable (lo cual no
implica necesariamente que el avion no se estrelle). Las actuales teorias de la
deliberacion en bioética o en ética encuentran en esta pelicula una ilustracion
paradigmatica.

Por tanto, vemos como esta magnifica pelicula nos propone un tema que
la hace propicia para que se constituya en si misma en un modelo, sobre el
que discutir y analizar, de deliberacion. ;Qué es deliberar? Ver esta pelicula y
trabajar con ella puede ofrecernos claves significativas.

\
SCIO. Revista de Filosofia, n.° 13, Noviembre de 2017, 27-55, ISSN: 1887-9853 >}



52 Tomas Domingo Moratalla

Se nos dird, y no sin razén, que, en nuestra vida, afortunadamente, no son
abundantes, sino mas bien escasas, estas situaciones. Sin embargo, si puede
ser un saber generalizable a todo y a todos, y constituir un paradigma delibe-
rativo, en la medida en que todos planeamos y proyectamos muchas cosas, y
vemos cémo algo inesperado sucede que hace que tengamos que tomar una
decision con poco tiempo y con poca informacion y en situacion, por ello, de
incertidumbre. ;Como manejar estas situaciones? Desde esta pelicula, este
caso, nos atreveriamos a lanzar cuatro consejos, que nos pueden venir bien a
todos, en situaciones profesionales, aunque no solo.

1. Trabajo. Lo mismo que los pilotos tienen una hoja de ruta, planes, pro-
tocolos de actuacion; de la misma manera debemos contar con los pro-
tocolos y “planes de vuelo” de nuestra actividad. Disponiendo de una
hoja de ruta podemos ir variandola en funcion de los imprevistos (peri-
pecias). El avion puede encontrarse con una bandada de pajaros, ;qué
hacer? No viene mal si tenemos pautada una accion, mediante un proto-
colo, ya que nos permitird ahorrar esfuerzo y tiempo, y con ello buscar
la respuesta que la situacion requiriera. Los imprevistos requieren una
accion novedosa, distinta, pueden hacer cambiar nuestros planes, pero
para ello hay que tener planes, proyectos, protocolos. Por tanto: necesi-
dad de planificar sabiendo que los mejores planes no estan exentos de
lo imprevisible. Pero... la hoja de ruta siempre es necesaria.

2. Imaginacion. El piloto tiene experiencia y sabe pilotar, pero cuando
cambian las condiciones drasticamente hay que ser capaces de descu-
brir nuevas opciones y posibilidades. Amerizar en el rio Hudson no era
lo indicado, pero desde su experiencia, la nueva situacion en la que se
encontraba, decidi6 que esa accidén conveniente. Por eso, al actuar de
esta manera, va a repetir en el juicio, como también vemos en la peli-
cula, que no fue un accidente, que fue una accion tomada deliberada-
mente. Es esencial, por tanto, para deliberar bien y encontrar la accién
prudente y responsable, una capacidad de innovacion, descubrimiento
o de creatividad.

3. Equipo. La deliberacion, aunque sea individual, cuenta siempre con un
equipo, otros, que contribuyen o la configuran. Sully hizo lo que pudo

K< SCIO. Revista de Filosofia, n.° 13, Noviembre de 2017, 27-55, ISSN: 1887-9853



De la narracion filmica a la deliberacion ética... 53

hacer también gracias a su copiloto, que le ayudo, consulté tablas y
protocolos, y le dio confianza en los momentos decisivos; en el suceso,
y lo vemos en la pelicula, la tarea de las azafatas fue extraordinaria, con
eficacia y diligencia, y lo mismo se puede decir de todo el personal de
seguridad y asistencia que se desplegd en pocos minutos en el lugar del
amerizaje. La situacion era extrema y grave, y todos colaboraron. La
deliberacion, aunque personal, siempre se da en contextos interpersona-
les, y el éxito de la accion depende muchas veces del equipo. Una buena
decision, en principio prudente y responsable, puede resultar mala e
imprudente si el equipo no es el adecuado o no hace lo adecuado.

4. Cambio. Por mucho conocimiento que tengamos, la vida humana en
su despliegue cambia, varia, y aparecen situaciones nuevas, de ahi que
sea importante estar abiertos a cambiar nuestra forma de actuar, de con-
siderar y de apreciar. La capacidad de aprender es fundamental para
deliberar bien, pero probablemente es mas fundamental la actitud de
reconocer que no todo esta dado, hecho o sabido, y que, por mucha
experiencia, pericia y conocimiento que tengamos, siempre podemos
aprender.

§5. CONCLUSIONES

El cine no es solo arte —que no es poco—, ni un instrumento de entreteni-
miento de nuestra sociedad de masas. El “séptimo arte” es también un recurso
para deliberar mejor, un laboratorio donde podemos ejercitar el juicio moral.
La sabiduria practica tiene mucho que ver con la inteligencia narrativa; la éti-
cano estd alejada de la estética. Esta intuicion ha recorrido toda nuestra cultu-
ray casi me atreveria a decir que la historia de la humanidad: las historias son
una escuela para la vida, las historias ensefan. Probablemente quien mejor
capto esta conexion fue Aristoteles. Pero ha sido en nuestra época, gracias a
trabajos como los de P. Ricoeur y J. Marias, donde esta conexion se ha hecho
mas diafana y, sobre todo, se ha hecho mas productiva metodologicamente.
La vida es narracion —en buena parte—y la narracion remite a la vida. Caer en
la cuenta reflexiva y metodologicamente de ello hace que estemos en dispo-

\
SCIO. Revista de Filosofia, n.° 13, Noviembre de 2017, 27-55, ISSN: 1887-9853 >}



54 Tomas Domingo Moratalla

sicion de redefinir nuestro método en ética y que consideremos como se debe
la experiencia estética insita en el cine, con su potencial transformador de la
persona y de la sociedad.

La deliberacion, como método de la ética, se nutre de la imaginacion na-
rrativa. jCémo no vamos a poner la narracion, en concreto la narracion fil-
mica, al servicio de la deliberacion! Quizas, narracion y deliberacion no sea
todo lo que necesita nuestro convulso mundo, pero qué duda cabe que no le
vendra mal una buena dosis de visiones —responsables— y de responsabilidad
—creadora—. jVamonos al cine.... también a deliberar!

REFERENCIAS BIBLIOGRAFICAS

Domingo Moratalla, T. (2010). Bioética y cine. De la narracion a la delibe-
racion. Madrid: San Pablo-UPCO.

Domingo Moratalla, T., y Feito Grande, L. (2013). Bioética narrativa. Ma-
drid: Escolar y Mayo.

Gracia, D. (2007). Origen, fundamentacion y método de la bioética. En VV.
AA. La bioética en la educacion secundaria (pp. 9-50). Madrid: Ministerio
de Educacion y Ciencia, Instituto Superior de Formacion del Profesorado.

Gracia, D. (2011). Teoria y practica de la deliberaciéon moral. En L. Feito, D.
Gracia, y M. Sanchez (Eds.), Bioética: el estado de la cuestion (pp. 101-
154). Madrid: Triacastela.

Gracia, D. (2016). Problemas con la deliberacion. Folia Humanistica. Revista
de Salud, ciencias sociales y humanidades (3, mayo-junio).

Gracia, D. (coord.), Feito, L., Domingo Moratalla, T., Sdnchez Gonzalez, M.
A., y Martinez, J. A. (2016). Etica y ciudadania. 1: Construyendo la éti-
ca. Madrid: Editorial PPC y Fundacion X. Zubiri. Etica y ciudadania. 2:
Deliberando sobre valores. Madrid: Editorial PPC y Fundacion X. Zubiri.

Leliévre, S. (2014). Cinéma et imaginaire social en venant de Ricoeur. Etudes
Ricoeuriennes/ Ricoeur Studies, 5(2), 81-104.

Lipovetsky, G., y Serroy, J, (2009). La pantalla global. Cultura mediatica y
cine en la era hipermoderna. Barcelona: Anagrama.

K< SCIO. Revista de Filosofia, n.° 13, Noviembre de 2017, 27-55, ISSN: 1887-9853



De la narracion filmica a la deliberacion ética... 55

Marias, J. (1956). La imagen de la vida humana. Madrid: Revista de Occi-
dente.

Marias, J. (1990). Reflexiones sobre el cine. Discurso de entrada a la Acade-
mia de Bellas Artes, 16 de diciembre de 1990.

Ricoeur, P. (1988). Prefacio. En A. Gaudreault, Du littéraire au filmique (pp.
IX-XIII). Paris: Editions Nota Bene y Armand Colin.

Ricoeur, P. (2008). La vie: un récit en quéte de narrateur. En P. Ricoeur, Ecrits
et conférences 1. Autour de la psychanalyse (pp. 257-276). Paris: Seuil.

VV. AA. (2010). Sentieri di immaginazione. Paul Ricoeur e la vita fino alla
norte: le sfide del cinema, a cura di Daniella lanotta. Roma: Fondazione
Ente dello Spettacolo.

\
SCIO. Revista de Filosofia, n.° 13, Noviembre de 2017, 27-55, ISSN: 1887-9853 >}






