

Griot: Revista de Filosofia ISSN: 2178-1036 griotrevista@gmail.com Universidade Federal do Recôncavo da Bahia Brasil

Cunha Bezerra, Cicero Dionísio pseudo areopagita e o nada de Deus Griot: Revista de Filosofia, vol. 19, núm. 3, 2019, pp. 294-304 Universidade Federal do Recôncavo da Bahia Brasil

DOI: https://doi.org/10.31977/grirfi.v19i3.1235

Disponível em: https://www.redalyc.org/articulo.oa?id=576663977024



Número completo

Mais informações do artigo

Site da revista em redalyc.org



acesso aberto

Sistema de Informação Científica Redalyc

Rede de Revistas Científicas da América Latina e do Caribe, Espanha e Portugal Sem fins lucrativos acadêmica projeto, desenvolvido no âmbito da iniciativa



Griot: Revista de Filosofia, Amargosa - BA, v.19, n.3, p.294-304, outubro, 2019

https://doi.org/10.31977/grirfi.v19i3.1235 Recebido: 21/04/2019 | Aprovado: 15/08/2019 Received: 04/21/2019 | Approved: 08/15/2019

# DIONÍSIO PSEUDO AREOPAGITA E O NADA DE DEUS¹

#### Cicero Cunha Bezerra<sup>2</sup>

Universidade Federal de Sergipe (UFS)

https://orcid.org/0000-0002-8333-0667

E-mail: cicerobezerra@hotmail.com

#### **RESUMO:**

Seguindo uma célebre afirmação heideggeriana, poderíamos dizer que a história da filosofia ocidental se constitui como uma onto-teo-logia. Essa assertiva, que em seu contexto crítico possui um sentido teórico-metodológico delimitado para os que buscam compreender a questão norteadora da filosofia grega e, posteriormente cristã, ou seja, a do fundamento do real ou do ser, não se sustenta quando aplicada à tradição apofática dionisiana. Marcado pelo diálogo com o neoplatonismo, o *Corpus areopagyticum*, por sua radical característica apofática, não somente coloca em suspensão uma certa linearidade histórico-filosófica herdeira do pensamento de Platão, mas instaura um modo de tratamento da linguagem humana para com o divino que permanece em vigor até os dias atuais. Esse artigo tem como finalidade pensar, à luz do diálogo com o pensamento neoplatônico, a noção de Deus como "nada de tudo o que é" e suas consequências para a teologia negativa dionisiana.

PALAVRAS-CHAVE: Dionísio Pseudo-Areopagita; Neoplatonismo; Nada; Deus; Apofaticismo.

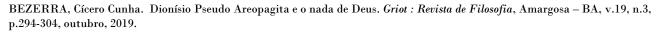
# DIONYSIUS PSEUDO AREOPAGITE AND THE NOTHINGNESS OF GOD

#### ABSTRACT:

Accordingly to a celebrated Heideggerian statement, we could say that the history of Western philosophy is constituted as an onto-theo-logy. This assertion, which in its critical context has a delimited theoretical-methodological meaning for those who seek to understand the guiding question of Greek philosophy and, later, Christian, that is, the foundament of the real or of the being, does not hold up when applied to the apophatic Dionysian tradition. Marked by the dialogue with Neoplatonism, the *Corpus areopagyticum*, by its radical apophatic characteristic, not only puts in suspension a certain historical-philosophical linearity inherited from Plato's thought, but establishes a way of treating human language regarding the divine that remains in force to the present day. This article aims to think, in the light of the dialogue with Neoplatonic thought, the notion of God as "nothingness of all that is" and its consequences for Dionysian negative theology.

KEYWORDS: Dionysius Pseudo-Areopagite; Neoplatonism; Nothingness; God; Apofaticism.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Doutor em Filosofia pela Universidad de Salamanca (USAL), Salamanca – Espanha. Professor de Filosofia da Universidade Federal de Sergipe (UFS), São Cristovão – SE, Brasil. Pesquisador Produtividade, Conselho Nacional de Desenvolvimento Científico e Tecnológico (CNPq), Brasil, 2019/2021.





<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Este artigo é parte do projeto de pesquisa sob formato de Bolsa de Produtividade em Pesquisa, Conselho Nacional de Desenvolvimento Científico e Tecnológico (CNPq), Brasil, 2019/2021.

### Considerações iniciais

Quando "Dionísio" produz sua curiosa mistura de neoplatonismo e cristianismo bizantino, inicia um processo de assimilação não apenas de Platão e Plotino, mas agora também de Jâmblico (e, em certo sentido, da teurgia) e de Proclo. Plotino assumiu seu lugar na tradição à qual ele sempre quis pertencer, e da qual, em parte, os estudiosos modernos o escavaram" (RIST, 2017, p.473)

Historicamente, se costuma afirmar que a filosofia ocidental nasceu por volta do século VI a.C. Quando Tales de Mileto postulou como princípio (arkhé) originário um elemento que justificaria toda a geração e corrupção da natureza (phýsis), teríamos, com isso, a fundamentação do que será posteriormente nomeado de especulação filosófica frente ao mito e seu discurso sobrenatural. Dito de outro modo, o discurso explicativo, a partir de então, centrou-se na phýsis, isto é, na busca de compreensão do processo geracional da vida tendo, como base, um novo paradigma que permitiu que Aristóteles nomeasse esses primeiros pensadores de filósofos da natureza (physiólogoi).

Filósofos como Anaxímenes, Anaxágoras, Empédocles, Heráclito, entre outros, propuseram vários modelos interpretativos, sempre sustentados pela analogia com os elementos naturais (água, terra, fogo, ar). É somente com Parmênides de Eléia que a filosofia dará um novo salto. Em seu *Proêmio* temos, pela primeira vez na história do pensamento, a formulação de uma lógica em que somente o "ser" ganha sentido e validade. Como observa Tomás Melendo, Parmênides coloca o problema do ser em uma "dramaticidade não vista antes" (MELENDO, 1985, p.80). Com ele, a metafísica ganha o impulso primeiro em direção a uma verdade imutável e "bem redonda", a saber: o ser é e não pode não ser (PARMÊNIDES, 1987, p.353). Segundo o eleata, no importante fragmento B3, "ser" e "pensar" são o mesmo (tò gár autò noein estín te kaì einai), isso significa dizer que o não-ser (impensável) fica excluído e desprovido de toda realidade<sup>3</sup>.

Platão, intérprete e crítico do pensamento de Parmênides, reformula, sob o signo do "parricídio", a ontologia parmenídica e instaura o não-ser como sinônimo de alteridade, dito de outro modo, como relação. Com Platão o não-ser ganha realidade como "outro", isto é, como diferença. David J. Melling, ao comentar o diálogo *Sofista*, texto central em que Platão apresenta a diferença como "não-ser", chama atenção para o fato de que o filósofo não está defendendo o "não-ser" como uma "forma" de existência oposta ao ser, mas, sim, como negação no sentido de "não-ser-de tal-e-qual maneira" (MELLING,1991, p. 218). Essa observação é importante porque evita o postulado da existência de uma "forma" para o não-ser o que, do ponto de vista da teoria das ideias (eide) seria um absurdo.

No fundo, Platão estaria salvaguardando a possibilidade da dialética como um método capaz de agrupar e separar o que é semelhante do dessemelhante e, com isso, definir quem "é" o filósofo e quem "não é". O sofista, definido como fabricador de imagens e ilusionista (Sofista, 236 b-c), é o "outro", enquanto diferença radical, do filósofo. Como bem ressalta Nestor-Luis Cordero, Platão, para confirmar o valor negativo do sofista, realiza uma verdadeira

Disponível em: http://investigadores.uncoma.edu.ar/cecym/catedra/v1/33-48.pdf.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Fernando Santoro, em sua tradução, resume bem a problemática em torno dessa passagem: "A interpretação da sintaxe deste fragmento é extremamente controversa, segundo o sentido como se interpreta o valor da identidade entre ser e pensar. A preposição 'a' entre parênteses é uma solução oriunda da tipografia poética de E.E. Cummings. Visa a deixar em aberto as possibilidades sintáticas, tal como se dá na expressão em grego, sem preposição. Clemente compara a sua sintaxe com a de um verso de Aristófanes: "pois é possível o pensar ser igual ao agir" ('Αριστοφάνης ἔφη 'δύναται γὰρ ἴσον τῶι δρᾶν τὸ νοεῖν' (fr. 691 Κ.) καὶ πρὸ τούτου ὁ Ἑλεάτης Παρμενίδης 'τὸ γὰρ αὐτὸ νοεῖν ἐστίν τε καὶ εἶναι') (SANTORO, 2011, p.88). Sobre o tema ver: BEZERRA, C.C. Parménides y La univocidad del ser in: Catedra I,Revista de Estudíos clásicos y medievales, Néuquen, p. 33-48.

desconstrução, não somente da filosofia de Parmênides, mas de uma concepção de ser que o levará a descoberta do "outro" do ser (CORDERO,2005, p. 181).

Como se pode perceber, Parmênides e Platão permanecem na reflexão sobre o ser e o não-ser no âmbito de uma ontologia que elimina a possibilidade do postulado da existência de um princípio não justificado no âmbito do "ser" (o nada). Essa postura permanecerá em grande parte da tradição posterior, inclusive Aristóteles, para quem a metafísica é uma ciência (epistéme) que tem como objeto a contemplação (theoria) do ente enquanto ente (to òn he òn) (ARISTÓTELES,1990, p.150) permanecendo o não-ser (me òn) ou o não-ente no âmbito da negação das coisas ou da substância (ousía).

Mas, onde é que o nada<sup>4</sup> faz sua aparição no sentido que estamos aqui tratando? Sem sombra de dúvida é no Neoplatonismo. Compreender a inovação neoplatônica, frente à tradição grega, implica adentrar na estrutura exegética realizada por Plotino do pensamento de Platão. Com Plotino, a filosofia realiza um giro hermenêutico sem precedente na sua história.

## O Neoplatonismo e a perspectiva do nada

O Neoplatonismo, enquanto uma tradição interpretativa do pensamento de Platão tem, tradicionalmente, como ponto de partida, as *Enéadas* de Plotino (204/205 d.C). Plotino redirecionou o pensamento filosófico graças a sua complexa "exegese" dos diálogos de Platão, principalmente, *A República*, *O Parmênides* e o *Banquete*. Seguramente outros textos são importantes, mas nesses três diálogos temos três aspectos norteadores da filosofia neoplatônica: o bem, como algo que está além de toda substância (*Epeíkenas tes ousías*, *República*, 509); as três *hipóstases* oriundas das hipóteses do *Parmênides* (O uno, o uno-múltiplo e o uno e múltiplo) e o *eros*, como força mediadora entre o uno e múltiplo (*Banquete*).

Para nossa temática, detenho-me somente na descrição da natureza "negativa" do uno que, enquanto princípio de todos os seres, não é ser, mas condição indispensável para tudo o que é. A passagem que justifica a defesa da aparição do "nada" como "fundamento sem fundo" de todo real, como será concebido posteriormente pela longa tradição cristã de intérpretes do pensamento neoplatônico<sup>5</sup>, encontramos no seguinte passo da *Enéada* III:

Sim, é o nada (medèn) no sentido de nenhuma das coisas das que é princípio (arché), mas é tal que, não podendo predicar-se nada dele, não o ser (mè óntos), não a essência (mè ousías), não a vida (mè zoes), é o que sobrepassa todas as coisas (tò hypèr pánta tauta einai) (PLOTINO, En. III, 8,10,29, 1925, p.167).

Como se pode constatar, o aspecto dialético que permite, ao mesmo tempo, a nomeação do "uno" como princípio originário (arché), é o que desconstrói toda e qualquer predicação a ele atribuída. O uno não é nem mesmo uno, posto que, não podendo ser nenhuma realidade objetiva, tampouco poderá possuir um nome que lhe corresponda essencialmente. Estamos diante da instauração do espaço do silêncio que media o dizer e o indizível e da linguagem que, entendida como representação, aponta para o que lhe transcende<sup>6</sup>.

Vejamos, de modo mais detalhado, os passos que conduzem, mediante o jogo dialético do uno ao nada e do nada ao uno, ao pressuposto inicial que funda a estrutura triádica plotiniana

BEZERRA, Cícero Cunha. Dionísio Pseudo Areopagita e o nada de Deus. *Griot : Revista de Filosofia*, Amargosa – BA, v.19, n.3, p.294-304, outubro, 2019.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>Alguns pensadores utilizem o termo Nada (com maiúscula) para referir-se a Deus e, em sendo assim, quando não for o caso, aparecerá, nesse trabalho, sempre com minúscula.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>Dada a variação de anos de publicações correspondentes à Edição bilíngue das *Enéadas* da Les Belles Lettres, manteremos como forma de citação: Autor, *Enéada*, em algarismo romano, o tratado correspondente, capítulos, ano de publicação e paginação.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup>Jacques Derrida sintetiza bem esse paradoxo de modo bastante pertinente com o que estamos aqui ressaltando: "no limite como linguagem reside um duplo movimento: esquivamento e transbordamento" (DERRIDA, 1995, p.43).

sustentada por uma visão (que não é visão), um conhecimento (que não é conhecimento) e que ganha, na negação de toda objetivação, precisamente, seu sentido.

O Neoplatonismo se estrutura em três hipóstases ou princípios: a) O uno (superior a todo ser); b) O uno-múltiplo (Convergência entre ser e intelecto); c) O uno e múltiplo (A alma). Aqui interessa somente saber em que medida é possível pensar o uno como tudo e nada. Werner Beierwaltes resume bem os aspectos positivo e negativo que envolvem o uno plotiniano. Segundo ele, enquanto origem e princípio o uno é tudo, posto que sem unidade nenhum ser adquire realidade. No entanto, por sua pura simplicidade, o uno é o nada de tudo o que é categorial e determinado enquanto ente (BEIERWALTES, 1992, p.49).

Frente à negação absoluta, a linguagem assume, necessariamente, o caráter de paradoxalidade que constatamos nos autores herdeiros da tradição plotiniana, em particular, na mística cristã. Diz Plotino: "O uno é todas as coisas e nenhuma dentre elas (tò hèn pánta kaì oudè hén), princípio de todas as coisas, ele não é todas as coisas, mas é todas elas (all'ekeino pánta)" (PLOTINO, V, 2,1, 1931, p.33)7. A chave interpretativa que nos ajuda a compreender a natureza transcendente e imanente<sup>8</sup> do uno, reside no caráter de superabundância que norteia o uno plotiniano enquanto princípio de tudo o que é. Superabundância não significa causalidade, nos moldes tradicionais de uma substância responsável por seus efeitos, mas permite pensar o uno como causa no sentido de transbordamento a partir de si mesmo. Seguindo a reflexão plotiniana, o uno, sendo perfeito, nada busca, nada possui, nada necessita. Esta imagem bem que se aproxima do que posteriormente dirá Angelus Silesius sobre o retorno à unidade: "Tudo vem do Uno e ao Uno deve regressar. Se não quer permanecer duplicado na multiplicidade" (SILESIUS, 2005, p. 189).

A multiplicidade é a característica maior do que não pode ser princípio, isto é, o múltiplo enquanto múltiplo não pode ser causa de si mesmo. Para Plotino, se o princípio fosse múltiplo, pressuporia algo que lhe antecederia na ordem constitutiva da vida. A base geral para tal afirmação é a de que, somente do que é simples, pode brotar algo no sentido de geração. Simplicidade aqui tem o sentido de pureza de natureza. É importante observar que Plotino estabelece dois níveis de atividades própria do uno, ou seja, o uno enquanto perfeição, promove uma atividade (enérgueia) chamada de atividade derivada da essência9 que ativa, em cada coisa, aquilo que lhe é conatural e, também, uma outra intrínseca a sua própria constituição. O melhor exemplo, que ilustra dois modos de atividades, encontra-se na imagem do fogo que, enquanto tal, possui um calor que é intrínseco a sua própria natureza, mas, ao realizar-se na ação, gera um outro tipo de calor que provém, precisamente, dessa natureza: "assim, há no fogo um calor que constitui sua essência, e outro calor que vem dela" (PLOTINO, V, 4, 2-25, 1931, p. 82)10.

Graças a essa dupla atividade, podemos entender porque o uno é, em si, luminoso e iluminante (BEIERWALTES, 1992, p. 56). Estamos tratando, no fundo, da imagem platônica

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup>Essa aparente contradição, mas do que confundir, expressa a implicação entre o uno e todas as coisas, sem cair na redutibilidade do que, enquanto princípio (arkhé) transcende todas as coisas.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>Dizemos imanente no sentido de que, como dissemos acima, sendo princípio de tudo, perfaz tudo, sem, no entanto, reduzir-se a nada em particular.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>Essência não no sentido de substância, mas de "fonte" ou "Princípio" originário. Jean-Marc Narbonne, ao comentar as relações entre henologia e ontologia em Plotino, faz uma observação que nos parece importante de sublinhar: "o Uno plotiniano não é um simples processo (processus) ou um evento (événement) e, se ele não pode ser reduzido à entidade (entitatif) em sentido estrito, não implica causalidade nem um certo tipo de fundação- confirma, em todo caso, que o primeiro princípio dos neoplatônicos se emancipa, efetivamente, das figuras da ousia, da determinação e da presença as quais a leitura – ou não leitura – heideggeriana tende à assimilar" (NARBONNE, 2001, p.206).

<sup>10</sup> Christos Yannaràs desenvolve uma excelente reflexão a partir da relação dinâmica entre o modo substancial e pessoal de Deus precisamente pela distinção entre ousia e operação presente no Corpus Areopagyticum sob o modo de participação humana no modo de Deus (alleloperichóresis) permanecendo, este, imparticipado em sua identidade substancial. Sobre o tema ver: YANNARÀS, C. Heidegger e Dionigi Areopagita, assenza e ignoranza di Dio, a cura di Antonis Fyrigos, Roma: Città Nouva Editrice, 1995, p.88

do sol que, enquanto tal, é causa de toda luminosidade e calor sem, no entanto, possui causa externa para si mesmo. Essa simplicidade, identificada com a ausência de tudo o que é, vem associada ao bem pensado como simples e puro. É importante sublinhar que o bem (agathón), enquanto sentido "primeiro, supera todas as coisas" (Tò ára prótos kaì tagathòn hypér te pánta tà ónta) (PLOTINO, V, 5, 13,30, 1931, p.107). Somente enquanto transcendência absoluta a todas as coisas é que o bem pode ser sinônimo do uno e, enquanto tal, compartilha da condição de estar mais além de toda "atribuição típica das coisas inferiores" (PLOTINO, V, 5, 13, 15, p. 106).

As consequências do postulado plotiniano do uno/bem como desprovido de essência ou ser, serão decisivas para toda uma tradição de pensadores que, na trilha da negação de toda predicação, postulou a identidade entre uno e Deus<sup>11</sup> como expressão de uma experiência unitiva<sup>12</sup> que ganhou seus tons mais vivos em autores como Dionísio Pseudo Areopagita, Mestre Eckhart, Juan de la Cruz, Tereza d'Ávila, Angelus Silesius, entre outros. Para esse estudo concentro minhas considerações em Dionísio Pseudo Areopagita, como síntese entre os elementos neoplatônicos, particularmente, no que se refere ao uno, em seu aspecto negativo, associando-o ao pensamento de Mestre Eckhart, ambos como expressões, na diferença, de um pensar que assume a unidade entre Deus e Intelecto como condição para uma reflexão em que Ser e Nada, em Deus, são faces de um princípio liberto de tudo.

# Neoplatonismo e cristianismo: Dionísio Pseudo Areopagita e as marcas textuais do Nada

Tendo exposto, embora que centrando em Plotino<sup>13</sup>, o solo neoplatônico em que a discussão sobre o nada se manifesta como abertura para a construção de uma meontologia ao modo cristão, passo, a partir de agora, para um breve recorte da recepção cristã, particularmente, no pensamento de Dionísio o Pseudo Areopagita.

De Dionísio, não se pode desconsiderar sua *Teologia Mística* e *Dos Nomes Divinos* como expressões máximas de um pensamento cristão neoplatônico que ousou radicalizar um discurso sobre o divino a ponto de beirar o ateísmo (DERRIDA, 1995, p. 8)<sup>14</sup>. Sua linguagem, paradoxal e simbólica, funda o que Derrida nomeiou de uma "prática textual" situada na história sob a marca da teologia negativa (1997, p. 13).

Em sua Teologia Mística podemos ler:

Renuncia às percepções sensoriais e às atividades intelectivas, deixa tudo o que pertence ao sensível e ao inteligível e todas as coisas que não são e as que são; despojado de conhecimento, avança, na medida do possível, até à união com aquele que está acima de

BEZERRA, Cícero Cunha. Dionísio Pseudo Areopagita e o nada de Deus. *Griot : Revista de Filosofia*, Amargosa – BA, v.19, n.3, p.294-304, outubro, 2019.

<sup>11</sup> Embora o texto grego do Corpus Areopagiticum não traga grafado termos como Deus, Uno, Thearquia, com letras maiúsculas, utilizaremos, seguindo a tradição de crítica, nesse formato tendo em vista que, ao contrário do uno plotiniano, que se mantém em uma "impessoalidade", o uno dionisiano assume, sim, sua forma pessoal na imagem do Deus trino cristão. Nesse sentido, não é somente o princípio de toda divindade, mas é o Deus testamentário que, em sua transcendia é, também, Ser de todos os seres.

<sup>&</sup>lt;sup>12</sup> Não é possível, nesse trabalho, discutir os aspectos vivenciais oriundos do postulado do uno em suas relações unitivas ou místicas, no entanto gostaríamos de insistir em um conceito, presente em P. Hadot no seu estudo sobre o *Tratado* VI 6 (34) e desenvolvido por Jean-Marc Narbonne de "presença-experiência" (présence-expérience) que sintetiza o jogo de esquiva entre o sentido de "presença" como objeto de representação e presença como ressonância (résonance) ou, mantendo a ambiguidade do texto grego plotiniano no *Tratado* VI 6 (34), 13.56, *parousían tiná*, isto é, uma certa presença (NARBONNE, 2001, p. 207).

<sup>&</sup>lt;sup>13</sup>Outros pensadores como Porfírio, Damáscio e Proclo são decisivos para uma ponte de ligação entre a tradição neoplatônica pagã e o que será construído pelos pensadores cristãos, no entanto, dado o limite desse trabalho, faço apenas um recuo ao que, tradicionalmente, é tomado como base teórica para a estrutura neoplatônica, a saber: as três hipóstases plotinana e suas consequências no âmbito da linguagem apofática. Sobre as influências de Porfírio e Damáscio ver: LILLA, S. *Pseudo-Denys L'Aréopagite, Porphyre et Damascius* in: Denys L'Aréopagite et as postérité en Orient et en Occident, Actes du Colloque Internacional, édités par Ysabel de ANDIA, Paris: Institut d'Études Augustiniennes, 1997, p.117-152.

<sup>&</sup>lt;sup>14</sup> Para uma visão mais detalhada sobre Dionísio e sua obra conferir: BEZERRA, C.C. *Mística e Neoplatonismo em Dionísio Pseudo Areopagita*, São Paulo: Paulus, 2009.

toda a substância e de todo o conhecer (hypèr pâsan ousían kai gnosin) (DIONÍSIO, 1996, p11)

É precisamente nessa renúncia a tudo (pánta aphelòn), ou seja, do que é e o que não é, que se torna possível a contemplação do princípio (Deus) superior a todo ser<sup>15</sup>. Definida como um distanciamento irresistível (katharon ekstásei). A descrição do êxtase em plena obscuridade luminosa demarca o limite entre a linguagem e Deus. Por essa razão, Derrida, comentando Dionísio, diz que toda frase negativa já estaria habitada por Deus ou pelo nome de Deus como se a distinção entre Deus e o nome de Deus abrisse espaço para este enigma (DERRIDA, 1997, p. 14).

Em Dionísio encontramos, de forma clara, os ecos negativos e positivos, oriundos das hipóteses do diálogo *Parmênides*, bem como, do uno plotiniano, mediados pelas reflexões de Proclo<sup>16</sup>, tomando-o como superior a todo ser e a todo pensar, assim como, em suas afirmações ou atribuições positivas. Essa característica é fundamental para a estrutura neoplatônica dionisiana tendo em vista que o aspecto negativo do uno será associado aos movimentos de permanência (monè), em sua estabilidade, e a processão (próodos) como expressões de Deus em sua dinamicidade criadora<sup>17</sup>. No entanto, mais do que uno, o princípio originário, Deus, é treva mais que luminosa que, enquanto tal, implica na privação da visão e do conhecimento.

Chegar a esta treva mais que luminosa (hypérphoton) é o que suplicamos e, pela privação da visão e pelo não-conhecimento (agnosías), ver e conhecer (idein kai gnonai) aquele que está acima da visão e do conhecimento, precisamente pelo fato de não ver nem conhecer (medè idein medè gnonai) (DIONÍSIO, MT, II, 1025B, 1996, p. 17)<sup>18</sup>.

Visão que não é visão, conhecimento que não é conhecimento, ação que é inatividade, são paradoxos comuns aos textos dionisianos, posto que, para a tradição apofática, afirmações e negações não são contraditórias, mas, quando aplicadas a Deus, apontam para uma terceira via na qual "sim" e "não" coincidem abrindo para a superação de toda predicação. Sendo Deus, liberdade absoluta, "não é nem obscuridade nem luz, nem erro, nem verdade" (oúte skótos estin oúte phos, oúte pláne oúte alétheia) (DIONISIO, MT, V, 1045, 1997, p.414). A radicalidade desse pensamento assume seu ponto máximo nesse mesmo capítulo da Teologia Mística em que lemos que a Causa não é nem sensível, nem inteligível, mas que se encontra acima de toda a afirmação (hypèr pasan thésin) e de toda negação (hypèr pansan aphaíresin) e, consequentemente, além do

\_

<sup>15</sup> Consequência da identificação, em Dionísio, de Deus com o Bem primeiro presente nos Elementos de Teologia de Proclo: "Se todas as coisas (pánta tà ónta) tendem para o bem, é evidente que o bem primeiro está acima de todas as coisas" (Prótos agathòn epékeiná esti ton ónton (Proclo, Elem. Theol. 8,30, 1963, p. 9). Jean Trouillard observa que a pureza do bem, em sua simplicidade (tò haplos agathón) deriva da leitura plotiniana do Parmênides de Platão para o qual, ao contrário de todos os seres, o bem não implica nada alé dele mesmo. É a revelação da divindade pela radical negação de tudo o que é (TROUILLARD, J. 1965, n.2, p.66).

<sup>16</sup> Sobre as conciliações e divergências entre os pensamentos de Dionísio e Proclo ver o excelente capítulo intitulado Dionigi Areopagita – un Proclo cristiano? in: BEIERWALTES. W. Platonismo nel Cristiansimo, trad. Mauro Falcioni, Milano: Vita e Pensiero, 2000, p.49-97.

<sup>&</sup>lt;sup>17</sup> E. Corsini sugere que a associação entre as duas primeiras hipóteses do Parmênides, sob os aspectos apofático e catafático, é uma originalidade dionisiana que busca, mais do que um diálogo com a tradição exegética do diálogo platônico, salvaguardar a harmonia entre o cristianismo e a filosofia neoplatônica graças ao conceito de creatio ex nihilo. Sobre o tema ver: CORSINI, E. Il trattato De Divinis Nominibus dello Pseudo-Dionigi e i commenti neoplatonici al Parmenide, Torino: Università di Torino, 1962, p.121.

<sup>&</sup>lt;sup>18</sup>Para as citações das obras de Dionísio seguiremos a tradução italiana, cotejada com o original em grego, de Piero Scazzoso em Dionisio Areopagita, Tutte le opere, Milano: Rusconi,1997. Sempre que necessário, destacaremos os conceitos, nas línguas originais (italiano e/ou grego), visando substancializar nossa tradução, bem como, os vínculos teórico que estamos traçando ao longo desse trabalho. Para uma melhor identificação utilizaremos o formato: Autor, abreviação da obra, capítulo, ano e paginação.

universo das coisas (*epékeina ton hòlon*) (DIONISIO, *MT*, V, 1045, 1996, p. 25). Mais uma vez, estamos diante da imagem do "nada" como negação de tudo o que é e do que não é.

Frente a já citada parmenídica afirmação da adequação entre "ser e pensar" assumida por Plotino como expressão do âmbito do intelecto (nous), Dionísio, graças a identificação das duas primeiras hipóstases (hén e nous)<sup>19</sup>, realiza uma síntese em que uno, ser e intelecto convergem na imagem de um Deus que, dado o seu caráter de desconhecimento, preserva-se, ao mesmo tempo em que se dá como criação e beleza. Não sendo nada do que existe ou do que não existe, está acima de toda existência, característica dos entes que são.

Não é nenhuma das coisas que não existem nem das que existem (oudé ti ton ouk ónton, oudé ti ton ónton estín), nem os seres a conhecem tal como ela é, nem ela mesma conhece os seres assim como eles são; não há palavra para ela, nem nome nem conhecimento (DIONISIO, MT, V,1048b, p.1996, p.25)

É a "desertificação" da linguagem que abre para o acontecimento, pela *kénose*, da presença de um Deus que é *desconhecido* (DERRIDA, 1995, p. 37). Bernard McGinn ilustra a linguagem dionisiana do seguinte modo: 1) Deus é x (verdadeiro, metaforicamente); 2) Deus é não x (verdadeiro, anagogicamente); 3) Deus não é nem x nem não-x (verdadeiro, unitivamente) (MCGINN, 2012, p. 261).

A imagem do escultor presente na Enéada I, 6, 9 de Plotino, é resgatada no capítulo II da Teologia mística como condição e caminho de acesso à treva mais que luminosa. Diz ele: "tal o artista que esculpe uma estátua ao natural, desbastando todas as excrescências que entravam a contemplação pura da figura oculta" (DIONÍSIO, MT, II, 1025c, 1996, p. 17). Deus como unidade que perfaz toda multiplicidade, sem reduzir-se a coisa alguma, assume a imagem do "véu" do desconhecimento, do velamento (aperikalýptos) graças aos seres que o obscurece (apokryptómenon) (DIONÍSIO, MT, II, 1025 c, 1996, p. 17). Sobre o tema da transcendência de Deus à linguagem, é preciso lembrarmos das raízes paulinas que norteiam, junto com o neoplatonismo, o que Charles Stang nomeia de três "privativos paulinos" (Pauline privatives): "insondável" (anexereúneton) "inescrutável" "invisível" (aóraton),  $\mathbf{e}$ (anexichníaston) respectivamente oriundos das passagens bíblicas de Romanos 1:20, Colonisenses 1:15 e 1:16 e 1 Timóteo 1:17 (STANG, 2012, p. 122).

No paradoxo entre treva e luz reside, em Dionísio, a possibilidade de compreensão de um conhecimento que é ignorância, não no sentido de defeito, mas de abundância (DIONÍSIO, MT, 1997, p. 409). O que isso quer dizer? Estando Deus acima de todo pensamento e da substância, como já afirmamos anteriormente, a ignorância, tomada em sentido próprio, é o reconhecimento da incapacidade, da própria razão, em abarcar o que transcende a capacidade intelectiva<sup>20</sup>.

A Epístola II ao monge Gaio parece estabelecer uma diferença crucial, para o neoplatonismo, mas que, à luz da teologia cristã pode confundir, à primeira vista, um leitor desatento. Nela, Dionísio afirma, seguindo uma vez mais, às consequências da irredutibilidade do princípio primeiro, que o Ser superior a tudo, não sendo nada é, no entanto, princípio de toda divindade e bem. O que parece ser uma negação do Ser como Deus (divindade), interpretação

BEZERRA, Cícero Cunha. Dionísio Pseudo Areopagita e o nada de Deus. *Griot : Revista de Filosofia*, Amargosa – BA, v.19, n.3, p.294-304, outubro, 2019.

<sup>&</sup>lt;sup>19</sup>Herdeiro do pensamento de Porfírio, mediado, uma vez mais, por Proclo, Dionísio assumirá, por razões teológicas e filosóficas, a identificação entre Deus e intelecto. Sobre o tema ver: GIRGENTI, G. Il pensiero forte di Porfirio, mediazione fra henologia platônica e ontologia aristotélica. Milano: Vita e Pensiero, 1996; BEZERRA, C.C. Porfírio, Dionísio e Mestre Eckhart: considerações sobre a adequação entre ser e inteligência, Princípios: Revista de Filosofia, Natal, v. 22, n. 37, jan.-abr. 2015. Disponível em: https://periodicos.ufrn.br/principios/article/download/6889/pdf/

<sup>&</sup>lt;sup>20</sup> Nos *Elementos de Teologia* Proclo afirma: "Todo conhecimento que usa da razão, na medida em que apreende noções inteligíveis e consta de ato de intelecção, é conhecimento de existentes reais a apreende a verdade, pois ela visa objeto inteligíveis (*noemáton*) e consiste em atos de pensamento (*noésesin*). Porém, os deuses estão mais além de todos os seres. O divino não é objeto de opinião, nem objeto de razão dianoética (*dianoetón*), nem inteligível (PROCLO, *Elem. Theol.* 123, 1963, p.109).

que não procede dado que as duas primeiras hipóstases, Uno e Ser, convergem, para Dionísio, em Deus, se refere ao processo de deificação e bondade dos que, imitando, pelos dons deificantes da *Thearquia*, superior a toda imitação, deificam-se e tornam-se bons.

A primazia, portanto, do não participado<sup>21</sup> está em sua inimitável imitação (tò amímeton mimema) que, enquanto tal, o torna superior ao divino e ao bem (tou hyperthéou kaì hyperagáthou), mas que, por isso mesmo, é fonte de toda divindade e bondade. Uma outra Epistola nos ajuda a entender essa aparente incongruência entre treva e luz. Trata-se da Epístola V em que Dionísio, ao citar o apóstolo Paulo, afirma: "O apóstolo Paulo diz ter conhecido Deus além de toda inteligência e todo conhecimento (hypèr pasan ónta nóesin kaì gnosin), estando, assim, "acima de todas as coisa, sendo causa de todas as coisas" (hóti pánton estìn epékeina pánton aitíos ón) ((DIONISIO, 2009, p.635). Como se pode constatar há uma perfeita adequação entre os aspecto inefável do uno e de Deus. Nos Nomes divinos lemos: "Como havíamos dito, ao expormos nossas Instituições teológicas, o Uno (tò hén), o Incongnoscível (tò agnoston), o Suprasubstancial (tò hyperoúsion), o Bem em si (autò t'agathón), qualquer coisa que seja, desejo dizer a unidade trina que é em igual medida Deus e Bem, não se pode dizer nem pensar (DIONÍSIO, DN, 593B, 2009, p. 369).

### Considerações finais

Tendo chegado a esse ponto da nossa exposição, cumpre ressaltar os aspectos comuns ao pensamento plotiniano e seus ecos na obra dionisiana ,especificamente, no que se refere à ideia do nada como fundamento sem fundo de uma experiência em que Deus, mais do que ser, é esvaziamento e excesso transbordante e, no entanto, desprovido de toda objetividade. É bem verdade que, em Plotino, a questão do nada, embora aludida enquanto expressão do uno como "nada de tudo o que é princípio" (medèn toúton on estín arché)<sup>22</sup>, resulta das consequências da sua negatividade decorrente da primeira hipótese do Parmênides de Platão, permanecendo, assim, como aspecto definidor da liberdade do princípio primeiro. Em Dionísio, no entanto, o nada corresponde, precisamente, à natureza própria de Deus que, enquanto tal, é mais que substancial e divina (hyperoúsie kaì hyperthee), presente em sua Teologia mística, mas, também, é expressão do Deus absconditus que, segundo o Salmo 18.11, fez das trevas sua morada.

Em perfeita sintonia com o pensamento neoplatônico e cristão, Dionísio afirma, como fará Mestre Eckhart posteriormente, ao interpretar a passagem de *Atos* 9.8 à luz do pensamento dionisiano, que Deus é, em seu completo esvaziamento de atributos e categorias, "um nada", diz Eckhart:

Paulo levantou-se do chão e de olhos abertos nada vida". Eu não posso ver o que é Um. Ele nada via, isto era Deus. Deus é um nada e Deus é um algo. O que é algo também é nada. O que Deus é, isso ele o é inteiramente. Por isso, Dionísio, o iluminado, sempre que escreve de Deus, diz: Ele é sobre-ser, ele é sobre-vida, ele é sobre-luz (ECKHART, Sermão 71, 2008, p.67).

<sup>&</sup>lt;sup>21</sup> A relação entre participante e não participado remonta à estrutura monadológica procleana estruturada na processão de uma hierarquia marcada pela comunicabilidade e recepção do que é superior para o inferior. Nesse sentido, o que não participa produz, espontaneamente, a partir de si mesmo, o participado mantendo, assim, uma dependência para com o que lhe antecede. Cf. Elementos de Teologia: Todo o não participado produz, a partir de si, o participado (pan tò amethekton hyphístesin aph'eauto ta metekhómena) (PROCLO, Elem. Theol. 23, 1963, p. 27). Utilizamos, para citação, o texto em grego dos Elementos de Teologia da edicão de E.R.Dodds (1963).

<sup>&</sup>lt;sup>22</sup> PLOTINO, En. III, 8, 10, 1925, p. 167.

Na obra  $Dos\ nomes\ divinos\ Dionísio,\ após\ negar,\ dentre outros,\ os\ aspectos\ de inteligibilidade <math>(anoesía)^{23}$  e nome (anonumía), afirma que Deus não existe ao modo dos entes  $(katá\ med\`en\ ton\ ónton)$  e, por estar situado acima de toda substância  $(p\'ases\ ous\'as\ ep\'ekeina)$  não existe em si  $(auto\ d\`e\ m\`e\ on)$  (DIONISIO, DN, 1, 588b, 2009, p. 363).

Estamos, portanto, diante de uma longa tradição de intérpretes do pensamento de Platão configurada, de modo bastante complexo, na irredutibilidade, seja do primeiro princípio, seja de Deus, como forma de salvaguardar, por um lado, a linguagem e, por outro, o mistério como face mais abissal da relação entre o humano e o divino. Werner Beierwaltes é preciso ao pontuar a relação entre identidade e diferença que norteia o nexo dialético que envolve, tanto a unidade de Deus com relação à criação, quanto o paradoxo de fundo da sua essência. Deus é e, ao mesmo tempo, não é. É unidade triádica e, ao mesmo tempo não é, posto que está além de toda unidade (BEIERWALTES, 1989, p.82).

Finalmente, como corretamente sustenta Jean-Marc Narbonne, se o neoplatonismo transformou as hipóteses do *Parmênides* em uma gramática do real (*grammaire du réel*), o texto dionisiano, não somente fundou uma tradição mística baseada na ausência de qualquer fundamento objetivo para a experiência de Deus, mas permitiu, em termos derridarianos, uma audácia da língua, de uma língua poética ou metafórica (DERRIDA, 1995, p. 9) que encontrará seus desdobramentos durante todo o medievo, alcançará seu ápice no Renascimento, fundida em expressões literárias, pictóricas, teológicas, arquiteturais<sup>24</sup>, e permanecerá vigorando, em suas interpretações e reinterpretações, no idealismo alemão, na teologia e em alguns autores da filosofia contemporânea.

 $<sup>^{23}</sup>$  Salvatore Lilla observa o uso comum do termo anoesía como um elemento de correspondência entre Dionísio e Porfírio (LILLA, 1997, p. 118).

<sup>&</sup>lt;sup>24</sup> Há uma vasta bibliografia sobre os elementos neoplatônicos e, particularmente, Pseudo-dionisianos, na filosofia em torno do círculo Médici com fortes expressões na pintura renascentista (Botticelli é um caso paradigmático), bem como na arquitetura gótica e na literatura trovadoresca e espiritual que perfaz o chamado "Siglo de oro" espanhol. Para uma visão introdutória a essas temáticas ver: MATA, C. Neoplatonismo en la lírica del Siglo de Oro, Anuario Filosófico, 2003, (33), p.641-653. Disponível em: https://www.researchgate.net/journal/0066-5215\_Anuario\_Filosofico; TOUSSAINT, S (org.), Marsile Ficin ou les mystères néoplatoniciens in: Les Cahiers de l'Humanisme. Vol.II, Paris: Belles Lettres, 2002. CHASTEL, A. Leonardo da Vinci e il Neoplatonismo in: Arte e Umanesismo a Firenze al tempo de Lorenzo il Magnifico, Torino, 1964, 412-461. Disponível em: http://www.franuvolo.it/sito/doc/Leonardo-in/041.pdf; LINIERS. T. L. Botticelli y Poliziano en el círculo de Lorenzo. Madrid: 1999, 81-101. Cuadernos Filología Italiana, 6.  $\mathbf{n}$ https://eprints.ucm.es/6469/1/Botticelli\_y\_Poliziano\_en\_el\_c%C3%ADrculo\_de\_Lorenzo.pdf; ROSA, R. A. Da. A sombra de Orfeu: o neoplatonismo renascentista e o nascimento da ópera, Porto Alegre: Edipucrs, 2010.

#### Referências

BEIERWALTES, W. *Identità e Differenza*, trad. Salvatore Saini, Milano: Vita e Pensiero, 1989. BEIERWALTES, W. *Platonismo nel Cristianesimo*, trad. Mauro Falcioni, Milano: Vita e

Pensiero, 2000.

BEIERWALTES, W. Plotino, un cammino di liberazione verso l'interiorità, lo Spirito e l'Uno, trad. Enrico Peroli, Milano: Vita e Pensiero, 1993.

BEZERRA, C.C Mística e neoplatonismo em Dionísio Pseudo-Areopagita, São Paulo: Paulus, 2009.

BEZERRA, C.C. Compreender Plotino e Proclo, Petrópolis: Vozes, 2006.

BRÉHIER, E, *Plotino*, *Ennéades III*, texte établi et traduit par Émile Bréhier, Paris: Les Belles Lettres, 1925.

BUSSANICH, J. A metafísica do Uno in: GERSON L.P (org), Plotino, trad. Mauricio Pagotto Marsola, São Paulo: Ideias & Letras, 2017. Pp.55-86.

CARVALHO, M.S. *Pseudo-Dionísio Areopagita, Teologia mística*, Porto: Fundação Eng. António de Almeida, 1996.

CORSINI, E. Il trattato De Divinis Nominibus dello Pseudo-Dionigi e i commenti neoplatonici al Parmenide, Torino: Università di Torino, 1962, p.121.

DERRIDA, J. Salvo o nome, trad. Nicia Adan Bonatti, Campinas: Papirus, 1995.

DERRIDA, J. Cómo no hablar y otros textos, Barcelona: Proyecto A Ediciones, 1997.

DILLON, S.K.W. Dionysius the Areopagite and the Neoplatonist Tradition. Despoiling the Hellens, Aldershot: Ashagate, 2007.

DIONISIO, P. A. Corpus dionysiacum, Ed. HEIL, G. e RITTER, A.M. Berlin: Gruyter, 2012.

DODDS, E.R. *Proclus, The Elements of Theology*, translation, introduction and commetary by E.R.Dodds, Oxford University Press, 1963

ECKHART, M. Sermões alemães, 61-105, trad. Enio Paulo Giachini, Bragança paulista: Editora Universitária São Francisco; Petrópolis: Vozes, 2008.

GANDILLAC, M. Denys, l'Areopagite: La Hiérarchie Céleste. Introd. por René Roques; estudo e texto crítico por Günter Heil. Paris: Ed. du Cerf, 1958.

IVÂNKA, E.V. Platonismo cristiano recezione e trasformazione del Platonismo nella Patristica, trad. Enrico Peroli, Milano: Vita e Pensiero,1992.

LILLA, S. Pseudo-Denys L'Aréopagite, Porphyre et Damascius, in: ANDIA, Y (Ed.), Denys L'Aréopagite et as postérité en Orient et en Occident, Actes du Colloque Internacional, Paris: 21-24, septembre, 1994, Paris: Institu d'Études Augustiniennes, 1997.

NARBONNE, J-M. Hénologie, ontologie et Ereignis (Plotin-Proclus-Heidegger), Paris: Les Belles Lettres, 2001.

RIST, J. *Plotino e a filosofia cristã* in: GERSON L.P (org), Plotino, trad. Mauricio Pagotto Marsola, São Paulo: Ideias & Letras, 2017, pp.443-473.

SCAZZOSO, P. Tutte le opere. Milano: Bompiani, 2009.

SCHIAVONE, M. Neoplatonismo e Cristianesimo nello Pseudo-Dionigi, Milano:Marzorati, 1962.

SANTORO, F. Filósofos épicos I : Parmênides e Xenófanes, fragmentos / edição do texto grego, tradução e comentários Fernando Santoro ; revisão científica Néstor Cordero. - Rio de Janeiro : Hexis : Fundação Biblioteca Nacional, 2011.

TAZZOLIO, F. Du lien de l'Un et de l'Étre chez Plotin, Paris: L'Harmattan, 2002.

TROUILLARD, J. Proclus, Éléments de Théologie, traduction, introduction et notes par Jean Trouillard, Paris: Aubier, Éditions Montaigne, 1965.

VANNESTE, J. Le mystère de Dieu. Essai sur la structure rationnelle d ela doctrine mystique du Pseudo-Denys l'Aréopagite, Bruxelles, DEsclée du Brouwer, 1959.

YANNARÀS, C. Heidegger e Dionigi Areopagita, assenza e ignoranza di Dio, a cura di Antonis Fyrigos, Roma: Città Nouva Editrice, 1995.

Autor(a) para correspondência: Cicero Cunha Bezerra. Universidade Federal de Sergipe, Av. Marechal Rondon, S/N, 49100-000, São Cristóvão – SE, Brasil. cicerobezerra@hotmail.com