
Cómo citar el artículo

Número completo

Más información del artículo

Página de la revista en redalyc.org

Sistema de Información Científica Redalyc

Red de Revistas Científicas de América Latina y el Caribe, España y Portugal

Proyecto académico sin fines de lucro, desarrollado bajo la iniciativa de acceso
abierto

Trabajo social
ISSN: 0123-4986
ISSN: 2256-5493

Universidad Nacional de Colombia

Ramos Teixeira, Andreia; Reigota, Marcos
Mujeres en el Congo de Espirito Santo y sus prácticas
de reexistencia ecologista en los cotidianos escolares

Trabajo social, vol. 23, núm. 2, 2021, Julio-Diciembre, pp. 169-191
Universidad Nacional de Colombia

DOI: https://doi.org/10.15446/ts.v23n2.91973

Disponible en: https://www.redalyc.org/articulo.oa?id=684471954007

https://www.redalyc.org/comocitar.oa?id=684471954007
https://www.redalyc.org/fasciculo.oa?id=6844&numero=71954
https://www.redalyc.org/articulo.oa?id=684471954007
https://www.redalyc.org/revista.oa?id=6844
https://www.redalyc.org
https://www.redalyc.org/revista.oa?id=6844
https://www.redalyc.org/articulo.oa?id=684471954007


revista Trabajo Social vol. 23 n.˚ 2, JUL-DIC 2021, issn (impreso): 0123-4986, issn (en línea): 2256-5493, bogotá · 169-191 

169

Mujeres en el Congo de Espírito 
Santo y sus prácticas de reexistencia 
ecologista en los cotidianos escolares 
Andreía Ramos Teixeira*
Profesora substituta do Centro de Educação

Universidad Federal de Espíritu Santo, Vitória, Brasil 

Marcos Reigota**
Professor do Programa de Pós-graduação em Educação e do colegiado de Filosofia

Universidad de Sorocaba, Vila Artura, Brasil

Resumen 
Las narraciones de las mujeres del Congo de Espírito Santo son mostradas aquí como 
testimonios de prácticas de reexistencia ecologista. Basados en estudios con los coti-
dianos escolares y la perspectiva ecologista de educación y teniendo la pedagogía de 
Freire como eje central, buscamos enfatizar sus dimensiones ética, política, pedagógica 
y cultural. Las historias y luchas personales y colectivas de esas mujeres se entrelazan 
con otras luchas y “sujetos de la historia” del Brasil contemporáneo, incluyendo las 
nuestras, en los diferentes cotidianos escolares en que actuamos. Por medio de las 
narraciones de estas mujeres, nos aproximamos a modos de vivir construidos en la 
solidaridad y la resistencia con esperanza.

Palabras clave: mujeres en el Congo, narraciones, perspectiva ecologista de educación, 
cotidianos escolares.

*	 professora.andreia.ramos2020@gmail.com / https://orcid.org/0000-0002-3682-3450
**	 marcos.reigota@prof.uniso.br / https://orcid.org/0000-0002-8771-086X

cómo citar este artículo
Ramos Teixeira, Andreía y Marcos Reigota. “Mujeres en el Congo de Espírito Santo y sus prácticas de 
reexistencia ecologista en los cotidianos escolares”. Trabajo Social 23 (2): 169-191. Bogotá: Departamento 
de Trabajo Social, Facultad de Ciencias Humanas, Universidad Nacional de Colombia. doi: 10.15446/
ts.v23n2.91973

Recibido: 30 de noviembre del 2020. Aceptado: 22 de abril del 2021.

mailto:professora.andreia.ramos2020@gmail.com
https://orcid.org/0000-0002-3682-3450
mailto:marcos.reigota@prof.uniso.br
https://orcid.org/0000-0002-8771-086X


universidad nacional de colombia, facultad de ciencias humanas, departamento de trabajo social

Andreía Ramos Teixeira y Marcos Reigota

170

Women in the Congo of Espiritu Santo State and Their Ecological Re-
Existence Practices with the School Years

Abstract
The narratives of the women in the Congo of Espiritu Santo are evidenced here 
as testimonies of practices of ecological re-existence. Based on studies with 
school daily, and the ecologist perspective of education having Paulo Freire pe-
dagogy as the central axis, we try to emphasize its ethical, political, pedagogical, 
and cultural dimensions. Their stories and their personal and collective fights 
connect with other struggles and “subjects of history” in contemporary Brazil, 
including our own, in the different school daily lives where we operate. With 
the narratives of these women, we approach ways of living built on solidarity 
and resistance with hope.

Keywords: ecologist perspective of education, narratives, school daily, women of Congo.

Mulheres no Congo de Espírito Santo e suas práticas de re-existência 
ecologista com os cotidianos escolares

Resumo
As narrativas das mulheres no Congo do Espírito Santo são aqui evidenciadas 
como testemunhos de práticas de re-existência ecologista. Apoiados em estudos 
com os cotidianos escolares e na perspectiva ecologista de educação e tendo a 
pedagogia de Freire como eixo central, procuramos enfatizar suas dimensões ética, 
política, pedagógica e cultural. As histórias delas e suas lutas pessoais e coletivas 
se entrelaçam com outras lutas de “sujeitos da história” no Brasil contemporâneo, 
incluindo as nossas, nos diferentes cotidianos escolares em que atuamos. Com 
as narrativas dessas mulheres nos aproximamos a modos de viver construídos na 
solidariedade e na resistência com esperança. 

Palavras-chave: mulheres no Congo, narrativas, perspectiva da educação de ecologista, 
cotidianos escolares.



revista Trabajo Social vol. 23 n.˚ 2, JUL-DIC 2021, issn (impreso): 0123-4986, issn (en línea): 2256-5493, bogotá · 169-191 

mujeres en el congo de espírito santo y sus prácticas de reexistencia ecologista en los cotidianos escolares 

171

Introducción
La mujer del Congo tiene que estar siempre animada y 

sonriente para cantar y bailar las toadas1 del Congo.
El Congo hace parte de mi vida desde el tiempo de mis abuelos y padres.

Cuando somos invitados para ir al jardín de infancia, 
somos muy felices y los niños aún más. 

Cuando estoy cantando y bailando Congo me siento otra, 
los dolores del cuerpo desaparecen, 

no siento nada.
El Congo hace parte de mi vida.

(Ruth Ferreira Victor, Banda de Congo Panela de Barro 
de Goiabeiras, Vitória, es, traducción propia)

Este trabajo es resultado de la investigación del doctorado en educación, sus-
tentada en el 2018 (Ramos), provocada por inquietudes relacionadas con las 
condiciones de las mujeres del Congo en el estado de Espírito Santo, o sea, 
de las mujeres portavoces de una expresión cultural secular del territorio 
capixaba2, registrado en el 2014 como Patrimonio Inmaterial por el Consejo 
Estadual de Cultura. El esfuerzo emprendido en la tesis de doctorado bus-
caba destacar la importancia de las mujeres en el Congo, aspecto ausente 
en la investigación de maestría en educación finalizada en el 2013 (Ramos). 

En una perspectiva más amplia, de acuerdo con el profesor, investigador, 
militante e intelectual negro capixaba, Cleber Maciel, el Congo es “una 
herencia de la memoria africana que se mantiene en los tiempos actuales, 
gracias al esfuerzo de los antepasados en conseguir —aunque sobre el do-
minio y el miedo impuestos por los colonizadores— preservar su dignidad 
cultural” (Maciel 2016, 147, traducción propia). Si esta definición nos per-
mite comprender la dimensión de resistencia involucrada al Congo, no nos 
dice mucho sobre el papel desempeñado por las mujeres, que permanecen 
al margen y cuyas voces son poco escuchadas en los cotidianos escolares. 

Así, se tomaron como objeto y proceso de investigación las narraciones 
de las mujeres en el Congo de Espírito Santo como prácticas de reexistencia 
ecologista en los cotidianos escolares. Entendemos por tales prácticas los 
movimientos de creación de una nueva existencia que son ejercitados por 

1	 La palabra toada se refiere a cánticos musicales.
2	 “El origen de la palabra capixaba, según los estudiosos de la lengua tupi, significa campo, 

huerta, tierra limpia para plantación. Los indios que aquí vivían llamaban de capixaba a la 
plantación de maíz y yuca. Con eso, la población de Vitória, capital del estado de Espírito 
Santo, Brasil, pasó a llamar capixabas a los indios que habitaban la región y después el nombre 
pasó a denominar a todos los habitantes de Espírito Santo” (Secretaria de Estado de Seguriça 
Pública e Defensa Social do Espíritu Santo, s. f.).



universidad nacional de colombia, facultad de ciencias humanas, departamento de trabajo social

Andreía Ramos Teixeira y Marcos Reigota

172

esas mujeres, que sostienen en sus actos el diálogo amoroso (Freire 2014a) 
delante de la invisibilidad y en el enfrentamiento de las tensiones y con-
flictos que surgen en los cotidianos de opresión y poder característicos de 
la sociedad patriarcal. 

En ese contexto, resaltamos la apuesta de ejercitar la perspectiva ecolo-
gista de educación, reafirmando una posición política, una vez que actúa 
en el mundo; su dimensión ética, porque no ignora los tantos otros y otras 
que se rehúsan a ser invisibles; y finalmente estética, porque es creadora de 
bellas y fuertes existencias, explícitas en los modos de convivir/conviven-
cia que fortalecen los diversos movimientos de resistencia vividos en los 
cotidianos. De esa forma, consideramos la práctica del Congo como una 
lucha pequeña, política y pedagógica que se realiza cotidianamente en el 
enfrentamiento de la destrucción no solo de una cultura, sino también de 
los sujetos que por este se constituyen, en el combate a los modos coloni-
zadores y opresores que subyugan a esos grupos, a sus estéticas y modos de 
vivir, así como los habitantes que practican los cotidianos escolares de las 
regiones donde existen las Bandas de Congo. 

Si durante la investigación de doctorado nos propusimos implicarnos 
con las prácticas relacionadas con el Congo, participando de sus encuen-
tros, entablando conversaciones con las integrantes del grupo, apreciando 
las relaciones con las Bandas de Congo y cómo esa interacción influencia 
sus vidas y participa de sus múltiples cotidianos, en este texto optamos por 
traer las narraciones que nos permiten aprehender de su relación con los 
cotidianos escolares, los componentes que participan de las relaciones del 
grupo, evidentes en la sensibilidad, simpatía, humor, solidaridad, alegría, res-
peto, libertad, autonomía, el modo como participan del enfrentamiento de 
los preconceptos raciales y religiosos, y cómo luchan en defensa del Congo.

Para abordar las cuestiones relacionadas con las prácticas de las muje-
res, con su dimensión de reexistencia y con su relación con los cotidianos 
escolares, nos apoyamos de los textos de Paulo Freire (2009, 2011a, 2011b, 
2014a, 2014b, 2015a, 2015b, 2015c; Freire e Guimarães 2011a, 2011b, 2011c). 
De la amplia oferta de conceptos y nociones de la pedagogía de Freire o 
crítica optamos por trabajar con las nociones de diálogos amorosos (Freire 
2014a) y de sujetos de la historia (Freire 2009), una vez que, en las palabras 
de Freire, “no es posible pronunciar el mundo, que es un acto de creación y 
recreación, si no hay amor que lo infunda. Siendo el amor el fundamento 
del diálogo, es, también, diálogo. El amor es compromiso con los hombres 
y las ‘mujeres’” (2014a, 110, traducción propia).



revista Trabajo Social vol. 23 n.˚ 2, JUL-DIC 2021, issn (impreso): 0123-4986, issn (en línea): 2256-5493, bogotá · 169-191 

mujeres en el congo de espírito santo y sus prácticas de reexistencia ecologista en los cotidianos escolares 

173

	 De ese modo, la ausencia e invisibilidad de las mujeres del Congo 
en los cotidianos escolares nos estimularon a concentrar nuestros estudios 
sobre ellas y con ellas (Ramos 2018). La indagación que nos hacíamos al 
inicio de esta investigación nos llevó, inicialmente, a una revisión de los 
estudios de los/en/con los cotidianos escolares (Alves 2001; Ferraço 2003), 
una vez que posibilitan considerar la relación entre los múltiples cotidia-
nos, sin disociarlos, y también la heterogeneidad de sus componentes. De 
acuerdo con Nilda Alves, la exigencia que se coloca para quien busca 

[...] entender, de maneras diferentes, las actividades de los cotidianos es-
colares o de los cotidianos comunes [es estar] dispuesta a ver aquello que 
los otros ya vieron y mucho más: [ser] capaz de sumergirse enteramente 
en realidades buscando referencias de sonidos, siendo capaz de ingerir, sin-
tiendo la variedad del gusto, caminar tocando cosas y personas y dejárse 
tocar por ellas, oliendo los aromas que las realidades colocan a cada punto 
del camino diario. (Alves 2001, 19, énfasis añadido, traducción propia)

Posteriormente, nos dedicamos a los estudios que se aproximan a los 
argumentos, concepciones y alternativas metodológicas ofrecidas por la 
perspectiva ecologista de educación (Reigota 1999, 2010, 2011, 2016a, 2016b; 
Barchi 2006, 2012, 2016; Proença 2017; Silva 2017), enfoque que afirma la 
necesidad e importancia de considerar “no solamente el medio ambiente 
como cuestiones ecológicas, sino también las relaciones sociales y la subje-
tividad” (Reigota 1999, 15, traducción propia). 

Las relaciones sociales, en que predominan los sentimientos de amor, 
amistad y complicidad, favorecen el perfeccionamiento o rechazo de ideas, 
sentimientos y experiencias ajenos de la(s) otra(s) o de lo(s) otro(s). Estos 
se manifiestan a través de hábitos cotidianos en los cuales se incluyen no 
solo la cultura de cada uno sino también los productos culturales que re-
tratan la identidad étnica, religiosa, política, estética, social y sexual de las 
personales con las cuales se convive. (Reigota 1999, 37, traducción propia)

En ese sentido, las referencias teóricas fundamentales del trabajo tam-
bién señalan su camino metodológico igualmente cercano a los estudios con 
los cotidianos y a la perspectiva ecologista de educación, para los cuales las 
narraciones explican el modo como los sujetos del cotidiano cuentan sus 
experiencias y reconstruyen su realidad. Además, del punto de vista de la 
perspectiva ecologista de educación explica la manera cómo se constituyen 
las relaciones sociales entre diferentes personas. Esta manera también se hace 



universidad nacional de colombia, facultad de ciencias humanas, departamento de trabajo social

Andreía Ramos Teixeira y Marcos Reigota

174

presente en otras posibilidades metodológicas incorporadas por esta como 
“la etnografía, las narraciones ficticias, las biografías y diversos productos 
culturales (películas, literatura, artes plásticas, música, arte pop) (Reigota 
2010, 115, traducción propia). 

Este texto es resultado de una investigación que tuvo como una de sus 
etapas la producción de datos basada en el trabajo de campo con registros 
en diarios, conversaciones con los sujetos de la investigación, producción 
de micronarraciones con fotografías y cartones postales, elaboración de na-
rraciones y creación de narraciones ficticias. 

Los sujetos de la investigación fueron las mujeres participantes de las 
Bandas de Congo “Panela de Barro”, de Goiabeiras, y “Amores da Lua”, de 
Santa Marta, siendo las dos bandas de Congo originarias de barrios perifé-
ricos ubicados en la capital del estado de Espírito Santo, rodeados por un 
extenso manglar urbano, situados en el vecindario de la Universidad Fede-
ral de Espírito Santo. Observando que la ciudad de Vitória tiene una parte 
insular y otra continental, la primera Banda citada está ubicada en la parte 
continental de la isla, a las orillas del manglar de la Estación Ecológica de 
Lameirão, y la segunda Banda se encuentra en las laderas del Macizo Central 
de la Isla de Vitória. Es importante destacar que la Banda de Congo Panela 
de Barro fue revitalizada en 1945 y tiene ese nombre debido a las Paneleiras de  
Goiabeiras3, y la Banda de Congo Amores da Lua inició sus actividades en 
1945. Además de estas bandas con las cuales trabajamos, actualmente, hay 
setenta Bandas de Congo dispersadas por el territorio capixaba.

Siendo el foco principal de este texto las prácticas de reexistencia de las 
mujeres del Congo del estado de Espírito Santo, para presentarlas utilizare-
mos las narraciones producidas a lo largo de la investigación. Esas narraciones 
expresan sentimientos como amor, alegría, coraje, solidaridad y esperanza, 
traducidos en luchas y esfuerzos durante el ejercicio de las prácticas de re-
existencia ecologista que surgen en los diálogos amorosos con esos sujetos 
de la historia, potencializando las dimensiones ética, política, libertadora 

3	 El saber envuelto en la fabricación artesanal de las ollas de barro fue el primer bien cultural 
registrado por el Iphan como Patrimonio Inmaterial en el Libro de Registro de los Saberes, 
en el 2002. El proceso de producción en el barrio de Goiabeiras Velha, en Vitória - Espírito 
Santo emplea técnicas tradicionales y materias primas derivadas del medio natural. La acti-
vidad, eminentemente femenina, es tradicionalmente pasada por las “paneleiras” (artesanas 
que fabrican las ollas) a sus hijas, nietas, sobrinas y vecinas, en la convivencia doméstica y 
comunitaria (Instituto do patrimônio histórico e arquitetônico s. f.).



revista Trabajo Social vol. 23 n.˚ 2, JUL-DIC 2021, issn (impreso): 0123-4986, issn (en línea): 2256-5493, bogotá · 169-191 

mujeres en el congo de espírito santo y sus prácticas de reexistencia ecologista en los cotidianos escolares 

175

y estética en la lucha antirracista, que se desarrolla entre procesos y nego-
ciaciones, vinculando a las mujeres del Congo con los cotidianos escolares. 

	 Al dialogar con las mujeres del Congo, nos vimos confrontados 
con diferentes narraciones expresadas en historias de luchas, en ritmos del 
Congo en espacio de convivencia, incluyendo los cotidianos escolares. Así, 
algunos elementos surgen en las narraciones de las mujeres del Congo en 
relación con las festividades vinculadas a las Bandas de Congo del estado de 
Espíritu Santo, no solo desde el punto de vista de un género musical, sino 
principalmente como una expresión ancestral mantenida de generación en 
generación por familias, y que han resistido a lo largo de la historia, como 
podemos observar en el siguiente testimonio:

El Congo es una expresión cultural que existe en nuestro Estado, son 
más de sesenta Bandas de Congo en todo el Estado de Espírito Santo. Y 
es una devoción al espiritismo, a Nuestra Señora de la Concepción, a San 
Sebastián. El santo de devoción para nosotros, la mayoría de los conguei-
ros4, es San Benedito, el santo negro. Yo pienso no solo en el Congo, sino 
en lo que es expresado por todas las expresiones culturales. Ellas también 
nos permiten ejercer nuestra ciudadanía. Porque ejercemos lo que Su San-
tidad dejó, y también hace parte de la ciudadanía. No es solo lo devocional, 
es (yo) saber lo que mis semejantes hacían, antes de yo estar aquí. Toda 
referencia a nuestros ancestros. Ah, primero, es una emoción muy gran-
de estar, dando proseguimiento a esa cultura que nosotros heredamos, de 
los negros, de los indígenas, de los ibéricos, es una mezcla ahí, yeeee... soy 
profesora de Historia, yeeee... es mucha energía y mucho amor. Cuando 
el Congo, el nombre de nuestro tambor es Congo, es Banda de Congo la 
verdad. Cada tambor es un congo, entonces es una energía que cuando 
comienza a tocar, es solo alegría, te olvidas de todo. (Jamilda Alves Rodri-
gues Bento, hija de Paneleiras, revitalizadora e historiadora de la Banda de 
Congo Panela de Barro, traducción propia)5	

Con eso, la práctica de reexistencia ecologista en el Congo ocurre en las 
relaciones de solidaridad y amistad cultivadas entre los integrantes de las 
Bandas que sostienen el diálogo amoroso en el enfrentamiento de las ten-
siones, conflictos y en la lucha en defensa del Congo, como bien común, 

4	 Los “congueiros” son las personas que participan de las actividades de las Bandas de Congo.
5	 Entrevista con la coordinadora de la Banda de Congo Panela de Barro, Jamilda Bento, video 

producido para la disciplina Laboratório de História de Espirito Santo. 2012. Disponible en 
https://www.youtube.com/watch?v=Djl4zmIwvO4&t=27s (27 de abril del 2019).

https://www.youtube.com/watch?v=Djl4zmIwvO4&t=27s


universidad nacional de colombia, facultad de ciencias humanas, departamento de trabajo social

Andreía Ramos Teixeira y Marcos Reigota

176

delante de las relaciones de opresión y poder presentes en los diversos co-
tidianos. Y es por eso por lo que el Congo no desiste, pero insiste y resiste, 
ocupando por tantos siglos el territorio capixaba.

* * * 

	 En nuestra relación de convivencia, en la escucha y en los diálogos 
con ellas, nuestro posicionamiento y comprometimiento ético y político 
como investigadoras e investigadores freireanos se presenta y se concreta 
en fragmentos como el siguiente: 

Nadie puede estar en el mundo, con el mundo y con los otros de for-
ma neutra. No puedo estar en el mundo con guantes en las manos apenas 
constatando. La adaptación en mí es apenas camino para la inserción, que 
implica decisión, selección, intervención en la realidad. Hay preguntas a 
ser realizadas insistentemente por todos nosotros y que nos hacen ver la 
imposibilidad de estudiar por estudiar. De estudiar sin compromiso como 
si misteriosamente, de repente, no tuviésemos nada que ver con el mundo, 
un allá fuera y distante mundo, ajeno de nosotros y nosotros de él. (Freire 
2009, 77, traducción propia)

Una vez más tomamos las preguntas de Paulo Freire: “¿A favor de qué 
estudio? ¿A favor de quién? ¿Contra qué estudio? ¿Contra quién estudio?” 
(Freire 2009, 77, traducción propia), y las hacemos nuestras, así afirmamos 
que estudiamos a favor de los menores, de aquellos que vienen de los márge-
nes, de los infames, de los invisibles, de los desaparecidos, de los pueblos 
originarios, quilombolas6, pescadores y pescadoras, personas que deshila-
chan cangrejos, paneleiras, ribeirinhos7, caiçaras8, negros y negras, mes-
tres9 de Congo, congueiros y congueiras y mujeres del Congo, ejercitando 
acercamientos con la esperanza, la cultura de paz y de modos solidarios de 
existencia y colectivos.

 Estudiamos contra la opresión, las desigualdades e injusticias sociales, los 
prejuicios étnicos, de género, clase, religión, racismos, homofobias, moralismo, 
capitalismo, neoliberalismo, fascismo y colonialismo. Estudiamos contra el 
sistema patriarcal, contra los colonizadores, opresores y las verdades absolutas.  

6	 Comunidades negras rurales formadas por descendientes de africanos que eran esclavizados.
7	 Comunidades tradicionales que viven cerca de los ríos. 
8	 Comunidades tradicionales de las regiones costeras del sureste y sur de Brasil.
9	 Persona que enseña un arte que se transmite de generación en generación.



revista Trabajo Social vol. 23 n.˚ 2, JUL-DIC 2021, issn (impreso): 0123-4986, issn (en línea): 2256-5493, bogotá · 169-191 

mujeres en el congo de espírito santo y sus prácticas de reexistencia ecologista en los cotidianos escolares 

177

El enfoque de nuestras actividades académicas y, por tanto, políticas está ba-
sado y da continuidad al que fue esbozado en el artículo “La contribución 
política y pedagógica de los que vienen de los márgenes” (Reigota 2010, 1, 
traducción propia) en el cual se enfatiza:

Aquellos que vienen de los márgenes contribuyen políticamente, con 
sus existencias y procesos transformadores, con mucho más de aquello que 
la academia les reconoce. Ellos y ellas reconstruyen los conocimientos, se 
colocan en ellos, crean y modifican los sentidos de estudiar, de compren-
der y mudar las prácticas pedagógicas y políticas, en las escuelas y en la 
academia. Aquí se defiende que la principal contribución política de los 
que vienen de los márgenes ocurre en la construcción y ampliación de la 
noción de ciudadanía en la cual el sentimiento de pertenencia y la inter-
vención cotidiana son prioritarios. Considerando este movimiento de am-
pliación de la ciudadanía como resultado de una producción de sentido, 
podríamos aprender con aquellos que vienen de los márgenes, podríamos 
repensar la dimensión política de la escuela y sus configuraciones contem-
poráneas. Podríamos producir conocimientos, conceptos y teorías radicales, 
pertinentes y, principalmente, descolonizadas.

Encontramos en bell hooks10 otro apoyo teórico para nuestras activida-
des académicas y por tanto políticas con esas características. En su libro 
Enseñando a transgredir, ella afirma que “aprendemos desde temprano que 
nuestra devoción al estudio, a la vida del intelecto, es un acto contrahege-
mónico, un modo fundamental de resistir a todas las estrategias blancas de 
colonización racista” (hooks 2013, 10, traducción propia). 

Las ideas señaladas por la autora nos llevan a nuestras propias prácticas 
pedagógicas y a nuestras trayectorias escolares de un modo general, que no 
han estado ausentes de nuestros escritos y trabajos cotidianos en diversos 
contextos de aprendizaje y en diferentes posicionamientos (sea como estu-
diantes, sea como profesores, sea como estudiantes de posgrado, sea como 

10	 “bell hooks es una de las más importantes intelectuales feministas de la actualidad. [...] Bau-
tizada como Gloria Jean Watkins; [bell hooks es el] seudónimo por el cual se hizo conocida 
en homenaje a su bisabuela, Bell Blair Hooks, ‘una mujer de lengua afilada, que hablaba lo 
que se le venía a la cabeza, que no tenía miedo de alzar la voz’. […] Es autora de más de treinta 
libros sobre cuestión de raza, género y clase, educación, crítica de los medios de comunicación 
y de la cultura contemporánea” (hooks 2019, 379, traducción propia). Para bell hooks, “nada 
tiene más importancia que las ideas y el conocimiento: ‘lo más importante en mis libros es la 
sustancia y no quién soy yo’. Por eso, bell hooks escribe su nombre de esta forma: solamente 
con letras minúsculas” (Fundação Rosa Luxemburgo 2019).



universidad nacional de colombia, facultad de ciencias humanas, departamento de trabajo social

Andreía Ramos Teixeira y Marcos Reigota

178

asesores de tesis). Como escribió bell hooks, la teoría ha sido una práctica 
libertadora, y nos identificamos con ella cuando escribe:

Llegué a la teoría porque estaba herida —el dolor dentro de mí era 
tan intenso que no conseguiría continuar viviendo—. Llegué a la teoría 
desesperada, queriendo comprender-aprehender lo que estaba sucediendo 
alrededor y dentro de mí. Más importante, quería que el dolor se fuera. 
En esa época, vi en la teoría un lugar de cura. (2013, 83, traducción propia)

El encuentro con bell hooks nos hace pensar y cuestionar nuestro com-
promiso con la libertad. Con ella, creemos que “ninguna teoría que no 
pueda ser comunicada en una conversación cotidiana puede ser usada para 
educar al público” (hooks 2013, 90, traducción propia). Así, las bases teó-
ricas y políticas que reforzamos y buscamos evidenciar cuando realizamos 
la investigación con las mujeres del Congo de Espírito Santo nos posibili-
taron radicalizar y “renovar un compromiso con el proceso político desco-
lonizador” (hooks 2013, 67, traducción propia).

El Congo en el territorio capixaba
El Congo puede ser encontrado en un gran número de regiones de la 

Grande Vitória y municipios del Norte de Espírito Santo. De acuerdo con 
Maciel, las bandas de Congo son grupos de personas que utilizan instru-
mentos sonoros muy simples, hechos de madera hueca, barriles, bambús, 
piel de cabra o de buey, latas u otros materiales, además de tambores, bom-
bos, cuicas, sonajas, triángulos de fierro y panderos (2016, 151).

Al sonido de esos instrumentos, las voces, finas y gruesas, claras o roncas, 
de hombre y de mujer, cantan antiguas o nuevas músicas, en las cuales son 
realizadas referencias a hechos del pasado, como la esclavitud, la guerra de 
Paraguay, los santos de la devoción popular, los orixás relacionados a los 
elementos de la naturaleza, como el mar, las estrellas, el viento, la lluvia, 
o al ser humano, abarcando desde amor y muerte hasta hechos políticos 
y sociales. Esas músicas pueden ser alegres o tristes, pero casi siempre son 
cantadas de forma semejante, en donde se destaca el hecho de alargarse las 
sílabas finales de los versos. (Maciel 2016, 151, traducción propia)

Entre los instrumentos musicales utilizados en el Congo, el autor destaca 
el reco-reco, también llamado casaca, casaco, cassaca, cassaco o canzaco, 
siendo este un instrumento singular del Congo capixaba.



revista Trabajo Social vol. 23 n.˚ 2, JUL-DIC 2021, issn (impreso): 0123-4986, issn (en línea): 2256-5493, bogotá · 169-191 

mujeres en el congo de espírito santo y sus prácticas de reexistencia ecologista en los cotidianos escolares 

179

Es un cilindro de palo, de cincuenta a setenta centímetros de largo, es-
culpido en uno de sus lados, en que se clava un pedazo de bambú o tacuara 
con tallados transversales, sobre los cuales se fricciona una vara. En la ex-
tremidad superior de ese reco-reco es esculpida, en la propia madera, una 
cabeza grotesca, con cuello largo, por donde es sostenido el instrumento. 
Para representar los ojos se ponen, a veces, conchitas, semillas coloridas, 
pequeñas esferas o partículas de plomo. Son pintados ojos, bocas y rostros, 
en todo el reco-reco, con tinta común o de frutas de la maleza. Algunos 
traen inscripciones o letras que indican frases o el nombre de su dueño. 
(Maciel 2016, 151, traducción propia)

Los tambores son instrumentos tocados con las manos y son sostenidos 
por una bandolera mientras el músico camina. Cuando la banda de Congo 
para en algún lugar para tocar, generalmente los músicos se sientan sobre el 
tambor como que si estuvieran cabalgándolo. En ese momento participan 
personas de todas las edades. 

En relación con la participación de las mujeres, el autor observa que ellas, 
separadas en un lado específico, interpretan los cantos, mientras los hom-
bres mantienen el ritmo. Las personas de la Banda de Congo participan de 
las coreografías comandadas por el organizador, a veces llamado capitán o 
mestre. Una o más mujeres van al frente conduciendo una o más banderas 
y estandartes que simbolizan a la banda y a su santo protector. Otras son 
bailarinas, cantantes, reinas y princesas tocan casacas, tambores y sonajas. 
Ellas trabajan, estudian, son jubiladas, cuidan de sus familias, son mujeres de 
todas las edades, niñas, jóvenes, adolescentes, adultas y ancianas, que habi-
tan las tierras capixabas y encantan a los cotidianos con sus toadas y cantos. 

De ese modo, las mujeres del Congo ejercitan en su vivir cotidiano una 
práctica de reexistencia ecologista, en la lucha por defender el bien común 
que es el Congo, que resiste aún delante de las “poderosas fuerzas coloni-
zadoras del patriarcado capitalista de blanca supremacía”, conforme coloca 
bell hooks (2013, 67, traducción propia).

Es necesario decir que una mujer, para ser considerada del Congo, recibió 
ese patrimonio como herencia familiar de sus antepasados. Ya una mujer 
en el Congo es aquella que se involucra por compromiso político, afectivo, 
solidario y ético. De ese modo, el trabajo de investigación que realizamos 
(Ramos 2018) considera el Congo como una práctica de reexistencia ecolo-
gista, porque estar en el Congo, con mujeres del Congo, es una invitación 
para vivir relaciones y experiencias de amor y alegría, de constituir lazos de 



universidad nacional de colombia, facultad de ciencias humanas, departamento de trabajo social

Andreía Ramos Teixeira y Marcos Reigota

180

amistad. Esas relaciones son también ecológicas y amplían la percepción y 
comprensión de las existencias y luchas que ellas batallan y de su importan-
cia. Son mujeres que no se acomodan a lo que les fue “dado” y luchan por 
un buen vivir colectivo en la solidaridad, negociando con amor las opre-
siones del patriarcado que surgen en la vida, creyendo en la esperanza de 
que “cambiar es difícil, pero es posible”, como afirmaba Paulo Freire (2009, 
79, traducción propia).

De ese modo, a veces, el colonizado/oprimido puede convertirse en opre-
sor, como afirmó Paulo Freire (2014a, 71). En ese sentido, la liberación del 
patriarcado solo puede ser colectiva y depende de todas y todos. Sin embargo, 
como ese régimen es violento, incorporándose en todos los espacios, pene-
trando en los cotidianos, este determina quién puede hablar, silenciando a 
los demás y, al mismo tiempo, convirtiéndolos en invisibles. En el caso de 
las mujeres, a pesar de ser un número mayor y tener más atribuciones en 
los cotidianos, son menos oídas y observadas, de modo que su lucha para 
mantener la práctica del Congo en la vida cotidiana es también suprimida, 
y sus narraciones calladas.

En ese contexto, al aproximarnos a ellas y oír sus narraciones observa-
mos su poca frecuencia en los cotidianos escolares. Por esa razón, la inves-
tigación dialoga con las cuestiones de género y de los movimientos que 
piensan el feminismo de las oprimidas, o sea, de las mujeres que vienen 
de los márgenes. Este feminismo intenta perforar los modos colonizado-
res y dominadores del patriarcado capitalista, racista, machista, moralista, 
conservador, elitista, blanco, eurocéntrico, imperialista, adjetivos que en 
su conjunto abarcan los diversos modos de opresión presentes en el co-
tidiano y particularmente en el cotidiano de las mujeres negras y de los 
pueblos tradicionales. 

En esa caminada de resistencia y de reexistencia ecologistas, hablan de 
las mujeres del Congo de Espírito Santo. Son mujeres que, con devoción, 
fe, memorias, reexisten en los cantos entonados, alimentando la vida y for-
taleciendo la práctica cultural, política, ecológica y pedagógica. 



revista Trabajo Social vol. 23 n.˚ 2, JUL-DIC 2021, issn (impreso): 0123-4986, issn (en línea): 2256-5493, bogotá · 169-191 

mujeres en el congo de espírito santo y sus prácticas de reexistencia ecologista en los cotidianos escolares 

181

Conversaciones con Madalena en los cotidianos escolares

Congo de Goiabeiras
Es el congo de la unión, ehh a

San Benedito santo
Y la virgen Concepción ehh a

Ah yo voy a sinhá11

Ese congo es animado
Yo voy a sinhá.

Toada de la Banda de Congo Panela de Barro

Como ya fue dicho, a pesar de existir en el estado de Espírito Santo apro-
ximadamente setenta bandas de Congo, esa práctica cultural capixaba 
aún encuentra barreras para habitar los cotidianos escolares; así, en mu-
chas ocasiones, las actividades que envuelven el Congo, en su gran mayo-
ría, son temporarias, con restricciones y recomendaciones “pedagógicas y 
burocráticas”. 

De ese modo, la investigación llegó a la Banda de Congo Panela de 
Barro, a partir de una conversación tejida en el salón de clases, con el 
grupo del curso de graduación en Pedagogía de la Ufes, cuando presen-
taba a los estudiantes el trabajo que en ese entonces realizaba, dicién-
doles que investigaba las narraciones de las mujeres en el Congo en los 
cotidianos escolares. 

Durante la presentación, pregunté si alguien conocía una escuela que 
realizara algún trabajo con el Congo, especialmente con la participación 
de las mujeres. Una estudiante respondió que en el Centro Municipal de 
Educación Infantil (cmei), donde ella realizaba sus prácticas, había talleres 
de Congo impartidos por el mestre de Congo, una cantante y bailarina de 
Congo y un artesano. También descubrí que los talleres son impartidos por 
los componentes de la Banda de Congo Panela de Barro.

Como varias mujeres de esa banda son paneleiras, después ese día fui 
hasta el galpón de las paneleiras de Goiabeiras para intentar conversar con 
una paneleira que también participa de la banda de Congo como cantante. 
Ella me dijo lo siguiente: “Yo soy paneleira y también participo de la Banda 
de Congo, solo que no participo del proyecto en la escuela. Es solo ir allá 
al colegio, aquí cerca de la cancha, creo que el lunes hay... (Maria, 2016, 
traducción propia).

11	 Forma con la cual los africanos que eran esclavizados llamaban a su patrona.



universidad nacional de colombia, facultad de ciencias humanas, departamento de trabajo social

Andreía Ramos Teixeira y Marcos Reigota

182

Así, comencé a habitar los cotidianos escolares, y conocí a Madalena. 
Madalena, Madalena
Eres mi bien querido.

Voy a decirle a todo el mundo
Voy a decirle a todo el mundo

Que solo te quiero a ti...
Toada del Congo capixaba

En el entre de las travesías cotidianas es necesario destacar que Mada-
lena es una toada de Congo de origen capixaba cantada hace más de setenta 
años por las bandas de Congo de Espírito Santo. 

¡En escena, Madalena!
Primavera en la Isla de Vitória, setiembre del 2016, mediados de sema-

na. Siento el olor del cotidiano escolar. Es casi hora del recreo y los vientos 
soplan los aromas de sopa viniendo de la cocina. Escucho los sonidos de los 
niños. Niños de una escuela de educación infantil. Escucho los sonidos de los 
tambores y de las casacas y niños tarareando las toadas de Congo. Me siento 
una niña también. Percibo los sentidos de un espacio de convivencia infante. 

Encuentro algunos profesores de la Ufes. Hoy soy aprendiz. Conocí 
a Madalena, cantante y bailarina en la Banda de Congo. Ella es hija de 
una paneleira de Goiabeiras Velha. La madre de Madalena, D. Ana, fue 
la primera mujer paneleira en ser entrevistada por un medio de comuni-
cación en la década de 1980... 

Madalena participa del Congo desde niña, hoy tiene 76 años y es jubi-
lada de la antigua empresa de teléfono, tiene un hijo, dos hijas, dos nietos, 
dos nietas y un bisnieto. Ni los hijos ni las hijas de Madalena participan 
de la banda. Tiene una hermana que, así como ella, también es del Con-
go y es paneleira. Cuando era joven, hizo un curso de ayudante de cocina, 
doméstica y telefonista en la Secretaría Estadual de Educación.

Madalena continúa participando de la Banda de Congo y también 
acompaña al mestre en los talleres que ocurren en una escuela municipal 
infantil del barrio. En los talleres, ayuda, orienta e incentiva a los niños al 
uso y empleo de “casacas, tambores, bombo, tarola y silbato”, y ayuda al 
mestre a cantar las toadas de Congo junto con los niños. 

Recientemente, ella perdió una parienta de 89 años que también era 
del Congo. Dice que quería que en su funeral la Banda de Congo tocase 



revista Trabajo Social vol. 23 n.˚ 2, JUL-DIC 2021, issn (impreso): 0123-4986, issn (en línea): 2256-5493, bogotá · 169-191 

mujeres en el congo de espírito santo y sus prácticas de reexistencia ecologista en los cotidianos escolares 

183

los tambores y casacas, y que el mestre entonase una toada en la que ella 
misma le inventó una de sus estrofas. 

En el 2011 y el 2012, Madalena participó de un proyecto financiado 
por el Sesc, el Sonora Brasil, con los temas “Acentos del Fole” y “Sagra-
dos misterios: voces de Brasil”, viajando 75 días por los cuatro rincones 
de Brasil, haciendo presentaciones con duración promedia de una hora 
y veite minutos. 

A Madalena le gustó conocer lugares diferentes, viajar en avión y hos-
pedarse en hoteles, pero lo que más le gustó fueron los momentos de 
conversación y convivencia en los desayunos, en las mesas lindísimas, 
llenas de sofisticación... Se acordó que una de las presentaciones fue en 
una aldea indígena, en Pernambuco, y la Banda de Congo bailó y cantó 
para el grupo de los indígenas que les enseñaron algunas de sus danzas. 
Se acordó de esos días con alegría y nostalgia.

Conocí a Madalena en los cotidianos escolares con los talleres de Con-
go. A cada encuentro, ella afectuosamente conversaba conmigo y narraba, 
en la medida de lo posible, sus historias. Hasta que un día llevó un folder 
de plástico transparente con varios recortes de periódicos, revistas, foto-
grafías antiguas, folletos, trípticos, diversos ejemplares con noticias sobre 
el Congo y sobre la Banda Panela de Barro. 

Madalena narró:
— Yo guardo esas cosas porque siempre viene algún chico aquí en casa 

que necesita hacer un trabajo para la escuela sobre el Congo, de ahí yo 
les ayudo.... Generalmente, ellos vienen el día del folclore... en estos días 
atendí a una chica que me entrevistó allá en casa. Por eso yo los guardo. Si 
tú quieres, hay más allá en casa…(Entrevista narrativa, Vitória, es, 2016)

Sabemos que las bandas de Congo están presentes en varias ciudades 
del litoral del estado de Espírito Santo, y que están relacionadas con las 
festividades religiosas de devoción a San Benedito, San Sebastián, Nuestra 
Señora del Rosario, Nuestra Señora de la Concepción y Nuestra Señora de 
la Peña. Las ceremonias ocurren de diferentes maneras y poseen caracterís-
ticas propias en cada local, pero siempre asociadas a un naufragio ocurrido 
en el litoral capixaba, cuando un grupo de africanos esclavizados se salvó 
agarrándose de un mástil que tenía la imagen de San Benedito. Así, las co-
munidades negras del litoral del Estado pasaron a clavar el mástil todos los 
años en agradecimiento al milagro. 



universidad nacional de colombia, facultad de ciencias humanas, departamento de trabajo social

Andreía Ramos Teixeira y Marcos Reigota

184

La Banda de Congo Panela de Barro fue fundada en 1938 como Banda de 
Congo Brasil. En 1945, fue rebautizada como Panela de Barro de Goiabeiras, 
cuando pasó a ser comandada por el mestre Arnaldo Gomes Ribeiro. De 
acuerdo con la presidente de la Banda, Jamilda Bento, la “cultura popular 
existe y resiste simplemente porque es una fuerza que surge del alma” (Ja-
milda Bento, 2016). “Comencé a bailar con mis padres, nací y fui criada en 
Goiabeiras Velha. Aquí, la energía cultural es muy fuerte”, explicó la con-
gueira más anciana del grupo, Silvana Rosa, de 88 años (Programa Notícia 
Agora, Vitória es, 7/11/04, traducción propia).

— La banda fue desactivada después del incendio en la casa de mi tío, 
pero conseguimos salvar algunos instrumentos, ocho tambores de madera 
hueca, de la banda original que usamos hasta hoy; no me considero “mes-
tre”, hasta porque ni existe mestre mujer. Yo a penas soplo el silbato [...]. 
Después del incendio la Panela de Barro fue reactivada con 47 integrantes, 
todos habitantes de Goiabeiras. Todo el mundo aquí tiene relación con las 
paneleiras: son hijos, nietos, sobrinos, además de las propias paneleiras que 
integran el grupo [...]. Ellos nacen oyendo el sonido de los tambores, puede 
venir del Congo, del carnaval o del mismo pagode12, pero una cosa es un he-
cho: el ritmo está en la sangre. (Jamilda Bento, Presidenta da Banda de com 
Panela de Barro, Jornal Notícia Agora, Vitória es, 7/11/04, traducción propia)

La Banda de Congo Panela de Barro inicia su calendario el día 8 de di-
ciembre, día de Nuestra Señora de la Concepción, cuando sigue en pro-
cesión en dirección a la maleza cercana al manglar para la ceremonia del 
Corte del Mástil, acto simbólico que es acompañado a pie por los devotos. 

El día 25 de diciembre, el grupo sigue en procesión por el barrio de 
Goiabeiras Velha hasta la iglesia católica local para la ceremonia del Cla-
vado del Mástil. Junto al mástil decorado y con la bandera de San Bene-
dito, sigue la procesión con la imagen del santo, el barco y la cuerda. En la 
iglesia, el mástil recibe la bendición y es clavado en un local previamente 
escogido, donde permanece hasta el domingo de Pascua, cuando en una 
nueva ceremonia ocurre el Retiro del Mástil. 

En todos esos momentos son cantadas toadas de Congo en devoción al 
Santo y, después de cada ceremonia, la población sigue en fiesta cantando 
decenas de toadas de las bandas de Congo capixabas que hablan del Congo, 
de amor, de alegrías, de devoción, de animales, del mar, de aves, pájaros y ríos. 

12	 Género musical brasileño.



revista Trabajo Social vol. 23 n.˚ 2, JUL-DIC 2021, issn (impreso): 0123-4986, issn (en línea): 2256-5493, bogotá · 169-191 

mujeres en el congo de espírito santo y sus prácticas de reexistencia ecologista en los cotidianos escolares 

185

Cada ceremonia dura alrededor de cuatro y cinco horas, sin contar con 
la preparación para el evento. Todos los componentes se presentan con sus 
uniformes, siendo que los hombres visten pantalones largos o bermudas con 
camisa y las mujeres visten faldas de vuelo y blusas, además de los adornos 

—collares, pulseras, aretes, estandartes y banderas de los santos protectores—.

Talleres de Congo en los cotidianos escolares
Así el Congo de Goiabeiras y la Banda de Congo Panela de Barro llega-

ron a los cotidianos escolares. Con los talleres de Congo, los niños aprenden 
toadas de Congo capixaba que expresan sentimientos de alegría. 

El Congo de la alegría llegó.
El Congo de la alegría llegó.

Llegó, llegó, llegó, llegó!

Papagayo
Dame el pico mi loro.
Dame el pie papagayo.
Come la fruta madura

Dejé la verde en la rama papagayo.

Mi maestra habló,
La oí decir

Para aprender la lección y
Nunca más olvidar papagayo.

Quebra-quebra Gabiroba
El quebra-quebra gabiroba

Quiero ver quebrar
Quiebra allá que yo quiebro acá

Quiero ver quebrar
Aquí no tiene, aquí no hay

Es en mi escuela que yo voy a encontrar.

Adiós, mi gente
Adiós mi gente, adiós, adiós

Quédate con nostalgia
Quien se va soy yo.



universidad nacional de colombia, facultad de ciencias humanas, departamento de trabajo social

Andreía Ramos Teixeira y Marcos Reigota

186

El mestre, la cantora y bailarina y la persona que imparte el taller13 en-
sayan con los niños cuatro toadas de Congo infantil. Los niños tocan tam-
bores y casacas. Cada uno agarra el instrumento que desea. Y la persona 
que imparte el taller pregunta quién desea ser el capitán del día. El capitán 
tiene la función de ubicarse en el centro del círculo y comandar al grupo 
usando un silbato. El capitán escogido durante los talleres fue una niña, 
que con tranquilidad desarrolló esa atribución.

Al final de cada taller, el mestre, la bailarina y cantante y la persona que im-
parte el taller hacen elogios: “¡Viva la vida! ¡Viva la escuela! ¡Viva la comunidad! 
¡Viva la profesora! ¡Viva al mestre! ¡Viva la maestra! ¡Viva la naturaleza!”. 

Y el cierre del taller se convierte en una sola fiesta...
Después de varios días de ensayo, llega la hora en la que las familias 

prestigian el Congo en los cotidianos escolares. Madalena entra en escena 
nuevamente. 

¡Madalena está radiante, hoy es día de fiesta!
Tarde caliente de una primavera de noviembre. Las familias llegan para 

participar del evento. Es el cierre de las actividades del Grupo 5, día de la 
presentación cultural con danza, música y teatro, y Congo también. La 
fiesta comienza. 

Después de las dos presentaciones artísticas, es el turno del Congo. Al-
gunas familias se retiran del auditorio antes de que comience la presenta-
ción del Congo —tal vez fueron los niños a quienes los familiares no auto-
rizaron la participación en los talleres del Congo—. Los niños del Congo 
son llevados para una sala cercana para que se prepararen. Madalena, el 
mestre del Congo y la persona que imparte el taller ayudan a los niños en 
la preparación para el momento. 

Es día de alegría y fiesta, “el Congo de la alegría llegó”. Los niños en-
tran en el auditorio tocando tambores, casacas, sonajas, silbatos, bombos 
y tarolas. Las familias presentes demuestran encanto al recibir a los niños. 
Los celulares registran los momentos con fotos y grabaciones. Cada final 
de toada es festejado con muchas palmas. 

Al final de la presentación, los niños cierran el momento con la toada 
“Adiós mi gente, adiós, adiós, quédate con saudade y quien se va soy yo…”. 

13	 La persona que imparte el taller es también el artesano que confecciona los instrumentos 
para que los niños los utilicen en los talleres. Los instrumentos, como tambores, casacas, 
bombo y tarola, son producidos en tamaño pequeño para que los niños puedan agarrarlos 
y tocarlos tranquilidad.



revista Trabajo Social vol. 23 n.˚ 2, JUL-DIC 2021, issn (impreso): 0123-4986, issn (en línea): 2256-5493, bogotá · 169-191 

mujeres en el congo de espírito santo y sus prácticas de reexistencia ecologista en los cotidianos escolares 

187

Algunos niños, como son muy pequeños, se desvían de la presentación y 
se van en dirección a los familiares. Son niños de cuatro y cinco años que 
experimentan las sensaciones de jugar el Congo. Juegan con el Congo de 
Goiabeiras, el Congo da Panela de Barro. Juegos con el Congo de la alegría. 

Después del cierre de los talleres de Congo, en la escuela conversamos 
con algunos profesores y la coordinadora de la escuela sobre la realización 
de actividades que involucran el Congo en los cotidianos escolares.

Estos son algunos hilos de una conversación con una profesora activista:
En mi salón todos los niños participan de los talleres del Congo... Cuan-

do un padre no autoriza, luego yo lo convoco aquí a la escuela para una 
conversación y le explico que Congo es nuestra cultura capixaba. Yo siempre 
trabajé con Congo. Soy graduada en artes visuales... Yo trabajo el Congo a 
partir de los talleres. Uso las músicas que el mestre enseña en el taller para 
enseñar aquí también. (Flavia, Vitória, es, 2016)

En conversaciones con la coordinadora de la escuela, ella expresa: “Me 
gustaría hacer una capacitación con los profesores y con los padres sobre 
el Congo, para explicar y orientar, así las personas pueden saber lo que es, 
qué es lo que el Congo proporciona a la cultura capixaba”.

Y así sucedió: a mediados de diciembre, el mestre del Congo, la bailarina 
y cantante y la persona que imparte el taller estuvieron en la escuela para 
realizar una capacitación para las profesoras sobre el Congo. Ese momento 
fue provechoso: el Congo habitando el calendario escolar de una escuela 
municipal con participación de los profesores y profesoras en la capacitación. 

Los talleres de Congo son realizados por medio del proyecto Instrumen-
tarte que ocurre desde el 2005 en las escuelas municipales de Vitória. Sus 
relatos fueron capturados en el documental titulado Instrumentarte: Vitória 
del Folclore en la Escuela (2012)14.

	 Estos son los relatos de tres coordinadoras de las escuelas sobre los 
talleres de Congo en los cotidianos escolares:

14	 Video producido a través del convenio 010/2012 entre la Secretaría de Cultura del Gobierno 
Municipal de Vitória y el Instituto Quorum Producciones Artísticas y Culturales. La alianza 
entre los talleres de Tambores y la Asociación de las Bandas de Congo de Vitória creó el pro-
yecto Instrumentarte: Vitória del Folclore en la Escuela que, en el año 2005, fue contemplado con 
recursos de la Ley Municipal de Incentivo a la cultura Rubem Braga del Gobierno Municipal 
de Vitória. En el 2016, por recomendación de la Unesco, fue incluido en el proyecto Circuito 
Cultural de Vitória, donde atendieron a 700 estudiantes, en diversos centros municipales de 
educación infantil de la capital de Espírito Santo. En el mismo año, recibió el premio Cultura 
Viva del Ministerio de la Cultura, por su contribución a la divulgación del folclore capixaba 
y la valorización de los mestres de la cultura popular capixaba.



universidad nacional de colombia, facultad de ciencias humanas, departamento de trabajo social

Andreía Ramos Teixeira y Marcos Reigota

188

Lo que la gente vivenció de instrumentarte aquí en la escuela fue muy 
positivo para los niños. Y así fue un beneficio para los niños en el salón de 
clases. Porque los niños tenían un ritmo de trabajo de disciplina, de respeto 
al mestre, un líder, y eso fue positivo, fue bien chévere. Desarrolló mucho 
en los niños su oralidad, su timidez, su desenvoltura, fue muy chévere. 

— Hubo un trabajo interesante, hubo toadas, donde los profesores tra-
bajaban la toada en la clase de alfabetización... 

Después, con el paso del tiempo, yo percibí que eso era muy interesante 
y significativo para los niños. Porque ellos estaban totalmente involucra-
dos. Cuando tú colocas un tambor y una casaca en la mano de un niño de 
dos años ahí tú percibes lo que la música representa para ellos, cómo ellos 
aprenden. Entonces la clase de ellos era muy interesante. 

Observando el compromiso político y ético de esta investigación con las 
narraciones de las mujeres del Congo, comenzamos a partir de las maneras 
de hacer Congo como práctica de resistencia y de reinvención de las cele-
braciones y conmemoraciones de santos, muchos de ellos procedentes de 
la colonización. En ese sentido, la investigación quiso deshacer los modos 
colonizadores de pensar, apostando por los movimientos de experimentar 
otras maneras de pensar las narraciones de las mujeres del Congo, sus ex-
periencias, sentimientos, pertenencia, alegría y lucha esperanzadora como 
práctica de reexistencia ecologista en los cotidianos escolares.

Pero para que también podamos alcanzar la dimensión de la lucha es-
peranzadora que Paulo Freire afirma cuando nos dice que la esperanza no 
es “un cruce de brazos y espera” (Freire, 2014a, 114, traducción propia), es 
necesario profundizar más en los cotidianos de esas mujeres y oírlas en sus 
modos de habitar y practicar los cotidianos escolares, en las luchas que ahí 
se batallan y en las resistencias que nacen contra toda forma de práctica 
prejuiciosa que muchas veces habitan los cotidianos escolares en relación 
con el Congo. 

	 En las palabras de Paulo Freire, “la práctica prejuiciosa de raza, de 
clase, de género ofende la naturaleza del ser humano y niega radicalmente 
la democracia” (2009, 36, traducción propia). De esta manera, Freire deja 
en evidencia que la práctica discriminatoria es una negación radical de la 
democracia; por ese motivo la educación como práctica de libertad exige 
el enfrentamiento y el rechazo de cualquier forma de discriminación, ha-
ciendo de ella misma, en los momentos en que sucede, una oportunidad 
para la reflexión crítica.



revista Trabajo Social vol. 23 n.˚ 2, JUL-DIC 2021, issn (impreso): 0123-4986, issn (en línea): 2256-5493, bogotá · 169-191 

mujeres en el congo de espírito santo y sus prácticas de reexistencia ecologista en los cotidianos escolares 

189

Así, la investigación continúa en movimiento, habitando los territorios 
de los cotidianos escolares y los múltiples tiempos y espacios de convivencia 
con el Congo, sintiendo, criando, reconstruyendo y compartiendo. 

Palabras sin fin
Las narraciones de las mujeres en el Congo continúan moviéndose, des-

haciendo y respirando pensamientos. Son narraciones que nos hacen ejer-
citar y practicar la investigación con los cotidianos, con miradas atentas, 
sintiendo olores y sumergiéndonos en los gestos. Estas se constituyen como 
prácticas de reexistencia ecologista, que surgen entre conflictos, negociacio-
nes y colectividades en diálogos amorosos con los practicantes del Congo. 

Así, las narraciones de las mujeres del Congo como prácticas de reexis-
tencia ecologista potencializaron experiencias afectándonos por sueños, de-
seos, luchas, sabores, risas, ritmos, saberes, poesías, sonidos y emociones 
que componen las redes políticas de afectos con los cotidianos (ambientes) 
en que estamos incluidas y escogemos actuar. 

 En ese sentido, los encuentros y diálogos amorosos continúan con las 
mujeres del Congo, quienes con sus historias de vida traducen lo que nos 
dice una canción: “Pero es necesario tener mañana, es necesario tener gra-
cia, es necesario tener un sueño siempre. Quien trae en la piel esa marca, 
posee la extraña manía de tener fe en la vida...” (Brant y Nascimento, 1978, 
traducción propia). 

Referencias bibliográficas
Alves, Nilda. 2001. “Decifrando o pergaminho: o cotidiano das escolas nas lógicas das 

redes cotidianas”. Pesquisa no/do cotidiano das escolas: sobre redes de saberes, 13-38. Inês 
Barbosa de Oliveira y Nilda Alves (orgs.). Río de Janeiro: dp&a.

Barchi, Rodrigo. 2006. “As pichações nas escolas: Uma análise sob a perspectiva da edu-
cação ambiental libertária”. (Tesis de maestría en Educación, Universidad de Sorocaba).

. 2012. “Uma ecologia do cão: diálogos entre filosofia cínica e as perspectivas ecologistas 
em educação”. Ecologias inventivas: conversas sobre educação, 85-97. Ana Maria Hoepers 
Preve et al. (orgs). Santa Cruz do Sul: edunisc.
. 2016. “Poder e resistência nos diálogos das ecologias licantrópicas, infernais e ruidosas 
com as educações menores e inversas (e vice-versa)”. (Tesis de doctorado em Educación, 
Universidad Estatal de Campinas).

Ferraço, Carlos Eduardo. 2003. “Eu, caçador de mim”. Método: pesquisa com o cotidiano, 
157-175. Regina Leite García (org.). Río de Janeiro: dp&a.



universidad nacional de colombia, facultad de ciencias humanas, departamento de trabajo social

Andreía Ramos Teixeira y Marcos Reigota

190

Freire, Paulo. 2009. Pedagogia da autonomia: saberes necessários à prática educativa. São 
Paulo: Paz e Terra. 

. 2011a. A importância do ato de ler: em três artigos que se completam. 51 ª. ed. São Paulo: 
Cortez.
. 2011b. Cartas à Guiné-Bissau: registros de uma experiência em processo. 5. ed. São Paulo: 
Cortez.
. 2014a. Pedagogia do Oprimido. 58. ed. São Paulo: Paz e Terra.
. 2014b. Pedagogia da indignação: cartas pedagógicas e outros escritos. São Paulo: Paz e Terra. 
. 2015a. Ação cultural para a liberdade e outros escritos. 15. ed. Rio de Janeiro: Paz e Terra.
. 2015b. Cartas a Cristina: Reflexões sobre minha vida e minha práxis. São Paulo: Paz e Terra.
. 2015c. Pedagogia da Esperança: um reencontro com a pedagogia do oprimido. 22. ed. São 
Paulo: Paz e Terra.

Freire, Paulo y Sergio Guimarães. 2011a. A África ensinando a gente: Angola, Guiné-Bissau, 
São Tomé e Príncipe. 2. ed. São Paulo: Paz e Terra.

. 2011b. Aprendendo com a própria história. São Paulo: Paz e Terra.

. 2011c. Dialogando com a própria história. São Paulo: Paz e Terra.
Hooks, Bell. 2013. Ensinando a transgredir: a educação como prática de liberdade. São Paulo: 

Editora wmf Martins Fontes.
. 2019. Erguer a voz: pensar como feminista, pensar como negra. Trad. Cátia Bocaiuva 
Maringolo. São Paulo: Elefante.

Maciel, Cleber. 2016. Negros no Espírito Santo. Vitória (es): Arquivo Público do Estado 
do Espírito Santo. 

Proença, Eder. 2017. “Pedagogia do Subterrâneo: narrativas trans, éticas, estéticas e polí-
ticas dos e nos cotidianos escolares”. (Tesis de doctorado en Educación, Universidad 
de Sorocaba).

Ramos, Andreia Teixeira. 2013. “Educação ambiental entre os carnavais dos amores com os 
mascarados do congo de Roda D’Água”. (Tesis de maestría en Educación, Universidad 
Federal de Espíritu Santo). 

. 2018. “Mulheres no congo do Espírito Santo: práticas de re-existência ecologista com 
os cotidianos escolares”. (Tesis de doctorado en Educación, Universidad de Sorocaba).

Reigota Marcos. 1999. Ecologistas. Santa Cruz do Sul: Edunisc.
. 2010. “A contribuição política e pedagógica dos que vêm das margens”. Teias: Rio de 
Janeiro 11 (21): 1-6. 
. 2011. A floresta e a escola: por uma educação ambiental pós-moderna. São Paulo: Cortez.
. 2016a. “Aspectos teóricos e políticos das narrativas: ensaio pautado em um projeto 
transnacional”. Narrativas, gênero e política, 49-66. Rosineide Cordeiro y Luciana Kind 
(eds.). Curitiba, pr: crv. 



revista Trabajo Social vol. 23 n.˚ 2, JUL-DIC 2021, issn (impreso): 0123-4986, issn (en línea): 2256-5493, bogotá · 169-191 

mujeres en el congo de espírito santo y sus prácticas de reexistencia ecologista en los cotidianos escolares 

191

. 2016b. “A ecosofia de Felix Guattari e suas conexões tropicais”. Conexões: Deleuze e 
máquinas e devires e... , 77-91. Antonio Carlos Amorim y Alda Romaguera (orgs.). Río 
de Janeiro: dp et Alii. 

Silva, Ariane Diniz da. 2017. “Cartas para Paulo Freire e sua rede: o cotidiano de extensão 
em uma Universidade”. (Tesis de doctorado en Educación, Universidad de Sorocaba).

Entrevista narrativa con la congueira Maria de la Banda de Congo Panela de Barro, 
Vitória, es, 2016.

Entrevista narrativa con la congueira Madalena de la Banda de Congo Panela de Barro, 
Vitória, es, 2016.

Entrevista narrativa con la maestra Flavia, Vitória, es, 2016.
Programa Notícia Agora, Vitória es, 7/11/04.
Instrumentarte: Vitória del Folclore en la Escuela (2012). Projeto cultural.

Referencias en línea 
Bento, Jamilda. 2012. Entrevista con la coordinadora de la Banda de Congo Panela de Barro, 

Jamilda Bento, video producido para la disciplina Laboratório de História de Espirito 
Santo. https://www.youtube.com/watch?v=Djl4zmIwvO4&t=27s (27 de abril del 2019).

Brant, Fernando y Milton Nascimento. 1978. “Maria Maria”. Canción. https://www.
youtube.com/watch?v=IElS9cxpImA (5 de mayo del 2019).

Fundação Rosa Luxemburgo. 2019. A pedagogia negra e feminista de bell hooks. https://
www.geledes.org.br/a-pedagogia-negra-e-feminista-de-bell-hooks/ (14 de noviembre 
del 2019).

Instituto do Patrimônio Histórico e Artístico Nacional - iphan. Portal. s. f. Ofício das 
Paneleiras de Goiabeiras. http://portal.iphan.gov.br/pagina/detalhes/51 (9 de febrero 
del 2017).

Secretaria de Estado de Seguriça Pública e Defensa Social do Espíritu Santo. 2015.  
http://antigo.es.gov.br/EspiritoSanto/paginas/origem_do_termo_capixaba.aspx  
(30 de abril del 2019).

. s. f. Povo Capixaba. https://www.es.gov.br/historia/povo-capixaba (30 de abril del 2019).

https://www.youtube.com/watch?v=Djl4zmIwvO4&t=27s
https://www.youtube.com/watch?v=IElS9cxpImA
https://www.youtube.com/watch?v=IElS9cxpImA
https://www.geledes.org.br/a-pedagogia-negra-e-feminista-de-bell-hooks/
https://www.geledes.org.br/a-pedagogia-negra-e-feminista-de-bell-hooks/
http://portal.iphan.gov.br/pagina/detalhes/51
http://antigo.es.gov.br/EspiritoSanto/paginas/origem_do_termo_capixaba.aspx
https://www.es.gov.br/historia/povo-capixaba

