

Historia Crítica

ISSN: 0121-1617

ISSN: 1900-6152

Departamento de Historia, Facultad de Ciencias Sociales, Universidad de los Andes

### Kahan, Emmanuel Nicolás

"¡Eso no nos representa!" Historia, contexto(s) y representación en el Monumento Nacional a la Memoria de las Víctimas del Holocausto Judío de Buenos Aires, Argentina \* Historia Crítica, núm. 93, 2024, Julio-Septiembre, pp. 101-127 Departamento de Historia, Facultad de Ciencias Sociales, Universidad de los Andes

DOI: https://doi.org/10.7440/histcrit93.2024.05

Disponible en: https://www.redalyc.org/articulo.oa?id=81178729005



Número completo

Más información del artículo

Página de la revista en redalyc.org

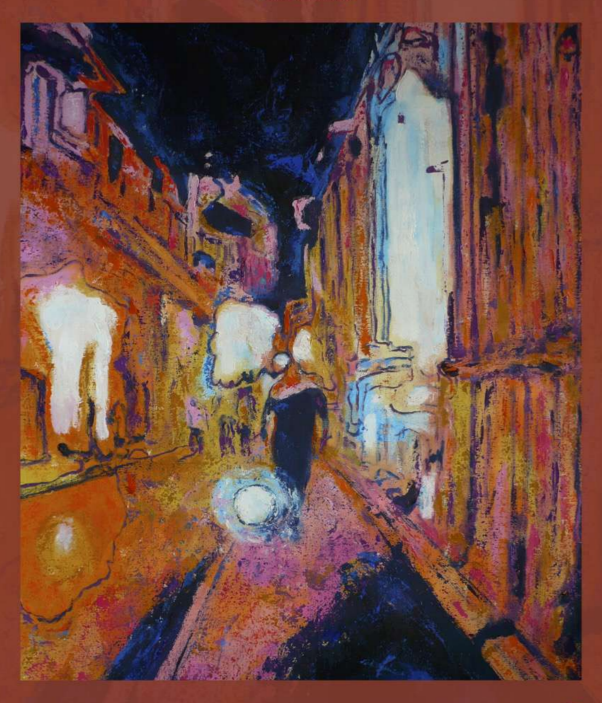


Sistema de Información Científica Redalyc

Red de Revistas Científicas de América Latina y el Caribe, España y Portugal Proyecto académico sin fines de lucro, desarrollado bajo la iniciativa de acceso

# HISTORIA CRÍTICA

Tema abierto





Facultad de Ciencias Sociales Departamento de Historia y Geografía

ISSN 0121-1617 · e-ISSN 1900-6152

93 julio – septiembre 2024

### "¡Eso no nos representa!" Historia, contexto(s) y representación en el Monumento Nacional a la Memoria de las Víctimas del Holocausto Judío de Buenos Aires, Argentina ❖

### Emmanuel Nicolás Kahan

Universidad Nacional de La Plata, Argentina

#### https://doi.org/10.7440/histcrit93.2024.05

Recepción: 28 de febrero de 2024 / Aceptación: 21 de mayo de 2024 / Modificación: 6 de junio de 2024

Cómo citar: Kahan, Emmanuel Nicolás. "¡Eso no nos representa!' Historia, contexto(s) y representación en el Monumento Nacional a la Memoria de las Víctimas del Holocausto Judío de Buenos Aires, Argentina", *Historia Crítica*, n.º 93 (2024): 101-127, doi: https://doi.org/10.7440/histcrit93.2024.05

Objetivo/Contexto: En el campo de los estudios sobre el Holocausto, la experiencia latinoamericana ha ocupado un espacio liminar. Aun cuando se enuncia el carácter global que asumieron sus formas de recordación, resultan poco abordados los casos nacionales de esta región. El presente trabajo aborda un caso nacional específico a través del registro de construcción del Monumento Nacional a las Víctimas del Holocausto Judío, ubicado en la ciudad de Buenos Aires, Argentina. La presente investigación releva el proceso legal y administrativo que acompañó su gestación, el reconocimiento de los actores que fueron interviniendo a lo largo del período y, finalmente, el carácter y debates que suscitó la arquitectura del panteón. Este ciclo, que se prolongó por poco más de dos décadas, permitió matizar el sentido acerca del carácter global de la memoria del Holocausto atendiendo a los modos en que aquella experiencia fue resignificada en un contexto nacional. Metodología: Para la realización de esta investigación, se utilizaron técnicas cualitativas en el análisis de los expedientes del trámite legislativo y patrimoniales, fuentes periodísticas, entrevistas a actores involucrados y un filme documental Monumento, cuyo objetivo fue dar cuenta de la historia de su construcción y la matriz representacional de aquel memorial. Originalidad: Si bien ha habido, en los últimos años, algunos trabajos que abordaron la memoria del Holocausto en Argentina, los mismos se concentraron en diversos soportes culturales: la literatura, el cine, las narrativas testimoniales. Este trabajo se propone abordar un objeto cuya materialidad es de otra índole, monumental, y que fue concebida como una política pública de carácter conmemorativo. El análisis en torno a la construcción de este panteón memorial permitió reconocer cómo se entrecruzaron las dimensiones transnacionales del recuerdo del Holocausto con aspectos del proceso político argentino de los últimos veinte años. Conclusiones: El análisis del proceso de construcción y la materialidad que asumió su arquitectura evidencian, por un lado, los modos en que interactúan las dimensiones globales de recordación del Holocausto con los contextos locales y, en segundo término, las tensiones suscitadas entre los actores y organizaciones que promueven su memoria y las víctimas de la persecución nazi en Argentina.

Palabras clave: Argentina, arquitectura, Estado argentino, Holocausto, memoria, monumento.

Este artículo se deriva de la investigación "Recepción, configuraciones y usos de la memoria del Holocausto en Argentina durante la segunda mitad del siglo xx" financiada por el Consejo Nacional de Investigaciones Científicas y Tecnológicas (CONICET).

## "That does not represent us!" History, context(s), and representation at the National Monument to the Memory of the Victims of the Jewish Holocaust in Buenos Aires, Argentina

Abstract. Objective/Context: In the field of Holocaust studies, the Latin American experience has occupied a liminal space. Even when the global character assumed by its forms of remembrance is widely accepted, little attention has been paid to the national cases of this region. This paper deals with a specific national case through the construction record of the National Monument to the Victims of the Jewish Holocaust, located in the city of Buenos Aires, Argentina. The present research reveals the legal and administrative process that accompanied its gestation, the recognition of the actors that intervened throughout the period, and, finally, the character and debates that the architecture of the pantheon provoked. This cycle, which lasted a little more than two decades, allows us to qualify the meaning of the global character of Holocaust memory by considering how this experience was redefined in a national context. Methodology: For this research, qualitative techniques are used in the analysis of the legislative and patrimonial records, journalistic sources, interviews with involved actors, and a documentary film called "Monument," which aims to give an account of the history of its construction and the representational matrix of that memorial. Originality: Although there have been, in recent years, some works that addressed the memory of the Holocaust in Argentina, they focused on various cultural media: literature, film, and testimonial narratives. This paper addresses an object whose materiality is different—monumental—and which was conceived as a public policy of commemorative character. The analysis of the construction of this memorial pantheon allows recognition of how the transnational dimensions of Holocaust remembrance intersected with aspects of the Argentine political process of the last twenty years. Conclusions: The analysis of the construction process and the materiality assumed by its architecture demonstrate, first, how the global dimensions of Holocaust remembrance interact with local contexts and, second, the tensions raised between the actors and organizations that promote its memory and the victims of Nazi persecution in Argentina.

Keywords: Architecture, Argentina, Argentine State, Holocaust, memory, monument.

### "Isso não nos representa!" História, contexto(s) e representação no Monumento Nacional à Memória das Vítimas do Holocausto Judaico em Buenos Aires, Argentina

Resumo. Objetivo/contexto: no campo dos estudos sobre o Holocausto, a experiência latino-americana tem ocupado um espaço delimitado. Mesmo quando o caráter global assumido por suas formas de memória é mencionado, os casos nacionais dessa região têm sido pouco abordados. Este artigo aborda um caso nacional específico por meio da construção do Monumento Nacional às Vítimas do Holocausto Judaico, localizado na cidade de Buenos Aires, Argentina. Nesta pesquisa, examina-se o processo legal e administrativo que acompanhou sua gestação, o reconhecimento dos atores que intervieram ao longo do período e, finalmente, o caráter e os debates que a arquitetura do panteão suscitou. Esse ciclo, que se estendeu por pouco mais de duas décadas, permitiu realçar o significado do caráter global da memória do Holocausto ao considerar as maneiras pelas quais essa experiência foi ressignificada em um contexto nacional. Metodologia: para realizar esta pesquisa, foram utilizadas técnicas qualitativas na análise dos arquivos legislativos e patrimoniais, fontes jornalísticas, entrevistas com os atores envolvidos e o filme documentário Monumento, cujo objetivo foi dar conta da história de sua construção e da matriz representacional desse memorial. Originalidade: embora tenha havido, nos últimos anos, alguns trabalhos que trataram da memória do Holocausto na Argentina, eles se concentraram em diferentes suportes culturais: literatura, cinema, narrativas testemunhais. Este artigo tem como objetivo abordar um objeto cuja materialidade é de natureza diferente, monumental, e que foi concebido como uma política pública de caráter comemorativo. A análise em torno da construção desse panteão memorial permite reconhecer como as dimensões transnacionais da memória do Holocausto se cruzaram com aspectos do processo político argentino dos últimos 20 anos. Conclusões: a análise do processo de construção e da materialidade que sua arquitetura assumiu, por um lado, mostra as maneiras pelas quais as dimensões globais da memória do Holocausto interagem com os contextos locais e, por outro, as tensões entre os atores e as organizações que promovem sua memória e as vítimas da perseguição nazista na Argentina.

Palavras-chave: Argentina, arquitetura, Estado argentino, Holocausto, memória, monumento.

### Introducción

La memoria del Holocausto ha ocupado un lugar singular en Argentina. Desde un periodo temprano, las referencias al exterminio de los judíos de Europa bajo la órbita del régimen nacionalsocialista y sus colaboradores promovieron una serie de prácticas y manifestaciones que fueron permeando la sensibilidad pública<sup>1</sup>. Aunque los sentidos atribuidos a aquella experiencia resultaron cambiantes, a lo largo de la segunda mitad del siglo xx² se puede reconocer que, desde los atentados que tuvieron lugar en la década de 1990 contra la Embajada de Israel (1992) y la sede de la Asociación Mutual Israelita de Argentina (AMIA) (1994)³, fueron promovidos una serie de dispositivos conmemorativos cuya materialidad resultó de otra envergadura.

Si bien estas iniciativas fueron desarrolladas por diversos actores, uno de los aspectos que resultó central desde entonces fue el involucramiento de las agencias y los poderes estatales, tanto nacionales, provinciales y municipales como legislativos y del Poder Ejecutivo<sup>4</sup>. Desde la creación de la Comisión de Esclarecimiento de las Actividades Nazis en Argentina (CEANA) (1997) y la firma de la Declaración de Estocolmo, que promovió la Alianza Internacional para el Recuerdo del Holocausto (IHRA) (2000), se desarrollaron en el país una serie de políticas públicas tendientes a incorporar la memoria del Holocausto en la agenda conmemorativa nacional<sup>5</sup>. Esta dimensión estuvo acompañada por un fenómeno de carácter transnacional, la globalización del recuerdo del

<sup>1</sup> Darío Brenan y Gustavo Efrón, "Los medios gráficos argentinos durante el nazismo", Question 1, n.º 11 (2006): 1-10; Malena Chinski, "Memorias olvidadas: los judíos y la recordación de la Shoá en Buenos Aires" (Tesis doctoral, Universidad Nacional de General Sarmiento, 2018).

<sup>2</sup> Emmanuel Kahan, "Usos y narrativas del Holocausto desde la recuperación democrática (1983-2019)", en *Novos estudos sobre o Holocausto*, ed. por Carlos Reiss e Luzilete Falavinha Karl Schurster (Recife: Edupe, 2022).

<sup>3</sup> El 17 de marzo de 1992 tuvo lugar un primer atentado terrorista, en la ciudad de Buenos Aires, contra la sede de la delegación diplomática del Estado de Israel. Tras la explosión de un artefacto, murieron 22 personas y más de 200 resultaron heridas. Pocos años después, el 18 de julio de 1994, un segundo ataque tuvo lugar contra la sede de la Asociación Mutual Israelita de Argentina (AMIA), con un saldo de 85 víctimas fatales y alrededor de 300 heridas. Si bien las investigaciones judiciales no han prosperado en la identificación fehaciente de quiénes fueron los responsables de los atentados, las investigaciones periodísticas ponen el foco en la actividad de células de organizaciones extremistas islámicas.

<sup>4</sup> El Poder Judicial también fue interpelado en relación con la temática debido a diversos pedidos de extradición que se tramitaron en el país desde los años ochenta, pero, con mayor énfasis, durante la década de 1990. Ver Leopoldo Schiffrin, "La primacía del derecho internacional sobre el derecho argentino", en *La aplicación de tratados sobre derechos humanos por los tribunales locales*, ed. por Martín Abregú y Christian Courtis (Buenos Aires: CELS, 2004), 115-126.

<sup>5</sup> Emmanuel Kahan y Celeste Adamoli, "El abordaje del Holocausto desde la trama educativa", *Aletheia* 7, n.º 14 (2017).

Holocausto<sup>6</sup>, aunque las formas y los sentidos que adquirió la conmemoración estuvieron marcados por el contexto local.

Si bien la globalización de la memoria del Holocausto comenzó entre fines de la década de 1970 y comienzos de 1980, tras la emisión internacional de la serie televisiva *Holocaust* (Marvin, 1979), la pretensión de extender y, a su vez, homogeneizar las prácticas conmemorativas en torno al exterminio de los judíos de Europa, por medio del involucramiento de los Estados nacionales, se propalaron hacia finales del siglo xx y comienzos del xx1<sup>7</sup>. Como señala Aleida Assman, la creación de la IHRA comprometió a un amplio conjunto de países europeos, los Estados Unidos de América, Israel y Argentina, en el diseño de políticas públicas cuyo objetivo fuera el reconocimiento transnacional de aquella experiencia criminal bajo la concepción de una memoria que pusiera el foco en el reconocimiento de las víctimas<sup>8</sup>.

Si bien esta iniciativa consagró una perspectiva global en torno a las formas de recordación del Holocausto, los modos en que su conmemoración se materializó dependieron de los contextos políticos, sociales y culturales nacionales en los que aquella memoria fue esgrimida. Por ejemplo, la memoria del Holocausto recuperó los crímenes del nazismo con sentidos disímiles, según cada país: para destacar el valor de la libertad y la democracia en los Estados Unidos, para cuestionar las políticas raciales en el continente africano o justificar la existencia estatal en Israel, así como para condenar las violencias sucedidas en el marco del conflicto armado en Colombia<sup>9</sup>.

En el caso argentino, desde la propuesta de construcción del monumento memorial del Holocausto (1994) hasta su inauguración (2016), tuvieron lugar una serie de gobiernos cuyas posiciones respecto de la revisión del pasado inmediato y, en particular, de aquellos que implicaran una condena de las violaciones a los derechos humanos perpetradas por Estados nacionales, resultaron cambiantes, cuando no antagónicos¹º. Aun así y, como muestran algunos trabajos, la memoria del Holocausto se constituyó en un tópico recurrente que congregó a un amplio conjunto de actores, desde funcionarios estatales y miembros de organizaciones étnico-comunitarias hasta integrantes de organizaciones defensoras de los derechos humanos¹¹.

<sup>6</sup> Andreas Huyssen, En busca del futuro perdido. Cultura y memoria en tiempos de globalización (México: Fondo de Cultura Económica, 2002); Enzo Traverso, El fin de la modernidad judía. Historia de un giro conservador (Buenos Aires: Fondo de Cultura Económica, 2016) y Daniel Levy y Natan Sznaider, The Holocaust and Memory in Global Age (Arizona: Temple University Press, 2006).

<sup>7</sup> Hasia Diner, We Remember with Reverance and Love: American Jews and the Myth of Silence after the Holocaust (Nueva York: New York University Press, 2009); Peter Novick, The Holocaust and the Collective Memory: The American Experience (Londres: Bloomsbury, 2001).

<sup>8</sup> Aleida Assmann, "Transnational Memories", *European Review* 22, n.º 4 (2014): 546-556; Valentina Pisanty, *Los guardianes de la memoria. El retorno de las derechas xenófobas* (Valencia: Universitat de Valencia, 2022).

<sup>9</sup> Ver Novick, The Holocaust and the Collective Memory; Edward Kissi, Africans and the Holocaust. Perceptions and Responses of Colonized and Sovereign Peoples (Nueva York: Routledge, 2020); Roni Mikel Arieli, Remembering the Holocaust in Racial State. Holocaust memory in South Africa from Apartheid to Democracy (1948-1994) (Berlin/Boston: De Gruyter, 2022); Idith Zertal, La nación y la muerte. La Shoá en el discurso y la política de Israel (Buenos Aires: Del Nuevo Extremo, 2010) y Lorena Cardona, "Sobre ciertas cosas que no se pueden nombrar. La representación del Holocausto en Colombia" (Tesis de maestría, Universidad Nacional de La Plata, 2015).

<sup>10</sup> Daniel Lvovich y Jacqueline Bisquert, *La cambiante memoria de la dictadura* (Buenos Aires: Biblioteca Nacional, 2008).

<sup>11</sup> Kahan, "Usos y narrativas del Holocausto".

Este artículo aborda el proceso de promoción, proyección y construcción del Monumento Nacional a las Víctimas del Holocausto Judío, ubicado en la ciudad de Buenos Aires. Si bien su inauguración aconteció el 26 de enero de 2016, su materialización posee un registro de más de dos décadas. Desde la sanción de la Ley 24636 en 1996, por el Congreso de la Nación, hasta su inauguración distintos actores participaron del derrotero que lo hizo posible. La investigación se centra en el proceso legal y administrativo que acompañó su gestación, el reconocimiento de los actores que fueron interviniendo a lo largo del periodo y alude a los dispositivos monumentales que atravesaron su construcción. Esta última dimensión resulta ser un aporte original en función de problematizar el aspecto conmemorativo a través de los debates que suscitó la aspiración representacional que tuvo el Monumento. Para la investigación, se tuvieron en cuenta los expedientes del trámite legislativo y patrimoniales, fuentes periodísticas, entrevistas a actores involucrados<sup>12</sup> y el análisis del filme documental *Monumento*<sup>13</sup>, con el objetivo de dar cuenta de la historia de su construcción y, a la vez, justificar la matriz estética que adquirió su arquitectura.

### 1. La monumentalización del Holocausto y sus antecedentes en Argentina

El Monumento Nacional a las Víctimas del Holocausto Judío en Argentina no fue el primer panteón ni el único construido con un fin conmemorativo del exterminio nazi en el país austral. Según Malena Chinksi, Argentina, como otras naciones, tempranamente promovió memoriales dedicados al recuerdo de los judíos europeos que perecieron como consecuencia de la política criminal del nazismo y sus colaboracionistas<sup>14</sup>. El primer monumento, ubicado en el cementerio judío de La Tablada, comenzó a construirse a finales de 1945, y su inauguración tuvo lugar en enero de 1947. Este estuvo dedicado al recuerdo del "mártir desconocido", una figura que, como sostiene George Mosse, resignificaba el tipo de monumentalización, por entonces contemporáneo, al "soldado desconocido"<sup>15</sup>.

Tras la magnitud de las muertes sucedidas durante la Primera Guerra Mundial, los Estados nacionales involucrados promovieron una serie de monumentos dedicados a reconocer a aquellos ciudadanos que habían perecido en el marco de los combates. Estos tenían una característica novedosa, de época, a la vez que se asentaban en las narrativas de exaltación nacional que había acompañado la pedagogía de las estatuas de grandes hombres forjadores de los Estados nacionales en la modernidad. A diferencia de estas construcciones, la magnitud cuantitativa que tuvo la muerte durante la Primera Guerra Mundial hizo de la figura del "soldado desconocido" un mito democrático que integraba a todos los muertos a la comunidad (nacional), y ya no en su dimensión individual y aristocrática. Los altares y los cementerios militares a los caídos incorporaban a

<sup>12</sup> Cuando se hace referencia a entrevistas, se contemplan las que fueron realizadas por el investigador, así como aquellas otras que fueron publicadas en medios de comunicación masiva a quienes participaron de la promoción del monumento.

<sup>13</sup> Fernando Díaz, Monumento (2016).

<sup>14</sup> Malena Chinski, "La AMIA y el monumento al mártir desconocido en el cementerio israelita de La Tablada", en *Identidades, memorias y poder cultural en Argentina (siglos XIX y XX)*, ed. por María Bjer e Iván Cherjovsky (Bernal: Universidad Nacional de Quilmes, 2018).

<sup>15</sup> George Mosse, *Soldados caídos. La transformación de la memoria de las guerras mundiales* (Zaragoza: Prensas de la Universidad de Zaragoza, 2016), 138-146.

sujetos sin nombre que habían librado una batalla, y se enfatizaba el valor tradicional de la lucha y el sacrificio por el destino de un país¹6.

Esta cualidad se trastocó tras la Segunda Guerra Mundial y el Holocausto. Si bien la masividad de las muertes fue un rasgo compartido en ambas guerras, el modo en que esta afectó a la población civil y, en particular, la persecución y el exterminio que sufrieron, entre otros, los judíos, pusieron en cuestión la exaltación de la acción bélica como sostenedora de la nación<sup>17</sup>. Las construcciones conmemorativas en torno de estas muertes no reivindicaban la gloria de la guerra, sino que, por el contrario, enfatizaban sus consecuencias devastadoras. Según Mosse, el ideal heroico fue reemplazado por el de los caídos como víctimas<sup>18</sup>. Este trastocamiento de sentidos puede advertirse en la propia perspectiva de los actores que, como el vicepresidente de la Delegación de Asociaciones Israelitas de Argentina (DAIA), Ricardo Dubrosky, durante el acto de colocación de la piedra fundacional del panteón de La Tablada, ponían en el centro el carácter involuntario de las víctimas: "Nuestro monumento es diferente a los monumentos que todos los pueblos colocan al soldado desconocido después de la guerra. Aquellos cayeron luchando con la espada en mano y nuestros mártires fueron asesinados en las cámaras de gas, muertos de hambre, frío y toda clase de experimentos médicos realizados sobre ellos por los doctores nazis"<sup>19</sup>.

Este monumento fue promovido por la Asociación Mutual Israelita de Argentina (AMIA), que se constituyó en su origen (1896) como una "sociedad de entierros" que velaba por el cumplimiento de la liturgia judía cuando un miembro de la comunidad fallecía<sup>20</sup>. A diferencia del memorial que analizaremos más adelante, esta primera construcción conmemorativa no tenía la pretensión de ampliar al resto de la sociedad argentina el universo de quienes participaban del recuerdo. Aquellos que concurrían a visitarlo eran, primordialmente, familiares de quienes fueron asesinados durante el Holocausto y distintas instituciones judías que organizaban actos anuales de recordación<sup>21</sup>.

En este caso, la arquitectura del panteón se ajustó a las características tradicionales de un monumento elaborado por una sociedad judía de entierros, al colocar una piedra tombal (*matseyve*,

<sup>16</sup> Mosse, Soldados caídos, 250.

<sup>17</sup> Mosse, Soldados caídos, 254.

<sup>18</sup> Mosse, Soldados caídos, 266.

<sup>19</sup> Chinski, "La AMIA y el monumento", 182.

<sup>20</sup> Chinski, "La AMIA y el monumento", 162-164.

<sup>21</sup> Chinski, "La AMIA y el monumento", 192. La inmigración de judíos a Argentina acompañó las políticas de promoción de la inmigración que el país promovió desde 1880. Sin embargo, y a diferencia de otros grupos nacionales que arribaron a estas costas, las procedencias de los judíos eran disímiles, pues provenían de países de Europa, Rusia, países árabes, etc. A su vez, los motivos de la inmigración judía al país fueron diversos. Mientras que una primera ola (1854-1880) se caracterizó por la llegada de quienes oficiaban como representantes de casas comerciales de Europa occidental; la segunda, entre 1889 y 1914, estuvo compuesta mayormente por poblaciones que huían de las persecuciones antisemitas en Europa y Rusia o buscaban nuevos horizontes frente a las carestías y las hambrunas. La Gran Guerra (1914-1918) cerró, a escala global, el flujo migratorio que comenzó a restablecerse desde la década de 1920, pero con menor intensidad. Fueron los ascensos del fascismo en Europa y la política de persecución y discriminación racial contra los judíos, implementada por el nazismo, los que dieron un nuevo impulso a la inmigración judía al país con la llegada de refugiados que buscaban cobijo en estas tierras. Al igual que en la Primera, el desarrollo de la Segunda Guerra Mundial (1939-1945) cortó los circuitos de desplazamientos poblacionales a gran escala y sería recién tras el final de la guerra y el Holocausto que los sobrevivientes del exterminio nazi buscaron reconstruir sus vidas en otras tierras. Argentina fue, a escala global, uno de los países que recibió mayor flujo de sobrevivientes del Holocausto. Ver Leonardo Senkman, Argentina, la Segunda Guerra Mundial y los refugiados indeseables, 1933-1945 (Buenos Aires: Grupo Editor Latinoamericano, 1991).

en hebreo) para los familiares fallecidos<sup>22</sup>. Se trataba de una construcción rectangular, de ladrillo visto, ornamentado con diversos símbolos identificatorios judíos: una estrella de David en la parte superior, donde se encuentra la representación de la llama eterna, un candelabro de siete brazos en uno de sus laterales y una inscripción en el frente que aludía al carácter conmemorativo del monumento: *matsevet zikarón* (piedra/monumento de recordación)<sup>23</sup>. El monumento contenía una urna con cenizas que habían sido traídas de Europa<sup>24</sup>; una práctica habitual que se desarrolló desde la posguerra en distintos cementerios judíos<sup>25</sup>.

Si bien este fue el primer monumento conmemorativo del Holocausto en Argentina, desde la década de 1990, tras los atentados sufridos en la Embajada de Israel y la sede de la AMIA, fueron erigidos otros tantos en territorios provinciales que se fundamentaban en la voluntad de constituirse en un memorial de carácter público, que trascendieran las fronteras conmemorativas de las instituciones judías. Desde la inauguración en 1994 de un panteón en la provincia del Chaco, en el noreste argentino, han proliferado construcciones de memoriales, plazoletas y placas destinadas a recordar el Holocausto, o a reconocer a personalidades cuyas biografías se destacan por su protagonismo durante aquellos años: los mártires del gueto de Varsovia, Ana Frank, Raoul Wallenberg, entre otros<sup>26</sup>.

### 2. El Monumento Nacional a las Víctimas del Holocausto: trámite legislativo y realización

En 1994 fue presentado, ante la Cámara de Diputados de la Nación, un proyecto de ley cuyo objeto era la creación de un monumento nacional recordatorio de las víctimas del Holocausto. La norma fue impulsada por el diputado peronista de la provincia del Chaco, Claudio Mendoza, y contaba con un amplio acompañamiento de diversas fuerzas políticas representadas en la Cámara Baja<sup>27</sup>. Esta no fue la primera intervención relativa al tema del dirigente chaqueño, quien buscaba replicar una iniciativa que había desarrollado en su provincia natal: en 1994, fue inaugurado el

<sup>22</sup> Chinski, "La AMIA y el monumento", 165.

<sup>23</sup> Chinski, "La AMIA y el monumento", 188.

<sup>24</sup> Eliahu Toker y Ana Wainstein, Sitios de la memoria. Protagonistas y forjadores de la comunidad judía argentina. Cementerios judíos de Liniers y La Tablada (Milá: Buenos Aires, 2005), 32.

<sup>25</sup> Ver Anette Wieviorka, Déportation et génocide. Entre la mémoire et l'oubli (París: Pluriel, 2013), 396-397.

<sup>26</sup> Entre el 2022 y el 2023 se realizó, desde el Ministerio de Educación de la Nación y la Secretaría de Derechos Humanos de Argentina, un relevamiento de los monumentos, sitios y centros de documentación del Holocausto en el país. Este se puede consultar en Educ.ar Portal, *Memorias del Holocausto en Argentina: un mapa de espacios, archivos y memoriales*, https://www.educ.ar/recursos/158641/memorias-del-holocausto-en-argentina-un-mapa-de-espacios-arc.

<sup>27</sup> El proyecto estuvo acompañado por dirigentes de la Unión Cívica Radical, Elsa Kelly, Silvia Vázquez y Federico Storani; los representantes del Partido Socialista, Alfredo Bravo y Ricardo Molinas; la dirigente del Frente Grande, Graciela Fernández Meijide, y un nutrido grupo de miembros del Partido Justicialista, Marcelo López Arias, Jorge Matzkin, Irma Roy, Gioconda Perrini, Antonio Erman González, Ramón Giménez, Jorge Argüello y Patricia Bullrich. Ver "Bases y Proyectos", mayo de 1990 a febrero de 1999, Sitio Honorable Cámara de Diputados de la Nación Argentina (HCDNA).

"Monumento a la Humanidad en Memoria de las Víctimas del Nazismo", en la Plaza 9 de Julio de la ciudad de Resistencia<sup>28</sup>.

Quienes participaron de aquella inauguración tenían diversos intereses, trayectorias, experiencias y posiciones en torno a la memoria y la valorización del pasado. Sin embargo, encontraron, por distintos motivos, un medio comunicante en la memoria del Holocausto; entre los integrantes de la Fundación para la Memoria del Holocausto estaban Graciela Jinich, Eugencia Unger y Gilbert Lewi; las representantes de Abuelas de Plaza de Mayo, Estela de Carlotto y Rosa Tarlovsky de Roisinblit; la diputada del Frente Grande y reconocida activista por los derechos humanos, Graciela Fernández Meijide, y los ministros nacionales del Interior, Carlos Corach, y de Educación, Jorge Alberto Rodríguez<sup>29</sup>.

El lugar de estas iniciativas en torno a la memoria del Holocausto contrastó con las políticas del gobierno de Carlos Menen (1989-1999) acerca del pasado dictatorial argentino (1976-1983). Este gobierno promovió una serie de medidas que tenían como objetivo iniciar un proceso de reconciliación nacional que permitiera "dar vuelta la página" respecto de los crímenes del pasado reciente. Los indultos dictados por este gobierno peronista, que beneficiaron tanto a los responsables del terrorismo estatal como a las cúpulas de las organizaciones político-militares, fueron considerados como una política oficial de "olvido"<sup>30</sup>. No obstante, durante este periodo, también se produjeron una serie de iniciativas, tanto desde la sociedad civil como desde diversos poderes estatales, que permitieron matizar el juicio sobre aquella tónica gubernamental: durante los años noventa, se registraron desde marcaciones de sitios y erección de monumentos hasta normas provinciales que impulsaron conmemoraciones de acontecimientos locales, pasando por leyes y resoluciones que reparaban económica y simbólicamente a afectados y a sus familiares por la represión estatal en tiempos de la última dictadura militar (1976-1983)<sup>31</sup>.

Si bien el proyecto de ley para la construcción del monumento tenía un carácter nacional, el contexto de su promoción se inscribió durante un periodo de expansión transnacional de la memoria del Holocausto<sup>32</sup>. En este sentido, la propuesta de construcción de un panteón alusivo en Argentina permite reconocer la interacción de dimensiones locales y globales en las que se conjugó la expansión global de la memoria del exterminio de los judíos de Europa con las

<sup>28</sup> La trayectoria política y legislativa de Claudio Mendoza lo muestran como un actor sensible a la agenda de los derechos humanos y el respeto por la diversidad étnica y religiosa. Ver necrológica: https://www.hcdn.gob.ar/comisiones/permanentes/cppyreglamento/proyecto.html?exp=4773-D-2012.

<sup>29</sup> Wanda Wechsler, "¿Todo está guardado en la memoria? La memoria del Holocausto en Argentina a través de un museo (1993-2013)" (Tesis de maestría, Universidad de San Andrés, 2016). Según Wechsler, Claudio Mendoza posibilitó el encuentro de algunos integrantes de la Fundación Memoria del Holocausto con dirigentes políticos y luchadores por los derechos humanos, como Carlos Corach, quien facilitó la donación de un espacio para construir el Museo del Holocausto en Buenos Aires, e integrantes de la Alianza, como Carlos Álvarez y Aníbal Ibarra, quienes declararían posteriormente al museo de interés nacional. Ver Wechsler, "¿Todo está guardado en la memoria?", 13-14.

<sup>30</sup> Lyovich y Bisquert, La cambiante memoria.

<sup>31</sup> Virginia Vecchioli, "Políticas de la memoria y formas de clasificación social. '¿Quiénes son las víctimas del terrorismo de Estado' en la Argentina?", en *La imposibilidad del olvido. Recorridos de la Memoria en Argentina, Chile y Uruguay,* ed. por Bruno Groppo y Patricia Flier (La Plata: Al Margen, 2001), 83-102; Ana Guglielmucci, *La consagración de la memoria* (Buenos Aires: Antropofagia, 2013).

<sup>32</sup> Huyssen, En busca del futuro perdido; Traverso, El fin de la modernidad judía y Levy y Sznaider, The Holocaust and Memory in Global Age.

intervenciones de organizaciones de derechos humanos que pugnaban por el reconocimiento memorial de los crímenes cometidos por la dictadura militar argentina.

Durante los primeros años de la década de 1990, se desarrollaron en Argentina iniciativas de carácter transnacional, como las dedicadas a recopilar testimonios audiovisuales de sobrevivientes del Holocausto, impulsadas por la Universidad de Yale y la Fundación Spielberg, así como la participación de actores con diversas procedencias, estatales y de organizaciones de la sociedad civil, en los cursos de formación brindados por la Escuela Internacional para el Estudio del Holocausto, Yad Vashem, en Jerusalén. Estas experiencias transnacionales resultaron oficiosas para la puesta en contacto y el reconocimiento de los sobrevivientes del Holocausto en el país, así como para catapultar a quienes participaron de ellas en proyectos dedicados a la divulgación del Holocausto en el ámbito nacional. Por ejemplo, la formación de la Fundación Memoria del Holocausto (FMH), que fue la génesis del Museo del Holocausto de Buenos Aires, reunió a intelectuales, activistas y divulgadores del Holocausto que habían participado de estas experiencias transnacionales.

No obstante, algunas especificidades nacionales deberían tenerse en cuenta al analizar el lugar que tuvo la memoria del Holocausto en el debate público durante estos años. En particular, como se advirtió, resultó central la repercusión que tuvieron los atentados a la Embajada de Israel en Buenos Aires (1992) y la sede de la Asociación Mutual Israelita Argentina (1994). Ambos acontecimientos movilizaron una sensibilidad respecto de la "cuestión judía" en el espacio público que, sin ser monocorde ni consensual, puso de manifiesto los alcances y las limitaciones del desarrollo de la vida judía en el país<sup>33</sup>. Ambos eventos promovieron una serie de medidas y acciones por parte del Poder Ejecutivo Nacional y otras agencias estatales que dieron relevancia a la memoria del Holocausto<sup>34</sup>.

Entre ellas, el proyecto de Ley de Claudio Mendoza proponía la construcción de un "Monumento Nacional a la Memoria de las Víctimas Judías del Holocausto" en un lugar central del entramado urbano, político y simbólico de Argentina y de la ciudad de Buenos Aires: la Plaza del Congreso³5. El proyecto fue aprobado el 2s5 de octubre de 1995 por la Cámara de Diputados de la Nación³6 y trasladado el trámite al Senado, que lo promovió el 10 de abril de 1996³7. El texto, oficializado en el Boletín el Oficial el 7 de mayo de 1996, establecía que la creación de dicho monumento estaría a cargo de artistas plásticos y escultores convocados a través de un concurso público patrocinado por el Ministerio de Cultura y Educación³8.

<sup>33</sup> Natasha Zaretsky, Acts of Repair (New Jersey: Rutgers University Press, 2020).

<sup>34</sup> Entre estas, podemos encontrar la promoción de agencias estatales, como la Comisión para el Esclarecimiento de las Actividades Nazis en Argentina (CEANA) o el Instituto Nacional Contra la Discriminación, la Xenofobia y el Racismo (INADI); si bien este último no tiene vínculo directo con el Holocausto, su creación, en 1995, estuvo ligada a los debates posteriores a los atentados en relación con la discriminación en Argentina. La CEANA, creada en 1997 por iniciativa del Poder Ejecutivo Nacional, reunió a destacados investigadores e investigadoras con el objeto de relevar archivos nacionales e internacionales que pudieran dar cuenta de quiénes fueron los nazis y colaboracionistas que ingresaron al país, así como las redes a través de las cuales llegaron y se radicaron. Gran parte del trabajo estuvo dedicado a rastrear potenciales fondos y bienes materiales ingresados al país que fueran producto de las prácticas expropiatorias aplicadas contra los judíos europeos durante los años del nazismo.

<sup>35 &</sup>quot;Bases y proyectos", mayo de 1990 a febrero de 1999, HCDNA.

<sup>36</sup> Diario de Sesiones, 8 de noviembre de 1995: 5336-5337, Cámara de Senadores de la Nación (CSN).

<sup>37</sup> Diario de Sesiones, 10 de abril de 1996: 1481-1482, CSN.

<sup>38</sup> Ley 24636, Infoleg, última visualización: 1/02/2024.

Pese a la celeridad del trámite legislativo, no hay registros documentales posteriores en torno al derrotero del monumento hasta el año 2000, durante el gobierno de la Alianza (1999-2001), cuando se dispuso el trámite administrativo para convocar, finalmente, al concurso de proyectos para la realización del memorial. En esta ocasión, se estableció un plazo para la recepción de las propuestas, a la vez que se determinó cómo estaría conformado el jurado: un representante que debía ser acordado entre la Facultad de Arquitectura, Urbanismo y Arte de la Universidad de Buenos Aires y el Instituto Universitario Nacional del Arte; otros dos integrantes elegidos entre los miembros del Congreso de la Nación y la Legislatura de la ciudad de Buenos Aires, y, finalmente, la Academia Nacional de Bellas Artes y la Comisión Nacional de Museos y de Monumentos y Lugares Históricos designarían otro representante<sup>39</sup>.

El 16 de noviembre de ese mismo año tuvo lugar el acto oficial, donde el secretario de Cultura, Darío Lopérfido, lanzó el concurso público para la presentación de proyectos. Allí recalcó el compromiso del gobierno con el recuerdo de las víctimas del Holocausto, la defensa de la libertad y de los derechos humanos<sup>40</sup>. En el acto, participaron el secretario de Cultura de la ciudad de Buenos Aires, Jorge Telerman; la subsecretaria de Derechos Humanos de la Nación, Diana Conti; el vicepresidente de la DAIA, Roberto Hainberg; funcionarios de la Embajada de Israel; sobrevivientes del Holocausto; miembros del cuerpo diplomático, y el exdiputado y autor de la norma, Claudio Mendoza.

Al igual que durante el gobierno de Menen, no hay otros registros documentales posteriores sobre el avance del concurso durante el periodo de gestión de la Alianza. Luego del gobierno peronista de la década de 1990, con el triunfo electoral de una coalición integrada por partidos de centro y progresistas, el gobierno de Fernando de la Rúa condujo el país hacia una depresión de su economía y una crisis de representación política que fulminó la suerte de este gobierno en diciembre de 2001<sup>41</sup>. Sin embargo, aún en aquel contexto, el acto de promoción del fallido certamen de proyectos para la realización del Monumento no fue el único gesto del gobierno de la Alianza relativo a la memoria del Holocausto: en 2001, el Estado argentino rubricó la Declaración de Estocolmo que conformaba la International Holocaust Remembrance Alliance (IHRA), organismo que comprometía a los países miembros a desarrollar políticas activas de conmemoración, enseñanza e investigación del Holocausto.

Si bien no hay registros de lo que aconteció con aquel llamado a concurso, una resolución posterior de la Secretaría de Cultura de la Nación, con fecha del 30 de diciembre de 2008, advertía que su incumplimiento se debió a un problema relativo al emplazamiento del monumento<sup>42</sup>. Según Claudio Avruj, quien posteriormente fue uno de los integrantes del jurado del concurso en calidad de funcionario del gobierno de la ciudad de Buenos Aires, las causas del incumplimiento habían sido, en primer término, la no contemplación en la ley original de que la Plaza del Congreso constituía un espacio patrimonial protegido y, por lo tanto, no podía contener esculturas ni monumentos; en segundo lugar, por la autonomía de la ciudad de Buenos Aires, tras la reforma de

<sup>39</sup> Decreto 490/2000, 29 de junio de 2000, Poder Ejecutivo Nacional (PEN).

<sup>40 &</sup>quot;El monumento nacional por el Holocausto judío", La Nación, 17 de noviembre de 2000.

<sup>41</sup> Tras la dimisión del líder radical, se sucedieron una serie de presidentes ligados al peronismo: Ramón Puerta, Adolfo Rodríguez Saa, Eduardo Camaño y Eduardo Duhalde. Salvo este último, que presidió los destinos del país entre el 1.º de enero de 2002 y el 25 de mayo de 2003, el resto permanecieron al frente del Poder Ejecutivo algunos pocos días.

<sup>42 &</sup>quot;Resolución 3737/2008", 30 de diciembre de 2008, Secretaría de Cultura (sc).

la Constitución Nacional en 1994, debía ser el gobierno porteño el que asignara los lugares para la ubicación de plazas, parques, esculturas y monumentos<sup>43</sup>.

Debido a esta problemática, se presentó un nuevo proyecto de ley, con fecha del 13 de agosto de 2007, en el que se proponía la reubicación del memorial tras un acuerdo de las autoridades nacionales con el gobierno de la ciudad de Buenos Aires. La nueva norma sancionada disponía su emplazamiento en lo que se conocía como "Paseo de la Infanta", en el tradicional barrio de Palermo, en "el espacio delimitado por Avenida del Libertador, Vías del Ferrocarril Mitre, la calle Freyre y Vías del Ferrocarril San Martín"<sup>44</sup>. Esta última normativa introducía, además, otra modificación respecto de la primera: convocaría, nuevamente, a escultores y artistas plásticos a participar de un concurso de carácter nacional e internacional, y que estaría bajo la supervisión de la Secretaría de Cultura de la Nación.

La Resolución 3737 es ilustrativa acerca de los mecanismos implementados para la realización del concurso y la posterior materialización de la obra. Abría una nueva convocatoria a concurso público y establecía que el lugar de su presentación debía ser el Museo del Holocausto de Buenos Aires<sup>45</sup>. A diferencia del jurado promovido para el primer certamen, en esta ocasión había representantes del Poder Ejecutivo nacional —un funcionario de la Secretaría de Cultura, otro del Ministerio de Educación—, del gobierno de la ciudad de Buenos Aires, de la Facultad de Arquitectura y Urbanismo de la Universidad de Buenos Aires, un representante de la Delegación de Asociaciones Israelitas de Argentina, otro de la Embajada de Israel en Argentina y, finalmente, uno de la representación diplomática de la República Federal de Alemania en Buenos Aires<sup>46</sup>.

Esta nueva conformación desplazaba la prevalencia del órgano legislativo y de entidades dedicadas a las artes y el patrimonio, e introducía con mayor énfasis miembros de las agencias de gobierno, las representaciones étnico-comunitarias —el Museo como receptor, la DAIA como parte de la mesa examinadora— y las delegaciones diplomáticas de otros Estados nacionales. Estas últimas incorporaciones, como veremos, promovieron la inclusión de símbolos judíos en el panteón, a la vez que le otorgaron un rasgo memorial característico de los monumentos dedicados al Holocausto a escala transnacional. A su vez, dieron mayor relevancia al Museo del Holocausto como institución legitimada y consagrada al recuerdo del Holocausto, que, hacia finales de la década de 1990, se estaba constituyendo<sup>47</sup>.

Durante aquellos días, el Museo recibió veintinueve propuestas. Pese a que la convocatoria era de carácter internacional, los proyectos presentados fueron de actores nacionales. En general, las propuestas repetían un patrón monumental que consagraba un estilo figurativo en el que prevalecían representaciones en torno a las víctimas, los judíos que resistieron al nazismo o los

<sup>43</sup> Claudio Avruj, "Monumento a la Shoá. Una respuesta contundente a los negadores de adentro y de afuera", *Visa-Vis*, 7 de abril de 2014.

<sup>44 &</sup>quot;Proyecto de Ley", 13 de agosto de 2007, SC; Ley 2055, 1 de agosto de 2006, Legislatura Ciudad Autónoma de Buenos Aires (LCABA).

<sup>45 &</sup>quot;Resolución 3737/2008", sc.

<sup>46</sup> La mesa evaluadora de propuestas estuvo integrada por el arquitecto Andrés Duprat, por la Secretaría de Cultura de La Nación; la profesora Teresa Maffeis, en representación del Ministerio de Educación de la Nación; el arquitecto Jaime Grinberg, de la Facultad de Arquitectura (UBA); el secretario de Derechos Humanos de Gobierno de la Ciudad de Buenos Aires, Claudio Avruj; el arquitecto Darío Jaraj, por la DAIA, y los representantes diplomáticos Yiftah Curiel (Embajada de Israel) y Günter Kniess (Embajada de Alemania).

<sup>47</sup> Wanda Wechsler, "¿Todo está guardado en la memoria?".

sobrevivientes. Claudio Avruj advierte que "se parecían al reconocido monumento a la rebelión del ghetto de Varsovia construído en Yad Vashem, Israel"<sup>48</sup>. Del conjunto de propuestas enviadas, una se diferenciaba por su dimensión abstracta, que permitía, además, una mejor integración al paisaje donde sería emplazada. Estas ponderaciones por parte del jurado se sostuvieron en un conocimiento técnico: tres de sus integrantes eran arquitectos y conocían, además, el proyecto memorial desarrollado en Berlín, que actuaría como paradigma conmemorativo.

En diciembre de 2009, se conocieron los ganadores del certamen, los arquitectos argentinos Gustavo Nielsen y Sebastián Marsiglia<sup>49</sup>. No obstante, y como sucedió frente a otras instancias del proceso de construcción del memorial, no volverían a haber registros de su trámite hasta el 14 de noviembre de 2012, cuando se colocó la piedra fundacional del monumento en la Plaza de la Shoá<sup>50</sup>. Otros dos años pasaron hasta que, en abril de 2014, durante un acto en la Casa Rosada, presidido por la presidenta de la nación, Cristina Fernández de Kirchner, se hizo entrega de la orden de ejecución del monumento conmemorativo. Según Jorge Coscia, quien estaba a cargo de la Secretaría de Cultura por entonces, su realización estaba estimada por un periodo de ocho meses. Del acto participaron funcionarios del gobierno nacional<sup>51</sup>, representantes de entidades étnico-comunitarias, organismos de derechos humanos y de sobrevivientes del Holocausto<sup>52</sup>, hombres y mujeres del ámbito cultural<sup>53</sup> y los arquitectos ganadores del concurso.

Poco tiempo después del plazo establecido originalmente, el 8 de febrero de 2015, los arquitectos entregaron la obra finalizada a los representantes del gobierno nacional<sup>54</sup>. Sin embargo, aun cuando el monumento estuvo construido, su inauguración se retrasó, debido a los conflictos suscitados entre algunas instituciones de la comunidad judía y el gobierno kirchnerista. El anuncio de un "Memorando de Entendimiento entre Argentina e Irán" que permitiera avanzar en las investigaciones judiciales por el atentado a la AMIA (2013) y la incertidumbre frente a la muerte del fiscal Alberto Nisman (2015), quien estaba a cargo de la investigación judicial de este atentado, y que falleció en circunstancias no esclarecidas, tensó el vínculo entre las autoridades nacionales

<sup>48</sup> Entrevista con Claudio Avruj, Buenos Aires, 26 de febrero de 2024.

<sup>49</sup> Matías Gigli, "Huellas del Holocausto", Página/12, 5 de diciembre de 2009.

<sup>50</sup> Gustavo Nielsen, "La memoria cotidiana", *Página/12*, 18 de noviembre de 2012, https://www.pagina12.com. ar/diario/suplementos/radar/9-8382-2012-11-18.html. En 2008, la Legislatura de la ciudad aprobó la Ley 2728, donde ubicaba la *Plaza de Homenaje a las Víctimas del Holocausto-Shoá*.

<sup>51</sup> El ministro de Justicia, Julio Alak; el secretario de Derechos Humanos, Martín Fresneda; de Cultura, Jorge Coscia; de Culto, Guillermo Oliveri, y el síndico General de la Nación, Daniel Reposo.

<sup>52</sup> Estuvieron Sara Rus, madre de Plaza de Mayo, y sobreviviente de la Shoá; Rosa Roisinblit, vicepresidenta de Abuelas y miembro de la Asociación de Familiares Desaparecidos Judíos en la Argentina; Claudio Avruj, presidente del Museo del Holocausto; el presidente de la DAIA, Julio Schlosser; el vicepresidente de la AMIA, Ralph Saieg; Carlos Susevich, padre de víctima del atentado a la Embajada de Israel; Jonathan Karszenbaum, nieto de sobrevivientes del Holocausto; Isaac Rapaport, por la Federación de Entidades Culturales Judías de la Argentina; Rita Jana e Ignacio Irurzun, abogados de familiares de víctimas del atentado a la Embajada de Israel; Ariel Cohen Sabban, tesorero de AMIA; Marcelo Dborkin, presidente de la Organización Hebrea Argentina Macabi; Mario Kaminsky, presidente del Club Náutico Hacoaj; Eduardo Brukman, hijo de sobreviviente del Holocausto; Guillermo Rodríguez, integrante de la Embajada Mundial de Activistas por la Paz, y Manuel Poj, presidente de Simmons Argentina.

<sup>53</sup> La artista Julia Zenko, el periodista Gabriel Schultz, el actor y director Max Berliner y la jugadora de Hockey Natalí Doreski.

<sup>54 &</sup>quot;Hormigón y objetos rotos para no olvidar a las víctimas del Holocausto", Clarín, 4 de abril de 2015.

y el liderazgo de la comunidad judía argentina, al punto de que la inauguración del panteón debió esperar al recambio de gobierno, que tuvo lugar un año después<sup>55</sup>.

El modo en que la conflictividad política interna interfirió en la consagración del proceso de construcción del panteón recordatorio de las víctimas del Holocausto resultó paradójico en relación con la impronta que tuvieron, bajo los gobiernos kirchneristas (2003-2015) las políticas de memoria. Uno de los aspectos que fue tempranamente destacado y debatido en torno a las estrategias de legitimación del kirchnerismo fue el modo en que el gobierno incorporó la cuestión de los derechos humanos en su agenda de gobierno pose. En este contexto, la memoria del Holocausto también constituyó una arena sobre la cual el kirchnerismo buscó legitimarse promoviendo, por ejemplo, programas educativos para su abordaje en las escuelas, o materializando la construcción de un monumento cuyo origen legal se remontaba a mediados de la década de 1990. Durante estos años, desde las políticas estatales, su conmemoración se constituyó en otra pieza más de un repertorio de intervenciones que hicieron foco en la revisión del pasado reciente y el reconocimiento y la reparación a las víctimas de las violencias del Estado cometidas durante el siglo pasado<sup>57</sup>.

Finalmente, el 26 de enero de 2016, durante la conmemoración internacional del Holocausto, se inauguró el "Monumento Nacional a la Memoria de las Víctimas del Holocausto", con la presencia de funcionarios del nuevo elenco de gobierno de la gestión, liderada por Mauricio Macri (2016-2019): Pablo Avelluto, ministro de Cultura de la Nación, y Claudio Avruj, secretario de Derechos Humanos de la Nación. Si bien el presidente no participó personalmente del acto, el día anterior recibió a un conjunto de sobrevivientes del Holocausto en la casa de gobierno y, durante la ceremonia de inauguración, fue emitido un video de él con palabras alusivas<sup>58</sup>. Estos actos, a poco tiempo de comenzar su gestión, resultaron fundacionales para el nuevo gobierno y permitieron poner en escena algunos de los sentidos que la memoria del Holocausto tuvo durante este periodo, como el desplazamiento de la identificación de la memoria del Holocausto con la de los crímenes de la dictadura militar y la visibilización de las alianzas entre funcionarios del gobierno y

<sup>55</sup> Las tensiones entre los funcionarios estatales, los miembros de organizaciones étnico-comunitarias y, también, diplomáticos israelíes en Argentina, tuvieron por objeto las sospechas respecto de que el acuerdo con Irán pondría en suspenso la solicitud de las detenciones a funcionarios iraníes sospechados de participar en el atentado a la AMIA, que fueron solicitadas a Interpol por parte de quienes llevaban adelante la investigación judicial en Argentina. Si bien la Oficina de Interpol aclaró que el Estado argentino no había realizado ninguna solicitud en ese sentido, el conocimiento que se tuvo de las negociaciones entre ambos países en función del *Memorandum* sirvieron para propagar la sospecha de identificación de aquel gobierno, liderado por Cristina Fernández de Kirchner, con el régimen de los ayatolas.

<sup>56</sup> Cinthia Balé, Memoria e identidad durante el kirchnerismo (La Plata: FaHCE Ediciones, 2018); Santiago Cueto Rua, Ampliar el círculo de los que recuerdan. La inscripción de la Comisión Provincial por la Memoria en el campo de los derechos humanos y la memoria (La Plata: FaHCE/UNGS, 2019), y Ana Montero, ¡Y al final un día volvimos! Los usos de la memoria en el discurso kirchnerista (2003-2007) (Buenos Aires: Prometeo, 2012).

<sup>57</sup> Kahan y Adamoli, "El abordaje del Holocausto"; Kahan, "Usos y narrativas del Holocausto".

<sup>58 &</sup>quot;Sobrevivientes de Auschwitz nos contaron su historia en Casa Rosada" (visto por última vez el 5 de febrero de 2024), https://www.youtube.com/watch?v=UzPtWJCYtu8. Ver, también, "Se inauguró el Monumento en Memoria de las víctimas del Holocausto", *Infojus*, 27 de abril de 2016.

autoridades de la comunidad judía<sup>59</sup>. Durante estos años de gobierno, la memoria del Holocausto también tuvo un horizonte de sentido que podía articular una condena al nazismo con una retórica que impugnaba, a su vez, al comunismo, el terrorismo internacional y el populismo, como si fueran todas experiencias del mismo tipo<sup>60</sup>.

## 3. El Monumento a las Víctimas del Holocausto: arquitectura y representación

La arquitectura monumental adquirió rasgos característicos tras las matanzas masivas acaecidas desde la segunda mitad del siglo xx. En particular, las formas de recordación del Holocausto en el espacio público promovieron un tipo de constructivismo memorial que puso el foco en lo que Marilda Tapiero y Estrella Garzón denominaron el "gesto arquitectónico" Esta dimensión fue comprendida como el modo en que la arquitectura quedó al servicio de la memoria con el objeto de transmitir figuras complejas, como la muerte, el silencio y las ausencias, por medio de dispositivos que implicaran percepciones intelectuales y sensoriales en los espectadores. Si bien resultó paradigmática la monumentalización del exterminio de los judíos, su impronta se expandió a otras experiencias de violencias masivas: el Memorial a los Muertos de Vietnam (Washington D.C.), el Memorial a los Judíos de Europa asesinados (Berlín), el Memorial de Yad Vashem (Jerusalén), el Memorial de la Paz (Hiroshima) o el Ground Zero (Nueva York), entre otros. Más allá de sus matices, el denominador común de estos memoriales, según Ioana-Georgiana Serbaniou, es el uso de la función simbólica de la ausencia y la nada como representación de las tragedias sucedidas a través de formas abstractas que evocan el vacío<sup>62</sup>.

La propuesta ganadora del certamen argentino para la realización del Monumento Nacional a las Víctimas del Holocausto abrevó en este "gesto arquitectónico". El proyecto se caracterizó, como sostuvieron repetidamente Nielsen y Marsaglia, por su carácter poético antes que testimonial, destacando el carácter abstracto de la obra contra formas figurativas. El monumento (ver

<sup>59</sup> Como evidenció el trabajo de Wanda Wechsler, el análisis de algunas trayectorias personales haría evidente la legitimación que las instituciones dedicadas a la recordación del Holocausto otorgaron a quienes fueron funcionarios del gobierno de Mauricio Macri tanto en la ciudad autónoma de Buenos Aires (2007-2015) como en su paso por el Poder Ejecutivo Nacional. El nombre de Claudio Avruj se hace evidente: fue director ejecutivo de la DAIA (1997-2007) y luego presidente del Museo del Holocausto (2011-2015), fue secretario de Derechos Humanos del gobierno de la ciudad de Buenos Aires (2015-2019) y luego responsable de la Secretaría de Derechos Humanos del Ministerio de Justicia y Derechos Humanos de la Nación. No obstante, una perspectiva ampliada podría advertir que no solo la adscripción a instituciones dedicadas a la recordación del Holocausto operó como un índice de legitimación de trayectorias en las esferas de gobierno. La incorporación de otros funcionarios en las agencias estatales identificados públicamente con lo "judío" —el rabino Sergio Bergman, el diputado Waldo Wolff, entre otros— serviría para matizar aquel juicio, aunque no para rechazarlo. Ver Wechsler, "¿Todo está guardado en la memoria?", 123.

<sup>60</sup> Federico Lorenz, "Las memorias de las derechas", *Revista Anfibia*, Universidad Nacional de San Martín, 2019, https://www.revistaanfibia.com/las-memorias-de-derecha/.

<sup>61</sup> Marilda Tapiero y Estrella Garzón, "Gesto memorial y gesto arquitectónico: Berlín, Barcelona y Sarrebruck", en *Memorias de la piedra. Ensayos en torno a los lugares de detención y masacre*, ed. por Beatrice Fleury y Jacques Walter (Buenos Aires: Ejercitar la Memoria Editores, 2011), 203.

<sup>62</sup> Ioana-Georgiana Serbanoui, "Violencia, memoria y arquitectura. Memoriales y museos de las tragedias del último siglo" (Tesis doctoral, Universidad Politécnica de Madrid, 2020).

imagen 1) estaba constituido por 114 bloques de hormigón armado que formaban una pared cuyas piedras, de grandes dimensiones, tenían en cada una de sus caras delanteras la huella de algún objeto que cualquier individuo podía utilizar en la cotidianidad, como computadora, celular, ropa, paraguas, libros, instrumentos musicales, vajilla, electrodomésticos, entre otros. Tanto la selección de los objetos como su dimensión contemporánea se fundamentaban en el alcance universal que pretendía ejercer la visualización del monumento. Si bien se trataba de un memorial acerca del Holocausto, sus autores consideraban que el objeto de recordación no se circunscribía solo a ello: "Este monumento intenta crear una alerta para que nunca más haya un genocidio en ningún lugar del mundo. Que finalmente haya derechos humanos para todos" De este modo, el universo de objetos incorporados a los bloques de hormigón resultaba abarcativo, en función de su capacidad de transmitir la identificación con utensilios que podían estar en "todas las casas de la Argentina" 4.



Imagen 1: Monumento Nacional a la Memoria de las víctimas del Holocausto Judío

Fuente: fotografías tomadas por el autor (2024).

<sup>63</sup> Nielsen, "La memoria cotidiana".

<sup>64</sup> Gustavo Nielsen y Sebastián Marsiglia, "Monumento Nacional a las Víctimas del Holocausto", *ARQA/Ar*, 14 de abril de 2015, https://arqa.com/arquitectura/monumento-nacional-a-las-victimas-del-holocausto.html

Estas huellas tenían como objetivo enfatizar las ausencias. Según el documento escrito por los arquitectos, aquellos rastros de objetos no tenían la intención de crear ninguna identificación de carácter étnica, nacional, religiosa o política, sino que, en el realce de las ausencias, se hallaba su vocación universal:

No sumergimos en el hormigón objetos de rituales judíos, aunque sea un monumento judío. No hay un candelabro ni una kipá. Como tampoco hay objetos políticos: no hay una Constitución ni un pañuelo de una madre de Plaza de Mayo. Ni armas. En esto se basa lo abarcativo de la propuesta: queremos que inspire a muchísima gente, la mayor posible. Y que todos sean objetos felices. [...] Es por eso que el monumento busca, deliberadamente, trabajar sobre la idea de "no diferencia": si bien el pueblo judío tiene —como todos— una infinidad de rasgos que lo identifican, a nosotros nos pareció más interesante y reparador buscar en este caso los infinitos puntos de unión que hay entre las víctimas de la Shoá y la comunidad internacional que las aloja. ¿Por qué una zapatilla, un tenedor, un metegol? Porque son detalles y porque —fue Mies<sup>65</sup> el que lo dijo— Dios está en los detalles. La ausencia de un vestidito es la ausencia del todo. La ausencia de esa infinidad de elementos que nos conforman como seres culturales, es la ausencia de la cultura.<sup>66</sup>

La integración de estas múltiples dimensiones se complementó con las disposiciones acerca de la ubicación topográfica del monumento. La concatenación de los bloques de hormigón conformó un muro irregular de 39 m de largo, y alcanzó una altura máxima de 4 m, incrustado en el terraplén del ferrocarril Mitre, en la Plaza de la Shoá, de la ciudad de Buenos Aires. Según sus constructores, la idea era que el memorial se acomodara al entorno, sin ocupar una posición central, sino que fuera una invitación a recorrerlo:

El monumento que nosotros diseñamos será visible desde la Avenida del Libertador y desde los Arcos de la Infanta, pero no ocupará el predio de una manera central sino disimulada. El monumento aquí pasa a tener el formato más modesto de un mural apaisado. Los paseantes circularán sobre una plataforma de bloques perforados, lo que da un aspecto final de piso verde, vivo. La iluminación nocturna es rasante, desde el solado, por lo que la gente que visite el monumento por las noches cortará los haces de luz al pasar, provocando sombras humanas sobre las piedras, en una participación involuntaria y espontánea.<sup>67</sup>

No obstante, aun contra la voluntad de sus autores, el monumento comprende una serie de dimensiones situadas y testimoniales, desde su fase proyectual hasta la materialización como memorial, que ponían en tensión su abstracción poética. En primer lugar, y desde su concepción como proyecto, los 114 bloques de cemento simbolizaban a las víctimas de los atentados contra la Embajada de Israel en Argentina en 1992, cuyo saldo fue de 29 muertos, y el de la Asociación Mutual Israelita de Argentina en 1994, que dejó 85 fallecidos. Si bien, según los registros, las referencias a estas otras víctimas estaban desde el origen, posteriormente hubo una revalidación de

<sup>65</sup> En referencia al arquitecto Ludwig Mies van der Rohe (1886-1969), que popularizó la frase del escritor francés, Gustave Flaubert (1821-1880), "Dios está en los detalles".

<sup>66</sup> Nielsen, "Monumento Nacional a las Víctimas del Holocausto".

<sup>67</sup> Javiera Yávar, "114 bloques de hormigón y huellas de objetos recuerdan a las víctimas judías en Buenos Aires", ArchDaily, 3 de mayo de 2015, https://www.archdaily.co/co/766070/monumento-nacional-a-la-memoria-de-las-victimas-del-holocausto-judio.

su simbolismo. Una crónica del diario *Clarín*, por ejemplo, daba cuenta de aquel número como muestra "de nuestro pasado vergonzante", y hacía referencia a la frustración de las investigaciones judiciales en torno a aquellos atentados y, en particular, al clima suscitado en el país tras el acuerdo de entendimiento con Irán (2013) y el fallecimiento del fiscal a cargo de la causa AMIA (2015). Como se advirtió, este artículo señalaba que, aun cuando el monumento estaba finalizado, su carácter era el de *no nato*: "El muro se terminó en mal momento, en febrero, poco después de la muerte del fiscal Alberto Nisman. Ahora tendrá que esperar una mejor oportunidad para convertirse en memorial de la Shoá"<sup>68</sup>.

De igual manera, el monumento incorporó algunos símbolos de la tradición judía, como, por ejemplo, la estrella de David. Esta incorporación, junto con una placa que indica el carácter del monumento, repone el sesgo identitario de las víctimas del Holocausto. Al igual que esta placa, el bloque de hormigón con la estrella de David fue impreso sobre un mármol negro que realzó el signo judío sobre el resto de las huellas. Esta singularización de las víctimas, como señala Koselleck, puede operar como una invisibilización de otros grupos que también fueron exterminados por la maquinaria criminal del nazismo: gitanos, diversidades sexuales, enfermos mentales, discapacitados, opositores políticos, entre otros<sup>69</sup>. Esta modificación respecto del plan original del monumento puede comprenderse por el involucramiento en el proceso de construcción del panteón de instituciones representativas de la comunidad judía argentina. De este modo, la singularización memorial no prosperó en el reconocimiento público de otros grupos de afectados por los crímenes del nazismo.

También, como destaca uno de los arquitectos a cargo del proyecto, el emplazamiento en la Plaza de la Shoá era comprendido "como parte de un complejo de parques religiosos de Buenos Aires que desde hace muchos años es altamente inclusiva. Acepta pueblos, acepta credos, acepta diferencias ideológicas y políticas" En función de sostener esta premisa y reforzar la vinculación armoniosa entre comunidades étnico-religiosas que el paisaje replicaría socialmente, Nielsen destacaba que "Buenos Aires debe ser el único lugar en el mundo en este momento en el que un monumento judío y una mezquita árabe son buenos vecinos" Efectivamente, si bien desde algunos ángulos de la Plaza de la Shoá se puede divisar el minarete de la mezquita porteña, no hay registros documentales que evidencien el involucramiento, la participación o la asistencia de los miembros de aquella comunidad islámica al Monumento. Esta otra dimensión poética de la integración intercultural pareciera deberse al capricho del entramado urbano antes que a la voluntad conciliadora de la comunidad islámica y judía de Argentina.

Finalmente, la pretensión arquitectónica de incorporar el monumento al paisaje, invitando a los paseantes a detenerse en clave reflexiva frente al memorial, se vio trastocada cuando, entre la sanción de la ley promotora del Monumento y su construcción, se desplegó un emprendimiento gastronómico a pocos metros y sobre la misma topografía, por lo que el entorno adquirió un carácter comercial. La superposición de la trama conmemorativa y de consumo fue en desmedro de la apropiación del monumento como lugar público destinado a la memoria y el recogimiento:

<sup>68 &</sup>quot;114 bloques que incomodan", *Clarín*, 9 de abril de 2015.

<sup>69</sup> Reinhart Koselleck, *Modernidad, culto a la muerte y memoria nacional* (Madrid: Centro de Estudios Políticos y Constitucionales, 2011), 134-135.

<sup>70</sup> Nielsen, "Monumento Nacional a las Víctimas del Holocausto".

<sup>71</sup> Nielsen, "Monumento Nacional a las Víctimas del Holocausto".

El consumismo avanza sobre el espacio dedicado a la memoria: la música de los diferentes bares inunda un lugar pensado en términos de contemplación frente al horror del genocidio. Incluso la disposición de los bancos para sentarse lo demuestra, dado que ninguno se encuentra orientado hacia el monumento, sino hacia el área comercial. Por otro lado, no hay árboles que den sombra, por lo que en días de calor no es un espacio que invite al detenimiento, a la mirada detenida y reflexiva. Si analizamos el proyecto ganador del concurso, el monumento debería poder ser visto desde el otro lado del Paseo de la Infanta pero esta visión está bloqueada por la presencia de un bar de moda.<sup>72</sup>

Si bien el "gesto arquitectónico" se fundamentaba en la capacidad que el monumento tendría de expresar las ausencias, durante su proceso de construcción se pudieron identificar una serie de modificaciones y contingencias que fueron matizando su capacidad de constituirse en un vector de transmisión memorial. Entre la abstracción poética y las referencias situadas en los atentados terroristas en Argentina, la universalidad y las marcas identitarias judías, la (in)oportunidad del tiempo de su construcción y la competencia con un espacio gastronómico, la suerte del Monumento Nacional a las Víctimas del Holocausto Judío fue constituyéndose como una referencia periférica a la memoria del Holocausto en Argentina. Con excepción del acto de inauguración en 2016, que coincidió con el promovido por las Naciones Unidas como de recordación internacional de la memoria del Holocausto, y que tiene lugar el 27 de enero, nunca más se desarrolló un acto en aquel espacio<sup>73</sup>.

### 4. El Monumento a las Víctimas del Holocausto: una película para explicar el poema

Poco tiempo después de la inauguración del memorial se estrenó el filme *Monumento*, dirigido por Fernando Díaz, que se rodó durante el proceso de construcción del panteón emplazado en la ciudad de Buenos Aires. Fue realizado por la productora Machaco y contó con el apoyo del Instituto Nacional de Cine y Artes Audiovisuales (INCAA) y la organización Generaciones de la Shoá, que reúne a hijos e hijas de sobrevivientes del Holocausto. Según Díaz, la idea de filmar esta historia le resultó atractiva en función de su sensibilidad en torno al tema del Holocausto. A la vez, el proyecto le permitiría problematizar cómo eran los procesos que estaban detrás de la construcción de la ornamentación urbana; según el director, los ciudadanos naturalizan su tránsito cotidiano e ignoran los sentidos conmemorativos que tienen estos monumentos<sup>74</sup>. Esta perspectiva se reafirmó con las primeras palabras que la voz narradora, en *off*, advierte al inicio del filme: "Esta

<sup>72</sup> Brenda Ficher, Gala González Magnasco y Juan Manuel Hornos, "Una mirada histórica-conceptual sobre el memorial de la Plaza de la Shoá en CABA", trabajo presentado en el XIII Seminario Internacional de Políticas de la Memoria, Buenos Aires, 2022, 12.

<sup>73</sup> Entre 2013 y 2016, se realizaron una serie de movilizaciones, "Marchas por la Shoá", que fueron organizadas por diversas instituciones de la comunidad judía argentina, agencias estatales y la organización Embajada Mundial de Activistas por la Paz. Esta comenzaba su recorrido en la Plaza de la Shoá, lugar donde fue emplazado el monumento, pero ningún acto se realizaba allí y, salvo el que coincide con la fecha de su inauguración, no volvieron a realizarse desde 2016.

<sup>74</sup> Fernando Díaz, "Los sobrevivientes del Holocausto son un monumento en sí mismo", *Vis-a-Vis*, 2 de agosto de 2016.

película trata de un monumento, de sus creadores, del esfuerzo de construirlo y de sus destinatarios. Trata también sobre recuperar su sentido original de recordar. De hacer pensar"<sup>75</sup>.

Estos objetivos explícitos, sin embargo, comienzan a resultar problemáticos a medida que la película avanza. ¿Quiénes son los creadores del monumento? ¿Quiénes son sus destinatarios? ¿Cómo se vinculan los sentidos en torno a "recordar" y "pensar"? Si bien las preguntas podrían tener, *a priori*, una serie de respuestas precisas, como que los constructores son los arquitectos y las agencias estatales involucradas, los destinatarios, al igual que los sobrevivientes y la sociedad argentina en su conjunto, la trama del filme hace que estas dimensiones comiencen a ser puestas en duda. Aunque el director sigue la trayectoria de los arquitectos como creadores del monumento, en las imágenes de archivo que recuperan el acto de colocación de la piedra fundacional del panteón, se ve cómo la presidenta de la organización Generaciones de la Shoah, Diana Wang, establece otros linajes respecto de quiénes son los verdaderos arquitectos: "Nosotros", dice con énfasis, aludiendo a lugar central que ocupan los sobrevivientes al Holocausto<sup>76</sup>.

En el mismo sentido, se pone en suspenso el carácter de los destinatarios. ¿Cuál sería su público? Si bien la referencia a los destinatarios aparece enunciada en la primera intervención del filme, la única enunciación sobre los visitantes del monumento se encuentra en un diálogo que mantienen los albañiles paraguayos, en guaraní, durante un descanso en sus tareas: "[El monumento] es una obra recordatoria. Es sobre los judíos. Siempre se hace la estatua y se pone una placa. Ponen un nombre así saben qué pasó acá. Es para que la vean los turistas porque es un lugar de mucha circulación y comercial"<sup>77</sup>. Las palabras de los albañiles resultan ilustrativas acerca de la distancia entre los actores que participan en la construcción del panteón: arquitectos, organizaciones de sobrevivientes y trabajadores de la construcción. En su diálogo informal, se puede advertir el desconocimiento del objeto recordatorio, a la vez que identifican su ubicación a pocos metros de un polo gastronómico con el hecho de tener como destinatarios a turistas o personas que llegan con fines de consumir en el lugar.

Este distanciamiento entre los creadores y los destinatarios del monumento cobra mayor envergadura cuando, en el Museo del Holocausto, se encuentran los arquitectos con los sobrevivientes. Con el objetivo de explicar cómo será el memorial dedicado a recordar la experiencia que atravesaron las víctimas del nazismo, se dispone una sala con un proyector en el que se comparten los bocetos y un *render* que muestra cómo quedaría el memorial. Ante un auditorio que la cámara registra entre atento y perplejo a medida que la explicación avanza, Gustavo Nielsen se encarga de compartir la idea y materialidad que tendrá su obra:

Muro, piedras de hormigón, conjugar la idea del gran espacio y el pequeño objeto, intentando reflejar esa contradicción e intentando solucionarla. Pensamos que ese muro, con todas esas piedras, podía conformar una colección de elementos de un ser humano en ese momento, elementos de vida cotidiana, puestos sobre el hormigón y sacados, que quede una huella, una especie de fósil urbano. Que quede en negativo del monumento el elemento, del objeto, en el hormigón.

<sup>75</sup> Fernando Díaz, Monumento, 2'30"- 2'42".

<sup>76</sup> Díaz, Monumento, 5'15"-6'00".

<sup>77</sup> Díaz, Monumento, 51'53".

Esa idea de las huellas las llevamos al máximo que daba la cantidad de piedras y dijimos va a ser una colección de huellas. Y esa colección de huellas van a detectar que en este lugar falta un ser humano, el dueño de todos esos objetos<sup>78</sup>.

Inmediatamente después de la presentación, Díaz nos deja ver las reacciones del auditorio a través del registro de las intervenciones. La sublevación de los sobrevivientes fue iniciada por Víctor Barg, quien advertía que "esos bloques se van a prestar a ser elementos usados para escalar, para jugar con ellos, para hacer cualquier cosa. Segundo, el espacio que dejan entre el monumento y la zona de atrás, es una zona que va a servir para cualquier cosa menos para cosas lícitas: ladrones, vagos, vagabundos, etc.". Acto seguido, Eva Fom de Rosenthal se lamentaba: "Siento un gran vacío para ir a verla porque verdaderamente para mí no significa nada, nada". La sobreviviente Eugenia Unger cuestionaba la idea de los bloques de hormigón: "Por qué no hicieron algo más chico donde uno pudiera entrar adentro y decir una palabra a un muerto". El rechazo se exacerba y la cámara nos muestra el desorden y el griterío frente a la mirada atónita de los arquitectos: "Que sepan lo que fue la Shoah", se escucha, mientras la cámara se mueve, "hagamos uno a San Martín, entonces", gritaba, de nuevo Victor Barg<sup>79</sup> quien, posteriormente, y en diálogo con Diana Wang, la interrogaba acerca del sentido que debería tener el monumento para los sobrevivientes: "es historia, no arte. Un sentimiento es..."<sup>80</sup>.

Si bien los minutos posteriores refuerzan el sentido en torno al desencuentro, a través de imágenes tomadas con el micrófono abierto, donde son inteligibles las conversaciones, pero muestran el desorden y el desacuerdo, la composición de la siguiente escena de la película ocupa un lugar central, debido a su intención de justificar el carácter artístico del proyecto monumental. En ella, la voz en *off* reaparece, mientras se muestran imágenes de los arquitectos caminando entre los bloques de cemento del "Memorial a los Judíos de Europa Asesinados" de Berlín<sup>81</sup>:

Ningún símbolo del judaísmo está presente en este monumento dedicado a los judíos y eso lo hace más reparador. Buscando un punto de unión entre las víctimas y la sociedad que los aloja. Si bien no es un lugar de recogimiento, como algunos quisieran, su sola presencia en Berlín habla de una firme decisión política. El registro del monumento es poético, no testimonial. Lo documental ya está hecho, está en todos los Museos de la Shoah del mundo, en los libros de historia, en las fotos. Nosotros sentimos el deseo y el deber de iluminar una faceta nueva dentro de un relato que ya parece haber sido iluminado de todas las formas posibles.<sup>82</sup>

Esta intervención resulta iluminadora en función de la voluntad de los creadores del monumento de explicar las razones y los objetivos que los impulsaron. A través de otro memorial de

<sup>78</sup> Díaz, Monumento, 24'50" - 25'30"

<sup>79</sup> Díaz, Monumento, 26'30".

<sup>80</sup> Díaz, Monumento, 28'40".

<sup>81</sup> Se trata de un monumento emplazado en un espacio central de la ciudad de Berlín, próximo a la Puerta de Brandenburgo y al Parlamento alemán. Fue diseñado por el arquitecto Peter Eisennman y el ingeniero Buro Happold, y su construcción se realizó entre el 2003 y el 2005. Stefanie Endlich, "El Monumento a los Judíos Asesinados de Europa", en *Memorias urbanas en diálogo: Berlín y Buenos Aires*, ed. por Peter Birle, Vera Carnovale, Elke Gryglewski y Estela Schindel (Buenos Aires: Buenos Libros, 2009), 123-134.

<sup>82</sup> Díaz, Monumento, 30'50".

recordación de los judíos exterminados por la política criminal del nazismo, posicionan y legitiman su creación. Como se sostuvo, la apelación a este memorial redunda en la filiación de la propuesta nacional en una red de carácter transnacional de monumentos recordatorios del Holocausto<sup>83</sup>. Su inscripción en este linaje resulta en una valoración del carácter artístico y abstracto del panteón, que, como sostienen Emilio Burucúa y Nicolás Kwiatkowski, otorga un carácter sistemático a esta arquitectura conmemorativa, la cual, a través de las referencias al vacío y las ausencias que realiza a través de las formas abstractas, se posiciona frente al debate en torno a cómo representar las violencias masivas<sup>84</sup>.

Sin embargo, la intervención de la voz narradora, que equipara "lo documental" a lo "poético", puede resultar problemática, debido al "nosotros" de la afirmación final que desdibuja la distancia entre el director de la película y los arquitectos del monumento. ¿Quién está hablando? ¿Qué función cumple el filme? ¿Es el registro del proceso de construcción de la obra o su traducción para quienes no alcanzan a comprenderlo? En este sentido, el filme parece retomar la voz de los arquitectos y situarse en el debate que antecedió esta escena, al contrariar las intervenciones de los sobrevivientes, a la vez que reconoce el carácter ilegible del "gesto arquitectónico": el monumento es explicado a través de una película.

Esta tensión y la recuperación de la perspectiva de los arquitectos se pueden apreciar en el texto de Gustavo Nielsen, cuyo objeto es la descripción de la obra. En función de su preocupación por la ilegibilidad del monumento, Nielsen retoma el diferendo con uno de los sobrevivientes, Víctor Barg, a quien refiere a través de su nombre propio:

Comparto con él mis reflexiones como creador, pero también mi decepción al tener que explicar un poema. Uno ve una estatua de San Martín y ya sabe quién es. ¿Siempre fue obvio? No. Sabés quién es ese señor de a caballo porque te avisaron en la escuela. Los niños anteriores al aviso solamente ven un hombre disfrazado, portando un sable corvo. La estatua convoca la pregunta acerca de quién es ese señor. Qué cosas hizo, por qué está arriba de un pedestal. Y los mayores debemos responder. Necesitamos a ese chico curioso y al adulto dispuesto a contar qué pasó. §5

Si bien Nielsen reconoce la función pedagógica de los monumentos, en la homologación de uno destinado a la figura del general San Martín con el del Holocausto, no reconoce las dimensiones históricas y simbólicas diferenciadas de la arquitectura conmemorativa de acuerdo con los contextos de su construcción. A diferencia de la estatutaria consagratoria de la historia nacional, caracterizada por el ensalzamiento de las virtudes de la nación a través del ejemplo de los grandes hombres o de batallas decisivas<sup>86</sup>, aquella destinada a la recordación de violencias masivas respondía a otros modelos estructurantes que, como en el monumento a las víctimas del Holocausto, se apoyaban en la abstracción para transmitir la experiencia de la ausencia<sup>87</sup>.

<sup>83</sup> Serbanoui, "Violencia, memoria y arquitectura"; Mosse, Soldados caídos.

<sup>84</sup> José Emilio Burucúa y Nicolás Kwiatkowski, "Cómo sucedieron estas cosas". Representar masacres y genocidios (Buenos Aires: Katz, 2015), 179-180.

<sup>85</sup> Nielsen, "Monumento Nacional a las Víctimas del Holocausto".

<sup>86</sup> Lilia Ana Bertoni, *Patriotas, cosmopolitas y nacionalistas. La construcción de la nacionalidad argentina a fines del siglo xix* (Buenos Aires: Fondo de Cultura Económica, 2001).

<sup>87</sup> Serbanoui, "Violencia, memoria y arquitectura"; Mosse, Soldados caídos; Burucúa y Kwiatkowski, "Cómo sucedieron estas cosas".

Esta misma perspectiva se puede advertir en la trama narrativa del filme documental. Por ejemplo, las primeras imágenes de la película se componen de una vista de algunos de los monumentos más significativos y vistosos de la ciudad de Buenos Aires: el Obelisco, Evita, el Cid Campeador, un Quijote ataviado con una bandera LGTBQ, el de San Martín y el Cenotafio de Malvinas, mientras se cita la definición en latín del término monumento, "hacer pensar". Este recorrido, musicalizado con un tango que acentúa el carácter porteño como representación de lo argentino, no repara en distinciones arquitectónicas ni en el sentido conmemorativo de cada una de las piezas registradas. Retomando a Maurice Agulhon, esta cadena de referencias monumentales da cuenta de cómo estos son incorporados a la ornamentación urbana, evidenciando el distanciamiento con el objetivo originario que tuvo la promoción de cada uno de ellos<sup>88</sup>.

La homogeneización monumental está acompañada por la descontextualización de la historia del monumento y de las diferentes agencias estatales que participaron de la iniciativa, así como de los contextos políticos en los que se fraguó su materialización. La única escena relativa al vínculo entre quienes participan del proceso de construcción del monumento y el Estado es una toma de poco más de un minuto, en el que, sin intermediación de la voz en off, que es aquella que va hilando la narrativa fílmica, se muestra la reunión de abril de 2014, en la que se hizo entrega de la orden de ejecución del monumento y en la que participaron la presidenta de la nación, Cristina Fernández de Kirchner, los arquitectos, representantes de entidades étnico-comunitarias, miembros de organismos de derechos humanos y sobrevivientes del Holocausto, así como hombres y mujeres del ámbito cultural<sup>89</sup>. Esta ausencia de referencias situadas al contexto político en el que se construye el monumento se replica en el tramo final del filme, cuando se muestran imágenes de la colocación del último bloque de hormigón, lo que da por concluida su construcción, sin mencionar la distancia entre este momento y su inauguración postergada, casi un año después<sup>90</sup>.

El filme "Monumento" actúa como un complemento de carácter poético del memorial. Su pretensión es justificarlo y explicarlo. No obstante, dos movimientos narrativos singularizan la posición de la película. En primer lugar, hay una serie de corrimientos de actores que, por distintos motivos, tuvieron un rol protagónico en el desarrollo del monumento: las agencias estatales, los sobrevivientes y las organizaciones de la comunidad judía. Aun cuando Diana Wang sostuvo que, debido a su condición de sobrevivientes, estos eran los verdaderos "arquitectos" del memorial, su sensibilidad aparece escamoteada tras la polémica presentación en el Museo del Holocausto<sup>91</sup>, y, en contraposición, son los arquitectos las figuras centrales. En segundo lugar, la renuncia a la función

<sup>88</sup> Maurice Agulhon, "La 'estatuomanía' y la historia", en *Historia Vagabunda*, ed. por Maurice Agulhon (México: Instituto Mora, 1994), 120-161.

<sup>89</sup> En la secuencia, se advierte que la presidenta está atenta e interesada en las explicaciones de los arquitectos e, incluso, pregunta si el monumento tendrá los mismos colores que los del boceto. Esta secuencia, a su vez, contrasta con la de la sublevación de los sobrevivientes, debido a que no hay intercambio de opiniones en torno al carácter "poético" o "testimonial" del memorial (Díaz, *Monumento*, 31´37").

<sup>90</sup> Díaz, Monumento.

<sup>91</sup> Una tensión similar se suscita en el filme "Llegaron los turistas" (*Am Ende kommen Touristen*, Talheim, 2007), cuando quien funge como sobreviviente del Holocausto y testimoniante en el campo de concentración y exterminio de Auschwitz se enfrenta con los técnicos en preservación y patrimonio del Sitio de Memoria por las maneras disímiles de reparar la maleta de una de las víctimas del Holocausto. Estos saberes diferenciados oponen la perspectiva de quienes pasaron por Auschwitz con el conocimiento técnico de un profesional que no necesariamente se muestra empático con las víctimas.

testimonial del monumento está acompañada por la deshistorización de su proceso constructivo, donde son invisibilizados quienes promovieron el memorial, ya sea desde el poder Legislativo y Ejecutivo o desde las instituciones implicadas.

### **Conclusiones**

La construcción del Monumento Nacional a las Víctimas del Holocausto Judío conllevó un proceso de un poco más de 20 años, en el que participó un amplio universo de actores. La temporalidad extendida se caracterizó por una dinámica espasmódica en la que, particularmente, las agencias estatales involucradas expedían una norma o resolución administrativa con el objeto de avanzar en la materialización del monumento para luego ralentizar los trámites posteriores. Esta dinámica conjugó el interés de los gobiernos involucrados por materializar la memoria del Holocausto en el espacio público con las crisis políticas, sociales y económicas que cada uno debió atravesar. Como se advirtió en el primer apartado del artículo, este derrotero sinuoso del memorial conjugó los tiempos ralentizados de las burocracias con las crisis político-económicas que debieron enfrentar los distintos gobiernos actuantes y sus regímenes de memoria diferenciados en relación con la centralidad que tuviera el reconocimiento de las violencias masivas acaecidas en el pasado reciente.

No obstante, los tiempos laxos del proceso de construcción no fueron un rasgo distintivo del caso argentino. El Museo Judío de Berlín, por ejemplo, la obra construida por Daniel Libeskind, comenzó a proyectarse en 1971, en el marco de la conmemoración de los 300 años de vida judía en Berlín, pero su realización conllevó una serie amplia de debates<sup>92</sup> que fueron dilatando su construcción hasta el 2001<sup>93</sup>. Algo similar ocurrió con el Memorial a los Judíos Asesinados de Europa, también en Berlín, que fue inaugurado en 2005 tras diecisiete años de polémicas en torno a su erección<sup>94</sup>. Como en estos casos, el Monumento Nacional a las Víctimas del Holocausto estuvo caracterizado por una serie de polémicas que involucraron a diversos actores, tanto estatales como de organizaciones étnico-comunitarias, y que hacían referencia a cuestiones políticas y estéticas.

Asimismo, el vínculo entre el Memorial de Berlín y el que se construyó en la ciudad de Buenos Aires fue destacado en diversos pasajes de este trabajo, incluso por los propios arquitectos y el director del filme explicativo de la obra arquitectónica. En este sentido, el memorial argentino replica el "gesto arquitectónico" transnacional de los monumentos en torno al Holocausto y las violencias masivas acaecidas durante el siglo xx, que, a través de formas abstractas, apelan a los sentidos sobre la ausencia. No obstante, al mismo tiempo que se inscribe en este linaje, el panteón asume un carácter nacional cuando, desde su fase proyectual, compone una filiación simbólica entre quienes fueron exterminados durante el Holocausto y las víctimas de los atentados terroristas que tuvieron lugar en Argentina durante la década de 1990. En este sentido, y como sostiene Aleida Assman, aun cuando la memoria del Holocausto adquirió un carácter transnacional durante

<sup>92</sup> Los debates fueron de diversa índole, pero uno de ellos fue impregnando a los posteriores: cómo conmemorar la experiencia de vida de una comunidad, la judía, que había sido exterminada por los propios alemanes. Como en los debates acerca de la representación de las masacres que relevamos en las páginas de este artículo, el arquitecto Libeskind resolvió el dilema a través de referencias a las ausencias, los vacíos y el quiebre en la continuidad histórica de esta población en la vida de Alemania. Ver Tapieto y Garzón, "Gesto memorial y gesto arquitectónico".

<sup>93</sup> Tapiero y Garzón, "Gesto memorial y gesto arquitectónico", 204-221.

<sup>94</sup> Endlich, "El Monumento a los Judíos Asesinados de Europa".

el mismo periodo en que se concibió el panteón argentino, su materialización repuso dimensiones relativas a la experiencia nacional, como la de las víctimas de los atentados sucedidos en Argentina a comienzos de la década de 1990<sup>95</sup>.

La reconstrucción de la mecánica en torno a su construcción es ilustrativa, al igual que una serie de dimensiones significativas para pensar quiénes se movilizan en torno a la construcción de un panteón conmemorativo y qué sentidos conlleva la experiencia histórica objeto del memorial. Si bien el proyecto fue promovido por un diputado nacional de la provincia de Chaco, Claudio Mendoza, en el proceso participaron otras agencias, gobiernos, instituciones y personalidades, al punto que en ningún momento del proceso de construcción e inauguración hay registros ni menciones del autor de la normativa que impulsó la creación del monumento ni, mucho menos, su adscripción política: el peronismo. En este sentido, lo que sucedió en torno a la composición de los jurados para el concurso de proyectos fue un claro ejemplo del desplazamiento del Poder Legislativo por parte de funcionarios del Poder Ejecutivo y el rol preponderante que fueron adquiriendo algunas instituciones de la comunidad judía en la gestión y toma de decisiones acerca del memorial.

Esto, sin embargo, contrastó con los debates en torno a su emplazamiento. Si bien, como advirtió Claudio Avruj, regía una imposibilidad patrimonial respecto de la construcción del panteón en la Plaza del Congreso<sup>96</sup>, la decisión de levantar el monumento en la Plaza de la Shoá, en el barrio de Palermo, atentó contra la voluntad de consagrar la memoria del Holocausto en un ámbito central del espacio público en Argentina. Como advierten Ficher, Magnasco y Hornos, la competencia espacial con el polo gastronómico redundó en una invisibilización del memorial<sup>97</sup>. Este carácter periférico del monumento, debido al lugar que ocupa la memoria del Holocausto en Argentina, se complementó, además, con el rechazo expresado por los propios sobrevivientes, quienes consideraban que la obra no los representaba y, también, con el contexto político en el que fue, finalmente, construido: durante los últimos años de gestión de Cristina Fernández de Kirchner, cuando el vínculo entre el gobierno nacional y las instituciones de la comunidad judía se había resquebrajado.

No obstante, esta condición periférica puede no solo deberse a estos factores. Como señala Ioana-Georgiana Serbanoui, la función simbólica y representativa de la arquitectura como transmisora de emociones relativas a experiencias del pasado también está puesta en cuestión frente al avance contemporáneo de las nuevas tecnologías<sup>98</sup>. Si bien la imagen sigue siendo portadora de sentidos, lo que emerge como una nueva experiencia son los canales a través de los cuales se vehiculizan las estructuras de sentimientos<sup>99</sup>. Las imágenes representativas y simbólicas que antaño proyectaban la estatutaria han recalado en sitios web y redes digitales que, al contrario de la fachada arquitectónica, son permeables a cambios y no precisan o, incluso, hacen innecesaria, la presencia física de los individuos<sup>100</sup>.

<sup>95</sup> Assman, "Transnational Memories".

<sup>96</sup> Avruj, "Monumento a la Shoá".

<sup>97</sup> Ficher, Magnasco y Hornos, "Una mirada histórica-conceptual".

<sup>98</sup> Serbanoui, "Violencia, memoria y arquitectura", 50.

<sup>99</sup> Williams Raymond, Marxismo y literatura (Madrid: Ariel, 1997).

<sup>100</sup> Serbanoui, "Violencia, memoria y arquitectura", 50.

### Bibliografía

### **Fuentes primarias**

### Archivos

- Archivo Honorable Cámara de Diputados de la Nación Argentina (AHCDNA), Sección "Bases y Proyectos", 1990-1999.
- 2. Archivo Cámara de Senadores de la Nación (ACSN), Fondo *Diario de Sesiones*, 1995, 1996; Leyes [26332, 4 de diciembre de 2007]
- 3. Archivo Secretaría de Cultura (ASC), Sección Proyectos, Sección Resoluciones.

### Publicaciones periódicas

- 4. ArchDaily. Santiago de Chile, 2015
- 5. Clarín. Buenos Aires, 2015.
- 6. Vis-a-Vis. Buenos Aires, 2014, 2016.
- 7. La Nación. Buenos Aires, 2000
- 8. *Página/12*. Buenos Aires, 2009, 2012.
- 9. ARQA/Ar. Buenos Aires, 2015.
- 10. Infoleg. Buenos Aires, 2024
- 11. Infojus. Buenos Aires, 2016.

#### Material audiovisual

- 12. *Monumento* (de Fernando Díaz, 2016), producido por Machaco y el Instituto Nacional de Cine y Artes Audiovisuales (INCAA).
- 33. Sobrevivientes de Auschwitz nos contaron su historia en Casa Rosada (2016), https://www.youtube.com/watch?v=UzPtWJCYtu8.

### **Fuentes secundarias**

- Agulhon, Maurice. "La 'estatuomanía' y la historia". En *Historia Vagabunda*, editado por Maurice Agulhon, 120-161. México: Instituto Mora, 1994.
- Arieli, Roni Mikel. *Remembering the Holocaust in Racial State. Holocaust memory in South Africa from Apartheid to Democracy (1948-1994)*. Berlín/Boston: De Gruyter, 2022.
- 16. Assmann, Aleida. "Transnational memories". European Review 22, n.º 4 (2014): 546-556.
- 17. Balé, Cinthia. Memoria e identidad durante el kirchnerismo. La Plata: FaHCE Ediciones, 2018.
- Bertoni, Lilia Ana. *Patriotas, cosmopolitas y nacionalistas. La construcción de la nacionalidad argentina a fines del siglo xix*. Buenos Aires: Fondo de Cultura Económica, 2001.
- 19. Brenan, Darío y Gustavo Efrón. "Los medios gráficos argentinos durante el nazismo". *Question* 1, nº 11 (2006): 1-10.
- 20. Burucúa, José Emilio y Nicolás Kwiatkowski. "Cómo sucedieron estas cosas". Representar masacres y genocidios. Buenos Aires: Katz, 2015.
- 21. Cardona, Lorena. "Sobre ciertas cosas que no se pueden nombrar. La representación del Holocausto en Colombia". Tesis de maestría. Universidad Nacional de La Plata, 2015.

- Chinski, Malena. "La AMIA y el monumento al mártir desconocido en el cementerio israelita de La Tablada". En *Identidades, memorias y poder cultural en Argentina (siglos XIX y XX)*, compilado por María Bjer e Iván Cherjovsky, 161-197. Bernal: Universidad Nacional de Quilmes, 2018.
- Chinski, Malena. "Memorias olvidadas: los judíos y la recordación de la Shoá en Buenos Aires". Tesis de doctorado. Universidad Nacional de General Sarmiento, 2018.
- 24. Cueto Rua, Santiago. *Ampliar el círculo de los que recuerdan. La inscripción de la Comisión Provincial por la Memoria en el campo de los derechos humanos y la memoria.* La Plata: FaHCE/UNGS, 2019.
- 25. Diner, Hasia. *We Remember with Reverance and Love: American Jews and the Myth of Silence after the Holocaust.* Nueva York: New York University Press, 2009.
- 26. Endlich, Stefanie. "El Monumento a los Judíos Asesinados de Europa". En Memorias urbanas en diálogo: Berlín y Buenos Aires, editado por Peter Birle, Vera Carnovale, Elke Gryglewski y Estela Schindel, 123-134. Buenos Aires: Buenos Libros, 2009.
- Ficher, Brenda, Gala González Magnasco y Juan Manuel Hornos. "Una mirada histórica-conceptual sobre el memorial de la Plaza de la Shoá en CABA", trabajo presentado en el XIII Seminario Internacional de Políticas de la Memoria, Buenos Aires, 2022.
- 28. Guglielmucci, Ana. La consagración de la memoria. Buenos Aires: Antropofagia, 2013.
- 29. Huyssen, Andreas. *En busca del futuro perdido. Cultura y memoria en tiempos de globalización.* México: Fondo de Cultura Económica, 2002.
- 30. Kahan, Emmanuel y Celeste Adamoli. "El abordaje del Holocausto desde la trama educativa". *Aletheia* 7, n.º 14 (2017).
- Kahan, Emmanuel. "Usos y narrativas del Holocausto desde la recuperación democrática (1983-2019)". En *Novos estudos sobre o Holocausto*, editado por Karl Schuster, Carlos Reiss y Luzilette Falavinhia, 221-264. Recife: Edupe, 2022.
- 32. Kissi, Edward. *Africans and the Holocaust. Perceptions and Responses of Colonized and Sovereign Peoples.* Nueva York: Routledge, 2020.
- 33. Koselleck, Reinhart. *Modernidad, culto a la muerte y memoria nacional*. Madrid: Centro de Estudios Políticos y Constitucionales, 2011.
- 34. Levy, Daniel y Natan Sznaider. *The Holocaust and Memory in Global Age*. Arizona: Temple University Press, 2006.
- Lorenz, Federico. "Las memorias de las derechas". *Revista Anfibia* (2019). https://www.revistaanfibia.com/las-memorias-de-derecha/.
- 36. Lvovich, Daniel y Jacqueline Bisquert. *La cambiante memoria de la dictadura militar*. Buenos Aires: Biblioteca Nacional, 2008.
- 37. Montero, Ana. ¡Y al final un día volvimos! Los usos de la memoria en el discurso kirchnerista (2003-2007). Buenos Aires: Prometeo, 2012.
- 38. Mosse, George. *Soldados caídos. La transformación de la memoria de las guerras mundiales.* Zaragoza: Prensas de la Universidad de Zaragoza, 2016.
- Novick, Peter. *The Holocaust and the Collective Memory: The American Experience*. Londres: Bloomsbury, 2001.
- 40. Pisanty, Valentina. *Los guardianes de la memoria. El retorno de las derechas xenófobas.* Valencia: Universitat de Valencia, 2022.
- 41. Schiffrin, Leopoldo. "La primacía del derecho internacional sobre el derecho argentino". En *La aplicación de tratados sobre derechos humanos en por los tribunales locales*, editado por Martín Abregú y Christian Courtis, 115-126. Buenos Aires: CELS, 2004.

- 42. Senkman, Leonardo. Argentina, la Segunda Guerra Mundial y los refugiados indeseables, 1933-1945. Buenos Aires: Grupo Editor Latinoamericano, 1991.
- 43. Serbanoui, Ioana-Georgiana. "Violencia, memoria y arquitectura. Memoriales y museos de las tragedias del último siglo". Tesis de doctorado. Universidad Politécnica de Madrid, 2020.
- 44. Tapiero, Marilda y Estrella Garzón. "Gesto memorial y gesto arquitectónico: Berlín, Barcelona y Sarrebruck". En Memorias de la piedra. Ensayos en torno a los lugares de detención y masacre, compilado por Beatrice Fleury y Jacques Walter, 201-227. Buenos Aires, Ejercitar la Memoria Editores, 2011.
- 45. Toker, Eliahu y Ana Wainstein. Sitios de la memoria. Protagonistas y forjadores de la comunidad judía argentina. Cementerios judíos de Liniers y La Tablada. Buenos Aires: Milá, 2005.
- 46. Traverso, Enzo. *El fin de la modernidad judía. Historia de un giro conservador*. Buenos Aires: Fondo de Cultura Económica, 2016.
- 47. Vecchioli, Virginia. "Políticas de la memoria y formas de clasificación social. ¿Quiénes son las 'Víctimas del Terrorismo de Estado' en la Argentina?". En *La imposibilidad del olvido. Recorridos de la memoria en Argentina, Chile y Uruguay,* compilado por Bruno Groppo y Patricia Flier, 83-102. La Plata: Ed. Al Margen, 2001.
- 48. Wechsler, Wanda. "¿Todo está guardado en la memoria? La memoria del Holocausto en Argentina a través de un museo (1993-2013)". Tesis de maestría. Universidad de San Andrés, 2016.
- 49. Wechsler, Wanda. "Un Museo del Holocausto en Buenos Aires: contexto de creación". *Hamsa* 5 (2019). doi: https://doi.org/10.4000/hamsa.442.
- 50. Wieviorka, Anette. Déportation et génocide. Entre la mémoire et l'oubli. París: Pluriel, 2013.
- Zaretsky, Natasha. Acts of repair. Nueva Jersey: Rutgers University Press, 2020.
- 52. Zertal, Idith. La Nación y la muerte. La Shoá en el discurso y la política de Israel. Buenos Aires: Del Nuevo Extremo, 2010.



### Emmanuel Nicolás Kahan

Doctor en Historia por la Universidad Nacional de La Plata. Profesor adjunto en Historia Social Argentina, Facultad de Humanidades y Ciencias de la Educación, Universidad Nacional de La Plata. Línea de investigación: historia de la memoria del Holocausto en Argentina. Últimas publicaciones: Emmanuel Kahan, Parte del aire. La recepción del conflicto árabe-israelí en la política y la cultura argentina (1967-1982). Buenos Aires: Prometeo, 2023. (Junto a Lior Zylberman) "La ficcionalización de una denuncia contra la dictadura militar. El testimonio de Jacobo Timerman en la televisión estadounidense (1983)", Revista De Ciencias Sociales n.º 182, (2023):117-133; "Ser hija, ser esposa, ser sobreviviente y ser madre(s). Enunciación y cuadros sociales de la memoria en una voz testimonial: Sara Rus (1994-2014)". En Inscripciones de una revuelta. Testimonios del terrorismo sexuado, editado por T. Basile y M. Chiani. La Plata: EDULP, 2023, 143-165; y "Between Collective Action and Public Policies. A Panoramic Perspective on Memory in Latin America". En Remembering Mass Atrocities: Memory Struggles and Cultural Representation in the Global South, editado por Ndlovu Mphathisi, Tshuma Lungile, Shepherd Mpofu. Palgrave Macmillan, 2023, 271-280. emmanuel.kahan@gmail.com, https://orcid.org/0000-0002-4476-178X



### Tema abierto

"Hombres que vivían como las mujeres" en la Alta California, siglo XVIII. Coyas/joyas, cuút o uluqi: ¿Sodomitas, hermafroditas o amaricados? • 3-24

Diana Roselly Pérez Gerardo, Instituto de Investigaciones Históricas, Universidad Nacional Autónoma de México (UNAM), México

Producción y circulación de la edición comunista en el Cono Sur: El caso de la editorial Sudam (1929-1935) • **25-51** 

Mariana Massó, Centro de Investigaciones y Estudios sobre la Cultura y la Sociedad (CIECS) Consejo Nacional de Investigaciones Científicas y Técnicas (CONICET)/Universidad Nacional de Córdoba(UNC), Argentina

The Modernization of Medical Education in Brazil: Rockefeller Foundation Funding and the Ribeirão Preto Medical School in a Development Context (1951-1964) • **53-78** 

Maria Gabriela Silva Martins da Cunha Marinho, Universidade Federal do ABC, Brasil Ricardo dos Santos Batista, Universidade do Estado da Bahia/Universidade Federal da Bahia, Brasil Paloma Porto, Instituto René Rachou, Brasil Ana Nemi, Universidade Federal de São Paulo, Brasil Cristina de Campos, Universidade Estadual de Campinas/Universidade São Judas Tadeu, Brasil

*MTV Brasil: repertório musical e construção de uma juventude televisionada (1990)* • **79-100** Carlos Eduardo Pereira de Oliveira, Universidade do Estado de Santa Catarina, Brasil

"¡Eso no nos representa!" Historia, contexto(s) y representación en el Monumento Nacional a la Memoria de las Víctimas del Holocausto Judío de Buenos Aires, Argentina • 101-127
Emmanuel Nicolás Kahan, Universidad Nacional de La Plata, Argentina

Políticas editoriales

Políticas éticas



