Bulletin de I'Institut francgais d'études andines
BULLETIN
de I'Institut Francais secretariat@ifea.org.pe

d'Etudes Andines Institut Francais d'Etudes Andines
Organismo Internacional

Martin, Rossella
Tupac Yupanqui ou le modéle du prince parfait. Etude de l'autre protagoniste d'Ollantay
Bulletin de I'Institut frangais d'études andines, vol. 40, nim. 1, 2011, pp. 123-146
Institut Francais d'Etudes Andines
Lima, Organismo Internacional

Disponible en: http://www.redalyc.org/articulo.oa?id=12621131004

Comment citer [ f &\ /"

Numé let : o
umero comple Systeme d'Information Scientifique

Plus d'informations de cet article Réseau de revues scientifiques de I'Amérique latine, les Caraibes, 'Espagne et le Portugal

Site Web du journal dans redalyc.org Projet académique sans but lucratif, développé sous l'initiative pour l'accés ouverte


http://www.redalyc.org/revista.oa?id=126
http://www.redalyc.org/articulo.oa?id=12621131004
http://www.redalyc.org/comocitar.oa?id=12621131004
http://www.redalyc.org/fasciculo.oa?id=126&numero=21131
http://www.redalyc.org/articulo.oa?id=12621131004
http://www.redalyc.org/revista.oa?id=126
http://www.redalyc.org

Bulletin de I'lnstitut Francais d’Ftudes Andines / 2010, 40 (1): 123-146

Tupac Yupanqui ou le modele du prince
parfait. Etude de I'autre protagoniste
d’Ollantay

Rossella Martin-

Résumé

Le monde évoqué dans Ollantay est I'ancien Tawantinsuyu. Cependant le drame est doublement
ancré dans I'Histoire : celle qui fournit son cadre a l'action de la piece et celle de I'époque de sa
composition, le dernier quart du XVIII® siecle. Cet article se propose d’analyser le role-clé joué par
le personnage du jeune Inca Tupac Yupanqui, en tant qu’intermédiaire entre ces deux périodes
historiques. Figure emblématique de la civilisation inca, Tupac Yupanqui est aussi représentatif d’'une
certaine « thématique d’époque », dans laquelle convergent des mythes politiques locaux, élaborés par
le mouvement néo-inca et liés aux revendications de I'élite indigene et créole du Cuzco, et des themes
apportés par des courants esthétiques et philosophiques d’origine européenne.

Mots clés : empire inca, Tupac Yupanqui, Ollantay, théatre quechua colonial, Renaissance inca

Tupac Yupanqui o el modelo del principe perfecto. Estudio del otro
protagonista de Ollantay

Resumen

El mundo evocado en Ollantay es el antiguo Tawantinsuyu. Empero el drama bebe a dos fuentes
historicas: la que proporciona su escenario a la obra dramatica y la de su composicion, el Gltimo

* Version corrigée de la communication présentée lors du colloque Les littératures didactique et
dramatique en langues autochtones dans le Mexique et le Pérou coloniaux, organisé par le Centre
d’Etudes sur les Langues Indigénes d’Amérique (CELIA-CNRS) et I'Université de Toulouse-Le Mirail
(Toulouse, 9-10 juin 2006), sous la direction de Xavier Pello.

™ Chercheure post-doctorante, Institut national de Langues et Civilisations orientales (INALCO), 2 rue
de Lille, 75343 Paris Cedex 03. E-mail : rossella.martin@wanadoo.fr



Rossella Martin

cuarto del siglo XVIII. Este articulo se propone analizar el papel fundamental desempenado por el
personaje del Inca joven, Tupac Yupanqui, como intermediario entre estos dos perfodos histéricos.
Figura emblematica de la civilizacién inca, Tupac Yupanqui también es representativo de cierta
«temdtica de época, en la cual convergen mitos politicos locales, elaborados por el movimiento neo-
inca y vinculados con las reivindicaciones de las élites indigena y criolla del Cuzco, y temas traidos por
corrientes estéticas y filosoficas de origen europeo.

Palabras claves: imperio inca, Tupac Yupanqui, Ollantay, teatro quechua colonial, Renacimiento inca

Tupac Yupanqui or the model of the perfect prince. A study on the
other protagonist of Ollantay

Abstract

The world evoked in Ollantay is that of ancient Tawantinsuyu. However the drama is doubly anchored
in history. The first stems from the framework of the dramatic action and the second relates to the time
of its composition during the last quarter of the eighteenth century. This paper offers a study of the key
role played by the character of young Inca Tupac Yupanqui as a mediator between these two historical
periods. As a symbolic figure of the Inca civilization, Tupac Yupanqui is also representative of a certain
“theme of an era”, in which there converge several local political myths, elaborated by the neo-inca
movement and connected to the demands of the native and creole elite of Cuzco. Some themes were
brought by aesthetic and philosophical currents of European origin

Key words: Inca empire, Tupac Yupanqui, Ollantay, quechua colonial theatre, Inca Renaissance

INTRODUCTION

Le fait que l'intrigue d'Ollantay se situe au temps des anciens Incas et que les
manuscrits qui nous l'ont transmis ne mentionnent pas le nom de son auteurt,
I'enthousiasme que suscita sa « découverte » au XIX® siecle dans les milieux
nationalistes péruviens: et, enfin, I'aval donné a la thése de I'origine incaique

1 A l'exception d'un des manuscrits les plus anciens, le Dominicano I, qui porte a la derniére page
I'annotation : «Autor Antonio Valdez, cura de Yanaoca». Cette annotation, qui n’est pas de la main
du copiste, est cependant impossible a dater.

2 La premiere information imprimée sur 'existence d'Ollantay est donnée dans un article, publié en
1837 dans EI Museo Erudito du Cuzco sous le titre de «Tradicién de la rebelién de Ollantay, y acto
herdico de fidelidad de Ruminahui, ambos generales del tiempo de los Incasy. En s'intéressant a ce
qu'il considere comme un fait historique qui se serait produit a I'époque des Incas, son auteur,
I'avocat cuzquénien José Palacios, mentionne le drame quechua que le curé Antonio Valdez, mort
octogénaire en 1814, aurait composé a partir de la tradition orale. Or, a I'époque de la parution de
I'article de Palacios, le Pérou venait de conquérir son indépendance (1821). Pour la jeune nation,
qui se tournait vers son passé préhispanique en quéte d’une identité qui lui ft propre, I'existence
d’un Ollantay prétendument inca permettait de se doter d’un monument littéraire national. Les
témoignages de Palacios et des contemporains de Valdez, qui lui attribuaient la paternité de I'ceuvre,



Tupac Yupanqui ou le modéle du prince parfait. Etude de I'autre protagoniste d’Ollantay

par des savants européens et américainss, sont autant de facteurs qui expliquent
que la piece fut longtemps considérée comme un vestige littéraire inca. Pourtant
Ollantay est une tragicomedia en trois actes et en vers octosyllabes, qui s'inscrit
dans la tradition du théatre quechua colonial a visée didactique et largement
influencé, dans ses formes comme dans ses contenus, par des modeles littéraires
occidentaux4. Son auteur, Antonio Valdez, était un curé de la région de Cuzco qui,
dans les dernieres décennies du XVIII¢ siecle, s’inspira d’une vieille légende locale
pour livrer a ses contemporains son réve utopique d’une société idéale.

Le monde évoqué dans Ollantay est I'ancien Tawantinsuyu, mais le drame est
doublement ancré dans |I'Histoire : celle qui fournit le cadre a I’action de la piece
et celle de I'époque de sa composition. Un rapport trés étroit unit le temps passé
des évenements dramatisés et le temps présent de I'écriture, si bien qu’a travers
la vision de la société inca qui est véhiculée dans la piece, on peut connaitre la
mentalité et la sensibilité de la période historique a laquelle appartient son auteur.
La valeur de I'ceuvre, mesurée autrefois a I’aune des informations sur la civilisation
inca qu’elle était censée fournir, réside plutot en sa fonction de révélateur des
enjeux idéologiques et politiques qui opposerent les différents secteurs de la
société péruvienne dans le dernier quart du XVIII° siecle.

Cet article se propose de démontrer que le personnage du jeune Inca Tupac
Yupanqui assure parfaitement, dans Ollantay, le role de médiateur entre ces deux
périodes historiques que la distance temporelle rend apparemment étrangeres
I'une a l'autre mais qui devaient étre trés proches dans la perception du public
auquel la piece était destinée. Figure emblématique de la civilisation inca, Tupac
Yupanqui est aussi représentatif d’une certaine « thématique d’époque »s, dans
laquelle convergent des mythes politiques locaux, élaborés par le mouvement
néo-inca du XVIII¢ siecle et propres aux tensions sociales qui agitérent le Pérou
dans les dernieres décennies de la Colonie, et des thémes liés a des courants
esthétiques et philosophiques d’origine européenne.

1. TUPAC YUPANQUI OU I'AUTRE PROTAGONISTE D’OLLANTAY

De la comparaison entre le drame quechua et les versions orales de la légende
d’Ollantay qui ont été recueillies au fil du tempss, il ressort qu’une des principales

furent ainsi mis de coté et le drame fut hissé au rang de relique d’une antiquité nationale autochtone
enfin revendiquée. Sur la question de la datation et de la paternité d’Ollantay, voir Itier, 2006.
Ollantay fut publié pour la premiere fois en 1853 par le naturaliste suisse Johann Jakob von Tschudi.
Pour Tschudi (1853 ; 1875), comme pour |'anglais Clements Markham (1856 ; 1871) et les Péruviens
José Sebastian Barranca (1868) et Gabino Pacheco Zegarra (1878), Ollantay était une composition
dramatique du temps des Incas. Transmis de génération en génération par voie orale, le drame
aurait été couché sur le papier dans les premiers temps apres la Conquéte.

Sur les emprunts d’Ollantay a la tradition littéraire occidentale, voir Martin, 2007 : 266-339.
J'emprunte I'expression « thématique d’époque » a Brunel et al., 1983 : 123.

Par ordre chronologique : I’Epitome cronoldgico o idea general del Perti (2006 [1776]) ; José Palacios,
«Tradicion de la rebelion de Ollantay, y acto herdico de fidelidad de Rumifahui, ambos generales del

w

IS

e

o



Rossella Martin

innovations apportées par Antonio Valdez est le redoublement de la figure du
souverain. Dans toutes les versions connues de la légende, qu'il s'appelle Tupac
Yupanqui, Huayna Capac ou Atahuallpa, il est question d'un seul Inca. Or, dans
la premiere partie d’Ollantay, 'action se passe sous le regne de I'Inca Pachacuti ;
I'intrigue de la piece suit, dans ses grandes lignes, le scénario transmis par la
tradition jusqu’au milieu de l'acte II7 ; puis, tout a coup, I'histoire fait un saut
temporel d’une dizaine d’années et I'on apprend que le vieux Pachacuti est mort
et que Tupac Yupanqui est le nouvel Incas. La présence sur scene de ce dernier
va s'affirmer dans la deuxieme partie d’Ollantay, au détriment de celle du héros
éponyme. Pour évaluer le poids spécifique de leurs roles respectifs, on peut
d’abord considérer I’étendue quantitative de leurs répliques : on s’apercoit ainsi
que, dans l'acte lll, le nombre de vers attribués a Tupac Yupanqui est trois fois
supérieur a celui des vers attribués au protagonistes. Pour ce qui est de la nature
des répliques, on constate qu’Ollantay prend la parole surtout pour faire I"éloge
de son nouveau seigneur, ce qui le met au second plan. En fait, on a du mal a
reconnaitre dans le suppliant agenouillé aux pieds de I'Inca, le rebelle qui, dans
I"acte 1, avait défié Pachacuti et la puissance du Cuzco, jurant de devenir I'awqa,
« I'ennemi », et I'anka, « 'aigle », qui lui arracherait le coeurio. La démythification
du héros atteint son point culminant lorsqu’Ollantay dit a Tupac Yupanqui, dont il

tiempo de los Incas» (1837) ; José Manuel Valdez y Palacios, Viaje del Cuzco a Belén en el Cran Pard
(1844-1846) ; Charles Wiener, « Tradition relative a Ollantaitambo » (1880) ; Lizandro Caller, « Una
fiesta ritual ollantina » (1952 [1895]) ; Alfredo Yépez Miranda, « Ollantaitampu y Ollantai. Una nueva
version del drama » (1948).

7 La « deuxiéme partie » d’Ollantay commence au vers 956 dans le manuscrit Justiniani (1978 vers)
et au vers 933 dans le manuscrit Dominicano Il (1848 vers). De tous les manuscrits d’Ollantay qui
ceux qui présentent le plus grand nombre de vers. Sur la question des manuscrits d’Ollantay, voir
Meneses, 1977 : 49-82 et Martin, 2007 : 33-46.

8 Voici un court rappel de l'intrigue d’Ollantay : Ollantay, gouverneur de I’Antisuyo et général de
Pachacuti, est amoureux de la fille de celui-ci, la belle Cusi Coyllur (« Etoile de joie »). Sa demande
en mariage ayant été repoussée avec dédain par I'Inca, Ollantay se rebelle contre son souverain et
s’enfuit a Ollantaytambo avec son contingent de guerriers. Par ordre de son pére, Cusi Coyllur est
enfermée dans un cachot de I'’Acllahuasi (la « Maison des femmes choisies »), ol elle met au monde
une fille, Ima Sumac (« Quelle est belle ! »), qui lui est enlevée a la naissance. Entre-temps Ollantay
et ses hommes infligent une défaite écrasante a lI'armée impériale, commandée par le général
Rumifahui (« CEil de pierre »). Dix ans plus tard, Ollantay est toujours invaincu. Au Cuzco, Pachacuti
est mort et le nouvel Inca, Tupac Yupanqui, est décidé a mettre un terme a la rébellion de I’Antisuyo
et charge Ruminahui de s’en occuper. Apres s’étre rendu a Ollantaytambo, Ruminahui demande
hospitalité a Ollantay, en lui faisant croire qu’il est tombé en disgrace aupres du nouvel Inca. Mais,
I'occasion venue, Rumifahui n’hésite pas a trahir son hote, ouvrant les portes de la forteresse a
I'armée impériale. Ollantay est fait prisonnier et conduit enchainé devant Tupac Yupanqui, qui lui
pardonne et lui fait grace de la vie. Elevé au rang de vice-Inca, Ollantay retrouve sa femme et sa fille
et peut enfin vivre heureux avec elles.

9 Dans l'acte Ill du manuscrit Justiniani, 214 vers sont attribués a Tupac Yupanqui et 68 a Ollantay ;
dans le Dominicano II, 185 vers sont attribués a Tupac Yupanqui et 58 a Ollantay.

10 Manuscrit Justiniani (fac-similé dans Hippolytus Galante, 1938), vv. 546-551 : Ay, Qusqu ! Ay,
sumagq llagta ! / Kunanmanta q’ayamanqa / awgam kasaq, kasaq anka / chay ghasquykita k’araqta /
llik’irquspa sunquykita / kunturkunaman qunaypaq ! « Ah, Cuzco ! Ah, belle cité | / Dorénavant / je
serai I'ennemi, je serai I'aigle / qui ouvrira ta poitrine / et mettra en piéces ton coeur / pour I'offrir
aux condors ! ». C'est moi qui traduis cet extrait d'Ollantay et ceux qui vont suivre.



Tupac Yupanqui ou le modéle du prince parfait. Etude de I'autre protagoniste d’Ollantay

se proclame, yanam [...] pachak mit’a « mille fois le serviteur » (Justiniani, v. 1653) :
Kay sunquytam chaskichiyki / usutaykiq i watunpaq « Je t'offre [les fibres de] mon
coeur / pour attacher tes sandales » (Dominicano Il, vv. 1590-91)1.

Le moins que 'on puisse dire a propos du personnage d'Ollantay, tel qu’on le
retrouve dans le troisieme acte de la piece, c’est qu’il n'occupe plus le devant de
la scene. Lorsque sa fille, la jeune Ima Sumac, fait irruption dans la salle du tréne
pour supplier I'Inca de porter secours a sa mere, qui se meurt dans un cachot de
I'’Acllahuasi, Tupac Yupanqui charge immédiatement Ollantay, son nouveau vice-
Inca, de s’en occuper. En refusant son aide et en insistant pour que ce soit I'Inca en
personne qui I'accompagne, Ima Sumac non seulement porte atteinte a 'autorité
fraichement acquise d’Ollantay mais, sans le savoir, repousse son propre pere :

Ullantay Ollantay

Haku, Aawparipuway Allons, précede-moi,

usqhayta, warma, pusaway ! vite, mon enfant, emméne-moi !
Pim mamaykita sipichkan ? Qui est en train de tuer ta mere ?
Mayniqchaypitaq p’itichkan ¢ Ou est-elle en train de mourir ?
Ima Sumaq Ima Sumac

Amapuni gamqa riychu ! Surtout, n’y vas pas toi !
Inkaypuni rikumuchun, Que mon Inca lui-méme aille voir,
mamayta rigsirgamuchun ; qu'il aille vite voir ma mere ;
manam gamta rigsiykichu. toi, je ne te connais pas !

(Justiniani, vv. 1785-92)

L'effacement progressif du protagoniste éponyme de la piéce se poursuit dans la
scene finale des grandes retrouvailles, ot Tupac Yupanqui lui vole a nouveau la
vedette : c’est lui qui joue le role du héros, libérant Cusi Coyllur de ses chaines
et c’est donc a lui qu’il revient de prendre I'héroine entre ses bras et de la
réconforter. L'étreinte entre le frére et la sceur tient ainsi lieu de celle — pourtant
trés attendue — entre les anciens amants, qui se retrouvent apres dix ans de
séparation forcée et sont enfin réunis sur scéne pour la premiere fois depuis le
début de la comedia :

Thupaq Yupanki Tupac Yupanqui
Musquymanmi rikch’apuwan Un réve me parait
kay tarikusgay samiyqa ! ce bonheur que j'ai retrouvé !

" Le manuscrit Justiniani (vv. 1655-1656) présente une variante intéressante de ce distique : Kay
sunquytam chaskichiyki / usutaykipi pumaypaq « Je t'offre mon cceur pour [que le dévore] le puma
qui est a tes pieds ». Cette image pourrait en effet étre mise en rapport avec I'iconographie des
queros (vases en bois) de I'époque coloniale, dans lesquels I'Inca était souvent représenté assis sur
le trone avec un puma a ses cotés, symbole de la puissance royale. Sur la symbolique complexe
attachée a la figure du puma dans la civilisation inca, on peut consulter T. Zuidema (1989 : 306-383),
qui associe I'animal a I'idée de royauté et, plus particulierement, a celle de succession dynastique.



Rossella Martin

Kay Kusi Quyllur warmiqga Cette femme, Cusi Coyllur,

sullka panaymi kapuwan. est ma petite sceur.

Kusi Quyllur panallay, Cusi Coyllur, ma chére sceur,

ghawakusqay urpillay, ma colombe adorée,

hampuway, kutikampuway, viens aupres de moi, retourne aupres
de moi,

rikraykipi chaskipuway, regois-moi dans tes bras,

turaykim tarikapuyki, ton frére t'a retrouvée,

ghasquymi kasqan chimpuyki ma poitrine sera ton refuge,

tigsinpi tiyanaykipag, pour que tu vives dans son giron,

kusina kawsanaykipag. pour que tu vives heureuse désormais !

(Justiniani, vv. 1907-18)

Dans le dénouement de la piece, I'amour fraternel et I'amour conjugal I'emportent
sur I'amour passion, qui avait été le moteur de I'action dramatique ainsi que la
cause de tous les malheurs du couple d’amants. Derriére le renoncement a Eros
au profit d’'un amour plus conforme aux idéaux chrétiens — dans la tradition
des pieces édifiantes du théatre quechua colonial —, il y a la volonté de la part
de 'auteur de mettre en valeur le personnage de Tupac Yupanqui, grace auquel
I"histoire peut connaitre une fin heureuse. C’est donc tout naturellement a lui que
revient le privilege de prononcer les derniers mots du drame :

Thupaq Yupanki Tupac Yupanqui

Chikallata phutikuychis ; Cessez de vous affliger ;

samariychisinan samipi : désormais reposez-vous dans la
joie :

nam warmiyki makiykipi, ton épouse est désormais a toi,

kusillana kawsakuychis. vivez ensemble heureux.

(Justiniani, vv. 1975-78)

2. UN PERSONNAGE HISTORIQUE

Or, il ne faut pas oublier que Tupac Yupanqui est un personnage historique et qu'il
est déja pourvu d’un nom et d’une histoire lorsqu’il fait sa premiere apparition
sur scéne'. C’est en effet sous son régne (dernier quart du XV* siecle) que le

12 Signalons cependant que, dans le manuscrit Justiniani, le nom du jeune Inca est Capac Yupanqui.
Comme dans les deux autres manuscrits qui nous sont parvenus, le Dominicano Il et le Sahuaraura,
le jeune Inca s’appelle Tupac Yupanqui et que dans la présentation des dramatis personae du
manuscrit Justiniani on voit clairement que le nom « Tupac » a été corrigé en « Ccapac » — le copiste
a d’ailleurs oublié de le modifier au v. 1166 ol le personnage est présenté comme « Th. » —, il est
probable que Justiniani a décidé de changer le nom du jeune Inca, peut-étre pour se conformer a
la généalogie qui est donnée dans les Comentarios reales de Garcilaso de la Vega. 'auteur métis, en
effet, prend de nombreuses libertés avec I'histoire de ses ancétres, en insérant notamment le nom



Tupac Yupanqui ou le modéle du prince parfait. Etude de I'autre protagoniste d’Ollantay

Tawantinsuyu connut 'apogée de sa splendeur. Du vivant de son peére, Thupa
Inka Yupanki avait déja reculé les frontieres de I'empire jusqu’en Equateur, en
remportant une série de victoires éclatantes sur tous les peuples de la sierra qui
lui barraient la route entre Cuzco et Quito. Ensuite, il avait dirigé sa puissante
armée vers |'empire cotier des Chimd qui, obligés de capituler, avaient laissé a
disposition du jeune vainqueur les fabuleuses richesses accumulées dans les palais
et les mausolées de Chan Chan, leur gigantesque capitale. Méme apres avoir ceint
la maskapaychais et étre devenu le dixiéme Inca, Thupa Inka Yupanki continua
d’annexer de nouveaux territoires, en incorporant notamment le riche royaume
des Chincha et le célebre sanctuaire de Pachacamac sur la cote centrale. Seuls
les « sauvages » Anti1+ a |'est et les indomptables Chiriguano et Mapuche au sud,
réussirent a arréter sa marche victorieuse. Ce qui ne I'empécha pas d’étendre les
confins méridionaux du Tawantinsuyu jusqu’a Tucuman et a la vallée du fleuve
Maule, dans I’Argentine et le Chili actuels. D’aprés Sarmiento de Gamboa, sa soif
de conquétes le poussa également a mener une expédition maritime au large de la
cbte équatorienne (2007 [1572] : 123), expédition qui atteignit vraisemblablement
les fles Galapagos. Les sources coloniales racontent qu’au cours de sa vie — que
Guaman Poma dit avoir été tres longue (1987 [1615], t. | : 104-105) — Thupa
Inka Yupanki dut faire face a d’'innombrables rébellions internes, mais il parvint
néanmoins a maintenir uni un territoire trés vaste, composé d’une mosaique
d’ethnies différentes. Cet Inca conquérant fut aussi un grand batisseur, qui fit
construire des villes comme Vilcashuaman, Jauja, Huanuco, Cajamarca ainsi que
des temples et des forteresses, dont la plus célebre est celle de Sagsaywaman
(Garcilaso, 1991 [1609], t. Il : 478-479).

Assurément, le fait de situer I'action d’Ollantay sous le régne de Thupa Inka
Yupanki n’est pas anodin. Dans les dernieres décennies du XVIII® siecle, en pleine
« Renaissance inca », Thupa Inka Yupanki représentait le monarque de I'age d’or
du Tawantinsuyu. Il était le modéle de I'« Inca idéal » décrit par Garcilaso, dont
la deuxieme édition des Comentarios reales parut a Madrid en 172315, Depuis
le texte fondateur de John H. Rowe (1954) sur le mouvement national inca du
XVIlIe siecle, on sait combien la diffusion au Pérou de la deuxieme édition des
Comentarios reales fut importante dans le processus de construction identitaire
de I"élite indigene. L'image idéalisée de la société inca véhiculée par Garcilaso,
rencontra un énorme succes aupres de la noblesse indienne de la région de Cuzco

d’un Inka Yupanki entre ceux de Pachakuti (IX® Inca) et de Thupa Inka Yupanki (X Inca), peut-étre
dans le but d’allonger la série des rois incas et, avec elle, la durée de leur domination sur les Andes
centrales.

13 La maskapaycha était une frange en laine rouge aux brins enfilés dans de petits tubes en or et se
terminant par des glands, qui pendait au-dessous du llawt’u, une tresse multicolore qui ceignait le
front de I'Inca. Elle était le symbole de I'autorité du souverain.

4 Les Incas désignaient métonymiquement sous le nom d’ « Anti » toutes les tribus sylvicoles qui
peuplaientI’Antisuyu, I'un des quatre secteurs dans lesquels ils divisaient leur empire, le Tawantinsuyu
« les quatre parties ensemble ». Antisuyu s’étendait sur les piémonts amazoniens des Andes, a |’est
et au nord-est de la ville de Cuzco.

15 Primera parte de los Comentarios Reales, Nicolds Rodriguez Franco, Madrid, 1723.



Rossella Martin

et du sud du Pérou, qui cherchait a s’identifier avec ses ancétres en s’appropriant
certains de leurs attributs et en s’entourant de symboles incaiques. Les descendants
des anciens seigneurs du Tawantinsuyu défilaient dans les cérémonies publiques,
civiles et religieuses, et posaient pour des portraits avec |’habit traditionnel et les
insignes du pouvoir inca, la maskapaycha et le disque solaire sur la poitrine ; ils se
transmettaient des légendes relatives a la geste épique de leurs ancétres — légendes
dont est vraisemblablement issu Ollantay1s — et décoraient leurs maisons d’objets
emblématiques comme les queros, qu'ils utilisaient toujours en couple ainsi qu’on
le faisait a I'époque incai’. L'image que Garcilaso offrait des anciens seigneurs du
pays, convenait parfaitement aux revendications sociales et politiques de leurs
descendants, qui réclamaient leurs droits et voulaient jouer un réle plus actif au
sein du gouvernement colonial. Qui plus est, ce livre qui avait remporté tant de
succes en Europe avait été écrit par un métis, fils d’'un conquérant espagnol et
d’une princesse incais. Les membres de I'élite indigene pouvaient aisément se
reconnaitre en lui, car eux aussi étaient issus du métissage biologique et culturel
entre les deux peuples et se sentaient a la frontiere entre les deux mondes.

3. UN INCA IDEALISE A LA MANIERE DE GARCILASO

Garcilaso, qui appartenait a la panaka de Thupa Inka Yupankit9, trace un portrait
fort élogieux de cet Inca, en le présentant notamment comme un souverain
éclairé, qui aurait pressenti |'existence d’un Créateur et compris que le soleil ne
pouvait pas étre une Premiére Cause :

El padre Blas Valera dice de este Inca lo que sigue, sacado a la letra de su
latin en romance:

«Tapac Inca Yupanqui dijo: “Muchos dicen que el sol vive y que es el
hacedor de todas las cosas. Conviene que el que hace una cosa asista a la
cosa que hace, pero muchas cosas se hacen estando el sol ausente. Luego,
no es el hacedor de todas las cosas. Y que no vive, se colige de que dando
siempre vueltas no se cansa. Si fuera cosa viva se cansara como nosotros.

16 Sur le substrat légendaire d’Ollantay, voir Martin, 2007 : 98-264.

17 Les queros étaient des gobelets en bois (le mot quero vient du quechua giru « bois ») d’origine pré-
incaique. En forme le plus souvent de cloche inversée, ils étaient utilisés par les Incas pour contenir
la chicha, une boisson a base de mais fermenté, a I'occasion de cérémonies religieuses ou d’accords
politiques importants.

18 Garcilaso de la Vega (baptisé Gémez Suarez de Figueroa, 1539-1616) était le fils du capitaine
Garcilaso de la Vega y Vargas et de la princesse Isabel Chimpu Ocllo, niece du onzieme Inca,
Huayna Capac.

19 Garcilaso, 1991 [1609], t. Il : 513 : « Asi muri6 el gran Tdpac Inca Yupanqui [...] Dejé de su legitima
mujer Mama Ocllo, sin el principe heredero, otros cinco hijos varones. [...] El cuarto fue Huallpa
Tdpac Inca Yupanqui (este fue mi abuelo materno). [...] Embalsamaron su cuerpo como yo lo alcancé
ver después, el ano de 1559, que parecia que estaba vivo ». Les panaka étaient les lignages issus des
souverains incas. Il leur était dévolue, entre autres, la tache de s’occuper de la momie (mallki) de
I'empereur défunt et d’en assurer le culte et la perpétuation de la mémoire.



Tupac Yupanqui ou le modéle du prince parfait. Etude de I'autre protagoniste d’Ollantay

O si fuera libre llegara a visitar otras partes del cielo adonde nunca jamds
llega. Es como una res atada que siempre hace un mismo cerco. O es como
la saeta que va donde la envian y no donde ella querria™». (Garcilaso, 1991
[1609], t. Il : 513)

Sans aucun doute, de tous les personnages d'Ollantay, Tupac Yupanqui est le
plus profondément marqué par I'empreinte de Garcilaso. Sa premiere entrée
en scéne est précédée par les discours tenus sur lui par les autres personnages,
qui le présentent comme I’héritier légitime du trone, désigné par consentement
unanime par le feu Pachacuti, la noblesse et le peuple de Cuzco. Ses premiers
mots laissent deviner qu'il est pieux — il invoque le dieu Soleil — mais aussi
déterminé a rétablir I'ordre dans son empire, mettant un terme a la rébellion
d’Ollantay (Justiniani, vv. 1140-1147, 1166-1169, 1182-1185). Lorsque, dans la
scéne 4 de l'acte Ill, un messager lui apporte la nouvelle qu’Ollantaytambo a été
prise, son premier souci est de s’enquérir du sort des rebelles : Kunarqanichu,
manachu / suyuntin runakunata / amapuni llugllangachu / runa yawagq, paykunata
/ munanim, khuyanim nispa ¢ « N'ai-je pas exhorté / les soldats / a ne verser en
aucun cas / du sang humain, / en disant que je les aime [mes ennemis] et que je
compatis avec eux ¢ » (Justiniani : vv. 1460-1464).

Mais l'influence de Garcilaso est évidente surtout dans la sceéne 6 de l'acte I,
lorsque Tupac Yupanqui donne |'ordre de libérer Ollantay et les autres prisonniers,
leur fait grace de la vie et les comble de ses bienfaits. Une rapide excursion du
coté des Comentarios reales révele que cette scene s’apparente aux nombreux
récits dans lesquels les Incas sont montrés comme des vainqueurs magnanimes
qui épargnent les ennemis vaincus et les traitent comme de bons peéres traiteraient
leurs enfants2o. Selon Garcilaso, Tupac Yupanqui avait justement regu le surnom
de Tupac Yaya, c’est-a-dire de « Pére Resplendissant », en raison de « su piedad,
clemencia y mansedumbre y de los muchos beneficios que a todo su imperio
hizo » (1991 [1609], t. Il : 513). A linstar des Incas idéalisés de Garcilaso, au
Tupac Yupanqui d’Ollantay semble manquer seulement la Grace de la révélation
chrétienne pour atteindre la perfection.

4. UN INCA CHRISTIANISE

En réalité, dans la deuxieme partie du drame, I'auteur se détourne de plus en
plus de l'univers de référence de la Iégende ollantaine et fait agir ses personnages
en bons chrétiens. Interrogé sur les raisons qui I'ont poussé a se rebeller contre

20 Voir, par exemple, I'épisode ot I'lnca Mayta Capac pardonne aux curacas des Collas contre lesquels
il avait combattu : «El Inca los recibio sentado en su silla, rodeado de su gente de guerra. Y habiendo
oido a los curacas mandé que les desatasen las manos y quitasen las sogas de los cuellos en senal
de que les perdonaba las vidas y les daba libertad. Y con palabras suaves les dijo que no habia ido a
quitarles sus vidas ni haciendas sino a hacerles bien y a ensefarles que viviesen en razén y ley natural
y que, dejados sus idolos, adorasen por dios al sol a quien debian aquella merced» (Garcilaso, 1991
[1609], t. | : 148).



Rossella Martin

son seigneur, Ollantay fait acte de soumission devant I'Inca, prenant |attitude
du pécheur pénitent : Ama tapuwaychu, Yaya, / huchaykum tukuypi phugchin
« Ne me questionne pas, Pere, / partout nos crimes débordent » (Justiniani, vv.
1587-88).

Or le mot Yaya, « pére, seigneur », était couramment employé au XVIII¢ siecle pour
désigner « Dieu le pere » et hucha était le terme avec lequel les évangélisateurs
avaient traduit en langue quechua le concept chrétien de péchéz. Aujourd’hui
encore le « pécheur » se dit huchayuq — littéralement « pourvu de péchés ».
Dieu ne veut pas la mort du pécheur et invite a faire preuve de miséricorde
envers ses ennemis, ce que fait Tupac Yupanqui en pardonnant a Ollantay et a ses
compagnons, car « il les aime et il compatit avec eux ». Le grand prétre Huillac
Umu, représentant de la religion dans la comedia, loue tout haut sa magnanimité :
Ullantay, rigsiyta yachay / Tupaq Yupankiq kallpanta ! / Payta qatiy kunanmanta /
khuyasqantari unanchay « Ollantay, apprend a reconnaitre / la force de Tupac
Yupanqui ! / Dorénavant suis-le / et découvre sa miséricorde » (Justiniani : vv.
1643-46).

Le texte emploie le terme khuyasganta, qui est la forme perfective, a I'accusatif,
du verbe khuya- « aimer » et qui littéralement signifie « son avoir aimé». Mais,
dans le dictionnaire de Gonzélez Holguin, on trouve que Ccuyay est « El amor, y
la compasion », Ccuyaycuni est « Hazer bien y darde gracia algo, y amar haziendo
algun bien » et Ccuyapayani est « Auer misericordia, o compasion » (Holguin, 1989
[1608] : 73). Autrement dit, il sagit de I'amour que Dieu voue a ses créatures
et que tout bon chrétien devrait avoir pour ses semblables, en contraste avec
I"amour humain qu’exprime habituellement le verbe muna-. D’ailleurs, ce « Péere
miséricordieux », qui pardonne a Ollantay et l'accueille a bras ouverts, rappelle
le personnage d’un autre drame du théatre quechua colonial, le Khuyaq Yaya
(« Pere aimant ») de 'auto sacramental El hijo prédigo, attribué a Juan de Espinosa
Medrano et écrit vraisemblablement dans la deuxieme moitié du XVII¢ sieclez2.
Il est possible que le drame d’Espinosa, qui est une transposition andine de la
célebre parabole évangélique de I'enfant prodigue, tres exploitée dans les Andes
par la catéchese, constitue en quelque sorte I'« hypotexte »23 de la scene du
pardon dans Ollantay. Dans un cas comme dans l'autre, le pécheur repenti se
présente, la téte basse, devant son « pére » qui se réjouit de le voir et lui pardonne.
La piece peut ainsi se terminer dans la liesse générale : la « brebis égarée », que
I'on croyait perdue, a été retrouvée et il faut féter son retour.

21 Holguin, 1989 [1608] : 199 : « Hucha, o cama. Peccado, o negocio o pleyto. Runaphuchan. E/
Pecado. Dios hucha. El negocio de Dios, runa hucha pleyto sin genitivo ».

22 Auto Sacramental del Hijo prédigo, del insigne poeta D. Juan de Espinosa Medrano de los Monteros,
Arcediano del Insigne Cabildo de la Gran Ciudad del Cusco. Ce drame est connu depuis qu’Ernst
Middendorf en publia, en 1891, le texte intégral (Middendorf, 1981 [1891]), utilisant un manuscrit
ayant appartenu au collectionneur cuzquénien Mariano Macedo et qui fut vendu ensuite au
Museum fir Volkerkunde de Berlin. La traduction espagnole se trouve dans Meneses, 1983 : 9-90.

2 J'emprunte le terme « hypotexte » a Gérard Genette (1982), qui appelle « hypertextualité » la
relation qu’un texte (hypertexte) entretient avec un texte antérieur (hypotexte) duquel il est dérivé.



Tupac Yupanqui ou le modéle du prince parfait. Etude de I'autre protagoniste d’Ollantay

Compte tenu de l'orientation religieuse que le drame prend dans sa deuxieme
partie, il n‘est finalement pas surprenant que, dans le manuscrit Dominicano |,
la piece s’acheve sur les mots : « Fin del auto del Ollanta ». Méme si Ollantay
est une tragicomedia d’argument profane, dont ni la division en trois actes ni
les personnages ne sont ceux d'un auto sacramental2s, le drame s’inscrit dans
la continuité des autres pieces du théatre quechua colonial, qui se veut avant
tout édifiant. De ce point de vue, le personnage de Tupac Yupanqui peut étre
considéré comme une véritable réussite, car toutes ses actions sont exemplaires.
De tous les personnages d'Ollantay, il est celui qui se préte le mieux a une
interprétation allégorique. En le remerciant de I'avoir délivrée de ses peines, Cusi
Coyllur lui dit en effet : [...] gampunitaq kunan kanki / kay pinasta gispichiqqa,
/ kay p’ampasqga hasp’ichigga ! «[...] tu es celui qui sauve cette captive / qui
déterre cette morte ! » (Justiniani, vv. 1922-24).

Or, le verbe gispichi-, dont le sens de base est « faire monter », possede une
forte connotation religieuse car le quechua pastoral I'emploie dans le sens de
« sauver (I'ame) », le gispichiq étant « le sauveur »2s. Dans la religion catholique,
le Sauveur par antonomase est bien sir Jésus-Christ et c’est toujours le Christ qui
a le pouvoir de ressusciter les morts, comme Tupac Yupanqui qui rameéne a la vie
Cusi Coyllur sepulta viva dans I’Acllahuasi.

C’est I'occasion de rappeler que I'attente d’un Sauveur a toujours été tres fortement
sentie dans le monde andin. Les mythes revendicatifs indigenes, qui croyaient
au retour de I'Inca — souvent christianisé —, promettaient I'accomplissement
terrestre du salut collectif, dans un temps et un espace renouvelés par I’avenement
d’un « bon roi »2. Cette superposition des représentations engendra des formes
originales de syncrétisme religieux, comme I'attestent, par exemple, les portraits
et les statues de |'enfant Jésus habillé en roi inca qui virent le jour au long du XVII¢
et du XVIII¢ siecle. On retiendra qu’en 1610, au cours des festivités organisées a
Cuzco pour la béatification de saint Ignace de Loyola, la confrérie indienne du
Nom de Jésus défila avec une statue de I'Enfant « en hdbito de Inga, ricamente
aderecado y con muchas luces »27. A Potosi, le 29 septembre 1613, & I'occasion
de la féte pour I'entrée des reliques du saint dans I'église de San Ignacio, les
Indiens participérent a la procession avec une statue de I’'Enfant-Inca hissée sur un
brancard en argent massif (Muijica Pinilla, 2004 : 104). L'ambivalence symbolique
de ces images préoccupa |'évéque Manuel de Mollinedo qui, au cours de la visite
ecclésiastique réalisée entre 1687 et 1689 dans la diocese de Cuzco, ordonna
d’enlever la maskapaycha aux statues de |'enfant Jésus qui se trouvaient dans

24 Les autos sacramentales étaient des pieces d’inspiration religieuse, a theme eucharistique et
généralement en un seul acte, dont les personnages constituaient des allégories. En Espagne, d’ou
ils étaient originaires (XVI° siecle), les autos sacramentales se jouaient sur des chars mobiles a plate-
forme, au cours de la féte religieuse du Corpus Christi.

25 Holguin, 1989 [1608] : 306 : « Quespichini. Librar saluar. Quespichik. Libertador, saluador ».

26 Sur la naissance du mythe du retour de I'Inca, voir Burga, 1988.

27 Cronica anonima, 1610 : 4-5. Cité in Estenssoro, 2003 : 310.



Rossella Martin

les églises de San Jer6nimo, Andahuaylillas et Caycay, et de la remplacer par
des rayons en or ou une couronne impériale, conformément a l'iconographie
catholique traditionnelle (Muijica Pinilla, 2004 : 104). Comme le remarque Mujica
Pinilla, en effet, il est difficile de déterminer si les fideles adoraient I’enfant Jésus en
costume d’Inca ou bien I'Inca en costume de petit Jésus2s. Qui plus est, aux yeux
de I'évéque, les statues du Nifio-Inca pouvaient étre assimilées par la population
aux figurines en or ou en argent et habillées avec des capes tissues en miniature,
que les Incas enterraient a c6té des enfants sacrifiés lors des cérémonies rituelles
du ghapaq huchazs. Mais malgré les mesures prises par Mollinedo et par d’autres
ecclésiastiques, le culte du Nifo-Inca persista durablement dans la région de
Cuzco, comme le déplore I"évéque Juan Manuel Moscoso, un siecle plus tard :

No hay fiesta, sarao, o diversiones en cualesquiera parte del Obispado
en que no se practique [la costumbre de vestirse de incas], siendo lo que
mas lastima mi corazon el haver observado en la visita que hize el ano
pasado, como introducen al santuario estas vanas observancias bistiendo
la imagen del Nifio Dios con el uncu, y demas insignias referidas [yacolla,
mascapaycha y champil, notando lo mismo en algunas pinturas, que nos
persuaden adoran unicamente al verdadero Dios, quando le ven en el traje
de sus Incas, que tenian por deidades, 6 que mesclan el mas religioso culto
con supersticiosas exterioridadesso.

28 Muijica Pinilla, 2004 : 105 : « Su ambivalencia simbdlica no dejaba en claro si los feligreses adoraban
al Nifo Jests vestido de inca o si mds bien, se trataba de un inca catélico ataviado como un Mesias
inca porque — tal como lo habria vaticinado santa Rosa de Lima — el inca apareceria para restaurar
el Tawantinsuyo. Esta tradicién iconogrdfica y profética se mantiene vigente, aparentemente, hasta la
gran rebelién de Tdpac Amaru Il, pues, en 1781, cuando muere Diego Tipac Amaru, el hijo pequefio
del Inca alzado en armas, el cura de la doctrina de Pampamarca lo entierra con mascaypacha y tinica
de obispo ».

29 Cummins, 2004 : 13 : « The Inca had filled the plaza of Cuzco with sand as part of the sacred
commemoration, and when the sand was removed in the mid-sixteenth-century, to be used in
cement for the new cathedral, dressed Inca gold and silver figurines were uncovered. These “idols”
were quickly destroyed, but many more huacas were scattered throughout the Andes, many of
them accompanying the burials of children sacrificed as part of the sacred capacocha ritual. Like the
children, the figurines were dressed en rich Inca textiles, albeit in miniature. In Mollinedo’s eyes the
dressing of a statue of the Christ Child drew too close a parallel with these pre-Hispanic practices ».
Au sujet de I'enfant Jésus habillé en roi inca, on peut aussi consulter E. Phipps (2004 : 17-39), J. C.
Estenssoro, (2003 : 308-310) et C. Dean (1999 : 110). Quant au ghapaq hucha, nom que César
Itier traduit par « dette du roi » ou « grand don » (2008 : 128), il s'agissait d’'une cérémonie qui
avait lieu dans des circonstances exceptionnelles, comme I'accession au pouvoir d’un nouvel Inca,
une disette qui pouvait dégénérer en famine ou une guerre a l'issue incertaine. En ces occasions,
un grand nombre d’offrandes, parmi lesquelles il y avait des objets précieux, des animaux ainsi que
des enfants d’une dizaine d’années, étaient envoyées a Cuzco de tous les villages de I'empire. Une
partie des objets était briilée ou enterrée sur la place principale de la ville impériale tandis que
certains animaux et certains enfants étaient sacrifiés. Les autres offrandes rejoignaient les sanctuaires
de province ou elles étaient offertes aux divinités locales. Pour plus de détails sur la cérémonie du
ghapagq hucha, voir Itier, 2008 : 128-129 et Schroed|, 2008 :19-27.

30 « Carta de Juan [Manuel]l Mosco[so], Obispo del Cuzco al Visitador General Don José Antonio
Areche. Abril 13 de 1781 ». In : Comité Arquidiocesano, 1983 : 270-278.



Tupac Yupanqui ou le modéle du prince parfait. Etude de I'autre protagoniste d’Ollantay

Nous pouvons nous faire une idée de I'apparence de ces statues grace a un tableau
du XVIII© siecle, qui montre I’enfant Jésus en Sauveur du mondest. Le jeune Christ
y est représenté la main droite levée, en train de bénir le globe terrestre qu'il tient
dans la main gauches: ; il porte une tunique claire a manches évasées ornées de
dentelles et une cape, qui rappellent les vétements liturgiques des prétres, mais
son front est ceint de la maskapaycha et ses pieds chaussent des ojotas pourvues
de téte de puma en orss.

Dans le manuscrit Dominicano Il, la didascalie qui introduit le personnage de Tupac
Yupanqui le décrit comme un moso, « un jeune homme » (Dominicano Il, acte I,
scéne 8). Par son age, I'Inca est donc encore proche de I'enfance, c’est-a-dire de
I"état édénique de I'innocence de I'homme. Sa sagesse est celle du puer senex,
dont l'illustration la plus parfaite est fournie dans I'épisode évangélique de Jésus
au milieu des docteurs (Luc, Il, 41-52). Comme le Nifio-Inca de l'iconographie
coloniale, le Tupac Yupanqui d’Ollantay présente les traits syncrétiques du
Sauveur andin, dans lequel la figure du Messie chrétien se confond avec celle de
I'Inca, dont un messianisme largement répandu attendait le retour. Ce gispichiq
n'a d'ailleurs rien de supraterrestre : c’est dans l'ici et le maintenant qu'il est censé
opérer, redressant les torts et rétablissant la justice sur terre.

5. UN INCA POLITISE

En fait, I'orientation morale que prend le drame dans sa deuxieme partie est
étroitement liée a la pensée politique de son auteur, qui se traduit sur le plan
dramatique par 'opposition entre le vieux Pachacuti et le jeune Tupac Yupanqui.
Cette bipolarité est déja annoncée dans le titre que Valdez avait donné a sa piece,
tel qu'il figure dans les trois manuscrits qui nous sont parvenus : Los rigores de un
padrey generosidad de un reyss. C'est en effet seulementau XIX® siecle que le drame
quechua commenga a étre intitulé tout simplement Ollantay, nom qui, par ailleurs,

31 Anonyme, Nifio Jests con vestimenta imperial inca y mascaypacha, XVIII® siecle, huile sur toile, 86 x
75 cm. Collection Ménica Taurel de Menacho, Lima.

32 R. Mujica Pinilla, 2004 : 102 : « Se combinan aqui dos tépicos del antiguo arte imperial romano
adaptados al cristianismo y que sobrevivieron a la Edad Media, el Renacimiento y el Barroco. Para
significar la omnipotencia universal de Cristo rey como monarca universal y Sol Invictus o Sol
Invencible — el lema victorioso militar del primer emperador cristiano, Constantino el Grande —, se
le representé sosteniendo el orbe del mundo con una mano. Asimismo, bajo el influjo de la tradicién
platénica, también se hizo frecuente representar a Cristo en su funcién de Logos cosmocrator o de
Verbo creador mostrando con los dedos de la mano derecha el signo del orador (gestus oratorius)
— empleado después para la benedicti latina del ritual catdlico y para la predicacién — pues con ella
exaltaba hierdticamente el poder salvifico de la palabra y la sabiduria de Dios ».

33 Les ojotas sont des sandales andines en cuir tressé. Dans les représentations coloniales des Incas,
leurs ojotas sont souvent ornés de tétes de puma en or.

34 Manuscrit Justiniani : Tragicomedia del Apu Ollantay, y Cusi Ccoyllor : Rigores de un Padre, y
generosidad de un Rey Ynca ; manuscrit Dominicano Il : Comedea trageca de Ollantay. En titulo: Los
rigores de un padre y generosidad de un rey ; manuscrit Sahuaraura : Comedia tragica que intitula:
Los rigores de un padre y generosidad de un rey.



Rossella Martin

n‘apparait pas dans le titre du manuscrit Sahuaraura. Certes, le dédoublement de
la figure du souverain servait a Valdez pour rendre plus vraisemblable son intrigue,
I'opposition irréductible de I'Inca Pachacuti au mariage de sa fille avec Ollantay
ne permettant pas I'issue heureuse de I’histoire sans compromettre la cohérence
du personnage. Mais I'importance accordée dans le titre aux deux Incas, laisse
également deviner quelles étaient les idées politiques véhiculées dans la piece.
Pour en savoir un peu plus, il convient maintenant de déplacer la perspective et
de porter notre attention sur la biographie de Valdez.

Des informations fragmentaires dont nous disposons sur la vie d’Antonio Valdezss,
il résulte qu'il serait né vers 1730-1735 a Urubamba dans la vallée du fleuve
Vilcanota ou sa famille, d’origine cuzquénienne, possédait des terres. Apres
dix années d’études au séminaire de San Antonio Abad, il occupa de 1758 a
1763 la chaire de Artes, c’est-a-dire de Philosophie, a I'université de Cuzco, ol
il sera également recteur par intérim, des années plus tard, de 1806 a 1807.
Ayant obtenu en 1762 un dipléme de docteur en théologie, il abandonna en
effet la carriere académique pour se consacrer, a partir de 1764, a l'activité de
curé dans plusieurs paroisses indigenes de la région de Cuzco. Vers le milieu de
I'année 1812, désormais trés vieux et malade, il fut nommé vicaire de Sicuani ol
il mourut, le 10 aoGt 1814.

Les chercheurs qui se sont penchés sur la biographie d’Antonio Valdez, se sont
beaucoup interrogés sur son implication dans l'insurrection thupacamariste. Les
opinions divergent sur le sujet : si pour certains, Valdez fut un sympathisant de la
cause révolutionnaire (Lewin, 1967 : 238), pour d’autres il prit ouvertement part
contre lesrebelles, en aidant notamment|’évéque de Cuzco, Juan Manuel Moscoso,
a former des milices indigénes pour les combattre (Durand Flores, 1982 : 513).
D’apres un témoignage recueilli en 1853 par I'historien Clements Markham, a qui
I'on doit une traduction anglaise d’Ollantay (1871), le drame quechua — que
Markham croyait d’origine inca — aurait été transposé a |"écrit par Antonio Valdez
et représenté devant « son ami » Thupa Amaru vers 1775 (1910 : 325). C'est
vraisemblablement en se basant sur ce seul témoignage que d’autres historiens
ont déclaré, a la suite de Markham, qu’Ollantay fut effectivement mis en scéne
dans la phase de préparation de la rébellion de 1780 (Rowe, 1954 : 30) et que la
piece peut étre considérée comme une ceuvre de propagande politique en faveur
de Thupa Amaru (Lewin, 1967 : 341). Ce que nous savons avec certitude c’est
que Valdez joua le role de médiateur entre les autorités coloniales et les insurgés,
car son nom figure parmi les signataires du traité de paix négocié, le 11 décembre
1781, entre Diego Cristébal Condorcanqui, cousin germain de Thupa Amaru, et
le commandant de la colonne d’Arequipa, Ramén Arias (De Angelis, 1836, | :
144-45). Nous savons également que ce fut I"évéque de Cuzco qui, quelques
mois auparavant, avait envoyé Valdez dans le quartier révolutionnaire d’Azangaro,
pour convaincre Diego Cristébal d’accepter I'amnistie générale promulguée le 12

35 Les informations sur la vie de Valdez consultées pour cette article, se trouvent essentiellement dans
Meneses, 1977 et Porras Barrenechea, 1954 a ; b ; 1955.



Tupac Yupanqui ou le modéle du prince parfait. Etude de I'autre protagoniste d’Ollantay

septembre 1781 par le vice-roi Jauregui (Moscoso, 1971 [1782] : 341). A cette
époque, c’est-a-dire a I'automne 1781, José Gabriel Condorcanqui avait déja été
exécuté et son cousin |'avait remplacé a la téte du mouvement insurrectionnel, en
prenant a son tour le nom de Thupa Amaru. La mission de Valdez fut couronnée
de succes et Diego Cristébal consentit a déposer les armes dans une cérémonie
publique solennelle qui eut lieu le 26 janvier 178236. César Itier (2006) a démontré
I"existence dans Ollantay de nombreuses allusions aux évenements historiques de
cette époque et, notamment, a la cérémonie de la reddition de Diego Cristébal,
qui aurait inspiré la scene du pardon dans Ollantay. Il a également émis I’hypothese
que Valdez composa son drame en 1782, pendant les mois passés a Azangaro
apres la reddition de Diego Cristébal. Ainsi, le Thupa Amaru devant lequel
Ollantay aurait été représenté, d’apres le témoignage recueilli par Markham, ne
serait pas José Gabriel Condorcanqui mais son cousin et successeur a la téte du
mouvement insurrectionnel, Diego Cristébal (Itier, 2006 : 82-88).

Un autre élément de la biographie de Valdez peut nous aider a mieux connaitre
les orientations politiques de I'auteur d’Ollantay. Son nom apparait en effet dans
la liste des souscripteurs du Mercurio Peruano, la revue de |’élite éclairée de Lima
que Valdez regut régulierement des 1791, année de sa fondation, jusqu’a 1795,
année au cours de laquelle cesserent ses publicationss7.

Le Mercurio Peruano de la Sociedad Académica de Amantes del Pais était|'un desrares
périodiques du temps a se présenter comme un journal de réflexion intellectuelle
plutét que de simple information (Clément, 1987 : 273-86). Ses articles d’histoire,
de littérature et d’arguments d'intérét général étaient d’excellente qualité. Publié
a Lima deux fois par semaine, il avait su bien exploiter la technique — nouvelle
en Amérique — de I'abonnement, totalisant le chiffre de 517 souscripteurs, parmi
lesquels on comptait des bourgeois fortunés, des fonctionnaires de I'Etat, des
universitaires, des officiers de I'armée et des hommes d’Eglise. A la différence des
gazettes officielles qui diffusaient essentiellement des nouvelles de provenance
étrangere, le Mercurio Peruano privilégiait les sujets locaux : «[...] mas nos interesa
el saber lo que pasa en nuestra Nacion, que lo que ocupa al Canadense, al Lapon
6 al Musulmano », annongait le rédacteur du « Prospecto (Calero y Moreira, 2004
[1791)).

36 1| aurait mieux valu pour Diego Cristébal se méfier des promesses des autorités espagnoles car,
seulement une année plus tard, celles-ci jugerent plus str de prendre des « mesures préventives »
contre les membres de la famille de Thupa Amaru qui étaient encore en vie. C’est ainsi que le 30
juillet ou le 1¢ aoGt 1783, Diego Cristébal et les siens furent torturés et mis a mort sur la place
principale de Tinta. Voir a ce propos Lewin, 1967 : 708-711.

37 l'édition en fac-similé du Mercurio Peruano. Tomo [-XIl : 1791-1795 a été réalisée entre 1964 et
1966 par la Biblioteca Nacional del Perd. Une version digitalisée, faite & partir de I'édition de la
Biblioteca Nacional, a été réalisée en 2004 par la Biblioteca Virtual Miguel de Cervantes et elle
est actuellement consultable en ligne a I'adresse suivante : http://www.cervantesvirtual.com. Sur
le Mercurio Peruano, on peut également consulter les travaux de Jean-Pierre Clément, dont les
références sont données dans la bibliographie.



Rossella Martin

Comme l'attestait son titre, le Mercurio Peruano s'intéressait principalement
au Pérou, a son histoire, a sa géographie et a ses habitants. Ses collaborateurs
aimaient a se considérer comme des bons patriotes, animés par la volonté de
répandre les « lumieres » de la connaissance parmi la population. «[...] la Aurora
de la Filosoffa ha disipado ya las sombras que cubrian el Orizonte Peruano |[...] »,
déclara enthousiaste un des mercuristas les plus illustres, le médecin José Hipélito
Unanue (2004 [1791] : 69). Le ton passionné des articles qui portaient sur des
sujets touchant a la « nation » et a la « patrie » — deux concepts qui allaient
prendre a cette époque un sens de plus en plus précis, impliquant 'existence pour
chaque pays d’un passé et de traditions qui lui étaient propres et qui constituaient
les fondements de son identité — traduisait parfaitement I'idéologie de I’élite
créole dans les dernieres décennies du XVIII¢ siecle.

Les créoles, c’est-a-dire les Espagnols nésss en Amérique, revendiquaient leur
double appartenance a I'Espagne — la patrie de leurs ancétres — et au Pérou
— leurs pays natal. En se sentant concurrencés par les Espagnols venus de la
métropole, a qui étaient habituellement dévolues les plus hautes dignités politiques
et administratives de la vice-royauté, les créoles réclamaient des réformes et
essayaient d’élaborer une identité culturelle autonome, différente de I'espagnole.
C’est ainsi que les rédacteurs du Mercurio Peruano, d’un c6té, faisaient |’éloge de
la Conquéte et de I'ceuvre civilisatrice de leurs péres et, de I'autre, se tournaient
vers le passé préhispanique du Pérou. Ll'ancien Tawantinsuyu leur paraissait
suffisamment grandiose pour tenir la comparaison avec les grandes civilisations
grecque et romaine et pour servir de base a la construction de leur nouvelle
identité. Le systeme de gouvernement des Incas, en particulier, devint un modele
de référence pour les nationalistes péruviens en quéte de réformes politiques.
L'éloge que faisait Garcilaso des institutions incas ne séduisait pas seulement I"élite
indigene de Cuzco mais aussi I"élite créole de Lima, qui se sentait confortée dans
ses opinions par les écrits des Lumiéres qui, comme Voltaire, Marmontel et I'’Abbé
Raynals, étaient de fervents admirateurs de I'Etat inca, qu’ils considéraient comme
un précurseur du despotisme éclairé. C’est cette méme image idéalisée des Incas,
déformée par la distance historique et par les attentes politiques du présent, que
Valdez transpose dans son drame.

En fait, tout porte a croire qu’a l'instar des rédacteurs du Mercurio Peruano, dont il
fut un fidele souscripteur, et de I'élite créole, dont il faisait lui-méme partie, Valdez
ne fut pas un indépendantiste et, encore moins, un révolutionnaire. Les données
biographiques ainsi que I'importance accordée dans son drame a la figure du
souverain, laissent penser qu'il fut plutdt un partisan de I'absolutisme éclairé. A la
suite de quoi, on pourrait considérer ses deux Incas comme les images spéculaires
du mauvais et du bon gouvernement, le vieux Pachacuti représentant le tyran
qui exerce son pouvoir de maniére oppressive et le jeune Tupac Yupanqui faisant

38 Le mot criollo vient du verbe criar « nourrir, élever ».
39 Voltaire, Candide ou I'optimisme (1759) ; Guillaume-Thomas Raynal, Histoire des deux Indes
(1770) ; Jean Francois Marmontel, Les Incas (1777).



Tupac Yupanqui ou le modéle du prince parfait. Etude de I'autre protagoniste d’Ollantay

figure de monarque éclairé dont le principal souci est le bien-étre de ses sujets.
En chassant de I’Acllahuasi la gedliere de Cusi Coyllur, la terrible Ccacca Mama
(« Mere Roche »), exécutrice fidele des ordres de Pachacuti et figure emblématique
de la tyrannie, Tupac Yupanqui éloigne I'ombre du pére et s’affirme comme
I'instaurateur d’un nouvel ordre. En donnant sa bénédiction au mariage de sa sceur
avec Ollantay et en élevant au rang d’Inka ranti « vice-Inca »4o (Justiniani : v. 1749)
I"ex-général de I’Antisuyo, il leve l'interdit qui défendait & un non-Inca l'acces aux
postes de gouvernement les plus importants, réservées aux membres des lignages
royaux. D’oli peut-étre la possibilité d’établir un parallele entre les changements
apportés dans les institutions incas par le personnage du jeune roi dans Ollantay
et les revendications de I'élite péruvienne du XVIII¢ siecle, qui — fGt-elle indigene,
métisse ou créole —, se voyait exclue des charges politiques les plus prestigieuses,
qui restaient I'apanage des Espagnols péninsulaires.

Non seulement donc le jeune Inca est clément et généreux mais il est aussi un
réformiste qui veut changer le systtme de gouvernement pour améliorer les
conditions de vie de ses sujets. Le fait qu’il réponde promptement a I'appel a
Iaide d’Ima Sumac et qu'il se rende lui-méme dans |’Acllahuasi pour libérer Cusi
Coyllur, montre qu’il se sent proche de son peuple et qu'il est a I'écoute de ses
besoins, ce qui correspond tout a fait a I'image du monarque éclairé forgée par
les intellectuels des Lumieres, ainsi qu’a celle de I'Inca idéalisé élevé au rang de
modele par I'élite indigene et créole.

En dénouant I'intrigue de la piéce, le personnage de Tupac Yupanqui recouvre en
méme temps un réle habituel dans les comedias du Siglo de Oro espagnol et, en
général, dans les drames européens du XVII¢ et du XVIII¢ siecles : celui du roi marieur,
qui remet de I'ordre dans les destinées des protagonistes. Il ne faut pas oublier, en
effet, qu’Ollantay est tout d’abord un texte littéraire et que tout texte est aussi un
« intertexte »+1, fait d’autres textes qui ont été absorbés et transformés en lui.

6. UN PERSONNAGE LITTERAIRE

Le personnage du jeune Inca présente de nombreuses similitudes avec le
protagoniste d’une piéce de théatre qui appartient a un tout autre référent socio-
culturel, La clemenza di Tito de l'italien Pietro Metastasio (de son vrai nom Pietro
Trapassi, 1698-1782). Le livret de ce mélodrame héroico-sentimental fut écrit
en 173442, lorsque Métastase était poete impérial a la cour de Vienne. Le héros
éponyme est I'empereur romain Titus Flavius Vespasianus qui, en dépit de la

40 Gonzélez Holguin (1989 [1608] : 312) donne du mot ranti la signification suivante : « Substituto
lugar teniente legado ».

41 La notion d'intertextualité a été introduite en France par Julia Kristeva (1967 ; 1969) : elle s’inspirait
des travaux de Mikhail Bakhtine sur la « polyphonie » dans le roman.

42 [a clemenza di Tito, mélodrame en trois actes et en vers, fut mis en musique par Antonio Caldara et
représenté pour la premiere fois le 4 novembre 1734 a Vienne, en présence de I'empereur Charles VI.



Rossella Martin

courte durée de son regne (79-81) — ou peut-étre justement parce qu'il n’eut pas
le temps de commettre beaucoup d’erreurs — passa a la postérité sous |’appellatif
de amor et deliciae generis humani, grace au portrait hautement laudatif que laissa
de lui I’historien Suétone dans les Vitae XIl Caesarum. Dans le drame de Métastase,
les personnages rivalisent de grandeur d’ame et de noblesse de sentiments, mais la
figure de I'empereur les domine tous, car il posséde les plus royales de vertus : la
clémence et la maitrise des passions. Ayant échappé de justesse a une conspiration
ourdie par un de ses officiers, qui a agi sous la contrainte amoureuse, Titus rétablit
I'ordre, renonce a se venger, pardonne a tout le monde et célebre un double
mariage. En fait, les personnages de Métastase sont toujours conscients d’avoir a
comparaitre sur le théatre de I'Histoire et d’avoir a étre jugés pour leurs actions. En
décidant du sort des conjurés, Titus s'inquiete en premier lieu du souvenir qu’il va
laisser a la postérité : Or che diranno /i posteri di noi ? Diran che in Tito / si stanco
la clemenza, / come in Silla et in Augusto / la crudelta. [...] Viva I'amico, / benché
infedele ; e se accusarmi il mondo / vuol di qualche errore, / m’accusi di pieta, non
di rigore « Or que dira / de nous la postérité ¢/ Elle dira qu’en Titus / la clémence
se fatigua, / comme en Silla et en Auguste la cruauté [...] Que vive I'ami, / bien
qu'infidele ; et si le monde veut / m’accuser de quelque erreur, / qu’il m’accuse de
pitié et non de rigueur » (Metastasio, 1909 [1734]: 210-11)4.

C’est ainsi que, dans la scene finale du pardon, I'empereur se donne la satisfaction
de vanter sa propre clémence devant tout le monde : Sia noto a Roma / ch’io son
listesso, et ch’io / tutto so, tutti assolvo e tutto obblio « Qu'il soit connu a Rome
/ que je suis toujours le méme, et que / je sais tout, absous tous et oublie tout »
(Metastasio, 1909 [1734: 216).

Or le Tupac Yupanqui d’Ollantay semble étre, lui aussi, trés soucieux de son
image. En ordonnant la libération d’Ollantay et des autres prisonniers, le jeune
Inca ne peut pas s'empécher de s’exclamer : Kunanmi tigsi yachanqa / sunquypa
llamp’u kasqanta ! « Maintenant le monde entier saura / que j'ai le cceur tendre ! »
(Justiniani : vv. 1626-27).

On voit bien que dans les deux drames, le personnage de I'empereur s’affirme,
d’une part, comme le pater patriae, garant de |'ordre et du bien public, et, d’autre
part, comme le seul arbitre de la vie et de la mort de ses sujets. Le caractere
absolu de son pouvoir est illustré par le motif de la mise en scéne de la mort,
qui est commun aux deux textes. Tout en ayant déja décidé de pardonner aux
conjurés, Titus fait semblant de les condamner a étre dévorés par les fauves dans
I'arene (Metastasio, 1909 [1734] : acte lll, scene 8). De facon similaire, Tupac
Yupanqui laisse croire a Ollantay et a ses compagnons qu’ils vont étre exécutés,
poussant la comédie jusqu’a les faire attacher aux instruments du supplice et a faire
disposer les archers pour qu'ils les transpercent de fleches (Justiniani : vv. 1590-
1620). La fonction de cette scene est de créer le suspens et de préparer 'un des
nombreux coups de théatre par lesquels I'auteur d’Ollantay aime faire rebondir et
progresser |'action de sa piece, mais elle a aussi une valeur d’exemplum : bien que

43 C’est moi qui traduis cet extrait de La clemenza di Tito et le suivant.



Tupac Yupanqui ou le modéle du prince parfait. Etude de I'autre protagoniste d’Ollantay

symbolique, la mise en scéne de la mort a pour but de tuer tout esprit de révolte
chez les prisonniers, qui ont vu quel chatiment les attend s'ils ne font pas acte de
contrition sincere et ne se soumettent pas a leur seigneur. Ce qui pourrait étre
considéré comme une farce de mauvais golt, sert en réalité au personnage du
souverain a montrer a tous qu’il est le seul maitre de la situation et que, s'il décide
d’étre clément, ce n’est certainement pas par faiblesse.

Grace en particulier a son volumineux Epistolario, on sait que Métastase était un
fervent partisan de I’absolutisme. Convaincu de la légitimité naturelle et de I'utilité
providentielle de I'autorité monarchique, il défendait dans ses drames I'idéal d’un
gouvernement paternellement autoritaire, symbolisé par la figure du re pastores,
le roi berger de son peuple. La représentation idéalisée de I'Inca Tupac Yupanqui
dans Ollantay laisse penser que Valdez considéra lui aussi avec sympathie les
idéologies et les régimes absolutistes éclairés, parmi lesquels on comptait I'Espagne
de Carlos IlI. La clemenza di Tito pourrait ainsi avoir été le modele littéraire duquel
Valdez se serait servi pour donner plus d’épaisseur dramatique a son personnage
de jeune roi. Ce qui permet d’émettre cette hypothese — au-dela des similitudes
thématiques importantes qu’il y a entre les deux textes —, c’est le témoignage
d’un contemporain de Valdez, qui atteste que les ceuvres de Métastase n’étaient
pas inconnues a Cuzco dans le dernier tiers du XVIII¢ siecle. Le témoignage en
question est d’Ignacio de Castro (1732-1792), l'auteur de la célebre Relacion de
la fundacion de la real Audiencia del Cuzco (1795), écrite en 1788 a |’occasion
de la création de ce haut tribunal, qui fut salué par la ville de Cuzco comme la
solution tant attendue a ses problémes d’autonomie politique. Recteur du Colegio
de San Bernardo et curé de la paroisse indigene de San Gerénimo, a l'instar de
Valdez avec lequel il devait certainement entretenir des relations sociales, Ignacio
de Castro était un grand admirateur des Incas qu’il connaissait a travers le miroir
déformant des Comentarios reales de Garcilaso et des écrits des Lumiéres (Tamayo
Herrera, 1980 : 109). Ce représentant de l'incaismo iluminista, qui « [clonocia y
hablaba el Quechua a la perfeccién » (Valcarcel, 1956 : 5), avait été également
un collaborateur du Mercurio Peruano, pour lequel il avait rédigé des articles en
les signant sous le pseudonyme d’Acignio Sartec (Tamayo Herrera, 1980 : 109).
Intellectuel progressiste, favorable a une politique de réformes, Ignacio de Castro
n‘en était pas moins un sujet fidele du roi d’Espagne. En homme trés cultivé et
qui aimait étaler son érudition, il intégra dans sa relation de 1788 de nombreuses
citations latines et italiennes, parmi lesquelles figurent des vers de I'opéra Ezio «del
celebre Metastasion (De Castro, 1795 : 83). Le fait qu’lgnacio de Castro qualifie
Metastasio de « célebre », semble bien indiquer que le poeéte italien, décédé
en 1782, jouissait au Pérou, six ans plus tard, d’une notoriété certainess. Une

44 Le Re pastore est le titre d’un oratorio profane de Métastase, qui sera mis en musique par Wolfgang
Amadeus Mozart en 1775.

45 La clemenza di Tito fut traduite de I'italien a I'espagnol et représentée a Madrid en 1747 (La clemencia
de Tito : opera dramatica... para representarse en el Real Coliseo del Buen-Retiro por orden de su
Magestad Catholica en las Carnestolendas del ano MDCCXXXXVII [1747], trad. en castellano por D.
Ignacio de Luzén y Suelves, Madrid, Imprenta de Lorenzo Francisco Mojados).



Rossella Martin

preuve nous vient, quelques pages plus loin, d’une autre citation qui est pour nous
particulierement significative. En décrivant les festivités organisées pour célébrer
la fondation de I’Audiencia, Ignacio de Castro raconte en effet qu’au cours d’un
diner officiel, auquel le représentant du roi avait convié toute la bonne société
de Cuzco, un des commensaux s’était levé pour porter un toast a la santé du roi
d’Espagne, Carlos Ill, en entonnant « in [taliano » (De Castro, 1795 : 119) un air
de La clemenza di Tito. Peu importe que le chanteur improvisé ait adapté le texte
pour la circonstance, en substituant notamment le nom de « Carlo » a celui de
« Tito » ; les vers cités par Ignacio de Castro sont bel et bien tirés de I'acte I, scene
5, du mélodrame de Metastasio+s.

En conclusion, on pourrait dire que I'argument historique fournit a Métastase et
a Valdez la possibilité d’évaluer le présent a la lumiére d’un passé glorieux donné
comme modele : la Rome impériale, pour I'un, et le Tawantinsuyu, pour l'autre.
En dépit des contextes socio-culturels différents, la finalité didactique de I'art et
son incidence sur la vie des hommes semblent étre au centre des préoccupations
des deux auteurs, qui se servent du théatre, grand média de I"époque, pour faire
passer leur message. Le portrait de I'auteur d’Ollantay qui vient ainsi se dessiner,
est celui d'un « lettré-philosophe », non pas au sens technique du mot mais
au sens large d’intellectuel qui se veut libre de préjugés et capable d’affronter
les problemes de son temps, donnant sa contribution aux débats d’idées et
participant a la vie publique de son pays. Le dénouement heureux de la piéce,
avec la réparation des injustices subies par les protagonistes et le retour a l'ordre,
reflete une vision optimiste de la vie et une foi en la bonté de la nature humaine
et en la rationalité du monde, que Valdez partagea avec de nombreux intellectuels
de I"époque des Lumieres. Convaincu de la nécessité d’établir des réformes
— son Inca nhésite pas a « abroger » la loi de I'endogamie qui empéchait I'union
d’Ollantay et Cusi Coyllur —, il semble en méme temps vouloir sauvegarder la
société de changements trop rapides et brutaux — I'insurrection d’Ollantay est
mise en échec — et soutenir la nécessité d’un compromis entre les aspirations a la
liberté individuelle et I'obligation de se soumettre a I’ordre établi.

Si I'on peut considérer Ollantay comme le lieu d’élaboration d’une nouvelle
société, dans laquelle le passé inca fusionne avecl’idéologie et I'imaginaire de |"élite
péruvienne du XVIII° siecle, le personnage de Tupac Yupanqui peut étre considéré
comme la projection des attentes politiques de I'auteur et de la classe sociale qu'il
représente. Dans ce modéle de « prince parfait » se superposent la figure de I'Inca
historique, la représentation de I'Inca idéal élaborée par Garcilaso et adoptée par
I"élite créole et indigene, Iimage christique du « bon-roi » instaurateur de paix et

46 Metastasio, 1909 [1734]: 176-77 : « Serbate, o Dei, custodi / Della romana sorte, / In Tito il giusto,
il forte, / Uonor di nostra eta. / Voi gli immortali allori / Su la cesarea chioma, / Voi custodite a Roma
/ La sua felicita / Fu vostro un si gran dono ; / Sia lungo il dono vostro : / L'invidii al mondo nostro
/ I mondo che verra ». De Castro, 1795 : 119 : « Servate a Deo custodi / Della spagnola sorte / In
Carlo il giusto, il forte / 'honor de nostra eta. /[...] / Fu vostro un si gran Dono, / Sia lungo il Dono
vostro ; / Uinvidiar al mondo nostro / Il mondo che verra ».



Tupac Yupanqui ou le modéle du prince parfait. Etude de I'autre protagoniste d’Ollantay

de justice, toute une tradition littéraire de rois marieurs et pacificateurs et enfin
le type du monarque éclairé d’origine européenne, censé porter la Raison sur le
trone et se servir de son pouvoir pour éliminer les privileges et les abus.

Références citées
Références primaires

Manuscrit JUSTINIANI — Tragicomedia del Apu Ollantay, y Cusi Ccoyllor. Rigores de un
Padre, y generosidad de un Rey Ynca, fac-similé, transcrit et traduit en latin
dans : GALANTE, H., 1938 : 13-44 (fac-similé du manuscrit Justiniani); 73-149
(transcription et traduction latine de l'acte I).

Manuscrit DOMINICANO Il — Comedea trageca de Ollantay en titulo. Los rigores de un
Padre y generocidad de un Rey, transcrit et traduit en espagnol dans : GUTIERREZ,
Julio G., 1958 ; fac-similé dans : MENESES, T. L., 1983, planches hors-texte.

Références secondaires

ANGELIS, P de, 1836 — Coleccién de obras y documentos para la historia antigua y moderna
de las provincias del Rio de la Plata, vol. 1 : 144-145 ; Buenos Aires : Imprenta del
Estado.

BARRANCA, J. S., 1868 — Ollanta, ¢ sea la severidad de un padre y la clemencia de un rey,
Lima : Imprenta el Liberal.

BRUNEL, P, PICHOIS, C. & ROUSSEAU, A.-M., 1983 — Thématique et thématologie. In :
Qu’est-ce que la littérature comparée : 115-134 ; Paris : Armand Colin Editeur.

BURCA, M., 1988 — Nacimiento de una utopia. Muerte y resurreccién de los incas, 499 p. ;
Lima : Instituto de Apoyo Agrario.

CALERO Y MOREIRA, J., 2004 [1791] — Prospecto del papel periodico intitulado Mercurio
Peruano. In : Mercurio Peruano, tomo |, folio X (Edicién original : Lima, Imp. Real de
los Nifos Exp6sitos, 1791-1795) ; Alicante : Biblioteca Virtual Miguel de Cervantes
(reproduccion digital de la ed. facsimil de Lima, Biblioteca Nacional del Pert, 1964-
1966). Disponible sur : http://www.cervantesvirtual.com

CALLER, L., 1952 [1895] — Una fiesta ritual ollantina. In : El drama quechua Apu Ollantay ().
M. B. Farfan Ayerbe, ed.) : 86-87 (tiré de El Comercio, Cuzco, 25-7-1942); Lima :
Publicaciones Runa-Simi, 1.

CASTRO, I. de, 1795 — Relacion de la fundacion de la real Audiencia del Cuzco en 1788, y
de las fiestas con que esta grande y fidelisima ciudad celebré este honor, escribela El
doctor don Ignacio de Castro, Rector del Colegio Real de S. Bernardo de esta Ciudad,
Cura de la Parroquia de S. Gerénimo, Examinador Sinodal del Obispado ..., 287 p. ;
Madrid : Imprenta de la Viuda de Ibarra.

CLEMENT, J.-P, 1979 — indices del « Mercurio Peruano 1790-1795 », 234 p. ; Lima :
Instituto Nacional de Cultura.

CLEMENT, J.-P, 1987 — L'apparition de la presse périodique en Amérique espagnole :
le cas du Mercurio Peruano. In : L’Amérique espagnole a I"époque des Lumiéres :
273-286 ; Paris : Editions du CNRS. Groupe Interdisciplinaire de Recherche et de
Documentation sur I'’Amérique latine.



Rossella Martin

CLEMENT, J.-P, 1997a — El Mercurio Peruano, 1790-1795, vol. I, Estudio, 307 p. ; Madrid :
Vervuertlberoamericana.

CLEMENT, J.-P, 1997b — El Mercurio Peruano, 1790-1795, vol. Il Antologfa, 329 p. ;
Madrid : Vervuert-Iberoamericana.

COMITE ARQUIDIOCESANO DEL BICENTENARIO TUPAC AMARU (eds.), 1983 — Tdpac
Amaru y la Iglesia : Antologia, 389 p. ; Lima : Banco de los Andes-Edubanco.
CRONICA ANONIMA, 1610 — Relacién de las fiestas que en la ciudad del Cuzco se hizieron
por la beatificacion del bienaventurado padre Ignacio de Loyola, 7 p. ; Lima :

Imprenta Francisco del Canto.

CUMMINS, T., 2004 — Silver Threads and Golden Needles : the Inca, the Spanish, and
the Sacred World of Humanity. In : The Colonial Andes. Tapestries and Silverwork,
1530-1830 (E. Phipps, J. Hecht & C. Esteras Martin, eds.) : 2-15 ; New York : The
Metropolitan Museum of Art.

DEAN, C., 1999 — Inka Bodies and the Body of Christ. Corpus Christi in Colonial Cuzco,
Peru, 288 p. ; Durham and London : Duke University Press.

DURAND FLORES, G., 1982 — El caso Moscoso. In : Actas del coloquio internacional :
«Tdpac Amaru 'y su tiempoy : 489-520 ; Lima : Comisién Nacional del Bicentenario
de la Rebelion Emancipadora de Tdpac Amaru.

EPITOME CRONOLOGICO, 2006 [1776] — In : Epitome cronoldlogico o idea general del
Perti : Cronica inedita del 1776 (V. Peralta Ruiz, ed.), 320 p. ; Madrid : Fundacién
Mapfre Tavera.

ESPINOSA MEDRANO, J. de, [XVII® siecle] — EI hijo prédigo. In : Teodoro L. Meneses,
1983 : 9-90.

ESTENSSORO FUCHS, J. C., 2003 - Del paganismo a la santidad. La incorporacién de los
indios del Pert al catolicismo 1532-1750, 586 p. ; Lima : Institut Francais d’Etudes
Andines (IFEA), Pontificia Universidad Catélica del Perd (PUCP) Fondo Editorial-
Instituto Riva-Aglero.

GALANTE, H., 1938 — Ollantay. Ad fidem Codicis Pastor-Justinianiensis. Archivii Nationalis
Limensis recensuit. Latine vertit. Integra Codicis Sahuaraurensis lectione. Analysi
morphologica grammatica indicibus dissertationibus scholiis auxit Prof. Dr. Hippolytus
Calante : 13-44 (fac-similé du manuscrit Justiniani) : 73-149 (transcription
et traduction latine de I'acte 1) ; Lima : Publicaciones del Instituto Superior de
lingtistica y filologia de la Universidad Mayor de San Marcos-Monumenta Linguae
Incaicae.

GARCILASO de la VEGA, Inca, 1991 [1609] — Comentarios Reales de los Incas, 2 t.,
XXXIX+880 p. ; Lima-México-Madrid : Fondo de Cultura Econémica. Edicién,
indice analitico y glosario de Carlos Arafibar.

GENETTE, G., 1982 — Palimpsestes : la littérature au second degré, 468 p. ; Paris : Editions
du Seuil.

GUAMAN POMA DE AYALA, F, 1987 [1615] — Nueva crénica y buen gobierno (). V. Murra,
R. Adorno & J. L. Urioste, eds.) : 3 t., 1 384 p. ; Madrid : Historia 16.

GUTIERREZ, J. G., 1958 — Ollantay. Texto quechua segin el Cédice que se encuentra en
el Convento de Santo Domingo del Cuzco, atribuido al Cura, Dr. Antonio Valdez.
Version castellana hecha especialmente para el Primer Festival de Libro Cuzquefo,
por Julio G. Gutiérrez. La copia, rigurosamente fiel al original del Cédice de Santo
Domingo, fue hecha por Bertha D. de Nieto et Luis Nieto, 100 p. ; Cuzco : Festival
del Libro Cuzqueno.



Tupac Yupanqui ou le modéle du prince parfait. Etude de I'autre protagoniste d’Ollantay

HOLGUIN, D. G., 1989 [1608] — Vocabulario de la lengua general de todo el Perti llamada
Lengua Qquichua o del Inca, 707 p. ; Lima : Universidad Nacional Mayor de San
Marcos (UNMSM) Editorial de la Universidad. Edicion facsimilar de la versién de
1952. Prélogo de Radl Porras Barrenechea.

ITIER, C., 2006 — Ollantay, Antonio Valdez y la rebelién de Thupa Amaru. Historica, 30

(1) : 65-97.
ITIER, C., 2008 — Les Incas, 214 p. ; Paris : Les Belles Lettres, collection « Guide des Belles
Lettres ».

KRISTEVA, J., 1967 — Bakhtine, le mot, le dialogue et le roman. Critique, 239 : 438-465.

KRISTEVA, J., 1969 — Semeiotiké. Recherches pour une sémanalyse, 318 p. ; Paris : Le Seuil,

LEWIN, B., 1967 — La rebelién de Tipac Amaru y los origenes de la Independencia de
Hispanoamérica, 963 p. ; Buenos Aires : Sociedad Editora Latino Américana.
Tercera edicion ampliada (1a edicion 1943).

MARKHAM, C. R., 1856 — Cuzco : a Journey to the Ancient Capital of Peru ; with an Account
of the History, Language, Literature and Antiquities of the Incas ; and Lima : a Visit
to the Capital and Provinces of Modern Peru, 419 p. ; London : Chapman and Hall.

MARKHAM, C. R., 1871 — Ollanta. An Ancient Ynca Drama. Translated from the original
quichua, 134 p. ; London : N. Triibner & Co.

MARKHAM, C. R., 1910 — ‘Apu Ollantay’. A drama of the time of the Incas sovereigns of
Peru about a.d. 1470. In : The Incas of Peru : 321-407 ; London : Elder & Co.

MARTIN, R., 2007 — Ollantay. Trajectoire d’un mythe littéraire andin (XVIlI® — XX[¢ siécles) ;
Paris : Institut national de Langues et Civilisations orientales (INALCO). Theése de
doctorat.

MENESES, T. L., 1977 — Datacién y paternidad del drama “Apu Ollantay”. Revista de Arte,
Ciencias y Humanidades, 17 : 49-82 ; Lima : Universidad Nacional Mayor de San
Marcos (UNMSM) Fondo Editorial.

MENESES, T. L., 1983 — Teatro quechua colonial. Antologia : 9-90 ; 261-374 ; Lima :
Ediciones Edubanco.

METASTASIO, P, 1909 [1734] — La clemenza di Tito. In : Pietro Metastasio. Drammi scelti,
vol. | : 169-217 ; Milano : Societa Editrice Sonzogno.

MIDDENDOREF, E. W., 1981 [1891] — Dramatische und Lyrische Dichtungen der Keshua-
Sprache ; Leipzig : F. A. Brockhaus.

MOSCOSO, J. M., 1971 [1782] — Carta del llmo. Sefor Dr. D. Juan Manuel Moscoso,
obispo del Cuzco al de La Paz, Dr. D. Gregorio Francisco del Campo, sobre la
sublevacion de aquellas provincias. In : Coleccion documental de la independencia
del Pertdi. Tomo II. La Rebelién de Tdpac Amaru. vol. 3°. La Rebelién (Continuacién) :
329-346 ; Lima : Comision Nacional del Sesquicentenario de la Independencia del
Perd. Edicién e introduccién de Carlos Daniel Valcércel.

MUJICA PINILLA, R., 2004 - El “Nifio Jests Inca” y los jesuitas en el Cusco virreinal. In :
Perd indigena y virreinal (R. Lépez Guzman, ed.) : 102-106 ; Madrid : SDAD. Estatal
Accién Cultural Exterior.

PACHECO ZEGARRA, G., 1878 — Ollantai. Drame en vers quechuas du temps des Incas,
265 p. ; Paris : Maisonneuve & C.

PALACIOS, J., 1837 — Tradicion de la rebelién de Ollantay, y acto heréico de fidelidad de
Rumifiahui, ambos generales del tiempo de los Incas. In : Museo Erudito o periodico
politico historico literario moral, Cuzco, numéros 5 (15 mai 1837) : 9-12 ; 7 (15
juin 1837) : 1-4 ; et 8 (1 juillet 1837) : 1-3.



Rossella Martin

PHIPPS, E., 2004 — Garments and Identity in the Colonial Andes. In : The Colonial Andes.
Tapestries and Silverwork, 1530-1830 (E. Phipps, J. Hecht & C. Esteras Martin,
eds.) : 16-39 ; New York : The Metropolitan Museum of Art.

PORRAS BARRENECHEA, R., 1954a — El padre Valdez, autor del Ollantay. £l Comercio,
Lima, 18-11-1954. Réédité in Indagaciones peruanas. El legado quechua (Radl
Porras Barrenechea, ed.) : 390-393 ; Lima : Universidad Nacional Mayor de San
Marcos (UNMSM) Fondo Editorial-Instituto Radl Porras Barrenechea.

PORRAS BARRENECHEA, R., 1954b — La paternidad definitiva de Ollantay. £/ Comercio,
Lima, 19-11-1954. Réédité in Indagaciones peruanas. El legado quechua (Radl
Porras Barrenechea, ed.) : 393-396 ; Lima : Universidad Nacional Mayor de San
Marcos (UNMSM) Fondo Editorial-Instituto Radl Porras Barrenechea.

PORRAS BARRENECHEA, R., 1955 — El Ollantay y Antonio Valdez. EI Comercio, Lima,
17-11-1955. Réédité in Indagaciones peruanas. El legado quechua (Radl Porras
Barrenechea, ed.) : 396-399 ; Lima : Universidad Nacional Mayor de San Marcos
(UNMSM) Fondo Editorial-Instituto Radl Porras Barrenechea.

ROWE, J. H., 1954 — El movimiento nacional inca del siglo XVIII. Revista Universitaria, XLII
(107) : 17-47 ; Cuzco.

SARMIENTO DE GAMBOA, P, 2007 [1572] — Historia de los Incas, 191 p. ; Madrid :
Miraguanos Ediciones, Ediciones Polifemo.

SCHROEDL, A., 2008 — La Capacocha como ritual politico. Negociaciones en torno al
poder entre Cuzco y los curacas. Bulletin de I'Institut Francais d’Ftudes Andines, 37
(1) : 19-27.

TAMAYO HERRERA, J., 1980 — Historia del indigenismo cusquefos. Siglos XVI-XX, 394 p. ;
Lima : Instituto Nacional de Cultura.

TSCHUDI, J. J. von, 1853 — Ollanta oder die Strenge eines Vaters und die Grossmuth eines
Konigs. In : Die Kechua-Sprache : 71-110. ; Wien : Kaiserlich-kénigliche Hof-und
Staatsdruckerei.

TSCHUDI, J. J. von, 1875 — Ollanta. Ein Altperuanisches Drama aus der Kechua-Sprache.
Uebersetzt und commentiert von J. J. von Tschudi, 220 p. ; Wien : Adolf Holzhausen.

UNANUE, J. H., 2004 [1791] — Introduccién a la descripcién cientifica de las plantas del
Per(. Mercurio Peruano, tomo I, n.° 43 (29 de mayo de 1791) : 69. (Edicién original :
Lima, Imp. Real de los Nifios Expésitos, 1791-1795). Alicante : Biblioteca Virtual
Miguel de Cervantes (reproduccion digital de la ed. facsimil de Lima, Biblioteca
Nacional del Pert, 1964-1966). Disponible sur : http://www.cervantesvirtual.com

VALCARCEL, D., 1956 — Un clerigo tacneno del siglo XVIII (conferencias del curso
1955-56). Revista espaiola de antropologia americana, vol. Il, 1 : 3-11 ; Madrid :
Universidad Complutense de Madrid.

VALDEZ Y PALACIOS, ). M., 1971 [1844-1846] — Viaje del Cuzco a Belén en el Gran Pard
(por los rios Vilcamayo, Ucayali y Amazonas) : 55-80 ; Lima : Biblioteca Nacional
del Perd.

WIENER, C., 1880 - Pérou et Bolivie, 796 p. ; Paris : Hachette.

YEPEZ MIRANDA, A., 1948 — Ollantaitampu y Ollantay. Una nueva versién del drama.
Revista del Instituto y Museo Arquelégico, 12 : 107-120 ; Cuzco.

ZUIDEMA, R. T., 1989 — El le6n en la ciudad. Simbolos de transiciéon en el Cusco. In :
Reyes y guerreros. Ensayos de cultura andina (R. T. Zuidema, ed.) : 306-383 ; Lima :
Fomciencias.



