
   

Perfiles Educativos

ISSN: 0185-2698

perfiles@unam.mx

Instituto de Investigaciones sobre la

Universidad y la Educación

México

Marie France, Daniel

El lugar del relativismo  en los intercambios filosóficos de los alumnos

Perfiles Educativos, vol. XXIV, núm. 96, 2002, pp. 5-32

Instituto de Investigaciones sobre la Universidad y la Educación

Distrito Federal, México

Disponible en: http://www.redalyc.org/articulo.oa?id=13209602

   Cómo citar el artículo

   Número completo

   Más información del artículo

   Página de la revista en redalyc.org

Sistema de Información Científica

Red de Revistas Científicas de América Latina, el Caribe, España y Portugal

Proyecto académico sin fines de lucro, desarrollado bajo la iniciativa de acceso abierto

http://www.redalyc.org/revista.oa?id=132
http://www.redalyc.org/articulo.oa?id=13209602
http://www.redalyc.org/comocitar.oa?id=13209602
http://www.redalyc.org/fasciculo.oa?id=132&numero=5911
http://www.redalyc.org/articulo.oa?id=13209602
http://www.redalyc.org/revista.oa?id=132
http://www.redalyc.org


5
PERFILES
EDUCATIVOS

En el presente trabajo nos proponemos estudiar la relación entre el diálogo filosófico 
y el pensamiento crítico de los alumnos cuando se utiliza en clase el enfoque del FPNM

(programa de filosofía para niños adaptado a las matemáticas). Tomamos como punto de partida 
las perspectivas epistemológicas: egocentrismo, relativismo e intersubjetividad orientada al significado. Dichas
perspectivas reflejan los lazos entre las creencias de las personas y las justificaciones que utilizan para apoyarlas. 

La investigación que aquí presentamos forma parte de un proyecto más amplio, subvencionado 
por el Social Science and Humanities Research Council of Canada (SSHRC) (1998-2002) y fue llevada a cabo

en tres diversos contextos culturales: Australia, México y Quebec. Su objetivo general es el estudio global 
de las manifestaciones del pensamiento crítico de los alumnos y su proceso de desarrollo. En este proceso,

emerge la distinción entre un intercambio monológico y uno dialógico, junto a diferentes matices 
entre un diálogo no crítico, semi-crítico y crítico. Si relacionamos las características de cada 

tipo de intercambio con las perspectivas epistemológicas que emergieron del análisis de las transcripciones 
de intercambios entre los alumnos, podremos determinar en qué medida el diálogo filosófico entre jóvenes 

es relativista (no crítico) o intersubjetivo (evaluativo), así como la influencia de la praxis 
de dicho diálogo en el desarrollo del pensamiento crítico. 

This article is about the relation between the philosophical dialogue and the students’ 
critical thinking when the teacher uses in the classroom the approach proposed by the FNPM program 

(Philosophy for Kids adapted for Mathematics). We start from the epistemological approaches: egocentrism,
relativism and intersubjectivity oriented to the meaning. Those approaches make possible

to reflect the links between the people’s beliefs and the justifications they use to defend them. 
The research we present here is part of a bigger project subsidized by the Social Science 

and Humanities Research Council of Canada (SSHRC) (1998-2002) and was carried out in three different 
cultural contexts: Australia, Mexico and Quebec. Its general purpose is the global study of the ways 

in which the students’ critical thinking show up and of its development process. In this process we can observe 
a distinction between the monologic and the dialogic exchange, together with different nuances between 

a no critical, semi critical and critical dialogue. If we establish a relation between the features 
of each exchange type and the epistemologic approaches which emerged from the analysis of the transcriptions 

that we made of the exchanges between students, we will be able to determine to what extent the philosophical
dialogue between young people is relativist (this means no critical) or intersubjective (evaluative), but also the

influence that the praxis of this kind of dialogue can have on the development of critical thinking. 

Pensamiento crítico / Diálogo filosófico / Perspectivas epistemológicas / Intersubjetividad / Relativismo
Critical thinking / Philosophical dialogue / Epistemologic approaches / Intersubjectivity / Relativism

El lugar del relativismo
en los intercambios filosóficos de los alumnos

M A R I E - F R A N C E  D A N I E L * ( C O O R D . ) ,  T E R E S A  D E  L A  G A R Z A * * ,  

L O U I S E  L A F O R T U N E*** ,  R I C H A R D  P A L L A S C I O • ,  P I E R R E  M O N G E A U • •  

Y  C H R I S T I N A  S L A D E •••

A R T Í C U L O S



INTRODUCCIÓN

La educación en México, Australia, Ca-
nadá y otros países del mundo está vol-
viéndose cada vez más problemática, en la
medida en que el siglo XXI está marcado
por tres grandes tendencias: la globaliza-
ción y su alcance mundial, la explosión
de conocimientos que conlleva el desarro-
llo acelerado de las tecnologías, y la com-
plejización de la vida en sociedad (Delors,
1996). Las escuelas deberán, entonces,
ofrecer a las nuevas generaciones una for-
ma de educación que les permita enfren-
tar con éxito estos nuevos desafíos (Pallas-
cio et al., 1997; Splitter y Sharp, 1995). 

En este marco, el desarrollo del pensa-
miento crítico en los alumnos surge como
un factor básico, que se sugiere con cre-
ciente insistencia en los grupos de trabajo
interesados en estos temas (Corbo, 1994;
Inchauspé, 1997). Entre dichos grupos
está la International Commission on
Education for the 21st Century, que pre -
sentó su informe a la UNESCO (Delors,
1996); esta Comisión plantea que el de-
sarrollo del pensamiento crítico de los
alumnos es esencial 

para favorecer una verdadera comprensión de
los acontecimientos entre los alumnos, en
lugar de desarrollar y mantener una visión
simplificadora de la información relacionada
con estos acontecimientos (ibid., p. 47). 

En segundo lugar, el Informe sobre
educación de la UNESCO propone que las
escuelas “valoren la cooperación” entre los
jóvenes (ibid., pp. 35-47), y define el
pensamiento crítico como algo esencial-
mente cooperativo (véase Daniel et al.,
1996; Slade, 1996). 

El programa de Filosofía para niños
(FPN)1 (Lipman, Sharp, Oscayan, 1980;
Splitter y Sharp, 1995) y su adaptación
para el aprendizaje de las matemáticas
(FPNM) (Daniel et al., 1996) fomentan el
pensamiento crítico en los alumnos, en la
medida en que se usan regularmente en
el salón de clase (Daniel et al., 2000b).
La justificación de esta relación se
encuentra en el diálogo filosófico entre
los alumnos, rasgo que caracteriza a estos
dos programas. 

En este trabajo nos proponemos estu-
diar la relación entre el diálogo filosófico
y el pensamiento crítico de los alumnos
cuando se utiliza en clase el enfoque de
la FPNM. Para ello necesitaremos referir-
nos a las perspectivas epistemológicas.
De hecho hay vínculos muy constantes
entre las creencias de la gente sobre su
manera de conocer el mundo y las justi-
ficaciones que proporcionan para apo-
yarlas (lo cual es alentado en el diálogo
filosófico entre jóvenes). En estas dos
operaciones mentales, la organización de
la red cognitiva y la lógica inherente tie-
nen que ser similares. 

La investigación que aquí presentamos
forma parte de un proyecto más amplio,
subvencionado por el Social Science and
Humanities Research Council of Canada

El lugar del relativismo en los intercambios filosóficos de los alumnos Daniel, De la Garza et al. (2002), vol. XXIV, núm. 96, pp. 5-32

6
PERFILES
EDUCATIVOS

*    Profesora en el Departamento de Kinesiología de la Uni -
versidad de Montreal, e investigadora en el Centre
Interdisciplinaire de Recherche sur l’Apprentissage et le
Developpement en Education ( CIRADE), marie-
france.daniel@umontreal.ca

**  Profesora en el Departamento de Filosofía de la Uni -
versidad Iberoamericana, teresa.garza@uia.mx 

*** Profesora en el Departamento de Educación, Universidad
de Quebec á Trois-Riviere e investigadora del CIRADE.

•    Profesor en el Departamento de Matemáticas, Universi -
dad de Quebec en Montreal e investigador del CIRADE .

••  Profesor en el Departamento de Comunicaciones de la
Universidad de Quebec en Montreal e investigador del
CIRADE .

••• Profesora en el Departamento de Comunicación de la
Universidad de Canberra, Australia.



(SSHRC) (1998-2002) y fue llevada a cabo
en tres diversos contextos culturales: Aus-
tralia, México y Quebec. Su objetivo ge-
neral es el estudio global de las manifes-
taciones del pensamiento crítico en los
alumnos y su proceso de desarrollo (véase
Daniel et al., en prensa b). En esta opor-
tunidad, y para alcanzar nuestros objeti-
vos concretos, describiremos varios tipos
de intercambios entre alumnos que par-
ticipan del enfoque filosófico. En este
proceso emergerá la distinción entre un
intercambio monológico y uno dialógi-
co, junto con diferentes matices entre diá-
logo no crítico, semicrítico y crítico. En-
seguida relacionaremos las características
de cada tipo de intercambio con las pers-
pectivas epistemológicas que surgieron
del análisis de las transcripciones de
intercambios entre los alumnos. Esto
permitirá que determinemos en qué
medida el diálogo filosófico entre jóve-
nes es relativista (no crítico) o inter -
subjetivo (evaluativo). Aunque nuestros
análisis incluyen todas las transcripcio-
nes de los alumnos de Australia, México
y Quebec, en este trabajo sólo presenta-
remos los extractos de transcripciones de
intercambios que ocurrieron entre alum-
nos mexicanos.

DIÁLOGO FILOSÓFICO 
Y PERSPECTIVAS EPISTEMOLÓGICAS

En esta sección presentaremos definicio-
nes referentes al pensamiento crítico, al
diálogo filosófico y a la epistemología; las
correspondientes al pensamiento crítico
y al diálogo son teóricas, mientras que
las definiciones de la epistemología emer-
gen de los intercambios entre alumnos de
Australia, México y Quebec que partici-
paron en este proyecto de investigación
(Daniel et al., en prensa a). 

Pensamiento crítico

Tanto la psicología como la filosofía han
contribuido, de manera diferente, a nues-
tra comprensión del pensamiento crítico.
Los psicólogos se refieren, sobre todo, al
proceso del pensamiento y de qué mane-
ra este proceso puede ayudar a la gente a
darle un significado a su experiencia.
También destacan la solución de proble-
mas (Catrambone y Holyoak, 1989; Ne-
edham y Begg, 1991; Polya, 1957), y no
el pensamiento ético (Lewis y Smith,
1993). 

La contribución de la filosofía encuen-
tra sus raíces en la figura de Sócrates y la
obra de Platón y de Aristóteles. Desde sus
comienzos, se ha mostrado siempre inte-
resada en usar el razonamiento lógico
como fuerza moral para promover el
bien. En la actualidad, el pensamiento
crítico carece de una definición sana,
puesto que, entre otros factores, las dispo-
siciones y las habilidades se integran al
concepto mismo de pensamiento crítico.
Aun así, muy frecuentemente, el pen-
samiento crítico se reduce al mero razo -
namiento lógico. Y aunque algunos
académicos contemporáneos incluyen el
pensamiento creativo en el pensamiento
crítico, no todos lo hacen. Por lo general,
las definiciones del pensamiento crítico
no hacen referencia a su aspecto coope-
rativo o dialógico, aunque el concepto
del “pensamiento atento” está ganando
popularidad. 

Harvey Siegel define al pensador críti-
co como 

una persona que actúa, evalúa, demanda, y
emite juicios basados en razones y que entien-
de y se conforma con los principios que
gobiernan la evaluación de la fuerza de esas
razones (1988, p. 38). 

El lugar del relativismo en los intercambios filosóficos de los alumnos Daniel, De la Garza et al. (2002), vol. XXIV, núm. 96, pp. 5-32

7
PERFILES
EDUCATIVOS



Así, para este autor, el pensamiento
crítico está directamente relacionado con
el pensamiento racional o razonamiento
lógico, en el sentido de que una persona
crítica justifica sus acciones y juicios
basándolos en razones válidas y relevan-
tes. El desarrollo de la racionalidad con-
duce a la actualización del pensamiento
crítico. 

Según Robert Ennis (1987, 1991, 1993),
el pensamiento crítico incluye creatividad,
así como disposiciones. Pensar de una
manera crítica significa juzgar la credibi-
lidad de las fuentes, identificar conclusio-
nes, razones y presunciones, juzgar la cali-
dad de un argumento, desarrollar y
defender una posición respecto de una
pregunta, hacer preguntas oportunas que
clarifiquen la situación dada, buscar razo-
nes y declaraciones claras con cierta aper-
tura mental, llegar a conclusiones cuando
sea justificado, pero con una cuota de
precaución, etc. (1993, p. 180.) Para este
autor, 

el pensamiento crítico es un pensamiento
reflexivo, razonable, que está centrado en deci-
dir qué creer o hacer (idem). 

En esta definición, las actitudes com-
plementan las habilidades cognoscitivas y
la creatividad se agrega al razonamiento
lógico.

Para Matthew Lipman, 

el pensamiento crítico nos ayuda simplemente
a evitar pensar sin sentido crítico y a actuar sin
reflexión (1991, p. 144).

En otras palabras, afirma que el pensa-
miento crítico nos protege contra el
hecho de creer de manera forzosa lo que
nos dicen los demás, sin que tengamos la
oportunidad de investigar por nosotros

mismos; ayuda, así, a la gente a pensar
mejor y a hacer mejores juicios. Para este
autor, el pensamiento crítico presupone
habilidades y actitudes que se clasifican
de acuerdo con ciertas categorías: la con-
ceptuación, el razonamiento, la traduc-
ción o transferencia y la investigación. 

Las reflexiones de Lipman (1988)
sobre el pensamiento crítico se basan en: 

1) uso de criterios determinados: los indivi-
duos, cuyas conductas cognoscitivas se
pueden asociar a una forma de pensa-
miento crítico, utilizan criterios deter-
minados para evaluar los términos de
las declaraciones; 

2) autocorrección: los individuos pueden
lanzarse en una búsqueda activa de sus
propios errores, pensando en la auto-
corrección; 

3) sensibilidad al contexto: los individuos
pueden desarrollar un pensamiento
flexible que permita reconocer que
diversos contextos requieren diversas
aplicaciones de reglas y de principios.
Para dicho autor, el pensamiento críti-
co, el creativo y el atento son tres
modalidades distintas de lo que él
llama “el pensamiento multidimensio-
nal” (aceptado para su publicación en
octubre del 2002), pero aunque esos
modos de pensamiento son distintos,
se encuentran entretejidos. 

R. Paul considera que el pensamiento
crítico es:

un pensamiento disciplinado y auto-dirigido
que ejemplifica la perfección del pensamiento
y que es apropiado para un determinado
modo o dominio de pensamiento. Como tal
existe en dos formas. Si está orientado al servi-
cio de los intereses de un individuo o de un
grupo determinado, excluyendo otras personas

El lugar del relativismo en los intercambios filosóficos de los alumnos Daniel, De la Garza et al. (2002), vol. XXIV, núm. 96, pp. 5-32

8
PERFILES
EDUCATIVOS



y grupos relevantes, es un pensamiento crítico
de sentido sofista o débil. Si está orientado al
servicio de los intereses de diversas personas o
grupos, es un pensamiento crítico de sentido
equitativo o fuerte (1992, pp. 9-10).

Aunque la dimensión ética aparece en
la definición de Paul, el énfasis está pues-
to en la lógica, que se apoya en el pensa-
miento creativo: 

el pensamiento crítico se puede entender,
ahora, como un interés profundo en la lógica
de la lógica; es el arte de tomar en cuenta la
gran variedad de maneras en que creamos con-
ceptos y hacemos inferencias por medio de
ellos, es decir, las varias maneras en que utili -
zamos bien o mediocremente el razonamien -
to humano, tratando de darles sentido a las
cosas y a las interpretaciones que creamos de
ellas (1993, p. 31). 

Para él, el pensamiento crítico presu-
pone habilidades y actitudes lógicas, crea-
tivas y éticas.

Como punto de partida para este pro-
yecto, usamos una definición muy am -
plia: el pensamiento crítico es el proceso
de (e)valuar un objeto en una tentativa de
eliminar criterios, características, etc., que
son inaplicables. Implica, así, el uso de
actitudes y habilidades complejas del pen-
samiento. Consecuentemente, se genera
una nueva comprensión del objeto y apa-
rece una modificación de la idea inicial.

DIÁLOGO FILOSÓFICO

Desde la perspectiva del programa de
Filosofía para niños, propuesto por Lip-
man y Sharp, el diálogo filosófico repre -
senta su mera esencia. Es un concepto
complejo con respecto al cual los investi-
gadores no han alcanzado un consenso,

por lo que genera, a veces, cierta confusión.
De hecho, algunos confundirán diálogo
con charla o conversación, dándoles el
mismo significado (Splitter y Sharp, 1995).
¿Cuándo llega a ser dialógico un intercam-
bio entre jóvenes?, ¿el diálogo filosófico
será necesariamente crítico?, ¿puede el diá-
logo filosófico entre jóvenes ser relativista?
Éstas son algunas de las preguntas que nos
interesan y que intentaremos entender den-
tro del marco de este estudio. Para hacerlo,
basaremos nuestro marco teórico en la tesis
de Lipman y Sharp. 

Sabemos, a partir de los filósofos de la
Antigüedad, que la filo-sofía puede ser
una dialéctica interna (un pensamiento
personal) o una dialéctica externa (que va
del pensamiento personal al de otra per-
sona). Por lo tanto, puede ser una prácti-
ca autorreflexiva o dialógica; pero parece
claro que lo que uno construye queda
latente si no se comparte. 

Lipman y Sharp sostienen que el mé-
todo reflexivo que mejor ilustra el cami-
no de la investigación, que es específico
de la filosofía, es el dia-logos. El diálogo
promueve que el niño se convierta en una
persona de pleno derecho, puesto que el
discurso y el hecho de escuchar incluyen
valores como la reciprocidad, la toleran-
cia y el respeto, así como una compren-
sión del significado de las palabras de los
demás (Lipman, Sharp y Oscanyan,
1980; Sharp, 1990; 1992).

Desde este punto de vista pragmático,
el diálogo se basa en el pluralismo. No
requiere, ni presupone, una sola área de
acuerdo; hace un esfuerzo para entender
los pensamientos de los demás, sin tra-
ducirlos: 

ser racional es resistirse [...] a la idea de que
haya un [solo] conjunto de términos con los
cuales podrían ser formuladas todas las con-

El lugar del relativismo en los intercambios filosóficos de los alumnos Daniel, De la Garza et al. (2002), vol. XXIV, núm. 96, pp. 5-32

9
PERFILES
EDUCATIVOS



tribuciones a la conversación; es intentar
entender la jerga del interlocutor, en lugar de
tratar de traducirla a la nuestra propia (Rorty,
1990, p. 352). 

En este caso, el diálogo filosófico no es
una crítica opuesta verbalmente o una
justificación demostrativa, sino más bien
una verbalización que diferencia, o una
justificación que puede ser negociada.

El intercambio dialógico es el princi -
pio por el cual surge el significado, se esta-
blecen las relaciones y se integra el apren-
der. Además, cuando la base para el
diálogo filosófico corresponde a la expe-
riencia cotidiana, entonces, las personas
aprenden a entender y a comunicar de
manera clara sus propios pensamientos;
también aprenden a abrirse a las opinio-
nes de los demás y a criticarlas en forma
constructiva. Por último, aprenden a
poner en práctica, en sus acciones cotidia-
nas, el comportamiento adquirido duran-
te los intercambios del grupo. 

En definitiva, el diálogo filosófico,
desde la perspectiva de Lipman y Sharp,
se caracteriza por los siguientes principios:
pluralismo, reciprocidad y tolerancia. 

Perspectivas epistemológicas

Hay lazos notablemente constantes –co-
mo ya dijimos– entre las creencias de la
gente sobre su manera de saber (su marco
epistemológico de referencia) y las justifi-
caciones que emiten para apoyarlas (lo
que se fomenta en el diálogo filosófico
entre jóvenes). En efecto, como hemos
dicho, en ambas operaciones mentales,
la organización de la red cognoscitiva y la
lógica interna inherente tienen que ser
similares. Por ejemplo, si un niño posee
una sola categoría para clasificar sus co-
nocimientos (es decir, cuando su conoci-

miento se basa en la observación directa
más bien que en el razonamiento), enton-
ces le será imposible justificar sus creencias
refiriéndose a la probabilidad de que un
punto de vista relacionado con una situa-
ción sea más exacto que otro, porque esa
operación implica abstracción y razona-
miento. Este niño justificará sus creencias
refiriéndose a lo que es concreto y verda-
dero en sus observaciones (King y Kit -
chener, 1994). 

En otro análisis (Daniel et al., en pren-
sa a) de las transcripciones de intercam-
bios entre alumnos, fueron claramente
evidentes tres niveles: el egocentrismo, el
relativismo y la intersubjetividad orienta-
da hacia el significado. Estos niveles refle-
jan el pensamiento de los jóvenes de 10 a
12 años y, aunque otro nivel –el de la
intersubjetividad orientada hacia el cono-
cimiento construido– parecía perfilarse,
no lo pudimos poner en evidencia de
manera explícita. 

La perspectiva egocéntrica parece ser la
más espontánea para los alumnos, mien-
tras que sus creencias, opiniones e intere-
ses se basan en la observación concreta, o
en las opiniones de los adultos que los
rodean (padres, profesores, medios de
comunicación, etc.). Por el momento, los
alumnos no son conscientes de que pue-
den formular sus propios juicios y actuar
en consecuencia. Creen espontáneamente
que hay una sola manera de mirar el
mundo –la que les enseñaron y que
dominan– y que la evidencia es tan plau-
sible que no es necesario justificarla. 

La perspectiva relativista se observa
cuando los estudiantes hacen juicios refle-
xivos respecto al problema que se debe
solucionar, pero prácticamente no dudan
de lo que han adquirido, ni preguntan
acerca de la validez de las declaraciones de
sus pares; las presentan como conclusio-

El lugar del relativismo en los intercambios filosóficos de los alumnos Daniel, De la Garza et al. (2002), vol. XXIV, núm. 96, pp. 5-32

10
PERFILES
EDUCATIVOS



nes cerradas. Los alumnos de 10 a 12
años de edad tienen un fácil acceso al
relativismo.

La intersubjetividad orientada hacia el
significado presupone que los estudiantes,
hasta cierto punto, están enterados de su
tendencia a apoyar sus juicios en creen-
cias irracionales y que necesitan de sus
pares para sobrepasar sus propias creen-
cias y conceptos, para aumentar la cohe-
rencia, la viabilidad, la solidez, etc., de
sus juicios, para construir su comprensión
del mundo y desarrollarse como personas
únicas y como miembros de una comuni-
dad. La perspectiva relacionada con la
intersubjetividad orientada hacia el signi-
ficado se relaciona con la evaluación crí-
tica de criterios, perspectivas y puntos de
vista diversos y alternativos. 

La evaluación crítica se debe también
encontrar en la otra perspectiva episte -
mológica –la de la intersubjetividad orien-
tada hacia el conocimiento construido–,
que hemos deducido pero que no se mani-
festó en las transcripciones de los alumnos.
Excepto en el último nivel, el pensamiento
científico presupone pensar acerca de las
teorías, en lugar de pensar con las teorías,
e implica pensar acerca de la evidencia, en
lugar de ser influido por la misma. El
objetivo ya no es “la construcción del sig-
nificado” con el intento de mejorar la
calidad de la experiencia personal, sino
más bien la construcción del conocimien-
to a partir de teorías y experiencias, con
la intención consciente de mejorar el
conocimiento en un campo científico
determinado.

Pregunta central de la investigación

Los datos teóricos relacionados con el
diálogo filosófico son ambiguos en lo que
tiene que ver con la perspectiva episte -

mológica que guió a los alumnos. De
hecho, teóricamente, el objetivo del diá-
logo filosófico parece residir en la inter-
subjetividad, pero sus principios parecen
referirse al relativismo. Conceptos tales
como el pluralismo (situación en la cual
la diversidad se acepta dentro de una
comunidad), la reciprocidad (que impli-
ca intercambio y el acto de compartir) y
la tolerancia (actitud que consiste en per-
mitir que los demás expresen sus opi -
niones aunque uno las considere falsas),
no necesariamente tienden hacia una
evaluación crítica –característica de la in-
tersubjetividad–, sino tal vez hacia una
aceptación de las diferencias, característi-
ca del relativismo. 

Analizamos las 24 transcripciones de
intercambios provenientes de los ocho
grupos de alumnos de Australia, México
y Quebec con la finalidad de buscar una
respuesta a la pregunta central de nuestra
investigación:

La perspectiva epistemológica inherente a los
intercambios filosóficos de los alumnos de 10
a 12 años de edad, ¿es relativismo, o intersub-
jetividad? 

CONTEXTOS Y METODOLOGÍA

Según ya lo hemos señalado, el proyecto
de investigación, subvencionado por el
SSHRC, se efectuó en tres diversos contex-
tos culturales: Australia, México y Que-
bec.2  Se estudiaron tres grupos de alum-
nos en México, tres en Quebec y dos en
Australia, sumando ocho grupos en total.
Cada uno contaba con un promedio de
30 alumnos que tenían entre 10 y 12
años de edad y que provenían de escuelas
primarias (5o. y 6o. grados). La investiga-
ción se realizó durante un año escolar
completo y tuvimos en cuenta varios

El lugar del relativismo en los intercambios filosóficos de los alumnos Daniel, De la Garza et al. (2002), vol. XXIV, núm. 96, pp. 5-32

11
PERFILES
EDUCATIVOS



niveles socioeconómicos; cuatro grupos de
niños provenían de medios privilegiados y
semiprivilegiados; tres grupos eran de es-
casos recursos y uno era extremadamente
pobre. Mientras la mayoría no tenía expe-
riencia con el FPN, un grupo de Australia
había experimentado con este enfoque
durante cinco años y uno de México esta -
ba en su segundo año de praxis. 

El proyecto de investigación tuvo
como objetivo principal describir la reali-
dad de los alumnos, más que verificar una
teoría. Los resultados se construyeron de
una manera inductiva, inspirada en el
análisis cualitativo, tal como fue definido
por Miles y Huberman (1991), y Glaser
y Strauss (1967). 

La investigación se desarrolló en tres
fases según los objetivos siguientes: 

1) hacer un análisis de las 24 transcrip-
ciones de Australia, México y Quebec
para clarificar los diversos tipos de
intercambios entre alumnos cuando
utilizan el programa de FPNM;

2) analizar las transcripciones en los as-
pectos declarativos y procesuales de los
intercambios y construir una tabla
para describir el proceso de desarrollo
del “pensamiento crítico dialógico”
que se manifiesta en los alumnos im-
plicados en el proyecto en cuestión; 

3) aclarar la definición de Lipman del
pensamiento crítico y comparar sus
criterios teóricos con la realidad de los
alumnos, aplicando la tabla construida
(fase 2) a las transcripciones del inter-
cambio que resultaron ser dialógicas y
críticas (fase 1). 

Este artículo atañe a los resultados de
la primera etapa. Para ilustrar nuestros
resultados utilizaremos ejemplos de las
transcripciones mexicanas. 

En México, el estudio se efectuó en
tres grupos del Estado de México (con
un promedio de 30 alumnos por grupo),
durante un año escolar, desde finales de
octubre a finales de junio. Los tres for-
man parte del sistema escolar público.
La primera escuela está ubicada en
Toluca, en una sección de la ciudad de
clase media-baja y había estado usando
el programa de FPN un año antes, razón
por la cual el maestro tenía experiencia
en él. La segunda escuela es rural; la
mayoría de los alumnos proceden de
familias campesinas, generalmente po-
bres y sin educación. La escuela no se
había relacionado nunca antes con la
FPN y el maestro no tenía formación
alguna para enseñar este enfoque. Por lo
tanto, los niños trabajaron el programa
con una maestra experimentada en FPN.
La tercera escuela está ubicada en una
ciudad pequeña. La mayoría de los
padres no tiene educación, pero su nivel
económico es medio. El docente tenía
un año de experiencia con la FPN. 

En todos los grupos se hicieron tres
videograbaciones de los intercambios
entre alumnos cuando estaban partici-
pando en una sesión de FPNM: una al
principio del año escolar, otra a mitad de
año y la última al final. 

Después de haber sido transcritos,
los intercambios se analizaron, prime-
ro, por el responsable de la investiga -
ción; luego, unas seis semanas más
tarde, fueron sometidos otra vez a un
análisis “ciego” por el mismo investiga -
dor; después, las transcripciones fueron
analizadas, por lo menos una vez, por
otro investigador del equipo. Fi -
nalmente, estos análisis se discutie -
ron entre los investigadores y se hicie -
ron los ajustes necesarios para alcanzar
un consenso.

El lugar del relativismo en los intercambios filosóficos de los alumnos Daniel, De la Garza et al. (2002), vol. XXIV, núm. 96, pp. 5-32

12
PERFILES
EDUCATIVOS



TIPOS DE INTERCAMBIOS 
Y PERSPECTIVAS EPISTEMOLÓGICAS

Primero, el análisis de transcripciones de
los intercambios en México, Australia y
Quebec reveló que no todos los intercam-
bios filosóficos entre alumnos son diálo-
gos filosóficos. El análisis de las transcrip-
ciones mexicanas destacó tres tipos de
intercambios entre alumnos: el anecdóti-
co, el monológico y el dialógico. Sólo el
grupo que había tenido experiencia con la
FPN entabló las discusiones de manera
dialógica. En la siguiente sección destaca-
remos las características relacionadas con
cada uno de los tres tipos de intercambios.

Intercambio anecdótico 

En otras oportunidades, algunos de noso-
tros ya hemos considerado, de manera
muy general, que el intercambio anecdó-
tico implica un tipo de comunicación
basada en la formulación de anécdotas o
experiencias personales que experimenta-
ron los niños. En general, el intercambio
anecdótico es poco interesante para los
pares que participan en él, por ser de
interés personal más bien que general
(Daniel et al., 1997). En este trabajo pro-
porcionaremos algunas características
específicas de este tipo de intercambio
que surgen del análisis de las transcripcio-
nes mexicanas.3

En primer lugar, observamos que los
alumnos no justifican sus puntos de vista;
los indican simplemente de manera breve
y a menudo incompleta, mientras dirigen
la palabra a la maestra: 

Maestra: Ai. ¿Cómo te sientes?
Ai: Nerviosa, cuando hago mis exámenes. 
Ca: Yo no, este... 
Maestra: ¿Entiendes todo?

Ca: A veces no, porque a veces no le en-
tiendo una nada más. A veces una está
con tache.

Maestra:Y ¿qué hacemos cuando no se
entiende?

Ca: Trato de resolverla...
Maestra:Y ¿si no puedes?
Ca: Le pregunto a veces a la maestra...
Maestra:Y ¿la maestra te contesta?
Ca: Nada más me ayuda.

Así, cada alumno contesta las pregun-
tas del docente de manera individual, sin
preocuparse de que sus pares acepten su
punto de vista o no. No hay ni inter -
cambio entre pares, ni deseo de compar-
tir con otros, factor que podría manifes -
tarse con una explicación o justificación
de su punto de vista.

Otra característica de los intercambios
anecdóticos es la dificultad para producir
generalizaciones o, en otras palabras, el
exceso de concentración en el aspecto
específico de las experiencias. Por ejem-
plo, la maestra pide a una alumna que dé
una definición de una “pregunta fácil” en
matemáticas, y ésta le contesta con un
ejemplo de una pregunta que a ella perso-
nalmente se le hace difícil:

Maestra: ¿Cuándo algo es una pregunta fácil? 
Ml: Cuando a veces hacemos exámenes y

vienen algunas, las fracciones vienen
difíciles y no las podemos hacer.

Así, en vez de deducir una definición
desde una clasificación de sus expe -
riencias matemáticas (plural), la alumna
contesta respecto al contexto específico
de un examen (singular) y proporciona
un ejemplo determinado. Además, el
ejemplo que está dando se opone al con-
cepto clave de la pregunta (fácil/difícil), e
ilustra cuán difícil es para la alumna colo-

El lugar del relativismo en los intercambios filosóficos de los alumnos Daniel, De la Garza et al. (2002), vol. XXIV, núm. 96, pp. 5-32

13
PERFILES
EDUCATIVOS



carse en la perspectiva del docente: más
bien, con su respuesta, ella espera que la
maestra se coloque en su propia perspec-
tiva y deduzca la respuesta a la pregunta.
Esto destaca el aspecto egocéntrico de la
perspectiva, que está a menudo presente
en el intercambio anecdótico.

Otra característica del intercambio
anecdótico es que el alumno no reflexio-
na de manera filosófica sobre los concep-
tos filosófico-matemáticos (¿qué es un
problema?: utilidad/inutilidad de los exá-
menes de matemáticas; proceso de apren-
dizaje de las matemáticas; confianza en sí
mismo; participación cognoscitiva versus
afectiva, etc.),4 sino que más bien habla
con la forma del “yo”: 

Maestra: ...la pregunta que ustedes…
¿Todos nos angustiamos cuando hace-
mos exámenes de matemáticas?, y ¿qué
sentimos cuando nos angustiamos? 

Ek: Me pongo nervioso.
Maestra: ¿Por qué te pones nervioso, Ek?
Ek: Porque pienso que no voy a saber

hacerlo.
Maestra: A ver, Je. 
Je: Porque a veces, porque me angustio...

Aquí observamos que los niños, aun-
que el docente los haya invitado a una
introspección afectiva, tardan en verbali -
zar lo que sienten y en encontrar las cau-
sas específicas de su angustia personal
durante los exámenes de matemáticas. En
la exploración de sus propios afectos, el
alumno no manifiesta necesidad alguna
de la perspectiva ajena para mejorar su
punto de vista. Por lo tanto, no están
interesados en escuchar a sus pares y cada
uno desea ser escogido para hablar:

Maestra: Hay un motivo para mi angus-
tia. ¿Da?

Alumno 1: ¡Maestra, maestra!
Alumno 2: ¡Yo, maestra, yo!
Alumno 3: ¡Maestra!
Da: Porque me pongo nerviosa.
Maestra:Nerviosa, pero, ¿cómo son los

nervios? Las cosas, tienes miedo. ¡Res-
peto!

[Unos niños no paran de interrumpir y
hablan al mismo tiempo.]

Da: Se me olvida.

En este pasaje, la falta de atención, por
parte de los demás, molesta a la alumna a
quien le toca hablar y, por lo tanto, ella
“se olvida” de lo que quería decir. Así, no
sólo está ausente el diálogo entre los
pares, sino que el diálogo con uno mismo
se interrumpe. 

Finalmente, dado su objetivo o tema
determinado, el intercambio anecdótico
conlleva dentro de sí el germen de la acu-
sación, la denuncia y la estigmatización: 

Maestra: ¡Por favor! ¿No te gusta acercarte
a la maestra?, ¿prefieres quedarte calla-
da?, ¿por qué, Ge?

Ge: Me da miedo.
Maestra:¿Te da miedo la maestra?
Je: ¡Le da miedo! 
Maestra:¿Por qué? A ver. Je. Lo.
Lo: Así y así con ella le da miedo, porque

luego siempre que lo regaña piensa
uno, por eso da miedo acercarse a la
maestra.

Por el contrario, el objetivo de la dis-
cusión filosófica es la elaboración, con los
pares, de una comprensión más significa-
tiva y más ética de los conceptos y del
mundo; esta elaboración se desarrolla
dentro de una perspectiva de coopera-
ción, ayuda mutua y respeto (Daniel et
al.,1997; Lipman et al., 1980; Splitter y
Sharp, 1995). Naturalmente, la calidad

El lugar del relativismo en los intercambios filosóficos de los alumnos Daniel, De la Garza et al. (2002), vol. XXIV, núm. 96, pp. 5-32

14
PERFILES
EDUCATIVOS



de esta construcción no es espontánea
(incluso en los adultos) y necesita un
aprendizaje en varios niveles (cognosciti-
vo, social, afectivo y cognoscitivo comple-
jo) (Daniel et al., en prensa b) que requie-
ren una práctica continua y regular del
enfoque de la FPNM. O sea, que es normal
que los alumnos, en septiembre, comien-
cen sus discusiones sobre la FPNM en un
nivel anecdótico. No es necesario que
sean, a priori, filósofos o personas de
buen pensamiento para que se les permi-
ta utilizar el enfoque filosófico. Lo mismo
se aplica al aprendizaje del lenguaje o de
las matemáticas o cualquier otro tema
escolar: al principio del año, los estudian-
tes carecen de las experiencias de aprendi-
zaje que obtendrán en aquellas disciplinas
durante el año escolar.

Nótese que las actitudes y los compor-
tamientos que estamos relacionando con
el intercambio anecdótico corresponden
al grupo de alumnos en su totalidad y no
a cada uno individualmente. Es decir, el
hecho de que el pensamiento del grupo
sea por lo regular concreto no excluye la
capacidad de algunos alumnos de gene-
ralizar, según se ve en los fragmentos si-
guientes: 

Lo: También hay… en la escuela, porque
luego se sale la maestra y “!Ya se fue la
maestra!” y empieza uno a jugar.

Maestra: ¿Eso es libertad?
Lo: No, eso es desorden… Luego ya

viene la maestra y ya se están quieteci-
tos trabajando como si nada.

O también:

Ml: Cuando a veces hacemos exámenes y
vienen algunas, las fracciones vienen
difíciles y no las podemos hacer.

Je: Y “no ponemos atención” y vienen

ésos en los exámenes. Y por eso ya no
los contestamos.

En el primer pasaje vemos que el
alumno está enterado del comportamien-
to del grupo y de las consecuencias del
mismo. Por otra parte, vemos que es
capaz de expresarlo de manera inductiva,
precisando los conceptos apropiados
(orden, desorden, libertad). En el segun-
do pasaje, el alumno no sólo es capaz de
expresar cierta crítica a las declaraciones
de un par, sino de apuntar al equilibrio
entre el error del docente y el error del
alumno. Por lo tanto, el estudiante
puede, para evaluar los motivos de difi-
cultad en los exámenes de matemáticas,
apartarse de un razonamiento centrado
en sí mismo y colocarse en otra perspec-
tiva que no es la suya. El intercambio ya
no es acusatorio; se convierte en una
reflexión que tiende a lo objetivo, y que,
como tal, contribuye al enriquecimiento
del grupo. Los pocos alumnos que se
colocan en una perspectiva más compleja
que la de la mayoría del grupo se con-
vierten en los motores del mismo; pue -
den estimular a sus pares hacia una com-
plejidad del pensamiento y hacia una
mayor responsabilidad en sus comporta-
mientos. 

Este intercambio, aunque anecdótico
en su conjunto, y los otros que siguieron
durante el año, fueron exitosos respeto al
aprendizaje de las matemáticas. Esto llevó
a que, en abril del mismo año, los alum-
nos escribieran una carta al encargado del
proyecto mencionando: 

Al principio del año, hacíamos trampa en los
exámenes de matemáticas, teníamos miedo de
fracasar, pero ahora que hemos aprendido a
pensar, ya no tenemos miedo y ya no hacemos
trampa.

El lugar del relativismo en los intercambios filosóficos de los alumnos Daniel, De la Garza et al. (2002), vol. XXIV, núm. 96, pp. 5-32

15
PERFILES
EDUCATIVOS



El lugar del relativismo en los intercambios filosóficos de los alumnos Daniel, De la Garza et al. (2002), vol. XXIV, núm. 96, pp. 5-32

16
PERFILES
EDUCATIVOS

En resumen, en las transcripciones
estudiadas, las características observadas
propias del intercambio anecdótico son
las siguientes:

a) el intercambio no tiene un objetivo
común, que sería compartido por la
mayoría de los alumnos, sino que
representa una serie de anécdotas per-
sonales conectadas sólo por las pregun-
tas del docente; 

b) hay una verbalización de experiencias
personales y específicas; 

c) el pensamiento lógico concreto consi-
dera los ejemplos personales como
definiciones; 

d) los ejemplos no son creaciones persona-
les para dar un significado a una decla -
ración, sino que, por el contrario,
toman el lugar de un punto de vista
concreto y son el producto directo de
experiencias personales (pensamiento
creativo débil); 

e) hay dificultad para generalizar y com-
prender ciertos conceptos abstractos; 

f) se repiten las declaraciones sin justifi-
caciones; 

g) hay falta de interés hacia los puntos
de vista de los demás (pensamiento
metacognitivo débil), que se mani -
fiesta en la poca disposición para
escuchar lo que dicen los demás; los
alumnos no se preguntan entre sí, no
forman un grupo, no están involucra-
dos en un proceso de entendimiento
o de construcción de significado, y las
palabras de cada persona se presentan
aisladas en relación con las de los
demás; 

h) los estudiantes hablan, no conversan ni
dialogan, y las pláticas pueden tener
una tendencia hacia la acusación (pen-
samiento no muy responsable).

Intercambio monológico 

En un estudio previo, algunos de nosotros
ya definimos intercambio monológico, de
manera general, como un tipo de intercam-
bio durante el cual los alumnos desarrollan
diversos monólogos consigo mismos, que
están relacionados con una pregunta elegi-
da por el grupo para su discusión. Aunque
este intercambio se basa en la misma pro-
blemática, cada uno desarrolló una idea
personal sin ser influido por las perspecti-
vas de sus pares (Daniel et al., 1997). El
presente estudio muestra las características
específicas de este tipo de intercambio, que
ilustraremos con ejemplos procedentes de
las transcripciones mexicanas.

Una primera característica que obser-
vamos surgió de pasajes tales como éste: 

Maestra:¿Por qué? ¿Por qué (tus pollitos)
no van a la escuela? O ¿Por qué?

Lh: Porque no saben hablar.
Maestra:No saben hablar. ¡Fíjense! Algo

muy importante. ¿Sí, Je?
Je: … cuando tienen sed sacan la jícara de

la tina con agua, con su hocico.

Como observamos aquí, la declaración
de Je se orienta hacia la problemática
común del grupo (¿Piensan los animales?),
pero no resulta de la declaración anterior,
ni le pertenece. Es una declaración aisla-
da, como si el alumno construyera su
propia idea dentro de sí mismo, sin ser
influido por los puntos de vista de sus
pares. En consecuencia, el intercambio
representa diversos monólogos sobre un
asunto particular. 

Además, el intercambio monológico se
pone de manifiesto cuando los alumnos
hablan simplemente para satisfacer al
docente, como es el caso aquí:



El lugar del relativismo en los intercambios filosóficos de los alumnos Daniel, De la Garza et al. (2002), vol. XXIV, núm. 96, pp. 5-32

17
PERFILES
EDUCATIVOS

Maestra: Porque tus compañeros dicen
que los animales piensan. Y entonces
también dijeron que los animales pue-
den hacer matemáticas. Como pueden
hacer matemáticas sin necesidad de
venir a la escuela, entonces tus pollitos
te pueden ayudar a resolver los proble-
mas de matemáticas.

Alumna: Sí, pueden hacer matemáticas.
Maestra: ¿Dices? ¿Sí o no? 
Lh: No.
Maestra: ¿Por qué? ¿Por qué no van a la

escuela? O ¿Por qué?
Lh: Porque no saben hablar.

La primera respuesta de Lh es “sí”,
pero después de la pregunta del docente,
ella cambia de idea y contesta “no”,
como esperando que la segunda respues-
ta corresponda mejor a la perspectiva del
docente. Parece como si Lh no tuviera
conciencia de que puede tener puntos de
vista propios, o como si no tuviera bas-
tante confianza en sus creencias para asu-
mirlas y defenderlas. Y como observa -
mos, a menudo, la mayoría de las
intervenciones de los alumnos son bre-
ves, al punto que parecen respuestas sen-
cillas5 más que declaraciones bien pensa-
das, que tuvieran como objetivo una
mejora del grupo. Y, en general, los
alumnos no elaboran ninguna justifica-
ción para apoyar sus declaraciones; esto
se puede observar en todos los fragmen-
tos presentados en esta sección. 

Otra característica es que el pensamien-
to queda limitado a acciones concretas:

Maestra: ¿Tú piensas que la vaca piensa
como tú?

Je: La vaca no puede pensar igual que yo
porque la vaca no se piensa sentar. Y
no se sienta. Tampoco no piensa co-

mer carne, no le gustará; tampoco yo
no pienso comer pasto.

Aquí observamos que Je manifiesta
habilidades de pensamiento que necesitan
razonamiento, es decir que percibe dis -
tinciones y matices (“la vaca no puede
pensar igual que yo; tampoco yo no pien-
so…”). Sin embargo, estas habilidades
cognoscitivas todavía se basan en un fun-
damento sensorial (“la vaca no se piensa
sentar. Tampoco no piensa comer
carne...”). No obstante, observamos en
este extracto que un monólogo presupone
que quien habla deja de centrar la atención
en sí mismo: ahora, los alumnos hablan de
los animales diciendo “ellos” y no sólo
hablan de sí mismos diciendo “yo”, como
lo hacían en los intercambios anecdóticos.
También observamos una capacidad de
generalización más grande (las vacas, los
pollitos versus esta vaca, este pollito).

Del análisis de las transcripciones de
México, Australia y Quebec que incluyen
este tipo de intercambio, surgieron las si-
guientes propiedades que caracterizan al
intercambio monológico:

a) respuestas breves, es decir, con pocas
palabras u oraciones cortas; 

b) intervenciones de los alumnos que son
independientes unas de las otras; 

c) declaraciones que siguen siendo injus-
tificadas; 

d) el hecho de solucionar problemas no se
considera como un proceso de investi-
gación, sino como una búsqueda (tra-
dicional) de la respuesta correcta (pen-
samiento lógico). Por lo tanto, no lleva
a sobrepasar la dimensión personal,
sino a la formulación del conocimien-
to adquirido; 

e) la satisfacción del alumno viene de la
aprobación de la autoridad; 



El lugar del relativismo en los intercambios filosóficos de los alumnos Daniel, De la Garza et al. (2002), vol. XXIV, núm. 96, pp. 5-32

18
PERFILES
EDUCATIVOS

f) el pensamiento es, en parte, racional y,
en parte, concreto (experiencia percep-
tiva); 

g) el modo de pensamiento más utilizado
es el pensamiento lógico. El pensamien-
to responsable y metacognitivo está casi
ausente, y el creativo, aunque presente,
lo está apenas y a un nivel inferior.

Intercambio dialógico 

En otra ocasión ya hemos definido el
intercambio dialógico, de manera general,
como el diálogo que supone conexiones
explícitas entre la mayoría de las interven-
ciones de los alumnos. En otras palabras,
se da sin discontinuidad o “sin saltar de
un sujeto a otro” entre las intervenciones;
por el contrario, los alumnos formulan
sus propias ideas según lo que están dis -
cutiendo sus pares. La interdependencia
se hace explícita y la reflexión parece
desarrollarse con la intención de contri -
buir a la búsqueda del significado. De la
lectura de las transcripciones surge
armonía, un principio de continuidad
que parece haber orientado las reflexiones
(Daniel et al., 1997). Dentro del alcance
de este estudio, elaboraremos característi-
cas específicas de este tipo de intercam -
bio, que ilustraremos con ejemplos pro-
venientes de las transcripciones.

En las transcripciones que analizamos,
los grupos de alumnos con menos expe-
riencia en la FPN pasaron del monólogo,
al principio del año, al diálogo, al final
del año escolar.6 Sin embargo, a priori,
este diálogo no parece ser “crítico” (en el
sentido de “evaluativo” de las observacio-
nes de los pares); la calidad de su progre -
so es, al menos, desigual. Después del
análisis emergieron dos tipos de diálogos,
previos al diálogo crítico: el no crítico y
el semicrítico. 

Diálogo no crítico

El diálogo no crítico aparece cuando las
ideas están conectadas de manera lineal
(no crítica), como en el extracto siguien-
te, donde todas las intervenciones se rela-
cionan entre sí y convergen hacia un
objetivo común.

De la discusión de un grupo de alum-
nos, que tenían dos años de experiencia
con la FPN, surgió la impresión, según cri-
terios elaborados con anterioridad (Daniel
et al., en prensa b), de que la “comunidad
de investigación” ya estaba formándose
durante la grabación de la primera discu-
sión (en octubre). De hecho, observamos
en la transcripción que el grupo tiene
objetivos comunes, dados en la orienta-
ción de la discusión en su conjunto hacia
la pregunta del orden del día, es decir,
hacia la pregunta de los alumnos, ¿Puede
la maestra saber todo sobre la geometría?, y
hacia una previa, que fue formulada por
el docente, ¿Qué es la geometría? En-
tonces, la pregunta da lugar a otras, gene-
ralmente sugeridas por el docente, y en
las cuales se centran las intervenciones
del grupo: ¿La geometría resulta intere-
sante para alguien?, ¿cuál es la relación entre
la geometría y la vida cotidiana?, ¿y entre la
geometría y la ciencia? A lo largo de la dis-
cusión no hay interrupciones en las inter-
venciones con relación al tema central de
la pregunta; por el contrario, hay una com-
plejización de los puntos de vista en
comparación con los anteriores: 

Aa: También para mí, maestra, es intere-
sante (la geometría). Porque es intere-
sante, divertido y porque… entiendo
todo. 

Maestra: ¿Te gusta la geometría?, ¿para ti
es interesante y divertido?, ¿Ro?

Ro: Yo pienso que para mí, sí, sí es impor-



tante. Porque como dice Aa, nos diver-
timos y siempre lo llevamos en la vida
cotidiana. 

Maestra: ¿Cómo llevamos la geometría en
la vida cotidiana?

Ro: Pues, porque, por decir, en la escuela
estamos aprendiendo sobre las figuras
y cuando estemos más grandes y cuan-
do queremos comprar un terreno,
podemos sacar el área de lo que tene-
mos de terreno. 

Ma:Para mí, para mí se me hace intere-
sante la geometría porque con ella, por
decir, los arquitectos pueden construir
las escuelas, los edificios y todo, las
tiendas y todo lo que ocupamos en
nuestra vida cotidiana, como dijo Ro.

Así, la primera intervención ilustra
una focalización en una preferencia per-
sonal del alumno (versus un juicio de
valor). La segunda intervención se basa
explícitamente en la primera (como dice
Aa), pero es enriquecida por la adición de
un punto de vista más general (lo llevamos
en la vida cotidiana); sin embargo, este
punto de vista no está justificado. En la
intervención siguiente, el mismo alumno
termina su razonamiento gracias a la inci-
tación del docente, dando un ejemplo
personal para justificar su punto de vista
(cuando estemos más grandes y cuando que-
remos comprar un terreno, podemos…). En
la última intervención, el mismo punto
de vista está tomado nuevamente de ma-
nera consciente e intencional (como dijo
Ro), pero con una síntesis que destaca
inferencias y categorías ( los arquitectos
pueden construir…). Así, en un diálogo, la
ruptura es reemplazada por la continui-
dad y, por lo tanto, la singularidad de las
intervenciones desaparece en favor de su
complejidad. Esta complejización condu-
ce al enriquecimiento de la idea inicial

por medio de la generalización, la justifi-
cación, la síntesis y la clasificación. Pero,
en este caso, no conduce a la modifica -
ción de la idea inicial, porque el punto de
partida sigue siendo igual (la geometría es
significativa e importante). 

El grupo se desarrolla desde una pers-
pectiva de escucha activa. Esta perspecti-
va se manifiesta con intervenciones que
indican, en forma clara, que la persona
que acaba de hablar fue entendida (Ro:…
Porque como dice Aa, nos divertimos y…).
Todavía queda pendiente la construcción
de una intervención personal propia,
desde este punto de partida. El hecho de
proceder de esta manera contribuye a
establecer la naturaleza “dialógica” de la
discusión. 

A pesar de esta naturaleza dialógica, el
intercambio no es evaluativo en su totali-
dad. En general, los pares no vuelven a
discutir las definiciones, las sugerencias,
los ejemplos, etc., propuestos por los pro-
pios alumnos:

Maestra: …Y si la maestra no lo sabe todo,
¿cómo entonces vamos a averiguar si…
las matemáticas son una ciencia? 

Ai: Investigarlo. 
Aa: Podríamos preguntarle a una maestra

de la Secundaria de matemáticas… 
Ma: Podríamos consultar en una biblioteca. 

En este pasaje, los alumnos sugieren
varios medios, sin darle prioridad a nin-
guno, y sin rechazar ninguno. Están sim-
plemente yuxtapuestos unos a los otros.
En consecuencia, el diálogo sigue siendo
lineal, es decir no crítico; la idea inicial de
los alumnos se enriquece, pero no se
modifica. El intercambio se convierte,
por la cantidad de puntos de vista, en un
lugar de expresión y de perfeccionamien-
to; pero no en un lugar de evaluación de

El lugar del relativismo en los intercambios filosóficos de los alumnos Daniel, De la Garza et al. (2002), vol. XXIV, núm. 96, pp. 5-32

19
PERFILES
EDUCATIVOS



los puntos de vista, con intención de tra-
bajar de manera cualitativa sobre las pers-
pectivas de los alumnos. Así, en el diálo-
go que establecen, el conocimiento es
contextual y, por lo tanto, cada opinión
parece válida. 

En pocas palabras, las características
del diálogo no crítico que emergieron del
análisis de las transcripciones de México,
Australia y Quebec que incluyen este tipo
de intercambio, son las siguientes: 

a) el grupo de alumnos forma los princi-
pios de una comunidad de investiga -
ción; 

b) los alumnos no hablan, más bien dia-
logan; 

c) el diálogo se elabora respecto a las dife-
rencias; 

d) los alumnos toman en consideración
los puntos de vista de sus pares para
elaborar los suyos (pensamiento meta-
cognitivo); 

e) las declaraciones no se justifican
espontáneamente, sino sólo bajo la
incitación del docente; 

f) los puntos de vista llegan a ser más
complejos según progresan las inter-
venciones;

g) la cantidad de intervenciones es una
meta en sí misma; 

h) la calidad de los puntos de vista apenas
se discute, o directamente no se vuelve
a discutir; 

i) la idea inicial no se modifica significa-
tivamente.

Diálogo semicrítico

Otras transcripciones muestran que a
veces el diálogo es más que no crítico,
pero sin llegar todavía a ser crítico. El
carácter crítico del diálogo sigue siendo
insuficiente o indirecto, aunque el inter-

cambio se centre alrededor de un proble-
ma común, las ideas de los alumnos se
correlacionen, y se les haga preguntas crí-
ticas a los pares. Lo llamaremos diálogo
semicrítico. Aquí está un ejemplo prove-
niente de las transcripciones de México:

Aa: Yo considero, maestra, que a lo mejor
usted no sabe todo de las matemáticas.
Probablemente alguno de nosotros
sabe más porque ha leído libros, o algo
así. Pero igual, igual, debe saber más
porque tiene más experiencia. 

Ma: Yo pienso que una maestra tiene un
poco más de conocimiento que noso-
tros porque se prepara. Entonces,
como ella nos enseña, tanto ella como
nosotros, podemos saber más o menos. 

Hr: Yo estoy de acuerdo con Ma porque
dice que usted tiene, bueno, las maes-
tras tienen un poco más de prepa -
ración, más sobre las cosas y por
decir, la... usted dijo ahorita de la
ciencia, alguna, alguna maestra que
tenga una, que sea maestra, podría de
ciencias naturales, sí tenga un poco
más de ideas sobre el tema. 

Ca: Yo pienso, maestra, pero yo estoy de
acuerdo con Ma y con Hr porque
usted debe saber más que nosotros,
pero ya cuando terminemos de la
escuela, de la secundaria, y de la prepa
podemos saber y nosotros podemos ser
maestros. 

Ro: Yo estoy de acuerdo con Ma porque
como dice, usted ha leído, usted tiene
más experiencia que nosotros. 

En estas intervenciones, los alumnos
emiten un juicio evaluativo respecto al
conocimiento del maestro. A pesar de la
primera intervención, que sugiere directa-
mente una negación del poder del docente
(que a lo mejor usted no sabe todo de las

El lugar del relativismo en los intercambios filosóficos de los alumnos Daniel, De la Garza et al. (2002), vol. XXIV, núm. 96, pp. 5-32

20
PERFILES
EDUCATIVOS



matemáticas. Probablemente alguno de noso-
tros sabe más porque ha leído libros, o algo
así), las otras intervenciones se hacen de
una manera positiva, aunque siguen sien-
do tímidas (Yo pienso que una maestra tiene
un poco más de conocimiento que nosotros
porque… alguna, alguna maestra… sí tenga
un poco más de ideas sobre el tema [que
nosotros]). Así, este fragmento ilustra un
pensamiento que podría ser crítico, pero
no llega a poner en duda el estatus del
docente. Por otra parte, los criterios que
usan los pares para elaborar su punto de
vista no se evalúan: todos parecen ser acep-
tados. De hecho, parece que los alumnos
no están de acuerdo con el punto de vista
de Aa, puesto que ninguno de ellos volvió
a tomar su idea, pero tampoco ninguno
manifestó explícitamente su desacuerdo.
Al contrario, mencionaron los puntos de
vista de los pares con quienes concordaban
(Yo estoy de acuerdo con Ma; yo estoy de
acuerdo con Ma y con Hr). Sigue una enu-
meración de comportamientos y actitudes,
tan pertinentes como diferentes de los
demás, pero que los alumnos no ponen ni
en prioridad ni en jerarquía; están yuxta-
puestos uno al lado de otro. En otras pala-
bras, en el diálogo semicrítico observamos
tomas de posiciones individuales con
divergencias subyacentes, pero poca o nin-
guna manifestación crítica para destacar
estas divergencias y discutirlas.

En resumen, de las transcripciones
(tanto las de México como las de Aus-
tralia y Quebec) surgieron las siguientes
características relacionadas con el inter-
cambio dialógico semicrítico: 

a) focalización en la comprensión y la
búsqueda del significado; 

b) construcción de ideas a partir de los
puntos de vista de los pares; 

c) escucha activa de los demás; 

d) respeto hacia las diferencias; 
e) poca o ninguna búsqueda de criterios

para apoyar los juicios; 
f) la evaluación crítica de las declaraciones

de los pares es inexistente, insuficiente
o indirecta; 

g) escasas declaraciones críticas, que tienen
poca o ninguna influencia sobre el pen-
samiento de los pares; 

h) algunas respuestas siguen siendo justifi-
cadas con ejemplos concretos.

Diálogo crítico

Se dice que el diálogo es crítico cuando,
en su conjunto, se forma a partir de una
búsqueda de elementos significativos (ver-
sus una verdad única y final), en la medi-
da en que los alumnos procuran situarse
con relación al mundo y entender sus
vínculos. De hecho, el carácter crítico del
diálogo se desarrolla según: 

a) las habilidades cognoscitivas, 
b) las actitudes hacia los demás y 
c) la perspectiva epistemológica de los

alumnos cuando piensan y dialogan
con sus pares. 

En los párrafos siguientes presentamos
un análisis de un pasaje corto de un diá-
logo entre alumnos mexicanos que ya han
trabajado con FPN durante más de un
año. El análisis permitirá que destaque-
mos los elementos constitutivos específi-
cos del diálogo crítico. 

Ma: ¿Qué relación podemos encontrar en
una ciencia con matemáticas? 

Maestra:Tú no consideras que las
matemáticas sean una ciencia. ¿Por
qué?

Ma: Porque una ciencia podría decir algo
que descubramos, algo que encontre-

El lugar del relativismo en los intercambios filosóficos de los alumnos Daniel, De la Garza et al. (2002), vol. XXIV, núm. 96, pp. 5-32

21
PERFILES
EDUCATIVOS



mos, algo extraño. Y las matemáticas
son los números y ya los conocemos.
¿Cuál puede ser la relación entre las
matemáticas y la ciencia? 

Aa: Yo creo que ciencia no es lo que dice
Ma. Bueno, matemáticas pueden ser
una ciencia porque no nada más son
los números. Hay muchas fórmulas y
muchas cosas en las matemáticas que
todavía no se descubren totalmente.
Entonces yo creo que por eso es una
ciencia. 

Aquí observamos que una pregunta
innovadora y desestabilizadora, de parte
de Aa, incitó una reflexión crítica. Por un
lado, esta pregunta es conceptual ( ¿Qué
relación…), y por lo tanto abstracta y, por
otro, anima a una reflexión comparativa
entre las ciencias y las matemáticas. Así,
se presupone un pensamiento creativo.
Después de la pregunta del docente, la
alumna explica y justifica su pregunta. Al
hacerlo, ella da un punto de vista que no
está basado en una certeza, sino que pre -
senta una hipótesis (una ciencia podría
decir algo que…); esta respuesta se apoya
en una comparación (una ciencia... las
matemáticas son los números y ya los cono-
cemos). La justificación de su pregunta es
discutida nuevamente por una de sus
pares (Yo creo que ciencia no es lo que dice
Ma), quien asume una diferencia, pero
con una perspectiva más amplia (las ma-
temáticas pueden ser una ciencia). Además,
ella justifica su punto de vista apoyándose
en el argumento de Ma (porque no nada
más son los números) para construir otro
argumento, más exacto (Hay muchas fór-
mulas y muchas cosas en las matemáticas
que todavía no se descubren totalmente) que
la lleva a una conclusión plausible (En-
tonces yo creo que por eso es una ciencia). En
este caso, la variación de la idea inicial (de

Ma), adelantada por Aa, es suficientemen-
te significativa para hablar de un contexto
diferente o de una “recontextuación” de
las observaciones sobre las matemáticas.
Entonces nos situamos en lo que llamamos
“investigación” (Rorty, 1990) y, como tal,
en la intersubjetividad. 

Pudimos constatar en otras transcrip-
ciones, de alumnos que han practicado la
FPN durante más de un año, que también
se ha iniciado el diálogo crítico. De su
análisis surgieron las características
específicas siguientes, relacionadas con el
diálogo crítico: 

a) se representa el intercambio como un
conjunto indisoluble (versus varias par-
tes que se pueden cortar); 

b) se procura construir un significado en
lugar de buscar una verdad única; 

c) se escucha a los pares de manera activa
y se respetan y consideran sus puntos
de vista; se da una interdependencia
explícita entre las intervenciones de los
pares; 

d) se elaboran de manera negociada y
piramidal los puntos de vista; 

e) hay multiplicidad de criterios e incer-
tidumbre y cierta alternancia entre la
aceptación y la crítica de las observa-
ciones de los pares;

f ) hay inestabilidad de ideas y una perspec-
tiva abierta hacia nuevas posibilidades; 

g) existe divergencia de opiniones; 
h) se elaboran espontáneamente las justi-

ficaciones; 
i) hay empatía con respeto por las dife-

rencias; 
j) preocupaciones morales inherentes a

ciertas observaciones; 
k) intersubjetividad; 
l) rechazo a formular conclusiones defi-

nitivas, y 
m)declaraciones que están más cercanas

El lugar del relativismo en los intercambios filosóficos de los alumnos Daniel, De la Garza et al. (2002), vol. XXIV, núm. 96, pp. 5-32

22
PERFILES
EDUCATIVOS



a la hipótesis que a las conclusiones. 
Los análisis de transcripciones nos lle-

van a considerar que cuando la comuni-
dad de investigación todavía no está esta-
blecida, el grupo funciona como una
microsociedad en proceso de democrati-
zación: tanto la búsqueda del poder per-
sonal como el juego de la negociación tie-
nen roles idénticos y se elaboran de
manera similar a través de juegos de po-
tencia y dificultades (Daniel et al., 2000b).
En este grupo de alumnos, el respeto
mutuo y la confianza recíproca no están
suficientemente presentes para compensar
la inseguridad afectiva y cognoscitiva
accionada por la crítica. Sólo cuando las
bases de la comunidad de investigación
están muy bien establecidas los alumnos
pueden comenzar un diálogo crítico, por-
que la crítica ya no se percibe como una
argumentación retórica, cuyo objetivo es
enriquecer el significado del concepto o
del problema estudiado en la sesión de
FPNM, y, por ende, se puede alcanzar un
objetivo común. Tanto el diálogo como el
pensamiento crítico presuponen un
aprendizaje.

El establecimiento de la comunidad de
investigación filosófica es un proceso que
puede tomar varios meses (Daniel et al.,
2000b). De hecho, requiere trabajo cog-
noscitivo riguroso y regular (una praxis)
con relación a la elaboración de opiniones
personales (autonomía). También requie-
re una articulación coherente de estas
opiniones, para ser entendidas por los
pares, y comentarios críticos respecto a
sus propias declaraciones y a las de los
pares. La comunidad de investigación
necesita, además, el desarrollo de actitu-
des tales como la tolerancia hacia la diver-
sidad, el respeto y la confianza mutua y la
voluntad de compartir opiniones con el
grupo, sin temerle al ridículo o al error.

Una escucha activa de las declaraciones
de los demás también es imprescindible.
Desde el principio del año escolar, debi-
do a experiencias anteriores, este grupo
utiliza ya las habilidades y las actitudes
mencionadas previamente. 

Perspectivas epistemológicas 

En la medida en que el diálogo crítico
presuponga la descentración de la pers-
pectiva personal (la consideración de los
puntos de vista de los pares para elaborar
sus opiniones, el deseo de pensar interde-
pendientemente, el reconocimiento de la
necesidad de justificar sus opiniones,
etc.), llegará a ser relevante relacionar las
manifestaciones del diálogo crítico con
las perspectivas de los alumnos. Además,
el estudio epistemológico nos permitirá
clarificar las condiciones para la aparición
y el desarrollo del pensamiento crítico
dialógico. Esta incursión dentro de la
epistemología se vuelve más relevante,
puesto que los investigadores en este
campo están más interesados en las pers-
pectivas de estudiantes de la Universidad
que en la de los niños. Por lo tanto, hay
pocos estudios sobre este tema específico. 

La epistemología, en sí misma, forma
un campo completo de estudios y presen-
ta un marco teórico específico. No nos
detendremos en los detalles de este
campo; en nuestro análisis, la epistemo-
logía no es un tema de estudio en sí
mismo, sino que es un instrumento teó-
rico secundario que permite comprender
mejor lo que distingue el proceso cognos-
citivo de los alumnos cuando están parti-
cipando en un intercambio anecdótico,
monológico o dialógico. 

Tres niveles epistemológicos surgieron
del análisis de las transcripciones austra-
lianas, mexicanas y quebequenses (Daniel

El lugar del relativismo en los intercambios filosóficos de los alumnos Daniel, De la Garza et al. (2002), vol. XXIV, núm. 96, pp. 5-32

23
PERFILES
EDUCATIVOS



et al., en prensa a). Los ilustraremos aquí
nuevamente con ejemplos de las trans -
cripciones mexicanas. Estos niveles son:
egocentrismo, relativismo e intersubjeti-
vidad orientada hacia el significado. 

Egocentrismo 

El egocentrismo representa el primer
nivel que pueden lograr los jóvenes
durante los intercambios entre pares. Se
manifiesta en los grupos sin experiencia
en FPN y es evidente, sobre todo, al prin-
cipio del año escolar, cuando no tienen
ninguna praxis con este enfoque. Aquí
está un extracto de un intercambio entre
alumnos mexicanos: 

Maestra: ¿Y la maestra te ayuda a resolver
tus problemas? Aa 

Aa: Nada más me dice cómo era y cómo
hacerlo. 

Maestra: Y ¿le entiendes fácilmente?
Aa: No.
Maestra: Y cuando no le entiendes fácil-

mente, ¿qué haces?, ¿así lo dejas ya?,
¿recurres a una de tus compañeras?

Aa: Sí.
Maestra: Sí ¿qué?, a ver, ¿qué es más fácil?
Ca: Si nuestros compañeros no saben,

también nosotros vamos a estar mal.

En este pasaje observamos que sólo el
docente es quien hace las preguntas; los
alumnos no parecen tener curiosidad
sobre lo que están pensando sus pares;
también enmarcan sus propias respuestas
en la certeza. Ningún “a lo mejor”, “si” o
“pienso” viene a desequilibrar esta certe-
za. Los alumnos indican respuestas o
puntos de vista breves, que provienen de
creencias no validadas o de su experiencia
personal. No justifican sus respuestas,
como si la experiencia y las creencias per-

sonales inmediatamente presupusieran
que la idea indicada quedó clara y com-
partida por todos. El fatalismo relaciona-
do con el fracaso en matemáticas parece
presente, así como la dificultad para pro-
blematizar una pregunta o un concepto.
La declaración de Ca es independiente de
las declaraciones de Aa, como si las decla-
raciones de ella fueran inexistentes en la
mente de Ca.

De todas las transcripciones (de Mé-
xico, Australia y Quebec) que reflejan esta
perspectiva que analizamos, surgieron las
siguientes características relacionadas con
el egocentrismo: 

a) el docente o el adulto parecen repre-
sentar a la autoridad a quien obedecen
los alumnos; 

b) los alumnos nunca vuelven a discutir
lo que dicen sus pares; 

c) los estudiantes no ofrecen ninguna jus-
tificación para apoyar sus declara -
ciones, como si tal cosa no fuera nece-
saria, puesto que el punto de vista
(específico) de ellos refleja el consenso
del grupo; 

d) los puntos de vista, emitidos dentro
del marco de referencias divergentes,
no parecen ser entendidos, ya que los
alumnos no vuelven a tomar estas
ideas cuando elaboran los propios; 

e) los puntos de vista divergentes parecen
confundir en lugar de enriquecer; 

f ) los intercambios no alimentan ni enri-
quecen la comprensión de los alumnos. 

Relativismo 

El relativismo fue observado en la mayoría
de los grupos que participaron en el pro-
yecto de investigación. Esta perspectiva
parece ser la que se refleja en la mayoría de
los alumnos de 10 a 12 años de edad, des-

El lugar del relativismo en los intercambios filosóficos de los alumnos Daniel, De la Garza et al. (2002), vol. XXIV, núm. 96, pp. 5-32

24
PERFILES
EDUCATIVOS



pués de la praxis con el enfoque de FPNM: 
Maestra: …¿Crees que los criterios de

belleza son los mismos para todas las
cosas, o cambian según el objeto al
que se refieran? 

Jy: Yo pienso que no son los mismos, por-
que, porque una cosa puede ser más
bella que otra. Por ejemplo, que una
persona está más bella que un lugar,
pero no son los mismos criterios.

Maestra: No son los mismos. A ver, ¿nos
puedes decir ejemplos?

Jy: Un ejemplo. Un muchacho tiene su
novia y su amigo tiene otra y el mu-
chacho, su amigo, piensa que la novia
de su amigo es muy bella y... no puede
estar tan seguro que la del otro es más
bonita que la de él, porque no le gus-
taría al otro...

Ml: Yo estoy de acuerdo con Jy, porque se
puede referir al gusto de la persona.
Posiblemente hay unas personas, unas
personas que no les gustan los anima-
les domésticos, les gustan más las
arañas, puede ser, entonces allí sería el
criterio de la persona, cómo es ella, o
cómo quiere tratar a los demás, ¿no?

Oa: Yo pienso que el criterio… depen-
diendo de las personas porque todos,
porque no todos tenemos los mismos
gustos. Por ejemplo, a unas personas
les gusta una cosa, a otros otra, y de-
pendiendo con qué ojos las veamos.
Por ejemplo, a una persona le gusta un
lápiz y a otra no. 

Po: Por ejemplo, por decir, vive un gusa-
no. Primero se le, por decir, lo ve y
dice qué asqueroso gusano y qué sé
qué tanto. Y luego ya se hace una cam-
pamocha y se convierte en una mari-
posa y primero le está insultando que
es feo así y luego cuando se convierte
en mariposa le dice ¡Mire, que bonita
mariposa!, o algo así.

En este extracto, observamos que la de-
finición de la belleza, por parte de los
alumnos, no está conjugada en forma sin-
gular, sino más bien en forma plural; hay
tantos criterios para la belleza como hay in-
dividuos. También, la descentración de
perspectivas se manifiesta en la variedad
de ejemplos propuestos por los alumnos.
Por lo tanto, la incertidumbre, entendida
en un sentido positivo, marca el pensa -
miento de los alumnos y se manifiesta a
través de expresiones del tipo: Yo creo que,
puede ser que, yo pienso que, posiblemente
hay, unas personas… otras, etc. Según los
alumnos, la belleza no sólo es relativa (Yo
pienso que el criterio… dependiendo de las
personas porque todos, porque no todos tene-
mos los mismos gustos), también es contex-
tual (una persona es más bella que un lugar
pero no son los mismos criterios). Los alum-
nos procuran justificar sus declaraciones
pero lo hacen de manera torpe, ignoran-
do la pregunta, según lo observado, por
ejemplo, en la primera intervención (Yo
pienso que no son los mismos porque, por-
que una cosa puede ser más bella que otra),
o justificándolas con un ejemplo concre-
to (Es posible haya unas personas, unas per-
sonas que no les gustan los animales domés-
ticos, les gustan más las arañas ). Así, la
justificación construida y abs tracta
todavía no está formulada, pero la inten-
ción ya está allí. En definitiva, aunque el
tema del intercambio se relaciona con dos
conceptos abstractos (la belleza y el crite-
rio), el intercambio en sí mismo no es
absolutamente abstracto; el contenido de
las declaraciones de los alumnos está basa-
do en la experiencia perceptiva. Por último,
observamos que los alumnos aceptan los
ejemplos, las variaciones y los criterios de
sus pares con una perspectiva amplia, sin
evaluarlos, sin ponerlos en ningún orden o

El lugar del relativismo en los intercambios filosóficos de los alumnos Daniel, De la Garza et al. (2002), vol. XXIV, núm. 96, pp. 5-32

25
PERFILES
EDUCATIVOS



jerarquía y sin volver a discutirlos. 
De todas las transcripciones (de Mé-

xico, Australia y Quebec) que ilustran el
relativismo, surgieron las siguientes carac-
terísticas específicas: 

a) los alumnos presentaron puntos de
vista o criterios que sus pares no vol-
vieron a discutir, como si todos fueran
igualmente fiables, viables y sólidos; 

b) el intercambio mostró descentración
con relación al objeto de la discusión y
a sí mismo; 

c) las creencias ya no se conjugan en
forma singular, sino en forma plural; 

d) la “verdad” es modificable según el
contexto; 

e) cada persona tiene un punto de vista
diferente que quiere expresar; 

f) las justificaciones de los alumnos no
son espontáneas, sino que por lo gene-
ral son inducidas por el docente y
suponen una capacidad de conectar las
observaciones concretas de los sentidos
con abstracciones en forma de ra -
zonamientos; 

g) la justificación parece ser elaborada
simplemente para probar que la opi -
nión de uno mismo es mejor que la de
los pares. 

En resumen, la perspectiva relativista
representa una evolución de la perspecti-
va egocéntrica. Sin embargo, el relativis-
mo de que hablamos es subjetivo, y debe
ser sobrepasado para el enriquecimiento
de la experiencia individual y social.

Intersubjetividad

La intersubjetividad orientada hacia el
significado aparece en los grupos de
alumnos estimulados intelectualmente
por las preguntas del docente, o en los

que tienen mucha experiencia con la
práctica del diálogo filosófico. Aquí pre-
sentamos un fragmento que ilustra esta
perspectiva, con alumnos mexicanos de
10 a 12 años de edad:

Aa: Yo acepto lo que dice Ma; yo pienso
que hay mucha gente que no le gustan
las matemáticas porque se les hace
aburrido. Yo digo que a algunos sí les
hace falta un poquitito de imaginación
para que así con la imaginación se
imaginen que les gusten las matemáti-
cas, que están haciendo otras cosas,
pero haciendo las operaciones de
matemáticas para que ya las avanzaran
y es bueno para que estén mejor.

Ro: Maestra, antes de todo eso sería
aprender, porque si no las aprendo
¿cómo les voy a entender?, ¿cómo les
voy a poner atención?, ¿cómo me van
a dar interés?

Ee: Yo estoy en desacuerdo con Ro al
decir que al principio se tiene que
aprender, si no, por decir, usted nos
enseña matemáticas y lo principal que
nosotros tenemos que hacer es enten-
derlo. No aprenderlo. Después de en-
tenderlo las aprende. No primero
aprendértelas y luego entenderlo. Por-
que es como si primero te lanzaras al
pozo y luego entiendes, porque no,
por qué te lanzaste.

Ro: Maestra, yo estoy de acuerdo con Ee,
con una pregunta: ¿Cómo vamos a
entender las matemáticas si no las
aprendemos?

Ee: Yo pienso que al usted decirlas, las en-
tiendes si no no las puedes aprender. No
aprenderlas primero y luego entenderlas.
¿Cómo harías una suma si primero te la
aprendes y luego dicen te salió mal este
resultado por no entenderlas?

Ca: Yo estoy comentando de lo que ha-

El lugar del relativismo en los intercambios filosóficos de los alumnos Daniel, De la Garza et al. (2002), vol. XXIV, núm. 96, pp. 5-32

26
PERFILES
EDUCATIVOS



bían dicho sobre las matemáticas. Yo
creo entonces, ¿cómo los niños del
kinder aprenden a sumar? O, bueno,
aprenden a decir sus números… y en-
tonces yo digo: ¿cómo lo hacen sin que
alguien les enseñe?

Maestra: Nosotros, el sexto año, ¿apren-
demos matemáticas o entendemos ma-
temáticas?

Va: Yo pienso que, ahorita, en sexto tam-
bién pienso que nada más es entender,
que nosotros hay cosas que las apren-
dimos… Pero, puede que nosotros
más o menos lo entendimos pero
que… entenderlo más claro.

Maestra: ¿Podrías tú mencionar entonces
una diferencia entre aprender y enten-
der? 

Ma: Podríamos decir que aprender es, no
sé… mejor me autocorrijo… me auto-
corrijo, porque hay que entender que
los números, por ejemplo, son infiniti-
vos… infinitos, y ya después, aprendí
que los números son infinitos. Enton-
ces primero entender y luego aprender.

En este extracto, observamos que Aa
muestra un pensamiento complejo: por
una parte, ella acepta lo que dice Ma y
reformula sus observaciones y, por otra,
ella prosigue con el razonamiento de Ma,
ofreciendo una explicación en la cual
domina cierto matiz (Yo digo que a algu-
nos sí les hace falta un poquitito de imagi-
nación para que así… ). Ro evalúa los
comentarios de Aa y de Ma y hace una
crítica que procura justificar (Maestra,
antes de todo eso sería aprender porque…).
Luego está la intervención crítica de Ee,
que se opone a la de Ro, y que él intenta
apoyar con un ejemplo de un contexto
totalmente diferente de la lección de
matemáticas (Yo estoy en desacuerdo con Ro
al decir que al principio se tiene que apren-

der, si no… Porque es como si primero te
lanzaras al pozo y luego entiendes, porque
no, por qué te lanzaste). Así, el deseo de
ser entendido por sus pares es manifiesto
y el esfuerzo de imaginación no fue en
vano. Sigue otra pregunta crítica de Ca
(Yo creo entonces ¿cómo los niños del kinder
aprenden a sumar? […] ¿cómo lo hacen sin
que alguien les enseñe?). Por una parte,
esta pregunta es desestabilizadora, pero al
mismo tiempo les da a los alumnos una
pista para recontextuar la pregunta, es
decir, sacarla de su abstracción e insertar-
la en el contexto de su ambiente escolar
cotidiano. Este proceso intelectual hace
que Va sea consciente del carácter no
absoluto y complejo de estos conceptos
(Pero, puede que nosotros más o menos lo
entendimos pero que [debamos aprender
de nuevo para] entenderlo más claro), y
que deje a Ma en una incertidumbre, que
ella acepta muy bien y que utiliza para
mejorar su pensamiento (Podríamos decir
que aprender es, no sé, mejor me autocorri-
jo… me autocorrijo, porque). 

En resumidas cuentas, en este pasaje,
los alumnos se hacen preguntas y cons-
truyen una hipótesis, aunque no llegan a
conclusiones; no adoptan un punto de
vista fijo y predeterminado, sino que que-
dan abiertos al cambio y a la autocorrec-
ción, y apoyan regularmente sus declara-
ciones con justificaciones provenientes
del razonamiento. Las acciones concretas
ya no son una ayuda obligatoria para for-
mular un argumento, aunque las justifi-
caciones adelantadas todavía no son argu-
mentos. Los alumnos se escuchan unos a
otros, y la diversidad de perspectivas, en
vez de confundirlos, parece ser una fuen-
te de enriquecimiento para ellos. Además,
esta perspectiva abierta a la diversidad no
es del todo laxa, puesto que la evaluación
de las observaciones de los pares se mani-

El lugar del relativismo en los intercambios filosóficos de los alumnos Daniel, De la Garza et al. (2002), vol. XXIV, núm. 96, pp. 5-32

27
PERFILES
EDUCATIVOS



fiesta a través de la evaluación o de la
verificación de las premisas introducidas.
Parece que el propósito de la discusión no
sólo es hablar, sino reflexionar para poder
distinguir diferencias entre entender y
aprender y para darle prioridad a uno con
relación al otro. 

La intersubjetividad supone que el ob-
jeto del análisis se desarrolle y se conecte
a varias perspectivas, y no a todas como
sucede con el relativismo o a la de la
autoridad, como en el egocentrismo. Este
pasaje muestra que la intersubjetividad se
genera y proviene del diálogo crítico; la
crítica es una parte integral de la misma
en la medida en que es, por definición,
una evaluación de declaraciones, accio -
nes, criterios, etc. La crítica se puede
mostrar de varias maneras (dudas, oposi-
ciones, etc.), pero cuando está dentro del
marco de un intercambio cooperativo, tal
como en FPN, tiene un solo propósito
que es la búsqueda de un significado más
relevante y más importante. En tal pro-
ceso, lo cognoscitivo, lo afectivo y lo
social se entrelazan. Puesto que la per -
cepción de la persona, como ser social,
está integrada, el subjetivismo se vuelve
menos importante y el relativismo prác-
ticamente se anula. El alumno trata de
discriminar lo que es relevante de lo que
es irrelevante, lo significativo de lo insig-
nificante y, mientras tanto, analiza o jus-
tifica su punto de vista con miras al enri-
quecimiento de la comunidad y no para
probar que su propio punto de vista es el
correcto. 

Hemos agregado al análisis de este
pasaje los resultados del análisis del diálo-
go crítico hecho por los alumnos de
Australia y Quebec con experiencia en la
FPN. Las siguientes características ilustran
la intersubjetividad orientada hacia el sig -
nificado: 

a) los alumnos son capaces de autocrítica
(hacia sí mismos, hacia la comunidad
de investigación, hacia la sociedad y
hacia la humanidad), con miras a un
enriquecimiento; 

b) el conocimiento individual es incierto
y, como tal, se desarrolla según los
puntos de vista diversificados del
grupo; 

c) la evaluación de los puntos de vista se
hace según los criterios propuestos por
los estudiantes; 

d) los alumnos son conscientes de que su
punto de vista es temporal y que el
diálogo es un proceso abierto sujeto a
(re)evaluación; 

e) las justificaciones proporcionadas se
aplican al análisis y se acercan al argu-
mento; 

f ) el propósito de la reflexión es una eva-
luación crítica de las observaciones,
para discernir las más relevantes y sig-
nificativas. 

No tuvimos acceso a un intercambio
completo entre alumnos, en el cual la
mayoría de las intervenciones estuvieran
basadas en la intersubjetividad. Sin em-
bargo, desde una perspectiva pragmática
de la práctica del diálogo y del desarrollo
del pensamiento complejo de los jóvenes,
es recomendable intentar lograr la inter-
subjetividad, que es un “relativismo obje-
tivo” (versus un “relativismo subjetivo”) el
cual puede conducir a un nivel más com-
plejo. Este nivel es el que podríamos lla-
mar el de la intersubjetividad orientada
hacia el conocimiento.

Intersubjetividad orientada 
hacia un conocimiento construido

Como en ninguna transcripción pudimos
observar una perspectiva más compleja

El lugar del relativismo en los intercambios filosóficos de los alumnos Daniel, De la Garza et al. (2002), vol. XXIV, núm. 96, pp. 5-32

28
PERFILES
EDUCATIVOS



que la anterior, dedujimos el último nivel
epistemológico del análisis precedente.
También estaría basado en la intersubjeti-
vidad, pero, en este caso, se orientaría
hacia el conocimiento. El conocimiento
no se considera aquí como algo en sí
mismo que se debe transmitir, sino como
una construcción social, integrada en un
contexto, y abierta al enriquecimiento;
asimismo, las teorías no se perciben como
verdades, sino como modelos que reflejan
aproximadamente al mundo. En este
nivel, la experiencia personal y el conoci-
miento teórico (externo) se correlacionan
y habilitan al individuo para contribuir
de manera activa al perfeccionamiento de
la experiencia social. Consideramos que
una discusión entre adultos profesionales,
expertos en una disciplina, podría reflejar
este nivel en que todas las ideas a priori se
considerarían deficientes y necesitarían
ser examinadas de manera crítica.

DISCUSIÓN Y CONCLUSIÓN

El hecho de que los alumnos hablen, uti-
lizando el material de FPN o de FPNM, no
significa, automáticamente, que estén
participando en un diálogo; puede ser
que estén relatando una anécdota o parti-
cipando de un intercambio monológico.
En ese caso, los alumnos no son cons-
cientes de que pueden formular sus pro-
pios juicios y actuar en consecuencia.
Creen, de manera espontánea, que hay
una sola manera de mirar el mundo –la que
les enseñaron y la que dominan–, y que la
evidencia es tan plausible que no es nece-
sario justificarla. Entonces, el egocentris-
mo parece ser la perspectiva epistemoló-
gica que mejor caracteriza el pensamiento
de los alumnos. De acuerdo con las trans-
cripciones analizadas, es la más espontá-
nea porque sus creencias, sus opiniones y

sus intereses están fundamentados, en su
totalidad, en los de los adultos que los
rodean (padres, maestros, medios de co-
municación, etcétera). 

Un intercambio de tipo dialógico no
presupone, necesariamente, que el diálo-
go sea crítico, puesto que un intercambio
puede desarrollarse según los principios
de la interdependencia y de la continui-
dad y, al mismo tiempo, mantener su
carácter lineal. Por lo tanto, hay inter -
cambios entre alumnos de tipo dialógico
no crítico. 

Además, las declaraciones y las pregun-
tas críticas pueden acentuar, en forma
aleatoria, un diálogo sin que sea verdade-
ramente crítico. De hecho, es posible que
la crítica sea indirecta o de mala calidad,
de modo que no estimule una reflexión
más profunda por parte del interlocutor;
incluso, podría ser que el interlocutor esté
tan focalizado en una perspectiva egocén-
trica o relativista que la crítica no alcance
para estimular su reflexión. Llamamos a
este diálogo semicrítico porque incluye
declaraciones y preguntas interesantes
que podrían conducir al grupo a una
autocorrección, a una búsqueda de signi-
ficados divergentes, a la modificación de
la idea inicial, etc., aunque estas declara-
ciones queden sin impacto evidente. 

En ambos casos (diálogo no crítico y
semicrítico), la perspectiva relativista pre-
domina en la medida en que los alumnos
emiten juicios reflexivos con relación a
los problemas que están tratando. Sin
embargo, no dudan sobre lo que han
adquirido o apenas lo hacen; práctica -
mente no vuelven a discutir la validez de
las declaraciones de sus pares y presentan
sus declaraciones como conclusiones fina-
les. El relativismo es la perspectiva que
ilustra mejor los intercambios entre los
alumnos (australianos, mexicanos y que-

El lugar del relativismo en los intercambios filosóficos de los alumnos Daniel, De la Garza et al. (2002), vol. XXIV, núm. 96, pp. 5-32

29
PERFILES
EDUCATIVOS



bequenses) de entre 10 y 12 años de
edad, que participaron en nuestro proyec-
to de investigación.

A pesar de esto, los 24 análisis de las
transcripciones revelaron que algunos de
ellos eran en parte, o en su mayoría, crí -
ticos. Algunas características específicas
del diálogo crítico serían: 

a) las preguntas y críticas son constructivas; 
b) hay hipótesis (versus conclusiones) y

revocaciones constantes de los diferen-
tes puntos de vista; 

c) los puntos de vista adquieren compleji-
dad, y 

d) en particular, los resultados surgen de
la modificación de la idea inicial. Las
principales actitudes de los alumnos
que participaron son la inestabilidad, el
conocimiento de la complejidad de la
realidad, el conocimiento del enriqueci-
miento que proviene de la diversidad de
puntos de vista, la incertidumbre, la
duda, la franqueza hacia los demás y el
respeto a las diferencias. También se
constata preocupación por los demás,
disposición tanto a dar como a recibir
críticas, conclusiones innecesariamente
precipitadas, motivación intrínseca a
implicarse en la búsqueda del significa -
do, preocupación por la objetividad,
interdependencia, reciprocidad e inclu-
sión. Por otra parte, el análisis de las
transcripciones reveló que, en el diálo -
go crítico, la problemática discutida es
compartida y, a su vez, canaliza todas
las motivaciones de los alumnos; el
intercambio refleja explícitamente una
secuencia de ideas y una transacción
entre los puntos de vista; hay interde-
pendencia entre los miembros de la
comunidad de investigación; el am -
biente del intercambio está marcado
por el respeto y la confianza; las habili-

dades del pensamiento complejo se uti-
lizan para expresar y justificar puntos de
vista; la evolución de ideas es evidente
desde el principio hasta el final de la
sesión; el diálogo tiene significado para
los alumnos y contribuye a mejorar su
experiencia cotidiana, y los alumnos
participan en todos los niveles (cognos-
citivo, afectivo, social y moral).

Es la perspectiva intersubjetiva la que
emerge de este tipo de diálogo. No obs -
tante, según nuestros análisis, parece que
esta perspectiva no aparece espontánea-
mente en los alumnos de 10 a 12 años de
edad, aun después de un año de praxis
filosófica. No observamos ningún inter-
cambio en el cual la intersubjetividad
refleje el enfoque epistemológico del
grupo entero, y tampoco ningún inter-
cambio en el cual dicha perspectiva carac-
terice a la mayoría de las intervenciones.
Entre los 10 y los 12 años de edad, los
alumnos todavía tienen el reflejo de acep-
tar, en gran medida, las perspectivas pro-
puestas por sus pares. La duda y la eva-
luación crítica requieren una atención
sostenible y un esfuerzo cognoscitivo ver-
dadero, rasgos que los alumnos descuidan
cuando están disfrutando con su partici-
pación en un diálogo espontáneo. 

Para concluir, volvamos a la pregunta
inicial: El diálogo filosófico de alumnos
entre 10 y 12 años de edad, ¿conducirá
necesariamente al diálogo crítico y, así, a
la intersubjetividad? En la medida en que
los alumnos participen en un diálogo
orientado hacia una búsqueda de defini-
ciones, criterios, etc., el intercambio se
puede considerar filosófico. Sin embargo,
las transcripciones analizadas revelan que
el diálogo filosófico entre pares está más
marcado por la subjetividad que por una
búsqueda incipiente por la intersubjetivi-

El lugar del relativismo en los intercambios filosóficos de los alumnos Daniel, De la Garza et al. (2002), vol. XXIV, núm. 96, pp. 5-32

30
PERFILES
EDUCATIVOS



dad. En otras palabras, la mayoría de los
intercambios filosóficos entre los alumnos
que analizamos eran relativistas. El relati-
vismo presupone que los alumnos supe-
ren el pensamiento espontáneo para
alcanzar un nivel superior, en el cual el
pensamiento se esfuerza en su reflexión
para solucionar un problema dado. No
obstante, en este nivel, los alumnos dis-
frutan de la diversidad de definiciones,
criterios y soluciones; no están orienta-
dos hacia la investigación, según el signi-
ficado de Dewey (1967), ni hacia la inter-
subjetividad.

Sin embargo, puesto que algunos
alumnos mexicanos de entre 10 y 12 años
de edad formularon intervenciones basa-
das en la intersubjetividad, podemos
decir que este nivel epistemológico es
accesible a los de esta categoría de edad.
En consecuencia, ¿cómo podemos alen-
tarlos para que evolucionen del relativis-
mo a la intersubjetividad?

Primero, para que la intersubjetividad
ocurra en las discusiones filosóficas, se
requieren praxis filosóficas regulares, tanto
en frecuencia como en tiempo. Esto signi-
fica por lo menos una hora por semana,
cada semana, durante más de un año esco-
lar. En otras palabras, los alumnos de esta
categoría de edad necesitan un espacio de
clase regular, que forme parte del plan de
estudios de su escuela. La práctica al azar,
un año cada dos o tres, no es suficiente.

Luego, está la importancia de la cali-
dad de la facilitación filosófica del docen-
te, según lo revelado por el análisis de las
transcripciones. De hecho, la sesión de
FPN o de FPNM no es sólo un lugar para
aprender a hablar (placer), sino también
un lugar para aprender a pensar (placer +
trabajo). Las prácticas deben permitir que
los alumnos experimenten la validez de
los siguientes elementos: 

•  diversidad de opiniones para el enri -
quecimiento colectivo; 

•  incertidumbre y ambigüedad, como
predisposiciones esenciales para alcan-
zar una solución significativa; 

•  evaluación sistemática de lo que está
adquirido (premisas, criterios, defini-
ciones, etc.) para objetivizar el objeto
de discusión;

•  crítica como medio privilegiado para la
evolución de ideas; 

•  desafiar, dudar y volver a discutir,
como muestra de una postura amplia
y abierta, y no como una descortesía;
etcétera.

Para ayudar a los alumnos a captar
estos elementos (cognoscitiva y afectiva-
mente, es decir, globalmente), el docente
debe alcanzar un flujo natural y espontá-
neo del intercambio que estimule el pen-
samiento lógico, creativo y metacognitivo
de los alumnos. Al mismo tiempo, para
atenuar el carácter a veces demasiado
intelectualista (versus global) de la objeti-
vidad, que se preocupa sólo por encontrar
fallas y límites, el docente deberá promo-
ver la cooperación entre pares, así como
la validez del pluralismo. El desarrollo del
pensamiento responsable de los alumnos,
cuyo objetivo es el compromiso social, es
un medio que puede contribuir al desa -
rrollo de un pensamiento globalmente
valorizado.

REFERENCIAS

CATRAMBONE, R. y K. J. Holyoak (1989), “Overcoming con-
textual limitations on problem-solving transfer”, en
Journal of Experimental Psychology: Learning, Memory &
Cognition, 15, pp. 1147-1156.

CORBO , C. (1994), Préparer les jeunes pour le XXIe siècle.
Rapport du groupe de travail sur les profils de formation au
primaire et au secondaire, Québec, Direction des commu-
nications du MEQ.

DANIEL, Marie-France (2000), “From talking to dialogue”, en
Critical and Creative Thinking, vol. 8, núm. 2, pp. 1-7. 

El lugar del relativismo en los intercambios filosóficos de los alumnos Daniel, De la Garza et al. (2002), vol. XXIV, núm. 96, pp. 5-32

31
PERFILES
EDUCATIVOS



DANIEL, Marie-France et al. (1996a), Les aventures mathemati-
ques de Mathilde et David, Quebec, Le Loup de Gouttière.

— (1996b), Philosopher sur les mathematiques et les sciences,
Guide d’accompagnement, Québec, Le Loup de Gouttière.

— (1997), “Community of inquiry and community of philo-
sophical inquiry: conceptual analysis and application to
the children’s classroom”, en Inquiry The Journal of Criti-
cal Thinking, vol. 17, núm. 1, pp. 51-67.

— (2000a), “Developmental dynamics of a community of
philosophical inquiry in an elementary school mathema-
tics classroom”, en Thinking, vol. 15, núm. 1, pp. 2-10. 

— (2000b), “Philosophy of mathematics in the classroom.
Aspects of a tri-national study”, en Analytic Teaching, vol.
20, núm. 2, pp. 717.

— (en prensa a), The developmental process of dialogical critical
thinking: A Table for the analysis of transcripts of Austra -
lian, Mexican and Quebec pupils aged 10 to 12.

— (en prensa b), Dialogical critical thinking. Elements of definitions
stemming from the analysis of transcripts of pupils aged 10 to 12.

— (aceptado para su publicación en verano del 2002), “The
specificity of philosophical dialogue: study of its progress
on 11-12 years olds pupils”, en Thinking.

DANIEL, Marie-France et al. (eds). (1996), La coopération dans
la classe, Montreal, Logiques.

DELORS, J. (ed.) (1996), L’éducation, un trésor est caché dedans.
Rapport à l’UNESCO de la commission internationale sur l’é-
ducation pour le vingt et unième siècle, París, Odile Jacob.

DEWEY, J. [1938] (1967), Logique, la théorie de l’enquête (trad.
G. Deledalle), París, Presses Universitaires de France.

— [1929] (1960), The quest for certainty: A study of the relation
between knowledge and action, Nueva York, Capricorn Books.

ENNIS, R. (1987), “A taxonomy of critical thinking disposi -
tions and abilities”, en J. Baron y R. Sternberg (eds.),
Teaching thinking skills: Theory and practice, Nueva York,
W. H. Freeman, pp. 9-26.

— (1991), “Critical thinking: A streamlined conception”, en
Teaching Philosophy, vol. 14, núm. 1, pp. 5-25.

— (1993), “Critical thinking assessment”, en Theory into
Practice, vol. 32, núm. 3, pp. 179-186.

GLASER, B. G. y A. L. Strauss (1967), The Discovery of Grounded
Theory. Strategies for Qualitative Research, Chicago, Aldine.

INCHAUSPÉ, P. (ed.). (1997), Réaffirmer l’école. Groupe de tra -
vail sur les curriculums, Quebec, MEQ .

KING, P. y K. Kitchener. (1994), Developing Reflective Judg-
ment, San Francisco, Jossey-Bass.

LEWIS, A. y D. Smith (1993), “Defining higher-order thinking”,
en Theory into Practice, vol. 32, núm. 3, pp. 131-137.

LIPMAN, M. (1988), “Critical thinking-What can it be?”, en
Educational Leadership, vol. 46, núm. 1, pp. 38-43.

— (1991), Thinking in education, Cambridge, MA, Cambridge
University Press.

— (1995), “Good thinking”, en Inquiry: Critical thinking
across disciplines, núm. 15, pp. 37-41.

— (aceptado para su publicación en octubre del 2002),
Thinking in Education, 2a. ed., Cambridge, Cambridge
University Press.

LIPM AN, M., A. M. Sharp F. S. Oscanyan (1980), Philosophy in

the Classroom, Philadelphia (PA), Temple University Press.
MILES, M. B. y A. M. Huberman (1991), Analyse des données

qualitatives: recueil de nouvelles méthodes, Bruselas, De
Boeck, Glaser & Strauss. 

NEEDHAM , D. R. e I. R. Begg (1991), “Problem-oriented trai-
ning promotes spontaneous analogical transfer”, en Me-
mory & Cognition, núm. 19, pp. 543-557.

PALLASCIO, R. et al. (1997), “L’étude d’une acculturation”, en
R. Féger (dir.), L’éducation face aux nouveaux défis ,
Montréal, Éditions Nouvelles, pp. 201-207.

PAU L, R. (1992), “Critical Thinking: What, Why and How”, en
New Directions for Community College, núm. 77, pp. 3-25.

— (1993), “The logic of creative and critical thinking”, en
American Behavioral Scientist, vol. 37, núm. 1, pp. 21-39.

PE RRY , W. (1970), Forms of Intellectual and Ethical Development
in the College Years, New York, Holt, Rinehart & Winston.

POLYA, G. (1957), How to solve it: A new aspect of mathemati-
cal method, Princeton, NJ, Princeton University Press.

RORTY , R. [1979] (1990), L’homme spéculaire (trad. T.
Marchaisse), París, Seuil. 

SHARP, A. M. (1990), “La communauté de recherche: une édu-
cation pour la démocratie”, en A. Caron (dir.), Philosophie
et pensée chez l’enfant, Montreal, Agence d’Arc, pp. 85-103.

SHARP, A. M. (1992), “Discovering yourself a person”, en A.
M. Sharp y R. F. Reed (dir.), Studies in Philosophy for chil-
dren. Harry Stottlemeier’s discovery, Philadelphia, Temple
University Press, pp. 56-64.

SIEGEL, H. (1988), Educating reason: Rationality, critical thin-
king and education, Nueva York, Routledge.

SLADE, C. (1996), “Le dialogue argumentatif: compétition ou
argumentation?”, en M. F. Daniel y M. Schleifer (dirs.),
La coopération dans la classe, cap. 5, Montreal, Logiques,

SPLITTER, L. y A. M. Sharp. (1995), Teaching for Better Thin-
king, Melbourne, Australia, ACER.

NOTAS

1.   Según la bibliografía, se escribe en inglés P4C (Philosophy
for Children).

2. Para una descripción del proyecto, véase Daniel et al.,
2000b.

3.   El intercambio anecdótico se manifestó en un grupo de
alumnos mexicanos que no tenían experiencia alguna con
la FPN y tenían poca o ninguna experiencia con la “discu-
sión en familia”.

4.   Pueden consultarse los planes de discusión sugeridos en la
guía de acompañamiento filosófico-matemática de la
novela The mathematical adventures of Matilda and David
(Daniel et al., 1996a).

5.   Respecto a la distinción entre una declaración y una res -
puesta sencilla, véase Daniel et al., 2000a.

6.   Nótese que, en este estudio, no es necesario que cada
intervención de los alumnos sea dialógica para calificar al
intercambio como diálogo; el intercambio puede estar
constituido por algunas intervenciones dialógicas, a las
que nos referiremos como un diálogo breve procedente de
la totalidad del intercambio.

El lugar del relativismo en los intercambios filosóficos de los alumnos Daniel, De la Garza et al. (2002), vol. XXIV, núm. 96, pp. 5-32

32
PERFILES
EDUCATIVOS


