

Relaciones. Estudios de historia y sociedad

ISSN: 0185-3929

relacion@colmich.edu.mx

El Colegio de Michoacán, A.C

México

Oudijk, Michel R.

LA TOMA DE POSESIÓN: UN TEMA MESOAMERICANO PARA LA LEGITIMACIÓN DEL PODER Relaciones. Estudios de historia y sociedad, vol. XXIII, núm. 91, verano, 2002

El Colegio de Michoacán, A.C

Zamora, México

Disponible en: http://www.redalyc.org/articulo.oa?id=13709105



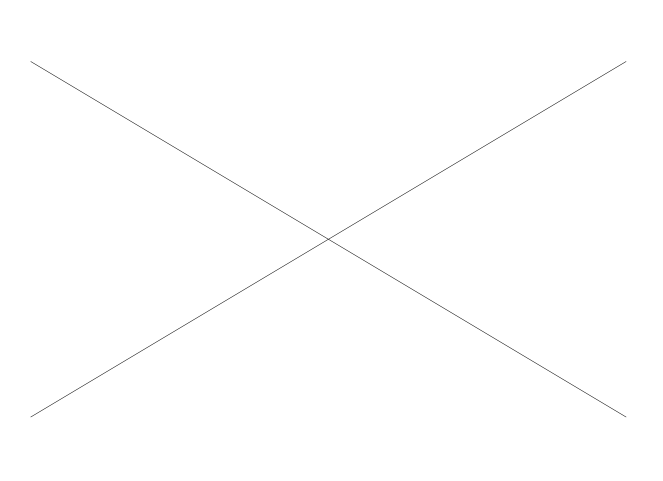
Número completo

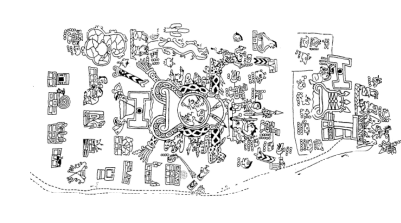
Más información del artículo

Página de la revista en redalyc.org



Red de Revistas Científicas de América Latina, el Caribe, España y Portugal Proyecto académico sin fines de lucro, desarrollado bajo la iniciativa de acceso abierto





# LA TOMA DE POSESIÓN: UN TEMA MESOAMERICANO PARA LA LEGITIMACIÓN DEL PODER

RELACIONES 91, VERANO 2002, VOL. XXIII

 $Michel\ R.\ Oudijk^*$  universidad de copenhague

u otro elemento de la legitimación. La así llamada "Toma de Posiderable continuidad de acuerdo con la necesidad de incluir uno guas fuentes de poder bien conocidas. Los patrones históricos que ba la historia contenida en aquellos libros o telas, se refería a antiperiodo postclásico, Mesoamérica). arquetipo en historias arquetípicas)- (legitimación, iconografía, de legitimación de un señor "y por lo tanto un motivo central (un sesión" puede ser considerada el momento supremo del proceso señores y sus territorios, razón por la que cuando un lector narratos pictográficos trataban principalmente de la legitimación de los da con cultos ancestrales y relaciones genealógicas. Los documenpetidos una y otra vez a lo largo del tiempo, mostrando una conjustificaban la posición de los señores fueron de esta manera re-La legitimación de poder mesoamericano está íntimamente asocia-

#### NTRODUCCIÓN

maban su posición social y se aseguraban el apoyo de sus vasallos. parte de sus antepasados y ancestros. De esta manera los señores legitimostraban su descendencia -la cual se remontaba a los fundadores del sos también reconocen su probable uso en ceremonias públicas (Tedlock uso de la elite, sin embargo hoy podemos ver como más y más estudiolinaje o casa– y a su vez, recibían el reconocimiento de su estatus por los señores, a través de la danza, el teatro y "la narración de historias", lienzos hubieran formado parte de representaciones públicas en las que sido únicamente consideradas como fuentes históricas y religiosas para 1983, Hanks 1986, 1987, Byland & Pohl 1994). Es como si los códices y últimos años. Recientemente las pictografías habían canos ha sido objeto de un gran desarrollo durante los La disciplina de los estudios pictográficos mesoameri-

<sup>\*</sup> oudyk@hum.ku.dk

nicas mnemónicas. narra una historia que forma parte de la tradición oral, recurriendo a veces a ciertas técen el presente artículo, se corresponden al termino inglés storytelling. En ella una persona 1 El término "la narración de historias", así como las variantes del mismo empleadas

Con esta nueva aceptación del uso de documentos pictográficos en ceremonias públicas se introducen nuevos caminos para su lectura e interpretación. Como si de una lectura poética se tratara, se ha sugerido la utilización de la forma llamada "parangón" a la hora de leer los códices mesoamericanos (Jansen y Pérez Jiménez 2000). Características tan bien conocidas de la tradición oral, como por ejemplo la estructuración de la información histórica, han sido reconocidas en varios documentos pictográficos y alfabéticos (Oudijk 2000). Los "narradores de historias", todavía hoy, usan estructuras arquetípicas para narrar sus diferentes relatos. De esta manera capturan y mantienen la atención de una audiencia que, a pesar de saber lo que va a suceder a continuación, siempre estará expectante de determinados aspectos de carácter variable dentro de la misma historia. Estas estructuras arquetípicas también pueden reconocerse en el corpus pictórico mesoamericano, donde en las mencionadas ceremonias públicas de legitimación parecen haberse usado a menudo.

Así pues, desde que Eduard Seler estableciera los fundamentos de esta disciplina a finales del siglo XIX, el estudio pictográfico mesoamericano ha recorrido un largo camino. Aunque su paradigma del *Astraldeutung* ha sido refutado convincentemente (Nowotny 1961; Loo 1986), sus identificaciones iconográficas son todavía hoy válidas debido al uso de su sólida metodología. En las dos últimas décadas se ha atestiguado el desarrollo de esta metodología iconográfica, de la cual es resultado hoy la llamada etnoiconología (Jansen 1986,1988; Loo 1986; Doesburg 1996; Roskamp 1998; Oudijk 2000).

La etnoiconología consiste de tres niveles. El primero es aquel en el que los diferentes elementos pictográficos representados en una escena iconográfica son identificados y determinados. Por ejemplo, la representación glífica del concepto *altepetl*, como "agua": *atl* y "cerro": *tepetl*. Se trata de una identificación que puede ser establecida, por ejemplo, a través de la comparación con otras fuentes, glosas explicativas que acompañan a los elementos glíficos, o con base en tradiciones aún en existencia entre los indígenas.² En cuanto a la determinación del tema o

género del documento, se trata de un subnivel que conecta el primero con el segundo. Obviamente es de vital importancia conocer el género al que pertenece el manuscrito, con la idea de interpretar sus elementos pictóricos en su propio contexto pues, por ejemplo, la representación de un templo en un documento histórico puede tener una significación distinta a la de un templo en un documento mántico.

ceptos como la culpabilidad y la vergüenza. el contexto occidental donde el sacrificio está realmente unido a concrita, la otra asociación propuesta parece más bien estar relacionada con cen un contexto prehispánico donde ubicar la escena pictográfica destima interpretación. Así, mientras Sahagún y Ruiz de Alarcón nos ofrerían necesarias otras fuentes que demostrasen dicha asociación, ya que elementos con la penitencia, culpabilidad o vergüenza, entonces se hao Ruiz de Alarcón. Sin embargo, si se quiere relacionar estos mismos un recipiente y papel, ésta puede ser interpretada con relación al ausimilar tanto en espacio como en tiempo, o en ambos simultáneamente sólo puede ser demostrada si existe al menos en un segundo contexto que aquí queremos decir con asociación significativa, una asociación dos entre sí a través de asociaciones significativas, como las generadas una manera relevante, o mejor dicho, como "unidades temáticas" (Loo las dos tuentes arriba mencionadas no legitimarían en absoluto esta últosacrificio con base a las descripciones de fuentes como las de Sahagún Por ejemplo, si una escena pictográfica mexica representa una espina, tes históricas escritas, etcétera. En este punto es importante reseñar lo por el análisis de temas existentes en la sociedad indígena actual, fuen-En éste, los elementos identificados en el primer nivel son agrupados de 1986, 21), considerándolos como parte de una misma escena y relaciona-El segundo nivel interpretativo es el de la identificación de escenas

Llegamos así al tercer nivel interpretativo, aquel de las reflexiones y conclusiones generadas de los análisis previos. Sólo en este momento podrá argumentarse por qué razones se elaboró un documento, por

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Un aspecto importante de este análisis es la llamada "disyunción", que quiere decir que durante el desarrollo iconográfico se pierde la relación original entre el significado y significante. Por ejemplo, en el Lienzo de Guevea I esta pintado un cerro con hongos

que significa en tichazáa o zapoteco quia = cerro y bia = hongo. Sin embargo, en las versiones basadas en este lienzo se muestra el pueblo Guevea como un cerro con hojas y un cerro con flechas (Oudijk y Jansen 2000, Oudijk 2000, 43-78). En este punto se hace necesario un estudio comparativo de las costumbres indígenas y europeas a lo largo de los siglos XV-XVI con el fin de identificar similitudes o posibles influencias.

quién y por qué en un momento en particular. Será entonces también cuando pueda determinarse el significado y la importancia del manuscrito en relación con sus copias, con el resto del corpus o en el amplio contexto de los procesos históricos.

Por esto, una de las características de la etnoiconología es el reconocimiento de grupos de elementos iconográficos interrelacionados, que juntos forman una escena o unidad temática. Estas escenas son a menudos parte de una historia más larga, como la que, por ejemplo, puede reconocerse claramente en la famosa biografía del Señor 8 Venado de Tilantongo representada en los Códices Nuttall y Colombino, si bien, algunas veces estas escenas constituyen un documento entero como será demostrado más adelante.

### LA TOMA DE POSESIÓN

La unidad temática que aquí se discutirá es la llamada "Toma de Posesión"; una ceremonia celebrada cada vez que un señor llegaba al poder o, asimismo, en otros momentos importantes de su vida. Ésta será analizada en un recorrido que va desde el principio del periodo postclásico (S. IX-X) hasta los inicios del siglo XX, cuando sus reminiscencias eran todavía visibles en la cultura bènizàa o zapoteca.

La Toma de Posesión esta representada en numerosos documentos pictográficos y consta de cinco o seis elementos relativamente bien definidos. Éstos forman parte de una secuencia de eventos (tirando flechas, dividiendo la tierra, etcétera) tan bien conocida que tan solo se hizo necesario representar uno o dos de estos elementos para indicar el conjunto de toda la ceremonia. Es decir, que a través de la lectura de una escena pictográfica, el narrador de historias relataría toda una secuencia de eventos. Mientras, su audiencia, que desde un principio conocía como esta particular secuencia iba a terminar, tan sólo tenía que centrarse en la manera en que la historia iba a ser contada. Consecuentemente, con el objetivo de capturar y mantener la atención de su audiencia, el narrador de historias enfocaría diversas secuencias históricas en estructuras arquetípicas, contando con elementos particulares de cada historia y creando con ello historias arquetípicas.

000

Una famosa Toma de Posesión histórica tuvo supuestamente lugar en el siglo X cuando, después de la caída de la capital tolteca de Tula, los chichimecas liderados por Xólotl llegaron al Valle de México procedentes del norte:

señores [...] Los cuales cada uno se fue hacia la parte que le cupo, y tornanotros ritos y ceremonias de posesión que ellos usaban, [...] envió a cuatro te y sur; y después, atando el esparto por las puntas, y haciendo fuego y todas sus fuerzas por las cuatro partes del mundo, occidente y oriente, norgencias que ellos usaban, tirando un señor chichimeca cuatro flechas cor ciudad, muy alto; se subió sobre él, y fue la primera parte que hizo las dilisallos, y luego él personalmente, con su hijo el príncipe Nopaltzin y alguna ción a todos sus vasallos, dándole a cada noble las gentes que le cupo [...] mandó repartir toda la tierra que estaba dentro de esta primera demarcala más tierra que quedaba de una mar a otra, y estando ya en su ciudad, ción que hizo Xólotl, y enviado a los cuatro señores para tomar posesión de pec [...] Meztitlan [...] Cuaxquetzaloyan [...] Totonilco [...] Cuahuacan, y de Xiuhtecuhtitlan [...] Zacatlan [...] Tenamítec [...] Cuauhchinanco [...] Tototéde Iztzucan, en donde usó las mismas diligencias, y de aquí al monte, de cerro de Malinalco, dio la vuelta entre oriente y sur y fue derecho al monte do Xólotl, que había ido hacia el mediodía a respecto de Xocotitlan, en el monte que se dice Yócotl, que cae hacia el poniente a respecto de aquella gente, así noble como plebeyos, salió de la ciudad y se fue derecho a un (Ixtlilxochitl 1975: I: 295-296). Tenayuca a ordenar lo que se sigue. Después de haber hecho la demarca-Cuahuacan en Xocotitlan donde había comenzado, y luego a su ciudad de Atlixcahuacan, y de Atlixacahuacan a Temalacayocan [...] Poyauhtécatl [...] Este acuerdo y mandato de Xólotl le pareció muy bien a los señores sus va-

Lo que aquí se representa es la clásica Toma de Posesión llevada a cabo por los señores del postclásico, donde está presente la mayoría de los elementos que formaron parte de dichas ceremonias legitimizadoras. En ella, la secuencia de elementos descritos por Ixtlilxóchitl constituyen una historia arquetípica que fue revivida una y otra vez por los señores con el objetivo de legitimar su posición social. En realidad carece de importancia si Xólotl tomaba de verdad parte de esa ceremonia

o si simplemente le fue atribuida por Ixtlilxóchitl. Basándose en las tradiciones indígenas orales y escritas que culminaron en su trabajo, Ixtlilxóchitl simplemente describió una escena que sabía que había tenido lugar cuando Xólotl llegó al Valle de México.<sup>3</sup> La ceremonia de la Toma de Posesión era lo que siempre se realizaba cuando alguien llegaba al poder o conquistaba una región o ciudad.

La ceremonia consta de varios elementos diferentes:

- 1) Tirar flechas hacia los cuatro puntos cardinales
- 2) Hacer el Fuego Nuevo así como otros ritos y ceremonias relacionadas
- 3) Mandar a cuatro señores para tomar posesión de la tierra.
- 4) Demarcación de las tierras.
- 5) División de la tierra entre los nobles.

A veces todos estos elementos están incluidos en una misma escena, pero lo mas común es que solamente se describa uno de ellos. Si un elemento está, o no, incluido puede depender de las necesidades de un se-

0

ñor en particular, o simplemente debido a la limitación del espacio del documento. Aunque los diferentes elementos están aquí claramente divididos, en el caso de los documentos pictográficos esto no es lo más usual. Como veremos, una pintura puede constituir dos o tres elementos a la vez.

#### TIRAR FLECHAS

rece ser que hacía Ixtlilxóchitl quien, en vez de narrar, escribía. de una misma historia (véase también Vansina 1985). Esto es lo que pacenas representadas en la obra pictográfica actuaban como un tipo de nante legitimaba su posición como señor del señorío (Tedlock 1983, aceptando la idea de que los manuscritos pictográficos mesoamericanos ritmo y la rima. Como ya se dijo, desde hace unos años se ha venido que se tienen presentes ciertas técnicas como la refinación de frases, el sino que se "narraba". Cuando queremos decir narrar, nos referimos a de documentos pictográficos -Ixtlilxóchitl, en este caso-, no se "leía' como en la versión escrita donde como era costumbre entre los lectores distintas montañas. En el códice, la ceremonia no está tan elaborada cuatro puntos cardinales, además de otras en las que clava una flecha en senta pictográficamente la escena en la que Xólotl tira flechas hacia los xóchitl se basó para escribir sus "Obras históricas" (1975). Aquel reprerecurso mnemónico que impulsaba al narrador a nuevas elaboraciones Byland & Pohl 1994, Jansen 2000, Oudijk 2000). En este sentido, las esfueron usados en ceremonias públicas, a través de las cuales un gober-El Códice Xólotl (Dibble 1980) es probablemente la fuente en la que Ixtlil-

Un título primordial del archivo municipal de Santo Domingo Yojovi, en la Sierra Norte de Oaxaca, nos brinda un hermoso paralelo de la imagen de Xólotl tirando flechas.<sup>5</sup> Como los guiados por Xólotl, la gente de Yojovi emprendieron una larga migración, esta vez procedente del

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> En este punto considero importante aclarar el valor de la obra de Ixtlixóchitl para el estudio de la historia indígena. El autor nació en la colonia y en consecuencia sufrió la influencia europea hasta el punto que ha sido llamado "historiador español" (Vázquez Chamorro 1985, 36). Sin embargo también fue un descendiente de la casa real de Texcoco y tenía acceso a muchas fuentes indígenas prehispánicas y coloniales tempranas, todavía elaboradas dentro de la tradición prehispánica. Por tanto podemos considerar su información histórica válida, aunque la estructura en la que está escrita sea europea. Ahora bien, donde sí hay que tener cuidado con su obra como fuente para el estudio es en las partes donde se habla de religión. Sabemos que Ixtlixóchitl era un mestizo católico, y como tal rechazó la religión indígena prehispánica probablemente más que los mismos españoles, debido a que él tenía que demostrar que era un buen cristiano. No obstante, no podemos descartar la totalidad de su obra por la occidentalización del autor. Véase Keen 1971:198-201, Vázquez Chamorro 1985 y Calnek 2001.

<sup>\*</sup>Podríamos incluir aquí también la presencia de los bultos sagrados en el acto de la Toma de Posesión, pero parece que el bulto está particularmente relacionado con los ritos de fundación. Los dos actos están relacionados si bien no son lo mismo. Me parece que la Toma de Posesión tiene que ver con la fundación del pueblo y la relación entre el pueblo y sus señores, mientras que el bulto sagrado está más relacionado con el señor y su casa real. Mientras el papel del bulto dentro la toma de posesión no esté todavía claro, prefiero discutir sólo los elementos dados por Ixtlilxóchitl. Para una discusión del bulto sagrado véase Stenzel (1970), Eschmann (1976:169-178), Jansen 1986, Anders, Jansen & Pérez Jiménez (1992), Olivier (1995), y Oudijk (2000)

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>Los "Títulos", que cada vez está recibiendo más atención, forman una fuente sumamente rica para el estudio de la historia mesoamericana. En la discusión sobre la historiocidad de estos existen básicamente dos opiniones; aquellas que analizan los títulos dentro del paradigma histórico europeo y aquellas que lo hacen dentro del paradigma histórico

valle de Oaxaca y en dirección a las montañas, desde donde se movieron de un lugar a otro hasta encontrar el lugar idóneo donde fundar su

[...] y llegaron donde nombran *Caliuyozozino*, y de este salieron y llegaron a *Lachiyediolani*; aqui estuvieron mirando y tiraron sus flechas a un lado del cerro *Yojovi*, y vieron si ya estaba su hermano *Lalayeag*, y alli estaba *Lalayeag* y volvieron sus flechas y se fueron al paraje *Yediolani* y de aqui salieron y llegaron a un lado de la loma del cerro de Yojovi; y aqui se juntaron con su hermano, sus padres y abuelos. Nosotros hombres que fuimos primeritos en la loma de Yojovi, hicieron y aplanaran llano y formaran sus planes, y en el llano de Yojovi: aqui los recibieron, que es de nuestros padres y abuelos [...] (AMY, Título Primordial, ff. 1v)

Tirar las flechas hacia las cuatro direcciones, o cualquier forma de disparar una flecha en la tierra, es una convención bien conocida dentro del corpus pictográfico. Ésta se relaciona siempre con una conquista y, por conexión, con una apropiación de la tierra (Smith 1973). Los códices Nuu Dzavui están repletos de escenas en las que los glifos toponímicos están representados con una flecha que los atraviesa. Que esto no siempre pueda ser interpretado como una conquista por armas puede afirmarse si se compara el *Códice Nuttall* con el *Mapa de Teozacualco*. La parte superior de este último muestra la instalación del señor 2 Perro y la señora 6 Caña como señores y fundadores de la tercera dinastía de

indígena. Según las primeras estas fuentes son falsificaciones, mientras las segundas las consideran una fase dentro el proceso historiográfico indígena y como tal válida. Hablando sobre los documentos cuicatecos Sebastian van Doesburg (1996, 22-23) observa: "El objetivo de nuestro estudio no es la reconstrucción de la sociedad cuicateca prehispánica en términos 'objetivos'. El material histórico no permite tal intento; lo prohiben la escasez de datos y el caracter 'subjetivo' o 'partidista' de los mismos. Casi toda la documentación existente nació de la necesidad de una elite cuicateca de legitimar su posición social y no del deseo de escribir una historia objetiva. Nuestro fin es entonces la lectura de los dos códices cuicatecos y la interpretación de su contenido según el marco de referencia del pintor y lector cuicateco". Podemos extender este paradigma a toda Mesoamérica y sus fuentes indígenas para llegar a un mejor entendimiento de su historiografía (sobre este tema véase también Wood 1998).

104

Teozacualco. Ambos son recibidos por un grupo de siete principales del pueblo dispuesto en hilera. Justo enfrente de estos siete señores aparece una flecha clavada en la tierra. La representación del señor 2 Perro con un arco no deja duda de quien la ha disparado. Naturalmente esta escena podría ser leída como una violenta usurpación dentro del señorío, especialmente porque los siete señores de Teozacualco están representados con vestimenta guerrera y totalmente armados. Sin embargo, el Códice Nuttall 31-34 aclara lo que allí ocurre exactamente. A principio del siglo XIV se produjo una crisis dinástica en Teozacualco debido a la falta de un descendiente legítimo para el trono. Se eligió entonces a un noble de otro señorío con el objetivo de fundar la tercera dinastía, en realidad la última. Este noble fue el señor 2 Perro, primogénito de Zaachila, hijo de una señora de Teozacualco, la Señora o Yya Dzehe 4 Conejo, que a su vez había dejado su pueblo de origen para casarse con el aspirante al trono de Zaachila, el señor 5 Flor.

En ese tiempo, Zaachila fue el señorío más importante del Valle de Oaxaca y por ello con el estatus suficiente para proveer de un fundador a la nueva dinastía de Teozacualco. Al mismo tiempo tenía el poder de otorgar legitimidad política y sagrada a los fundadores y señores como ya se había hecho en Quialoo y Quiaviní (Oudijk 2000). Asimismo, como la señora 4 Conejo era descendiente de la casa real de Teozacualco, su hijo 2 Perro tenía los derechos legítimos al trono de ese señorío. El conjunto de todas estas razones determinaron que él podía gobernar en Teozacualco, mientras que su hermano menor podría hacerlo en Zaachila. Además, para eliminar cualquier duda acerca de la legitimidad de la posición del señor 2 Perro como señor de Teozacualco se arregló un matrimonio con una señora de la dinastía gobernante de Tilantongo, el más importante señorío en la Mixteca Alta durante el periodo postclásico, y por ello también con carácter legitimador.

La información aportada por el Códice Nuttall deja claro que la llegada de los nuevos señores de Teozacualco no fue en absoluto una hostil usurpación, sino más bien un acuerdo político que, por un lado, unía a los dos señoríos más importantes del momento (Tilantongo y Zaachila) y, por otro, resolvía el problema del (legítimo) gobierno de Teozacualco. Una información que, sin embargo, se contradice con la representación que se recoge en el Mapa de Teozacualco donde ambos señores

son recibidos por siete guerreros armados. El corpus Bènizàa puede aportar una explicación posible a este problema.

En un reciente análisis de la historiografía bènizàa (Oudijk 2000) he sugerido que, de acuerdo con los *Lienzos de Guevea y Petapa*, así como en varias otras fuentes, Cosijopii I trasladó su corte de Zaachila a Tehuantepec en algún momento a lo largo de la mitad del siglo xv. Le sucedieron en el trono su hijo Cosijoeza y su nieto don Juan Cortés Cosijopii II, respectivamente, gobernando este último en Tehuantepec en el tiempo de la conquista española.<sup>6</sup> Si comparamos algunos términos utilizados en los testimonios del siglo xvI, referentes a las conquistas bènizàa y española por parte de los testigos en el caso a favor de don Juan Cortés y su hijo don Felipe, surgen interesantes patrones:

Juan Cortes Cosijopii II fue fruto de dicho matrimonio y gobernó en Tehuantepec en el quistar la región, usando probablemente los asentamientos de Cosijoeza I como base. El el poder en Zaachila se fue al Istmo. Una vez asentado allí, Cosijopii I comenzó a conde estos problemas parece estar en que, o bien el señor 1 Hierba no tenía hijo legítimo, o varias facciones rivales y que perdura hasta la llegada de los españoles en 1521. La razón dos del siglo xv, tiene lugar una crisis dinástica que divide a todo el Valle de Oaxaca en Esto probablemente sucedió, no sin algunos problemas con las otras facciones de la facia, ocupando el trono de Zaachila el medio hermano de Cosijoeza I, el señor 1 Hierba Agua Quixicayo (±1350-1435), quien después de un largo reinado murió sin descendennusco y Coatzacualco. Esta actividad fue continuada por su hijo y sucesor, el Señor 6 Tehuantepec, donde probablemente fundó algunos pueblos entre los que se encuentran bién contemplaban los lazos con los señoríos Ñuu Dzavui de Tilantongo y Teozacualco Moctezuma Xocoyotzin (1502-1521), y que se casó con la hermana de este último. Don hijo de Cosijopii I, Cosijoeza II, continuó las conquistas de su padre hasta su muerte en la Relación geográfica de Cuilapa se refiere cuando menciona que tras perder la lucha por Istmo de Tehuantepec en la segunda mitad del siglo xv. Será el mismo personaje al que hijo sería Cosijopii I, a quien los *Lienzos de Guevea* y Santo Domingo Petapa situan en el si lo tenía, éste no fue aceptado como gobernante por las otras facciones. Este supuesto milia real de Zaachila. Así se observa cuando tras la muerte de Señor 1 Hierba a media-Guevea y Jalapa, con el objetivo de controlar las importantes rutas de comercio a Xoco-Cosijoeza I fue quien, alrededor del año 1370, realizó la primera entrada en el Istmo de una política de expansión basada en varias alianzas matrimoniales y militares que tam-Cosijoeza I gobernó en Zaachila durante la segunda mitad del siglo XIV, llevando a cabo totalmente nueva del periodo postclásico en la región bènizàa. De ella se deduce que 1502. Fue Cosijoeza II el mismo que luchó contra el ejército de Ahuitzotl (1487-1502) y º Mi reciente análisis de la historiografía bènizàa ha dado como resultado una visión

0

[...] que se llamava chicomematatle su padre que el oyo desir q[ue] le avia conosçido al d[ic]ho yecaquiahuitl abuelo del d[ic]ho don juan y que el avia visto q[ue]l avia ganado por guerra esta provinçia de teguantepeque [...] yecaquiahuit aguelo del d[ic]ho don juan fue s[eño]r y caçique de esta provinçia de teguantepeque y la avia ganado por guerra y echo della a los guaçontecas [...] (AGIE 160b: 1: 48v, 50v).

Esta cita deja de manifiesto que fue Cosijopii I (Yecaquiahuitl) quien en realidad conquistó el Istmo, como queda recogido en el *Lienzo de Guevea y Petapa*. No obstante, si esto es comparado con las referencias a la llegada de los españoles, podemos obtener una idea muy diferente del asunto:

[...] puede aver quarenta años poco mas o menos que entraron los españoles en la tierra y la ganaron por guerra al d[ic]ho don ju[an]o y el se dio de paz [...] puede aver treinta e quatro años poco mas o menos que los españoles entraron en esta tierra e la tomaron al d[ic]ho don juan por guerra e se quedo s[eño]r desta provinçia el marq[ue]s del valle [...] (AGIE 160b:1:52r, 55r).

En la primera parte de la cita uno podría decir que el testigo se refiere a la conquista española de la Nueva España, o incluso a la conquista del superseñorío mexica. Sin embargo, lo que en realidad se dice en ambas citas (y el documento contiene muchas más en alusión a lo mismo) es que los españoles tomaron la tierra de don Juan Cortés a través de una conquista militar. De todas maneras esto es contrario a lo que se conoce de los contactos entre los españoles y don Juan Cortés. Es el mismo Hernán Cortés quien, en su tercera carta a Carlos v, nos menciona que los embajadores de Tehuantepec llegaron a México-Tenochtitlan

tiempo de la conquista española hasta que murió en 1562. Durante los años previos a la conquista, otros dos Cosijoezas vivieron en el Valle de Oaxaca; uno en Zaachila y otro en Cuilapan. Esta confusa cantidad de señores con idénticos nombres ha provocado la llamada estructuración en la tradición oral; un proceso que 'simplifica' la historia mediante la atribución de eventos de un largo periodo de tiempo a una persona en particular. Esto tiene especialmente lugar cuando diferentes personajes históricos poseen un mismo nombre o han realizado más o menos las mismas hazañas como es el caso de la historia benizaa.

para ofrecerle la lealtad de su señor, además de entregarle varios ricos regalos (véase tambien Díaz del Castillo, Cap. 164). En 1554 y 1570 numerosos testigos juraron que don Juan Cortés recibió a don Pedro de Alvarado en paz y lo proveyó con soldados y provisiones para la conquista de la región Chontal, Guatemala y Honduras (AGI Escribanía 160b). Una relación que nunca cambió cuando se observa que más tarde en el tiempo, don Juan mandó construir la iglesia y convento de Tehuantepec y que, asimismo, suministró hombres y materiales a Hernán Cortés para la construcción de barcos destinados a las expediciones de Sudamérica. Por ello, deducimos que la frase "ganaron por guerra" debe significar algo diferente.

Si ahora regresamos a la escena del *Mapa de Teozacualco* es más claro lo que está sucediendo en ella. El señor 2 Perro, al igual que los españoles 200 años más tarde, tomó posesión de la tierra, siendo la guerra la única manera legítima de hacerlo; sea una guerra real o simbólica. En el *Mapa*, esta simbólica guerra está representada a través del señor 2 Perro que tira una flecha al pueblo de Teozacualco, mientras que la gente de ese señorío, totalmente armada, defiende su territorio. Esto es todavía más apropiado si consideramos que el señor 2 Perro es de Zaachila, en otras palabras un extranjero. Como tal, parece ser que esta ceremonia es la continuación de una larga tradición que tuvo comienzos a lo largo del siglo xi con la conquista de Xólotl en el Valle de México. Más aún, el señor 2 Perro es retratado como un guerrero chichimeca, con el arco y las flechas en su mano,<sup>7</sup> por lo que una plausible lectura de su Toma de Posesión podría ser aquella de "él ganó por guerra" ya que no parece ser que este acto hubiera sido considerado diferente al de una conquista militar real.

108

Dentro de esta perspectiva, y por sus similitudes, puede considerarse que una ceremonia que tuvo lugar en el siglo xx tenía conexión directa con la del postclásico. En el año de 1922, un pleito sobre tierras entre Santa Cruz Lachizolana y San Sebastián Xochimilco en el Valle de Etla, Oaxaca, fue resuelto de la siguiente manera: "[...] hizo formal y solemne entrega de dicho punto y de todos los demás que limitan el ejido y de los terrenos de que se trata, en nombre del C. Presidente de la República, como acto posesorio, tirando piedras en todas direcciones y arrancando yerbas [...]" (AGEO, Asuntos Agrarios, Serie II, Leg 127, Exp. 275, ff. 68v).

Aunque aquí las flechas han sido sustituidas por piedras, es muy claro que se trata de la misma ceremonia que Ixtlilxóchitl describió tan detalladamente en su obra.<sup>8</sup> En el mismo contexto, similares elementos

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> La dinastía postclásica de Zaachila parece estar relacionada con la tradición chichimeca como varios de sus miembros parecen atestiguar al representarse como señores chichimecas. En el Códice Selden 12-1v y 13-1, el señor 6 Agua Quixicayo es dibujado con arco y flechas tras una batalla contra el señor 7 Casa "Aguila-Sol" y el señor 3 Lagarto "Jaguar-Sol". Esta misma escena es parcialmente representada en la *Genealogía de Macuil-xochiti*, donde de nuevo el señor 6 Agua es mostrado como un guerrero chichimeca. Lo más interesante es que la *Genealogía de Quiaviní* describe Chicomoztoc como lugar de origen, siendo éste un rasgo típicamente nahua o chichimeca. Es como si Quiaviní estuviese políticamente relacionado con Zaachila pero desgraciadamente el material es muy escaso para afirmarlo.

milares. Considerando esta observación, debemos darnos cuenta que en actos públicos como, por ejemplo, cortar la rama de un árbol, lanzar piedras o arrancar un manojo de la Europa medieval como ha sido demostrado por Weckmann (1984, 107-109). Varios ele-Un punto de vista, en mi opinión, bastante eurocentrista si existe una contraparte en Europa, entonces no es de origen nativo, o sea que no es posicontrapartes en el arte europeo de los siglos XV y XVI". La implicación de lo dicho es clara son (1959, 10): "De todas maneras, podemos considerar estas características estilísticas Loo 1986). Hay investigadores que comparten la siguiente opinión expresada por Robertelemento de origen prehispánico (sobre este tema véase especialmente Nowotny 1961 y rizados por su escasísima influencia europea. En consecuencia podemos considerar este tue representado en los documentos pictográficos de la región de Coixtlahuaca, caracte dicho, tomar por guerra los cuatro rumbos. Como vamos a ver más adelante, este acto tos de origen mesoamericano. Uno de ellos es el tirar flechas a los cuatro rumbos o, mejor Sin embargo, no puede descartarse que también existieron –y todavía existen– elemenelementos que pudieron ser de origen europeo, como por ejemplo el arrancar de yerbas como la Toma de Posesión, sobre todo en fechas tan tardías como la de 1922, existieron lugar especialmente allí donde las tradiciones europeas y mesoamericanas eran muy sichos otros, Gruzinski 1993, Lockhart 1991, 1992 y Monaghan 2000). Este proceso tuvo cas, sociales, religiosas y culturales; el famoso proceso de sincretismo (véase entre muchos elementos de ambas culturas se mezclaron para formar nuevas expresiones polítimentos de esa ceremonia se parecen mucho a los que existieron en la tradición indígena ble que el pueblo indígena inventase algo que los europeos también habían inventado [las de las convenciones pictográficas prehispánicas] de origen nativo cuando no tienen yerbas. Con la llegada de los españoles en lo que ahora conocemos como México, mu-Tenemos que notar que el acto de la Toma de Posesión también tenía un papel er

han sido repetidos una y otra vez a lo largo de 500 o 600 años, y quizás aún más atrás en el tiempo, alcanzando el periodo postclásico, si aceptamos que la Toma de Posesión de Xólotl verdaderamente tuvo lugar. Una extraordinaria continuidad.

### HACER EL FUEGO NUEVO

La ceremonia del Fuego Nuevo es un fenómeno bien conocido en el corpus pictográfico mesoamericano, cuya representación ha sido reconocida como un elemento que debe leerse como "el principio" (Anders, Jansen y Reyes García 1991, 1992), sea del tiempo en cada nuevo ciclo de 52 años, sea de la casa real o un pueblo.

El inicio del ciclo mesoamericano de 52 años está extensamente representado en el *Códice borbónico*, documento que registra la ceremonia que inaugura el año 2 Caña (1507), último *xiulimolpilli* o "atado de los años" prehispánico. Asimismo, el ritual del Fuego Nuevo podría estar también relacionado con la historia sagrada nahua acerca del origen del mundo, en la cual los dioses Nanahuatzin y Tecciztecatl se arrojan al fuego con el propósito de convertirse en el sol y la luna respectivamente (Anders, Jansen y Reyes García 1991, 37; Sahagún, Libro VII, Ch. 1-2). Como tal, la ceremonia relacionada con el principio del xiuhmolpilli representa el principio del tiempo donde, a través del ritual de hacer el Fuego Nuevo, el primer amanecer es revivido una y otra vez. Son varias las pictografías nahuas que muestran ejemplos de la misma (p.e. Telleriano-Remensis 32v, Boturini 6, 10, 15, 19, Mendoza 3v, 7v, 15v, Borbónico 34).

Sabemos que esta misma ceremonia fue utilizada por Xólotl para comenzar una nueva era e iniciar una nueva casa señorial. En este particular contexto, adquiere el carácter de "el principio", el de la fundación (Anders, Jansen y Reyes García 1992: 129-180). En los documentos pictográficos del área cultural oaxaqueña (p.e. *Códice Vindobonensis*, *Lienzo Tlapiltepec*, *Rollo Selden*) se representa asimismo una ceremonia de Fuego Nuevo, indicadora de fundación de casas o pueblos, aunque parece que allí nunca fue utilizada para hacer referencia al inicio de un xiuhmolpilli. No obstante, la representación del Fuego Nuevo está a menu-

-

do relacionada con las representaciones de otros elementos de fundación en los documentos pictográficos.

árbol de iczotl"-, pero también puede estar relacionado con Matlahuapuede, en cierta manera, estar relacionado con Tlamazolac,- "Lugar de se quedó en Cuauhtitlan aunque en realidad provenía de Tamaçolac o dicho fundador al señalar que Atonal, antes de dirigirse a Coixtlahuaca, bién aportan posibles pistas para identificar el pueblo de los padres de cionado en los Anales de Cuauhtitlan (1992, §67). Unos Anales que tam-Aguila en dicho pueblo (Doesburg, 1997). Este es el famoso Atonal mende esta pareja el que salga de su lugar de origen para ir a fundar el linamos ver a ambos sentados como señores de un lugar todavía no identigunas (Nuttall, Bodley, Selden, Quiaviní). En la siguiente escena podeoaxaqueña, en la que los fundadores nacen de árboles, piedras, ríos o lagar. Lo importante es destacar que ellos son de orígenes sagrados pues sea el Río Precioso. Sin embargo, no está claro quién procede de qué luuna cueva y de dos ríos; el Río de Plumas de Quetzal y el Río de Jade, o nistas de esta parte de la historia, un hombre y una mujer, proceden de Ch. II; Anales de Cuauhtitlan 1992, §4). En el mismo lienzo, los protagoduce de las fuentes históricas (p. e. Tezozomoc 1992, 14-18; Durán 1995, tanto de un lugar de origen típicamente nahua, como claramente se decomo el Códice Azcatitlan o la Historia tolteca-chichimeca. Se trata por lo mente situado. Así lo vemos representado en varias pictografías nahuas paisaje del norte mesoamericano donde Chicomoztoc estaba supuesta cuatro rocas y una acacia. Las rocas y el árbol están asociados al árido representado como un monstruo de la tierra con siete cuevas al lado de zo se representa una historia sagrada que comienza en Chicomoztoc, más una historia arquetípica distinta. Así, en la mitad inferior del liencla de elementos pictográficos nahuas y oaxaqueños, mostrando adede llegar a Coatepec (por ejemplo: Historia de los mexicanos, cap. 11; cala y Huixachtitlan, lugares por los que los mexica pasaron justo antes caza mediante redes" (tlamatlauiliztli [Siméon 1986, 611]) y "Cerro de je o casa de Coixtlahuaca, o para ser más precisos, el barrio o la casa del ficado, el Cerro de la Red y el Cerro de Árbol. Sin embargo, será el hijo lugares de origen como este son muy típico de la tradición histórica Tlamazolac (ibid.). El doble glifo de sus padres en el Lienzo de Tlapiltepec El Lienzo de Tlapiltepec, por ejemplo, nos ofrece una interesante mez

Códice Azcatitlan 6).9 Si aceptamos esta última interpretación, podemos decir que el Lienzo de Tlapiltepec auna dos tradiciones; por un lado sigue la historia arquetípica de la migración chichimeca, tan importante durante el periodo postclásico, y por otro lado la historia arquetípica oaxaqueña.

Otra escena de fundación es aquella representada entre la de los padres de Atonal y la de la fundación de la casa del Águila. Se trata de un complejo glifo toponímico representado por una montaña con dos serpientes-jaguares emplumadas que se entrelazan. Una de ellas está asociada con cuchillos de pedernales, mientras que la otra parece estarlo con llamas o fuego. Dos sacerdotes nahuales, así como dos águilas, salen volando de la montaña. El glifo específico que identifica el lugar está representado en el corazón del cerro; se trata de una águila, la misma que se representa sobre el templo de la casa de Atonal.º Todos estos elementos del mundo sobrenatural hacen que la montaña puede ser inter-

- 2

pretada como un Coatepec, el lugar simbólico que separa la historia sagrada o primordial de la historia temporal (Castañeda de la Paz 1997, 94-115, en prensa; Jansen 1997, 18, Schele y Mathews 1998). Es decir, el lugar que marca un nuevo principio. Por eso no es de extrañar encontrar un ritual de Fuego Nuevo representado sobre los Coatepec del *Lienzo de Tlapiltepec*, el *Rollo Selden* y el *Lienzo de Taquixtepec II.*<sup>11</sup> En todos vienen a indicar la fundación de la nueva casa o pueblo donde, por tanto, el Fuego Nuevo se hace necesario. <sup>12</sup> En el caso del *Lienzo de Tlapiltepec* ambos

mos distinguir la figura de un quetzal, glifo que sugiere que el *Rollo Selden* pertenece al barrio o pueblo del quetzal. Pero aún hay más. Directamente a la derecha del Cerro se representa una olla, colocada a su vez sobre la cima de una colina de piedra; sobre ella hay una cabeza de cuya boca sale una serpiente de nube con huellas impresas a lo largo de su espalda. En el *Lienzo de Tlapiltepec*, a la izquierda del Coatepec, se dibuja de forma similar un cerro de piedra curvada sobre el que hay una olla de la que también sale una serpiente de nubes con huellas de pies a lo largo de su espalda. El *Rollo Selden* finaliza con la Señora 13 Lagarto, representada sobre un juego de pelota y sosteniendo un corazón en su mano. Una escena también recogida en el Tlapiltepec, justo al lado del templo de Atonal. Escenas similares se dibujan en el *Códice Baranda* y el *Lienzo de Tequixitepec II*, ambos con cerros de serpientes o Coatepec, el primero de ellos asociado, además, con jaguares y tortugas. Para una discusión más profunda de estas pictografías véase Caso 1954, 1961; Parmenter 1982; Boone 2000, 145-161.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> Es importante notar que Sahagún menciona que el Fuego Nuevo fue hecho en el Cerro de Huixachtlan (Libro vII: Cap. 9-10), desde donde fue llevado al templo de Tenochtitlan. Esto aparece corroborado por el Códice borbónico (34) que muestra exactamente la misma secuencia (para una interpretación alternativa véase Anders, Jansen y García 1991). Si el pintor del Lienzo de Tlapiltepec en realidad intentó relacionar el pueblo de origen de Atonal con Huixachtlan, se trataría de otro elemento fundacional a incorporar en el relato. Aunque el árbol en el Tlapiltepec parece ser un maguey, hay que considerar que el árbol del uixache también cuenta con diferentes representaciones pictográficas. Compárese por ejemplo el Tlapiltepec, el Borbónico 34 y el Códice Mendoza 17v.

<sup>&</sup>lt;sup>30</sup> El Rollo Selden muestra una cadena de escenas muy similares al Lienzo de Tlapiltepec. En el primero cuatro hombres salen de Chicomoztoc y pasan por el Templo del Juego de Pelota, el mismo Juego de Pelota que está representado bajo el Cerro de Tlapiltepec. Continuan adelante y parecen conquistar tres pueblos: el Cerro del Jaguar, el Cerro
del Águila y el Cerro del Papagayo, después de lo cual cruzan el Río de la Señora 6 Venado. Se trata exactamente de la misma escena representada en el Tlapiltepec junto a los
Ríos Preciosos. La única diferencia es que allí, el Río de la Señora 6 Venado está dibujado como el Río del Venado. Los cuatro hombres prosiguen el camino y pasan por dos cactus, los mismos que vemos representados a la izquierda del Cerro de Tlapiltepec. Se llega
así al último glifo del Rollo Selden, representado por un gran cerro, un Coatepec, flanqueado por cuatro serpientes-lagartos emplumadas que se entrelazan. Dos están asociadas con cuchillos de pedernal, las otras con nubes o humo. Asimismo, dos jaguares parecen salir volando del cerro, ambos relacionados con flechas cruzadas y un escudo,
probablemente en relación a la orden militar de los jaguares. En el centro del cerro pode-

<sup>&</sup>quot;Es importante notar que los cuatro hombres que participan en la ceremonia del Fuego Nuevo en el *Rollo Selden*, los señores 9 Zopilote, 10 Casa, 4 Mono y 13 Lagartija, están asimismo representados en el *Lienzo de Tlapiltepec* y en el *Lienzo Seler II*, aunque en el primero solamente se dan los nombres calendáricos de 9 Zopilote y 4 Mono. Otro asunto es que en todas estas pictografías, la ceremonia tiene lugar en el año 10 Casa, día 4 Lagartija. Sin embargo, el *Lienzo de Tequixtepec II*, que sólo representa a los señores 13 Lagartija y 4 Mono lo hace en una ceremonia de Fuego Nuevo que tiene lugar en un año irreconocible (9 ?). No obstante, el *Códice Baranda* dibuja a los señores 3 Mono, 4 Casa, 2 Lagartija y 5 Flor sin estar asociados a dicha ceremonia del Fuego Nuevo.

<sup>&</sup>lt;sup>12</sup> En este contexto podemos ahora interpretar mejor el significado del juego de pelota como un elemento más que alude a la fundación o el inicio. En la clásica historia de la migración mexica se construyó uno en Coatepec (p.e. Alvarado Tezozomoc 1992, §41-43), motivo que induce a pensar que el juego de pelota también está asociado con Coatepec en el *Tlapillepec* y *Rollo Selden*. En realidad es un elemento de la gran historia de la fundaciones mesoamericanas. Así, Schele y Mathews (1998, 36-40, 73-74, 197-256, 367-368) se refieren a este mismo elemento en el contexto arqueológico durante el periodo clásico en la región maya. Veáse también la discusión del Templo Mayor como un Coatepec por Matos Moctezuma (1983, 185-210).

espacios están claramente definidos; la parte de la historia sagrada es aquella referente a la migración, mientras que la historia temporal comienza con la fundación de la casa por Atonal mediante un Fuego Nuevo sobre Coatepec.<sup>13</sup> Del *Rollo Selden*, por otro lado, sólo se conserva la parte relativa al relato sagrado que finaliza en Quetzaltepec o Quetzalli, un pueblo o barrio aún no identificado en la región de Coixtlahuaca.

# ...Y OTROS RITOS Y CEREMONIAS RELACIONADAS

Una importante parte de la ceremonia de la Toma de Posesión es el reconocimiento del señor por parte de sus vasallos. Esto normalmente tiene lugar en la inauguración de éste como Señor o en todo momento significativo a lo largo de su vida. Por ejemplo, después de una conquista, al principio de un nuevo xiuhmolpilli o quizás incluso todos los años en un momento importante del calendario mesoamericano. En su obra, Ixtlilxóchitl no menciona específicamente esta escena del reconocimiento por parte de los vasallos, pero ciertamente reseña la importancia del reconocimiento de Xólotl como señor supremo.

Una famosa pictografía de la Toma de Posesión que incluye este reconocimiento por parte de los vasallos es aquella representada en el Códice Nuttall 53-68, donde 112 señores toman parte de la inauguración de 12 Movimiento y su medio hermano 8 Venado como Señores de Tilantongo. Otro elemento a saber se incluye también en esta escena mediante la flecha clavada en la tierra, justo enfrente del templo. Claramente se está diciendo que los dos señores están reclamando la tierra por guerra, incluso sabiendo nosotros de que no se trata de un acto literal. En el Códice colombino 17, esta escena, dibujada con mayor elaboración, muestra

-

de Posesión.14 cial la asistencia de los representantes más importantes en dicha Toma tenían sangre real. Como se observa en el documento, fue entonces crusario porque, aunque eran hijos del sacerdote principal del pueblo, no posiciones como Señores de Tilantongo. Esto fue particularmente necenado quisieron probar, más allá de toda duda, la legitimidad de sus la representación de esta ceremonia, los señores 12 Movimiento y 8 Vemente su soberanía. Obviamente, en el mencionado códice, y a través de al resto de la realeza para que con su presencia reconozcan simbólicaseñor y no a su señor. La ceremonia como tal es comparable a la actual señoríos dibujados alcanzan regiones como las de Tamazola y Zaachila, es seguro que no todos eran subordinados de Tilantongo ya que los representantes de muchos señoríos están presentes en la inauguración, a 8 Venado tomando posesión y haciendo un Fuego Nuevo. Aunque los Toma de Posesión en las que los reyes de un determinado país invitan Por esto podemos sugerir que estos señores reconocían más bien a un llegando hasta la de Coixtlahuaca y probablemente todavía más lejos

inauguración de Wat'ul como gobernante, es muy probable que los secon el fin de un periodo, reforzando por ello también su legitimidad allí grabadas se ve al Señor Wat'ul llevando a cabo rituales relacionados cuatro puntos cardinales, más una en la dirección central. En las escenas mide radial, interpretada por Schele y Mathews como un arquetipo de que trajera gran prosperidad al señorío. Después de construir una piráceremonia, aunque más temprano en el tiempo que los ejemplos aqui José, están presentes. En mi opinión se trata de una clásica ceremonia de Coatepec, Wat'ul erigió cinco estelas que colocó hacia cada uno de los discutidos. En este caso particular, un extranjero, el Señor Ah-Bolon thews (1998, 182-196) nos proveen de otro ejemplo acerca de la misma lla representada en la estela 11, no tienen lugar en el mismo día de la Toma de Posesión. Y aunque estas ceremonias, con excepción de aque-Varios señores de otros señoríos como Tikal, Kalak'mul y Motul de San Wat'ul Chatel, llegó a Seibal en 830 d.C. para instalar una nueva dinastía En una discusión sobre las estelas 8-11 y 21 en Seibal, Schele y Ma-

<sup>&</sup>lt;sup>18</sup> El Lienzo de Tequixtepec II describe una cadena de eventos muy similares. Aunque en ella no hay signo alguno de una migración, los inicios del documento contienen los mismos elementos analizados, después de los cuales tiene lugar la fundación de la casa real de un barrio que aún no ha podido ser identificado. El Códice Baranda también muestra muchos de estos elementos pero carece de la representación de la ceremonia de Fuego Nuevo, si bien representa la casa señoríal de un pueblo o del Barrio de la Cabeza, aún no identificado.

<sup>&</sup>quot;Otra parte del mismo acto de inauguración parece haber sido la "pereginación" de 8 Venado a varios lugares sagrados.

ñores que actuaron en ellas tuvieron el objetivo de revitalizar su legitimidad. Gracias al registro tan preciso de los textos jeroglíficos mayas hoy sabemos que estos momentos fueron, por ejemplo, al final y/o el principio de un bak'tun o k'atun, patrón que sin embargo, y con toda probabilidad podemos traspasar al resto de Mesoamérica.

Así, mientras el Códice Nuttall es un claro documento del señor supredole a su vez el tributo y el servicio personal a través de sus súbditos reconocían la autoridad del Señor como su señor supremo, garantizántributos y servicios personales. Por consiguiente, los señores principales ellos no tenían elección, simplemente debían reconocerlos, pagándoles ridad de gobernar en sus respectivos barrios, la gente que habitaba er que el señor supremo había dado a estos otros señores menores la autode Apoala (Anders, Jansen y Pérez Jiménez 1992). Ahora bien, debido a cendía del fundador de la dinastía que, a su vez, había nacido del árbol que su legitimidad había sido recibida del señor supremo, el cual desceremonia, legitimaban su posición frente a su gente. Este acto probaba punto de vista de los señores locales, quienes a su vez, o mediante esta ya discutida. Su representación y reconocimiento en el *Mapa* es desde el cede con la Toma de Posesión del Señor 2 Perro de Teozacualco, tambiér quizás por aquellos principales de sus pueblos sujetos. 15 Lo mismo supercibida y representada por los señores principales de Tilantongo o se ha discutido más arriba, y que también está dibujada en el Mapa de En el caso de la Toma de Posesión de 8 Venado y 12 Movimiento que ya Teozacualco, si bien allí se hace desde otra perspectiva. En esta ocasión, Una historia muy diferente tiene lugar en varias otras pictografías

-

mo, el *Mapa de Teozacualco* parece serlo del pueblo o cabildo, a pesar de contener en él la descendencia en línea directa desde el fundador de la casa hasta el cacique colonial.

Durán da varias descripciones de estas Tomas de Posesión en relación con los señores mexicas. Una de ellas es la de Axayácatl en la que, después de ser elegido como tlatoani de Tenochtitlan, sucedió lo siguiente:

[...] la qual election divulgada y sauida en Tezcuco y en Tacuba y por todas las demas provincias, luego sin ninguna tardança se mouieron á venir á México á hacer sus cumplimientos y á dar la obediencia, como es uso y costumbre y lo era entre ellos: y así vinieron á México el rey de Tezcuco con todos sus principales; el de Tacuba con todos sus señores; los de Chalco, Xuchimilco, con toda la chinampa; de Cuitlahuac, Mizquic, Culhuacan, Mexicatzinco y Iztapalapan, los matlazincas, los mazauaques, los coatlalpanecas, todos los señores de la tierra caliente, los quales, despues que le uvieron todos besados las manos y ofrecídoles grandes dones y riqueças [...] (Durán 1995, I, 358, cap. 39).

Una escena muy similar puede verse en la primera parte del *Lienzo de Tlaxcala*. En ella vemos como los señores de los cuatro barrios -Ocotelolco, Tiçatlan, Quiahuiztlan y Tepeticpac-, están presentes en la "Toma de Posesión" española del señorío de Tlaxcala. Tres de los barrios tienen siete representantes,¹6 mientras que el cuarto solamente tiene a cuatro. La escena recoge el momento en el que los señores indígenas reconocen a las autoridades españolas como sus nuevos señores, mientras que al mismo tiempo ellos son reconocidos por sus respectivos barrios. Obviamente, no todos los elementos de la Toma de Posesión están representados debido a que, en realidad, el documento fue hecho para presentarlo al rey de España. Sin embargo, podemos interpretar su imagen central como una ceremonia del Fuego Nuevo en la que se re-

El Mapa es parte de la Relación Geográfica de Teozacualco de 1580 donde se muestra el linaje de Tilantongo ya que hay que recordar que los señores de Teozacualco descienden de ellos. Por su parte, en la Relación Geográfica de Tilantongo las autoridades reclaman tener ocho pueblos sujetos, mientras que el Mapa de Teozacualco solamente muestra a siete señores enfrente de Señor 8 Venado (y en una escena más temprana enfrente del Señor Ocoñaña). En este punto tenemos que considerar que habían pasado mas de 500 años entre la Toma de Posesión y el momento en que esta escena se dibujó en el Mapa, debido a lo cual la situación con respecto a los pueblos sujetos probablemente cambió considerablemente durante ese tiempo. De todas maneras, la representación de escenas similares en otros documentos que discutiré más abajo sugieren que estos señores eran las autoridades locales de Tilantongo.

<sup>&</sup>lt;sup>16</sup> En el Título Primordial de San Juan Tabaá y el Lienzo de Tabaá los españoles también son recibidos por el Coqui Tiadela y sus siete capitanes (Oudijk 2000). En esta ocasión particular, los señores de Tabaá fueron bautizados y se les dieron cargos, elementos todos muy claramente de una nueva era, un nuevo principio.

presenta la erección de la cruz o, mejor dicho, la implantación del cristianismo. Como tal, ésta se refiere a una nueva división del tiempo, un antes y un después de la "gentilidad". Una división crucial en el área cultural mesoamericana que indica un nuevo inicio (Jansen 1997). No obstante, al mismo tiempo hace referencia al nacimiento de Cristo, el comienzo de una nueva era en la tradición cultural occidental.

# Mandar a cuatro señores a tomar la tierra

niendo como resultado una orientación hacia las cuatro direcciones. que por su parte, el Cerro del Nudo debe hacer alusión al norte, obte-Selden dibuja un cerro con dos cuerdas anudadas. Con base en que el senta un Cerro del Tablero de Ajedrez, sinónimo de la oscuridad, el Rollo asociados con el oeste. En cuanto al segundo, mientras el Lienzo repreun Templo de Cenizas, el segundo muestra un Templo del Río, ambos del otro en el Tlapiltepec y Rollo Selden. Mientras el primero representa este. Con respecto a los dos últimos, el problema es que difieren el uno está asociado con el sur, y el Templo del Cielo o del Sol, asociado con el son el Templo del Cráneo, o más bien el Templo de la Muerte, el cual cumentos, han sido identificados por numerosos investigadores.<sup>17</sup> Estos los puntos cardinales. Estos sitios, conocidos a través de varios otros dotro lados, la imagen de cuatro lugares distintos, todos relacionados cor ilustrado. En ambos vemos la representación de Coatepec y, en sus cuaeste elemento de "mandar a cuatro señores a tomar la tierra" puede ser Cerro de la Oscuridad está bien identificado con el norte, deducimos El Lienzo de Tlapiltepec y el Rollo Selden dan una interesante idea de comc

Sin embargo, más importante que esto es aún el hecho de que estos lugares direccionales están conectados con un camino de galones en blanco y negro, identificados en los registros pictográficos como "cami-

-

nos de guerra" (Smith 1973). Esto nos lleva a sugerir que la combinación de caminos de guerra y las direcciones cardinales deben leerse como "las cuatro direcciones tomadas por guerra". Como tal es una representación alternativa a la de tirar flechas por los cuatro rumbos, confirmando que se trata de una tradición sumamente mesoamericana. Si esto es así, la representación contenida en el *Lienzo de Tlapiltepec* y el Rollo Selden está haciendo alusión directa a la historia arquetípica que conocemos de Xólotl. De todas maneras, no está claro si las otras representaciones de las cuatro direcciones en contextos similares (*Lienzo de Tequix-tepec I, Códice Gómez de Orozco*) podrían ser interpretadas de la misma manera que en el Tlapiltepec y el *Rollo Selden* debido a que en aquellos, el camino de guerra no está representado.

El *Título Primordial* del pueblo Bènizàa Cajonos de San Andrés Solaga, en la Sierra Norte de Oaxaca, contiene un texto que asimismo puede estar relacionado con el mismo tema. Este dice:

[...], y yo Don Juan M[a]r[ti]n Belachila fuí el primero que me bauptizé y cojí la fée de Dios y despues nos dieron la honrra de Cazique, y Capitán General y D[o]n B[artolo]me M[a]r[ti]n Thiolana fue segundo Capitán y le mandé que bibiesse en el citio nombrado Xoa bego para que cuidara el que no entrase el abuelo de los Mixes que se llamaba Yavilao. Y el cazique D[o]n B[artolo]me Martin yalao lachixoza le mandé viviera en el citio nombrado Lachixoza, para que cuidara el pueblo y el Cazique D[o]n Juan Pérez Thilaa lachi zo Guia de Tabegua, este vivió en Yachiví (palabra ininteligible) para que cuidara el pueblo y de aquí se mudó y se fuee al citio nombrado Zo Guia y de aquí se mudó a Tabegua en donde se fundó el pueblo de Tabegua. Y este fue nuestro hermano y el Cazique D[o]n Juan M[a]r[ti]n Yolozeche de Zogocho bibío en Zogocho donde después fué pueblo y este fuee nuestro hermano [...] (Fuente 1949).

La descripción no es tán clara como la del *Lienzo de Tlapiltepec* y *Rollo Selden*, pero parece seguir un patrón similar. Xoabego aún no ha sido identificado, pero como el título recoge que estaba establecido en un punto determinado con el objetivo de proteger a Solaga de los mixes, debía estar situado al este del pueblo, zona que linda con los mixes. Lachixoza es el actual pueblo de Xozaa, al norte de Solaga, que formó par-

Algunos de los documentos en los que estos lugares están representados son los Códices Vindobonensis, Nuttall, Selden, Porfirio Díaz, Colombino, Gómez y Orozco, Aubin y los Lienzos de Tequixtepec, Zacatepec y Tlapiltepec. Algunas publicaciones sobre estas materias son Nowotny 1961, Smith 1973, Jansen 1982; 1998 y Parmenter 1982.

te del poderoso señorío de San Miguel Tiltepec cuando los Bènizàa Cajonos entraron en la región (Oudijk 2000, 208-224). Zoogocho es el pueblo situado al sur de Solaga, mientras que el último asentamiento, Tabegua, es problemático porque el pueblo fue traslado en dos ocasiones sin haberse podido identificar donde estuvo situado anteriormente. Sin embargo, si nuestra interpretación es válida, por eliminación debía estar ubicado al oeste de Solaga. No obstante, el actual Tabegua está al sureste de este pueblo. Un problema añadido a esta identificación es que Yolozeche no fue enviado por Bilachila a vivir en Zoogocho, porque ambos eran "hermanos". Solozeche tómo la tierra directamente.

### Demarcación de las tierras

Si alguno de los elementos de la Toma de Posesión ha sobrevivido hasta hoy, es este en particular. De acuerdo con la importancia de la tierra y las continuas disputas sobre ellas, la demarcación de las tierras ha tenido siempre un lugar preeminente en los documentos históricos y judiciales de Mesoamérica. Sin embargo, son muy pocas las fuentes históricas tradicionales que, como los *Anales de Cuauhtitlan* o la *Historia tolteca-chichimeca*, contienen una detallada descripción de los límites fronterizos, ya que la mayoría tienen que ver con historias de grandes organizaciones políticas como fue la del Estado mexica (Durán, Tezozomoc, Chimalpopoca). Cuando el territorio de uno de estos grandes señoríos era definido, solía hacerse enumerando sus pueblos sujetos. Sin embargo, en el nivel de pueblos menores surgen otros patrones como los mapas coloniales tempranos de tradición prehispánica que marcan los límites del pueblo (Robertson 1959: 31, 179-189). Su continuación puede observarse en los Títulos Primordiales y las probanzas donde siempre se hallan

1 2 0

descripciones de los límites del pueblo en cuestión. En ellos parece existir dos patrones diferentes. En el primero el señor prehispánico señala las mojoneras del pueblo. Un buen ejemplo de esto es la *Probanza de Santo Domingo Petapa* en el Istmo de Tehuantepec:

[...] recebimos a delante el señor llamado gosihuesa asi le llama de nuestra lengua sapo[te]ca quiere decir Rey montesuma y por eso aserlo Mapa Pintura que se lleba de todo claracion de su pueblo de Santo Domingo a donde nasio de mi hijos y mi ñeto y para toda la vida a donde salga su comida y obedesco de el Pueblo Santomingo a donde nasio hijo de nosotro[s] y obedesco mi hijo y para toda la vida y ta[m]bien para todo[s] hijos de Santiago y Santo Domingo resebimos en este tierra delante del señor le yama gosiohuesa de nue[s]tro lengua Sapoteca Yo me llamo xuana Rigala asi me yamo antespasado y tabien yo me llamo xuana logobicha asi me llamo a[n]tepasado Real berdaderame[n]te y obedesco nosotros entero a los linderos de mi tierra [...] (ABCP, Libro 2, ff. 61v)

Se trata de un texto colonial que recoge las costumbres prehispánicas en las que Cocijoeza señala cierta cantidad de tierra para el sustento de la gente de Santo Domingo. En él también hay un particular enfoque de la inalienabilidad de la tierra ya que, a partir del momento en que Logobicha la recibe, desde ese momento siempre será de la gente de Santo Domingo (mi hijos y mi ñeto), quedando así la legitimidad asegurada. A continuación se daba relación de todos los linderos. Un ejemplo pictográfico de todo esto está registrado en los *Lienzos de Guevea* y *Santo Domingo Petapa* (Oudijk 2000).

En relación con esas descripciones de los límites territoriales está también la versión colonial que se refiere al reconocimiento y legitimación de las autoridades españolas antes de dividir la tierra. A veces esta referencia puede ser muy breve como es el caso del título de San Juan Chapultepec en el Valle de Oaxaca:

Yo Don diego Cortes, Parti la mitad, de las tierras que nos perteneçia le di, a los principales mexicanos del pueblo de san Martin por ser grande de siete Varios, Y encluso de lo rreferido Son quatro caveçeras que le perteneçe Al s[eño]r Marques Oy senalo los moxones en presençia de todos los prinçipa-

<sup>&</sup>lt;sup>18</sup> Parece ser que la Sierra Norte fue conquistada por las llamadas parentelas quienes la divididieron entre sus miembros. Estas estaban formadas por grupos de siete "hermanos" que, procedentes de algún lugar en el Valle de Oaxaca, migraron a la Sierra donde fundaron siete pueblos. Con el tiempo mantuvieron una relación especial. Una forma de organización bastante común en mesoamerica (Chance 1989, 2000, Schele y Freidel 1990, Grube 1994).

les hançianos del pueblo de san Juan chapulthepeque, Yo Don diego cortes con todo mi Voluntad, Doy mis tierras a los hijos para que Viuan Y sus nietos Y Visnietos perpetuamente [...] Oy dia de la f[ec]ha les dexo este titulo que me perteneçia Yo Don diego Cortes Y Juntam[en]te con la mapa los entriego en poder de todos los principales de mi pu[eb]lo de s[a]n Juan chapulthepeque [...] Oy Martes a 8 dias del mes de febrero de 1523 años (AGNT 236, 8v-9r, [1693]).

Aquí el señor colonial señala los linderos del pueblo. De nuevo se observan los mismos principios; la tierra es dada hasta el final de los tiempos y después se realiza un mapa con el objetivo de mostrar pictográficamente lo que se ha dicho. Es interesante observar que, si bien es don Diego Cortés quien cuida de la demarcación, la última autorización proviene del conquistador don Hernán Cortés, marqués de las cuatro villas, explícitamente nombrado como dueño de ellas. Pero, aunque éste ultimo probablemente no estuvo presente nunca en ninguna ceremonia de este tipo, tampoco se puede afirmar si ésta alguna vez tuvo lugar. Lo que allí era verdaderamente importante era mencionar a Cortés como figura representativa del nuevo Señor de la tierra, el Rey de España, siendo claro al mismo tiempo que fue don diego el que demarcó la tierra y por ello fue reconocido como gobernante del señorío.

El segundo tipo de patrón es aquel en que las autoridades españolas reconocen los límites del pueblo y levantan cruces en cada uno de ellos. El título de los Bènizàa Cajonos del pueblo de Santo Domingo Yojovi es un buen ejemplo de ello:

Todo esto vi yo el Casique Bealachila de este pueblo, Don Juan Martinez, avia y venera a Dios nuestro señor, quien me esta dando salud y tengo ciento ocho años; soy viejo anciano, y entonces me bautizaron de treinta, que nos tenia cuando recibi el agua del Santo bautismo, tengo todos los papeles que me dieron todos los cacsiques fundadores hijos del sol, como desiendo y soy Casique y tambien de todo el trabajo que hice: y tambien tengo papel como me favorecio el rey nuestro señor de todas nuestras tierras, entonces nos hizo favor que vino Juez a repartirlas a cada pueblo, a señarla linderos a cada uno, dio el titulo de probanza y mapas, y puzo mojoneras en las tierras [...] (AMY, Titulo Primordial, ff. 5r).

1 2 2

prácticas religiosas prehispánicas (AGI México 882, Alcina Franch 1993) de la continuación de prácticas religiosas de carácter prehispánica en la recibir el reconocimiento de la gente de su pueblo. Como sabemos por prehispánico, no deja duda que fue recogido en el título para también nombre indígena, así como la referencia a su nacimiento en el periodo ñolas, los nuevos señores de la tierra, mientras que la conservación del te relacionada con el reconocimiento por parte de las autoridades espadadores de los Bènizàa Cajonos como se menciona en los títulos de Sola Sierra Norte y es que, en realidad, podría ser uno de los caciques funviamente relacionado con el calendario sagrado y sus prácticas asociaprehispánico ya que aún conserva su nombre calendárico ticházàa, obmismo tiempo, Don Juan todavía se identifica asímismo como señor su momento fue reconocido como cacique de Yojovi. Sin embargo, y al ner un papel (¿una merced?) del Rey de España para demostrar que en ción, y como tal, muy similar al del Fuego Nuevo. Más aún, argüye tecomo el inicio de un nuevo periodo. Un aspecto legitimador de su posi-Sierra Norte, esta región prosiguió en alto grado con su cosmovisión y las investigaciones que tuvieron lugar a principios del siglo xvIII acerca 2000, 200-202). Por tanto, su identificación como católico está obviamen laga y Tabaá cuando se refieren a un tal Belagxila o Belaxila (Oudijk das. También deja claro que nació antes que los españoles conquistaran Al igual que don Diego de Cuilapan, don Juan se refiere al bautismo

## DIVIDIR LA TIERRA ENTRE LOS NOBLES

Un típico aspecto de las conquistas motivadas por migraciones es la división de la tierra que el jefe militar y religioso, o señor supremo, lleva a cabo entre sus capitanes. Unos capitanes, que probablemente eran líderes de grupos, cohesionados en base de algún tipo de relaciones (familiar, étnica, geográfica, etcétera). Un claro ejemplo de esto lo tenemos en la fuente de Ixtlilxóchitl, aunque también en otras regiones como en el Istmo de Tehuantepec. Sabemos que, alrededor de 1375 d.C. Cocijoeza I fundó varios pueblos a modo de enclaves a lo largo de la ruta comercial que iba hacia Xoconusco (AGI, Escribanía 160b, Oudijk 2000). A mediados del siglo xv, estas fundaciones fueron seguidas de una inva-

sión militar a gran escala, además de una migración, cuando Cocijopii I dirigió sus tropas hacia el Istmo. Se fundaron entonces nuevos pueblos y sus capitanes recibieron el título de Pichana o Xoana, comparable al de Teuctli en la región de México central. Desde ese entonces, en determinados momentos, los Xoanas tuvieron que jurar lealtad a su señor (pagar tributo y servicio), quien a cambio les daba reconocimiento. Por supuesto, este ya no era el conquistador de antaño pero la directa ascendencia con su antepasado conquistador justificaba su posición como señor supremo y de esta manera su derecho al tributo.

Los *Lienzos de Guevea*, *Santo Domingo Petapa y Huilotepec* contienen representaciones de ceremonias en las cuales las autoridades de estos pueblos recibían sus cargos de Xoana por el simple hecho de que sus ancestros tomaron parte en la conquista de la región, después de la cual el líder de la expedición dividió la tierra entre sus capitanes. Como arriba se dijo, la *Probanza de Petapa* nos ofrece una descripción escrita en la que se hace referencia al recibimiento de la tierra por parte de Cosijoeza. En este caso se refiere a las fundaciones que tuvieron lugar en 1375, mientras que el *Lienzo de Huilotepec* se refiere a las de 1450. Estamos, por tanto, ante una reactuación de la conquista.

El repartimiento de tierras a cambio de ayuda militar es un tema bien conocido en Mesoamérica como se refleja a través del "contrato" de chichimecas, por parte de los toltecas-chichimecas, para vencer a los señores aliados de Cholula. Una vez que los toltecas-chichimecas ganaron la guerra entregaron a sus mercenarios títulos de teuctli, tierras y macehualtin (Historia tolteca chichimeca). El mismo fenómeno tiene lugar años después, cuando varias ciudades-estados ayudaron a los españoles en sus conquistas. En 1571, numerosos grupos que vivían en Guatemala, pero originarios del centro de México y Oaxaca, reclamaron tierras y tributos a la Corona española, amparados en la justificación de que sus padres habían tomado parte en la conquista de esas tierras:

XVIII A las diez e ocho preg[un]tas dixo este testigo que segun los leales serviçios que los d[ic]hos yndios hizieron en las d[ic]has conquystas aberiguados los que se hallaron en ellas su magestad esta obligado a hazerles alguna m[erce]d y a sus hijos dellos en descargar su rreal conçiençia con ellos y esto Responde a esta pregunta [...]

3

XIX A las diez e nueve preguntas dixo este testigo que los d[ic]hos yndios segund d[ic]ho tiene estan tan pobres que passan mucha neçesidad de lo neçesario y para su sustento hellos mysmos lo trabajan con sus propias manos atento a lo qual el pareçe a este testigo que si pasasen tributo serian mas heçesiva su neçesidad [...] (AGIJ 291, 505-v, 54v).

Es evidente que esas tropas tomaron parte en la conquista española ya que daban por hecho que recibirían lo que hasta ahora siempre habían recibido en este tipo de campañas. Sin embargo, cuando los españoles no respondieron como los señores prehispánicos acostumbraban a hacer, los señores indígenas iniciaron sus reclamaciones judiciales en las cuales, y a través del transcurso del tiempo, se puede observar su cada vez mayor desesperación. Las reclamaciones de estos indígenas y sus descendientes finalizaron cuando pudieron comprobar que el funcionamiento de sistema ya no era el mismo. La sociedad prehispánica se había transformada en una sociedad colonial.

### OBSERVACIONES FINALES

La legitimación de poder mesoamericano está íntimamente asociada con cultos ancestrales y relaciones genealógicas. Las famosas genealogías representadas en numerosas pictografías, documentos escritos, piedras grabadas y relatos orales constituyen claros ejemplos de esto, mientras que el ancestral culto de los bultos sagrados es un hecho constatado por toda Mesoamérica. Estos dos elementos tan importantes están expresados en una amplia gama de rituales y ceremonias, privadas y públicas, éstas últimas con base en una serie de actuaciones en las cuales los eventos originales de la fundación eran repetidos y, de esa manera, revividos.

En el corpus pictográfico el artista acostumbraba usar ciertas unidades temáticas para expresar el mensaje que deseaba diseminar. Unas unidades constituidas por grupos de elementos pictográficos relacionados de modo significativo que daban lugar a una representación significativa. De esta manera, un lector con experiencia en el entendimiento de este tipo de documentos los reconocería inmediatamente ya que

formaban unidades estandarizadas dentro de un particular sistema de escritura. Varias unidades temáticas pueden también constituir una escena pictórica, a veces incluso diferentes escenas, que podrían ser leídas como toda una historia o solo como parte de ella. Es como si fueran escenas tan bien conocidas a través de toda Mesoamérica que en algunos momentos se comprimieron dentro de una sola unidad.

Los manuscritos pictográficos fueron usados probablemente durante ceremonias públicas en las cuales un lector especializado "narraría" la historia contenida en el documento. Estas lecturas están bastante relacionadas con la "narración de las historias" y consecuentemente comparte algunas de sus características. Un rasgo distintivo en este sistema narrativo es el uso de arquetipos e historias arquetípicas, ya que a través de ellas los oyentes, o sea el público, puede reconocerse e identificarse. Como hoy sabemos, los documentos pictográficos trataban principalmente de la legitimación de los señores y sus territorios, razón por la que cuando un lector narraba la historia contenida en aquellos libros o telas, se refería a antiguas fuentes de poder bien conocidas. Los patrones históricos que justificaban la posición de los señores fueron de esta manera repetidos una y otra vez a lo largo del tiempo, mostrando una considerable continuidad de acuerdo con la necesidad de incluir uno u otro elemento de la legitimación.

La así llamada Toma de Posesión puede ser considerada el momento supremo del proceso de legitimación de un señor. Ésta representa la ceremonia que inaugura su llegada al poder, pero también está relacionada con el principio del tiempo, como ambos eventos lo están intrincadamente en el plano cosmogónico. De esta manera, la entronización del señor es representada como el primer amanecer, consecuentemente, los diferentes elementos que forman parte del ritual estarían relacionados con los distintos elementos que constituyen la historia sagrada de la creación del mundo mesoamericano. Por ello, un señor se convertiría en la personificación del sol, y como tal, es esencial para el frágil equilibrio del mundo. Sus sujetos eran entonces responsables de la continuidad del cosmos y, obviamente, harían cualquier cosa para salvaguardarlo. Más aún, la ceremonia es una forma de revivir la inauguración del linaje o casa y su ancestro fundador; el ancestro deificado del bulto sagrado. La relación de sangre entre el señor y este fundador justificaba la posición

-N

> vo. Por ello, para entender dicha esquema es más importante comprenmás bien en una esquema de eventos relacionados de modo significatiquienes encontraron dificultades al tratar de determinar quién era quién crear una considerable confusión entre los historiadores posteriores, trataba de una transición metafórica pues, en realidad, el señor se conpel en relación con sus ancestros y por supuesto con sus sujetos. No se de la tierra a los señores menores, quienes, a su vez, tenían el mismo panía los derechos de recibir tributo y servicios después de la reparticiór vertía en el fundador o conquistador primordial. De esta manera obtequien entonces debería mencionarlo explícitamente. ajeno, a menos que, por supuesto, este sea el objetivo del investigador der el significado de los eventos que tratar de imponer un paradigma caso registrar la historia en una esquema cronológico occidental, sino Sin embargo, para entender la historiografía mesoamericana, no tiene vertía en la otra persona, haciéndose indistinguible de ella. Esto llegó a del primero. Al igual que el señor se convertía en el sol, también se con-

#### BIBLIOGRAFÍA

ABCP Archivo de Bienes Comunales de Santo Domingo Petapa

AGEO Archivo General del Estado de Oaxaca

AGIE Archivo General de Indias, Ramo Escribanía

AGIJ Archivo General de Indias, Ramo Justicia

AGNT Archivo General de la Nación, Ramo Tierras

AMY Archivo Municipal de Santo Domingo Yojovi

ALCINA FRANCH, José, Calendario y religión entre los zapotecos, México, UNAM, 1993. Anales de Cuauhtitlan, véase Códice Chimalpopoca, 1992

Anders, Ferdinand, Maarten Jansen y Luis Reyes García, El libro del Ciuacoatl. Homenaje para el año del fuego nuevo. Libro explicativo del llamado Códice Borbónico, México, Fondo de Cultura Económica, 1991.

ANDERS, Ferdinand, Maarten JANSEN y G. Aurora Pérez Jiménez, Origen e historia de los reyes mixtecos. Libro explicativo del llamado Códice Vindobonensis Mexicanus I, México, Fondo de Cultura Económica, 1992.

BOONE, Elizabeth Hill, *Stories in Red and Black: Pictorial Histories of the Aztecs and Mixtecs*, Austin, University of Texas Press, 2000.

- BYLAND, Bruce y John POHL, In the Realm of 8 Deer: The Archaeology of the Mixtec Codices, Norman, University of Oklahoma Press, 1994.
- CALNEK, Edward E., Ixtlilxóchitl, Fernando de Alva, en *The Oxford Encyclopedia of Mesoamerican Cultures; The Civilizations of Mexico and Central America.*, vol. 2, David Carrasco (ed.), Oxford, Oxford University Press, 2001, pp. 62-63.
- Caso, Alfonso, *Interpretación del Códice Gómez de Orozco*, México, Talleres de impresión de estampillas y valores, 1954.
- "Los lienzos mixtecos de lhuitlán y Antonio de León", en *Homenaje a Pablo Martínez del Río en el XXV aniversario de la edicion de "Los orígenes americanos"*, México, INAH, 1961, pp. 237-274.
- CASTAÑEDA DE LA PAZ, María, Fuentes Indígenas de México: El Códice Azcatitlan y el Mapa de Siguenza, Disertación doctorado, Universidad de Sevilla, 1997.
- ----, De Aztlán a Tenochtitlan: Problemática entorno a una migración, en prensa.
- CHANCE, John, *The Conquest of the Sierra*; Spaniards and Indians in Colonial Oaxaca, Norman, University of Oklahoma Press, 1989.
- ——, "The Noble House in Colonial Puebla, Mexico: Descent, Inheritance, and the Nahua Tradition", en *American Anthropologist*, vol. 102, 2000, pp. 485-502.
- Codex Azcatitlan/Códice Azcatitlan, con un comentario de Robert H. Barlow, París, Bibliothèque nationale de France, 1995.
- Códice Chimalpopoca; Anales de Cuauhtitlán y Leyenda de los Soles, México, UNAM 1992
- Díaz del Castillo, Bernal, Historia verdadera de la conquista de la Nueva España Madrid, Planeta, 1992
- DIBLE, Charles E, *Códice Xólotl*, Instituto de Investigaciones Históricas, Serie Amoxtli núm. 1, México, UNAM, 1980.
- Doesburg, Bas van, La herencia del Señor Tico; La fundación y desintegración de una casa real cuicateca, Disertación doctorado, Universidad de Leiden, 1996.
- DOESBURG, Bas van y Olivier VAN BUREN, The Prehispanic History of the Valley of Coixtlahuaca, Oaxaca, en *Códices*, *Caciques y Comunidades*, Cuadernos de Historia Latinoamericana núm. 5, AHILA, 1997, pp. 103-160.
- DURÂN, Fray Diego, Historia de las indias de Nueva españa e islas de tierra firme, México, Cien de México, 1995.
- ESCHMANN, Anncharlott, *Das religiöse Geschichtsbild der Azteken*, Indiana Beiheft 4, Berlín, Gebr. Mann Verlag, 1976.
- FUENTE, Julio de la, "Documentos para la etnografía e historia zapotecas", en Anales del INAH, vol. 3, pp. 175-197. Véase también Los Zapotecos de la Sierra

1 2 8

- Norte de Oaxaca; Antología Etnográfica, Manuel Ríos M. (ed.), Oaxaca, CIESAS/IOC, 1994, 1949, pp. 99-128.
- Garibay, Ángel María (ed.), Historia de los mexicanos por sus pinturas, Teogonía e historia de los mexicanos, Tres opúsculos del siglo XVI, México, Editorial Porrúa, Sepan cuantos... núm. 37, 1979.
- GRUBE, Nikolai, "Kuy, the Owl of Omen and War", en Mexicon, vol. 16, núm. 1, 1994, pp. 10-17.
- Hanks, William F., Authenticity and Ambivalence in the Text; A Colonial Maya Case, en *American Ethnologist*, vol. 13, 1986, pp. 721-744.
- —, Discourse in a Theory of Practice, en *American Ethnologist*, vol. 14, 1987, pp. 668-692.
- IXTLILXÓCHITL, Fernando de Alva, *Obras históricas*, 2 volumenes, México, UNAM, 1975.
- Jansen, Maarten, Huisi Tacu; estudio interpretativo de un libro mixteco: Codex Vindobonensis Mexicanus I, Amsterdam, CEDLA, 1986.
- —, "The Art of Writing in Ancient Mexico: An ethno-Iconological Perspective", en Visible Religion; Annual for Religious Iconography, vol. 6, 1988, pp. 86-113.
- ——, "La serpiente emplumada y el amanecer de la historia", en *Códices, caci-* ques y comunidades, Cuadernos de Historia Latinoamericana núm. 5, AHILA, 1997, pp. 11-64.
- —, "La fuerza de los Cuatro Vientos. Los manuscritos 20 y 21 del fonds mexicain", en Journal de la Société des Américanistes, tomo 84-2, 1998, pp. 125-162
- JANSEN, Maarten y Gabina Aurora Pérez Jiménez, La Dinastía de Añute; Historia, literatura e ideología de un reino mixteco, Leiden, Research School CNWS, CNWS Publications, vol. 87, 2000
- Keen, Benjamin, *The Aztec Image in Western Thought*, New Brunswick, Rutgers University Press, 1971.
- KIRCHHOFF Paul, Linda ODENA GÜEMES, Luis REYES GARCÍA (eds.), Historia tolte-ca-chichimeca, México, CIESAS, 1989.
- LOCKHART, James, Nahuas and Spaniards; Postconquest Central Mexican History and Philology, Nahuatl Studies Series núm. 3, Los Angeles, Stanford University Press/UCLA Latin American Center Publications, 1991.
- \_\_\_\_\_, The Nahuas after the Conquest; A Social and Cultural History of the Indians of Central Mexico, Sixteenth Through Eighteenth Centuries, Stanford, Stanford University Press, 1992.

1 2 9

- Loo, Peter van der, Códices, costumbres, continuidad; Un estudio de la religión mesoamericana. Indiaanse Studies 2, Leiden, Universidad de Leiden, 1986.
- MATOS MOCTEZUMA, Eduardo, Symbolism of the Templo Mayor, en *The Aztec Templo Mayor: A Symposium at Dumbarton Oaks, 8th and 9th October 1983*, Elizabeth Hill Boone (ed.), Washington, Dumbarton Oaks Research Library and Collection, 1983, pp. 185-210.
- Monaghan, John, "Theology and History in the Study of Mesoamerican Religions", en Supplement to the Handbook of Middle American Indians; Volume 6 Ethnology, Austin, University of Texas Press, 2000, pp. 24-49.
- NOWOTNY, Karl Anton, Tlacuilolli; die mexikanische Bilderhandschriften, Stil und Inhalt, mit einem Katalog der Codes Borgia-Gruppe, Berlín, Ibero-Amerikanische Bibliothek, 1961.
- OLIVIER, Guilhem, "Les paquets sacrés ou la memoire cachée des Indiens du Mexique central", en *Journal de la Société des Americanistes de Paris*, vol. 81, 1995, pp. 105-142.
- Oudijk, Michel R., Historiography of the Bènizàa; The postclassic and early colonial periods (1000-1600 A.D.), Leiden, CNWS Publications, vol. 84, Research School CNWS 2000
- Oudijk, Michel R. y Maarten Jansen, "Changing History in the Lienzos de Guevea and Santo Domingo Petapa", en *Ethnohistory*, vol. 47, 2000, pp. 281-332.
- PARMENTER, Ross, Four Lienzos of the Coixtlahuaca Valley, Dumbarton Oaks—Trustees for Harvard University, Studies in Pre-Columbian Art & Archaeology No. 26, Washington, 1982
- Pérez García, Rosendo, La Sierra Juárez, 2 volumenes, México, Gráfica Cervantina. 1956.
- ROBERTSON, Donals, Mexican Manuscript Painting of the Early Colonial Period; The Metropolitan Schools, New Haven, Yale University Press, 1959.
- ROSKAMP, Hans, La historiografía indígena de Michoacan; El Lienzo de Jucutácato y los Títulos de Carapan, Leiden, CNWS Publications vol. 72, Research School CNWS, 1999.
- Sahagún, Fray Bernardino de, *Historia general de las cosas de Nueva España*. 2 volumenes, Madrid, Alianza Universidad, 1992.
- SCHELE, Linda y David FREIDEL, *The Forest of Kings; Untold Stories of the Ancient Maya*, New York, William Morrow and Co., 1990.
- SCHELE, Linda y Peter MATHEWS, The Code of Kings; The Language of Seven Sacred Maya Temples and Tombs, Scribner, New York, 1998.

\_ သ 0

- SIMÉON, Remí, Diccionario de la lengua náhuatl o mexicana, México, Siglo Veintiuno, 1997.
- SMITH, Mary Elizabeth, Picture Writing from Southern Mexico; Mixtee place Signs and Maps, Norman, University of Oklahoma Press, 1973.
- STENZEL, Werner, The Sacred Bundels in Mesoamerican Religion, en Verhandlungen des XXXVIII. Internationalen Amerikanistencongresses, Stuttgart-München 112. bis 18. August 1968, vol. 2, München, Kommissionsverlag Klaus Renner, 1970, 347-352
- TEDLOCK, Dennis, *The Spoken Word and the Work of Interpretation*, Philadelphia, University of Pennsylvania Press, 1983.
- Tezozomoc, Fernando Alvarado, Crónica Mexicáyotl, México, UNAM, 1992.
- VANSINA, Jan, Oral Tradition as History, University of Wisconsin Press, Madison, 1985.
- VAZQUEZ CHAMORRO, Germán, introducción, en Historia de la nación chichimeca de Fernando de Alva Ixtlilxochitl, Historia 16, Madrid, 1985, pp. 7-41.
- WECKMANN, Luis, La herencia medieval de México, 2 vols., México, El Colegio de México, 1984.
- WOOD, Stephanie, "El problema de la historicidad de Titulos y los códices del grupo Techialoyan" en Xavier Noguez y Stephanie Wood (eds.), De tlacuilos y escribanos; Estudios sobre documentos indígenas coloniales del centro de México, El Colegio Mexiquense/El Colegio de Michoacán, Zamora, 1998, pp. 167-221.



ယ -