
   

Desacatos

ISSN: 1607-050X

desacato@ciesas.edu.mx

Centro de Investigaciones y Estudios

Superiores en Antropología Social

México

Aguilar Ros, Alejandra

Cuerpo, memoria y experiencia  La peregrinación a Talpa desde San Agustín, Jalisco

Desacatos, núm. 30, mayo-agosto, 2009, pp. 29-42

Centro de Investigaciones y Estudios Superiores en Antropología Social

Distrito Federal, México

Disponible en: http://www.redalyc.org/articulo.oa?id=13911560003

   Cómo citar el artículo

   Número completo

   Más información del artículo

   Página de la revista en redalyc.org

Sistema de Información Científica

Red de Revistas Científicas de América Latina, el Caribe, España y Portugal

Proyecto académico sin fines de lucro, desarrollado bajo la iniciativa de acceso abierto

http://www.redalyc.org/revista.oa?id=139
http://www.redalyc.org/articulo.oa?id=13911560003
http://www.redalyc.org/comocitar.oa?id=13911560003
http://www.redalyc.org/fasciculo.oa?id=139&numero=11560
http://www.redalyc.org/articulo.oa?id=13911560003
http://www.redalyc.org/revista.oa?id=139
http://www.redalyc.org


  4 29

En la teoría social sobre el cuerpo existen varias posturas para aproximarse al estudio del mismo. 
Una de ellas, la corporeización, o embodiment, postula que el cuerpo es el centro de toda actividad 
existencial, el sujeto de la percepción y generador, a su vez, de prácticas que inciden en las estruc­
turas sociales. En este artículo la autora explora las técnicas corporales utilizadas en una peregri­
nación del pueblo de San Agustín a Talpa, en el sur de Jalisco, para encontrar las temáticas que los 
peregrinos articulan en ella. Algunos de estos temas culturales son la permanencia y la constitu­
ción del grupo, la memoria inscrita en el cuerpo y la relación con los seres sobrenaturales. Todos 
ellos conforman la experiencia de lo sagrado de los peregrinos de este pueblo.

Palabras clave: cuerpo, peregrinación, regímenes corporales, sur de Jalisco

Body, Memory and Experience. The Pilgrimage to Talpa from San Agustín, Jalisco
There are several positions within social theory on how to study the body, one of them —the 
theory of embodiment— claims that the body is the center of all existential activity, the subject 
of perception and, in turn, the source of practices that affect social structures. This paper explores 
the bodily techniques used in a pilgrimage from San Agustín to Talpa, in southern Jalisco, in order to 
find the themes that the pilgrims articulate in their voyage. Some of these cultural themes are: the 
group’s permanence and constitution, the memories inscribed in the body, and the relationship with 
supernatural beings. All of them make up the pilgrim’s experience of sacredness.

Key words: body, pilgrimage, bodily regimes, southern Jalisco 

Cuerpo, memoria y experiencia
La peregrinación a Talpa desde San Agustín, Jalisco

Alejandra Aguilar Ros

Alejandra Aguilar Ros: Centro de Investigaciones y Estudios Superiores en Antropología Social-Occidente, Guadalajara, México.
aaguilar@ciesas.edu.mx

Desacatos, núm. 30, mayo-agosto 2009, pp. 29-42

Recepción: 2 de febrero de 2009 / Aceptación: 20 de febrero de 2009



 30 3 

saberes y razones	 Desacatos	 mayo-agosto 2009

L as peregrinaciones, en la literatura, han sido ma-
yoritariamente tratadas, desde la antropología, con 
el marco analítico de Victor Turner (Turner, 1974; 

Turner y Turner, 1978)1. Turner destaca cómo las peregri
naciones son estados “liminales”, concepto tomado del aná
lisis de los ritos de pasaje de A. Van Gennep, en los que los 
peregrinos, al moverse físicamente, pasan de una estruc-
tura a otra. La liminalidad es un estado anti-estructural, 
un in between en el que las relaciones pasadas y sus con-
textos se redefinen y los marcos estructurales de donde pro
vienen dejan de existir. Este movimiento, en los escritos 
de Turner, es equiparado a un viaje espiritual transfor-
mador. Al encontrarse en este estado ajeno a las estructu-
ras cotidianas, los peregrinos pueden eliminar tensiones, 
lo cual libera a los participantes y provoca la creación de lo 
que él llama la communitas, una “comunalidad de senti-
mientos” (Turner, 1974: 201). La experiencia de la commu­
nitas funde a los miembros de un grupo de tal manera 
que las estructuras sociales cotidianas se diluyen y se opo
nen a las jerarquías, ya que en la communitas las relaciones 
son más espontáneas e igualitarias, pues están “destitui-
das de atributos estructurales”. La communitas es una crí
tica dialéctica a las estructuras, pero, al mismo tiempo, se 
origina en ellas (Turner, 1974: 202), de ahí que sea expe-
rimentada entre (in between) las estructuras sociales nor
males, en un estado trastocado de la realidad2.

A diferencia de lo que sucede en los ritos de pasaje, los 
peregrinos no pasan de una posición estructural a otra, 
sino que, al organizarse y generarse como grupo bajo la tu

tela de una religión establecida y provenir de una estruc-
tura comunitaria, se encuentran en communitas en la 
peregrinación (Turner, 1974: 202), la cual es vivida en un 
estado marcado por la igualdad y la fraternidad. La pere-
grinación delimita así un “campo” en el que el santuario 
se encuentra, por lo general, en un lugar marginal, pues 
no forma parte de un mundo estructurado. 

Ambas nociones —liminalidad y su derivación, com­
munitas— son problemáticas. Por un lado, la communi­
tas es considerada como una antiestructura en la que las 
normas de una sociedad dejan de aplicarse; pero si en una 
peregrinación el sentido del tiempo-espacio es diferente al 
del tiempo cotidiano, las relaciones sociales prevalecen y 
corresponde al analista establecer cómo éstas se forman 
y conciben, y cómo y por qué cambian. Si la peregrinación 
no es vista como un camino entre estructuras, la limina-
lidad no puede ser útil para entender el fenómeno. La limi
nalidad tiene, además, el problema de que al concebir a la 
sociedad como una estructura, el fenómeno que no entre 
en ella tenderá a ser analizado como marginal o intersti-
cial (Sallnow, 1981: 163), pero si uno observa la impor
tancia de las peregrinaciones alrededor del mundo, no es 
posible pensarlas como un fenómeno residual o marginal. 
En el modelo estructural, las peregrinaciones fungen co-
mo puentes entre estructuras ordenadas: los dos sets de 
opuestos están ahí para ser ligados por medio de la limi-
nalidad; el modelo progresista que liga estas estructuras 
es el mismo que establece que la religión de los margina
dos es popular y residual, que pertenece al dominio de lo 
no clasificable y que constituye un escape a la estructura 
del orden. Es por ello que los Turner pueden ver en cada 
situación de disentimiento un grupo que busca la gratifi-
cación de la communitas (vgr. los hippies o la Revolución 
Francesa) (Turner, 1974: 244, 252).

El trabajo de Michael Sallnow (Eade y Sallnow, 1991; Sall
now, 1981, 1987), realizado en la peregrinación a Qoyllur 
Riti en los Andes peruanos, muestra la manera en que la 
oposición y el conflicto se traslapan con la solidaridad y el 
ethos igualitario. En esta peregrinación, los participantes 
mantienen fronteras entre ellos al agruparse en compar-
sas particulares, con lo cual la fraternidad no traspasa las 
identidades locales. Las identidades étnicas de los indíge
nas y los mestizos prevalecen en todo momento, aunque la 

1 Existen otras teorías, como la teoría de la correspondencia (de Ro
bertson Smith, la cual discute Werbner, 1977: xxviii), según la cual 
las peregrinaciones ref lejan exactamente la sociedad de donde vie
nen, lo cual liga el orden social a las representaciones simbólicas. 
También se desarrollaron los marcos funcionalistas (Eliade, 1967) o 
marxistas (Gross, 1971; Wolf, 1958), pero fue Victor Turner quien me
jor destacó los elementos esenciales para la discusión del fenómeno. 
Aproximaciones más recientes tratan la peregrinación desde los dis-
cursos contestatarios (Eade y Sallnow, 1991), o desde la territoriali-
dad (Barabas, 2004; Bravo, 2004; Sallnow 1987) y el turismo (Cole-
man y Elsner, 1995; Elías y Contreras, 2004; Steil y Márquez, 2008). 
Para una discusión sobre santuarios y peregrinaciones, cf. Aguilar 
Ros, en prensa.
2 La communitas es, en primera instancia, existencial, pero en el caso 
de la peregrinación debe movilizar su estructura para organizar recur
sos y gente, por lo que Sallnow la llama communitas normativa (Sall-
now, 1981: 163; Turner, 1974: 201-202).



  4 31

mayo-agosto 2009	 Desacatos	 saberes y razones

peregrinación crea una “plataforma donde las interaccio
nes sociales pueden ser recreadas ex novo” (Sallnow, 1981: 
180). Sallnow (1981: 177) resalta que el tema importan
te en los Andes es la comunidad, no la communitas, lo cual 
me parece que también se aplica al caso que presentaré3.

Si bien en un sentido el concepto de liminalidad y el de 
communitas son problemáticos (cf. particularmente Sall
now, 1981), sobre todo en cuanto a la connotación atem-
poral y excluyente de las relaciones sociales humanas 
(género y poder, principalmente), me parece que deben 
rescatarse dos aspectos derivados de estos conceptos: el 
flujo y el movimiento. 

Los Turner destacaron, en Image and Pilgrimage (1978), 
la experiencia gratificadora (enjoyment) que llamaron 
“flujo”4 (flow), obtenida de una práctica como la peregri
nación, en la que se vive la communitas, la cual ayuda a 
soportar los sacrificios y las penitencias y explica, para 
estos autores, la continuidad histórica del fenómeno. El 
movimiento, por otro lado, es algo que Coleman y Elsner 
(1995) destacan como el punto de comparación entre las 
diferentes tradiciones peregrinas: en cada peregrinación 
los actores se mueven fuera de su propia cultura hacia un 
ambiente distinto. En tanto que miembros de una religión 
local que debe enfrentarse a las creencias y demandas de 
una religión universal, los peregrinos realizan su propia 
experiencia de lo sagrado en el movimiento mismo de ir 

Visitando a la Virgen, con la Virgen en brazos. Talpa, Jalisco, marzo 2007.

3 Otros estudios (Eade y Sallnow, 1991) sobre peregrinaciones han 
resaltado, más que los atributos estructurales, su práctica heterogé-
nea y las prácticas sociales que las distinguen. Han enfatizado los dis-
cursos míticos que apuntan no sólo al centro sagrado, sino también a 
la persona y al texto sagrado, así como a la variedad y la contradicción 
entre los diversos discursos religiosos en la “arena” que constituye 
una peregrinación (Eade y Sallnow, 1991: 5).

4 Distinta de la noción actual de flujo, como la de Appadurai (1996), 
referida al flujo de ideologías, de personas en movimientos migrato-
rios, de tecnologías y otras formas sociales, en buena parte gracias a 
las nuevas tecnologías de comunicación. 

A
le

ja
nd

ra
 A

gu
ila

r R
os



 32 3 

saberes y razones	 Desacatos	 mayo-agosto 2009

hacia el santuario. Este espacio es, en ese sentido, liminal: 
se encuentra, en buena medida —no totalmente—, fue-
ra del alcance de la jerarquía oficial. Los peregrinos pro-
ducen la experiencia de lo sagrado en el movimiento del 
cuerpo hacia el santuario, en el caminar de días y la vi-
vencia comunal del camino, pero al mismo tiempo lo 
hacen en conformidad con las normas de la religión a la 
que se adscriben y del santuario mismo (Coleman y Els-
ner, 1995: 209 y 211). El movimiento ritualizado del cuer
po subjetivo e histórico a través de la topografía del camino 
y por medio de la práctica de la arquitectura del santua-
rio y de la relación personal con las imágenes veneradas 
construye el sentido y la esencia misma de lo sagrado.

El flujo y el movimiento derivan de la noción de limi-
nalidad en cuanto a su vivencia fenomenológica, mas no 
estructural. Ambos nos conducen directamente al papel 
del cuerpo en la peregrinación —y por ende, de la agen-
cia, de la subjetividad en los rituales y la construcción de 
la persona en ellos (cf. Aguilar Ros, 2004; De la Torre, 

2008; Steil y Márquez, 2008), centrales en el entendimien
to de la construcción particular/local de lo sagrado que 
incorpora las experiencias de los participantes—. Algu-
nas de estas dimensiones generadas en la matriz del estu-
dio del cuerpo trazan líneas de investigación que colapsan 
categorías que en el análisis pueden ser etnocéntricas, 
como la dicotomía religión popular/oficial, o lo sagrado 
y lo profano. También nos acercan a los cambios históri-
cos que se dan en una peregrinación y en un santuario a 
través de las diferentes concepciones de la construcción 
social de la persona y del cuidado del cuerpo en el acerca
miento a las técnicas corporales (Mauss, 1992 [1934]).

Si bien el cuerpo ha sido completamente incorpora
do desde la década de 1990 a la teoría social (cf. Pedraza, 
2003) y a los estudios sobre la religión, ha sido sobre to
do analizado desde los símbolos (Douglas, 1973 y 1988) y 
los rituales (Boddy, 1989; Comaroff, 1985); el papel central 
del cuerpo en las prácticas religiosas sólo ha sido tratado 
programáticamente a partir del análisis de Csordas (1990, 

La llegada a Atenguillo en el camino a Talpa. Marzo 1994.

A
le

ja
nd

ra
 A

gu
ila

r R
os



  4 33

mayo-agosto 2009	 Desacatos	 saberes y razones

1994a, 1994b) y retomado recientemente en los círculos la
tinoamericanos (Steil y Márquez, 2008). La religión es 
siempre experimentada, y el catolicismo, en particular, 
es considerado como una religión encarnada (Dahlberg, 
1991) que cruza referencialmente el cuerpo desde los dis
cursos y las representaciones corporales que establece res
pecto a la constitución de la persona humana.

Si tomamos el cuerpo como el punto de partida —no de 
llegada— en el que reside la percepción, éste se convierte 
en el “suelo existencial de la cultura” misma (Csordas, 
1990: 5). Csordas busca desnaturalizar la representación, 
tan arraigada en nuestra cultura, que conforma la triada 
mente/sujeto/cultura versus cuerpo/objeto/biología, que 
objetiviza el cuerpo y lo utiliza como el locus del “pensa-
miento racional y la reflexión moral” (1994a: 8) y no co-
mo sujeto de experiencias y sensaciones. Por medio del 
concepto de habitus de Bourdieu5 y de la fenomenología 
de Merlau-Ponty, Csordas (1994a; 1994b) posiciona el cuer
po no como producto de la representación de lo social que 
lo estructura, sino como el centro de toda experiencia sub
jetiva que corporeiza o incorpora (embodiment, embo­
dies), a través del lenguaje y la estructuración social, la 
matriz de significados culturales particulares, subjetiva e 
intersubjetivamente. El “estar en el mundo” fenomeno-
lógico, como locus de la percepción y también objeto de 
la misma, implica una inmediatez existencial en el senti-
do doble de “presencia y relación temporal e histórica” 
(Csordas, 1994a: 10), que para Csordas es intersubjetiva 
y se da a través del lenguaje, pero que también es confor-

mada en la relación prelingüística con el mundo que aflo
ra en la práctica (la memoria del cuerpo, las habitudes 
del cuerpo) (Archer, 2000). En estas prácticas prelingüís-
ticas suceden las primeras manifestaciones de un sentido 
del sí mismo, de la continuidad de su naturaleza y su ra-
zonamiento; el sí mismo emerge a través de las relaciones 
corporeizadas con el mundo y no siempre es dependien-
te de nuestra adscripción a “conversaciones sociales” (Ar
cher, 2000: 152). Aquí consideraré el cuerpo, entonces, no 
como una representación o como un texto, sino como 
una “condición existencial de posibilidad de la cultura y 
del sujeto” (Csordas, 1994a: 12). Esto es: el cuerpo perci-
biendo y percibido, constituido y constituyente de la cul-
tura, sujeto actuante y socializado, generador de prácticas 
que se inscriben en su propio cuerpo y ejecutor de poder 
sobre otros cuerpos, productor y producto de cuerpos.

En esta ocasión me concentraré en detallar algunas de 
las técnicas corporales que practica una población mes-
tiza/indígena mexicana y cómo por medio de ellas se con
cretan temas importantes para la identidad local, como 
la constitución del grupo y de la identidad grupal, y la 
comunicación con lo sagrado a través del personaje de la 
Virgen de Talpa y las ánimas de los difuntos en el camino. 
Así, por medio del movimiento de los peregrinos, de la 
construcción del sentido de este movimiento en la me-
moria histórica del cuerpo salvado, regimentado y en re-
lación con otros, podemos acercarnos a su noción de lo 
sagrado.

La población en cuestión es San Agustín, en el munici-
pio de Tlajomulco, Jalisco, una población “oficialmente” 
mestiza, pero que se representa a sí misma como indíge-
na, ya que su origen se remonta a un grupo de indígenas 
nahuas que bajaron de La Loma, un cerro cercano donde 
se encuentran todavía restos arqueológicos. Cada año, 
esta población de 22 mil habitantes —según el censo de 
2005— visita a su patrona favorita, la Virgen de Talpa, en 
el municipio jalisciense de Mascota, población ubicada a 
170 kilómetros al suroeste del pueblo. La población se des
plaza por diferentes medios —en autobús, a pie y a ca
ballo—, casi en su totalidad, para estar todos presentes, 
juntos, en la procesión del día 16 de marzo, con la cual 
entran al templo, donde dan por terminada la peregrina-
ción con la misa de las 8:00 de la mañana. La celebración 

5 El habitus, en principio, “es una colección de prácticas, entendidas 
como un sistema de disposiciones que perduran, son el inconsciente; 
es decir, principio colectivamente inculcado para la generación y es
tructuración de prácticas y representaciones” (Bourdieu, 1977: 72), 
“principio generador y unificador de todas las prácticas, el sistema de 
las inseparables estructuras cognitivas y evaluativas que organizan la 
visión del mundo de acuerdo con la estructura objetiva de un deter-
minado estado del mundo social: este principio no es otra cosa que el 
cuerpo socialmente informado, con sus sabores y sinsabores, sus com
pulsiones y repulsiones, con, en un mundo, todos sus sentidos, es de
cir, no sólo los cinco sentidos tradicionales —los cuales nunca escapan 
de la acción estructurante de los determinismos sociales— sino tam-
bién el sentido de la necesidad, el sentido del trabajo, el sentido de la 
dirección y el sentido de la realidad, el sentido del balance y el sentido 
de la belleza, el sentido común y el sentido de lo sagrado, el sentido 
táctico y el sentido de la responsabilidad, el del negocio y el de la pro
piedad, el sentido del humor y el de lo absurdo, el sentido moral y el 
sentido de lo práctico” (Bourdieu, 1977: 124).



 34 3 

saberes y razones	 Desacatos	 mayo-agosto 2009

culmina por la noche con la fiesta pagada por el pueblo, 
para celebrar, con cohetes y música, en la plaza de Talpa. 

El día anterior, el 15 de marzo, salen de San Agustín 
entre ocho y doce autobuses, contratados por la misma 
gente del pueblo. Pero los protagonistas del camino a Tal
pa son los peregrinos, que se reúnen tres días antes en el 
pueblo de Atenguillo para comenzar una caminata que 
atraviesa la sierra del Tigre y llega al santuario de Talpa. 
Algunos, sobre todo jóvenes, salen de San Agustín mis-
mo, pero los dos grupos tendrán el privilegio de repre-
sentar al pueblo en la procesión que marca la entrada y la 
visita del pueblo de San Agustín a Talpa. Los peregrinos 
siguen una ruta que antaño podía llevar meses recorrer 
pues cada grupo cargaba, sobre mulas, su propio alimen-
to y lo cocinaba en braceros o fogatas. Hoy existen “enra-
madas” a todo lo largo del camino que proveen de lo ne-
cesario a los caminantes6. 

El viaje se distribuye en “jornadas” y dura de tres a cua-
tro días y dos o tres noches, según la habilidad y la ex
periencia del grupo. Los caminantes se organizan sobre 
todo por grupos de parentesco, que incluyen también com
padres y algunos amigos invitados por primera vez. Si 
bien unos se organizan para que el viaje a pie sea más có-
modo y alquilan una camioneta que les lleve sus cosas 
—el grupo que tenga un poco más de dinero—, y algunos 
miembros de la élite de San Agustín sólo caminan desde 
la última estación, la gran mayoría carga una mochila 
que, aunque tenga muy pocas cosas, implica un esfuerzo 
mayor, el cual es muy valorado en la caminata. Pero la mo
chila no es lo único que hay que cargar, sobre todo si se 
tienen mandas que cumplir. Éstas son promesas hechas 
a la Virgen, que deben efectuarse haya ella cumplido su 
parte o no. La manda puede ser la promesa misma de ir de 
peregrinación, por lo que los que la hacen saben que la 
caminata será más difícil; o bien, puede tomar formas se
veras de disciplina del cuerpo, como cargar un costal o una 

mochila llena de piedras durante todo el viaje, o llevar en 
la espalda a un niño todo el camino en agradecimiento 
por su salud o existencia. Algunos caminan descalzos en 
la última parte del camino, ya en la entrada al santuario; 
otros entran al pueblo de Talpa de rodillas, ayudados por 
sus acompañantes en la medida de lo posible. La práctica 
de estos sacrificios, como en muchas peregrinaciones en 
México, es valorada, pues “cuenta” mucho más.

COMMUNITAS, CONFLICTO Y ENSEÑANZAS 
SOCIALES

Para poder caminar estas jornadas, se cuenta durante la 
peregrinación con ciertas técnicas corporales íntimamen
te relacionadas con enseñanzas morales y sociales, acerca 
de las cuales deseo dar cuenta en lo que sigue. La primera 
vez que asistí a esta peregrinación, al inicio de la camina-
ta7, al salir de Ameca, éramos un grupo de unas 25 perso
nas. Pronto los jóvenes se adelantaron y, sin darme cuenta, 
me fui con ellos. El primer punto importante es la subida 
del Cerro del Obispo, un ascenso sin muchas complicacio
nes pero largo y cansado, que duró toda la noche. Pronto 
perdí a los jóvenes, quienes con paso rápido se adelanta-
ron, y seguí con otros dos miembros del grupo que venían 
detrás. Estos dos hombres, de edad madura, sugirieron 
que en vez de seguir el camino de subida leve pero cons-
tante, tomáramos algún atajo. Éste fue, en efecto, relativa-
mente más corto, pero ganó en dificultad, ya que subimos 
por un camino pedregoso y con grandes declives y ba-
rrancas. Al llegar a la cima sentí las rodillas lastimadas y 
volví a encontrarme con el grupo original. Recibí una fuerte 
reprimenda por parte de Roma, la mujer a la que yo había 
pedido permiso para ir con su grupo, ya que me perdió 
de vista en el camino y ella estaba encargada de cuidarme, 
pues yo era novata. Las instrucciones al inicio de la cami
nata eran que, para aguantar, uno debía ir al propio ritmo 
del cuerpo, y eso hice según mi interpretación. Roma 

6 El gobierno del municipio de Mascota, al que pertenece Talpa de 
Allende, ha apoyado iniciativas turísticas, en el contexto de lo que se ha 
llamado, en el estado de Jalisco, el turismo religioso. El pueblo ofrece 
servicios turísticos y de difusión, incluyendo un museo, hostales, ser
vicios de autobuses y seguridad para los peregrinos. Es el cuarto santua
rio más visitado en México, con cerca de dos millones de visitantes 
por año.

7 Esta caminata la hice por primera vez en 1996, y realicé trabajos de 
campo y entrevistas en 1998 y 1999. Desde entonces he seguido de for
ma continua su proceso, retomándolo en el año 2004 con alumnos 
de la materia de sociología de la religión de la licenciatura de filosofía del 
ITESO, en Guadalajara.



  4 35

mayo-agosto 2009	 Desacatos	 saberes y razones

me explicó que, aunque al inicio de la caminata éramos 
muchos —un grupo grande de San Agustín que había 
pagado un autobús para conducirnos a Ameca—, no to-
dos eran de su propia partida, de ahí la confusión. Aque-
llos con los que yo me había ido por los barrancos eran 
dos locos conocidos del pueblo, lo cual, para Roma, ate-
nuó mi culpa. 

Su grupo, en realidad, estaba constituido por parientes 
cercanos (la madre, dos hermanas —una con su esposo, 
quien era el que conocía el camino, y la otra recién casa-
da, sin el esposo—, dos hijos varones y un cuñado). Du-
rante los tres días que duró la peregrinación, esta desviación 
inicial mía fue aludida varias veces, sobre todo cuando mis 
rodillas comenzaron a fallar el segundo día. Con ello los 
líderes del grupo intentaban enseñarme sutilmente a quié
nes había que obedecer, a no alejarme del grupo y a no ser 
una fuente de preocupación para éste, en el sentido de 
perderme, lastimarme y, al cabo, demorar al grupo. El no 
identificar a los líderes y al grupo con rapidez es un error 
común que cometen los participantes que no son de San 
Agustín, como pude constatar con mis alumnos de licen-
ciatura años después. También pude comprobar cómo la 
historia de mi extravío y la subsecuente lastimadura de 
mis rodillas se conservó para ser transmitida a futuros ca
minantes: la utilizaban para recordarles a los nuevos la 
importancia de ir caminando con el grupo, de respetar 
al líder y de cuidar el cuerpo. Esta historia la llegaron a 
escuchar mis estudiantes, casi diez años después.

Más tarde, con el calor del día, quise quedarme en pan
talones cortos y quitarme el pants, pero fui advertida de 
que si mis rodillas se enfriaban corría peligro de lastimar
las aún más. Mojar el cuerpo está prohibido, pues con la 
caminata éste adquiere un calor que debe ser aplacado só
lo al final, cuando se llega al santuario. Es un calor que pue
de ser peligroso, pues si una peregrina, por ejemplo, tiene 
un bebé y lo amamanta al llegar al santuario, puede ma-
tarlo si no espera a que su cuerpo suelte algo del calor 
acumulado. Las consecuencias de enfriarse bruscamente 
pueden ser sufrir de una fiebre inmediata o de reumatis-
mo a largo plazo. 

Al caminar cerca de ríos vienen a la memoria muchas 
historias. Mi grupo recordaba cómo uno de ellos pisó agua, 
se mojó los pies y ahora camina con dificultad, o cómo 

una mujer particularmente quejosa que fue con ellos un 
año, se cayó en el río y desde ahí ya no pudo seguir cami-
nando. Controlar el aumento de calor es un elemento que 
también se atiende respecto a la comida y con la prohibi-
ción de la sexualidad durante el camino8.

Aquel grupo con el que fui la primera vez compartía, 
como mencioné, lazos de parentesco cercanos. Los guías 
contaban con la suficiente experiencia para no perderse en 
el camino y reconocer las veredas: la más vieja de nuestro 
grupo había ido a Talpa durante veinte años y los caminos 
le fueron enseñados por su madre y a ésta por su abuela, 
conocimiento y liderazgo que luego transmitió a sus hi-
jas. El liderazgo en este grupo era compartido: uno de los 
hombres era quien guiaba al grupo por los caminos y ve-
redas —los cuales no siempre son tan obvios y donde es 

Peregrinos descansando en el camino a Talpa. Mayo 2007.

8 Prohibición sexual, por supuesto, relacionada también con un asunto 
moral católico. Sin embargo, durante el camino los chistes con alu
sión a la sexualidad son el pan de cada día, especialmente a la hora de 
descansar por las noches.

M
a.

 d
e 

lo
s Á

ng
el

es
 G

ar
cí

a 
L

em
us



 36 3 

saberes y razones	 Desacatos	 mayo-agosto 2009

fácil perderse, particularmente en la noche—, y Roma, 
mi contacto, era quien determinaba los tiempos y cuida-
ba de que el grupo se mantuviera unido, atenta a que no 
nos separáramos demasiado. Cada grupo conoce y respeta 
a los guías. Para alguien ajeno al grupo, como fue mi caso 
—y con los estudiantes sucedió igual—, esta autoridad 
no es tan clara, pues la jerarquización es bastante sutil, 
aunque se va reforzando a lo largo del camino. “Llegar 
juntos” a Talpa constituye un ideal grupal que es difícil 
mantener; los grupos no son tan cohesivos como se es-
pera que lo sean, por lo que es necesario reforzar su uni-
dad durante todo el viaje. De hecho, el grupo con el que 
caminé no llegó al mismo tiempo, a pesar de que espera-
ron en la entrada al pueblo de Talpa. Al siguiente año pa-
só lo mismo. Las enseñanzas morales que enfatizan la 
solidaridad y la alianza al interior del grupo, el respeto al 
líder y la consideración a los peregrinos más experimenta-
dos, son apoyadas con técnicas corporales que ayudan al 
grupo a llegar a su destino. Las historias se activan mnemó

nicamente con hechos corporales concretos que remiten 
a esas enseñanzas: “en la memoria habitual, es como si el 
pasado se encontrara sedimentado en el cuerpo” (Con
nerton, 1989: 5, 72).

Si bien el grupo trata de mantenerse unido —y ésa es 
una de las labores esperadas de los guías—, en la prácti
ca se hace difícil. La caminata se realiza en fila india y, a 
diferencia de Qoyllur Riti o de otras peregrinaciones mexi
canas en las que el grupo se mantiene muy unido física-
mente, las distancias entre los miembros del grupo de 
peregrinos a Talpa pueden ser muy grandes, dependiendo 
de las lesiones que cada uno tenga. Una queja común en-
tre peregrinos es que los miembros de su grupo no los es
peran, y es fácil encontrarse con alguno que se ha quedado 
atrás y que batalla por alcanzarlos. Cada grupo deberá en
contrar su propia forma de mantenerse unido. 

El bastón que llevan los peregrinos, al que llaman 
“mulita” en clara alusión a las mulas que antaño llevaban 
los víveres, es una ayuda indispensable para el camino. Si 

Entrada a Talpa, municipio de Mascota, Jalisco. Marzo 2007.

A
le

xa
 S

ilv
a



  4 37

mayo-agosto 2009	 Desacatos	 saberes y razones

un peregrino lo olvida, vuelve por él, pero el movimiento 
de regreso es percibido como un esfuerzo mayúsculo que 
puede costar retraso y pérdida del grupo, aunque se trate 
de unos cuantos metros; el que se regresa puede quedar-
se cada vez más atrasado. 

Vemos así cómo durante la caminata el esfuerzo del 
cuerpo para detenerse y avanzar está enfocado en llegar al 
santuario, y que se necesitan técnicas corporales para con
seguirlo. Un paso sigue al otro, sin pensarlo mucho, pero 
evitando en todo momento lastimaduras. Éstas son comu
nes, por lo que el objetivo es mantenerse a salvo de ellas 
y procurar que si se producen, sea lo más tarde posible. 
Por ello, a medida que pasa el tiempo, con la acumulación 
de dolores y lesiones, los peregrinos van dejando espacios 
cada vez más grandes entre ellos, aunque siempre cuidan
do de no perderse del grupo. Casi nunca paran entre lo que 
llaman jornadas, las estaciones ya conocidas en el camino, 
donde esperan a los que se han quedado rezagados. Una 
vez que el cuerpo se pone en movimiento para continuar 
el viaje, nadie quiere dar un paso atrás; cada paso es eco-
nomizado, el momento se vive sintiendo el cuerpo y lleván
dolo hacia adelante. Si alguien se encontrara realmente 
malherido, se detendrá a alguna camioneta para que lo 
lleve a la siguiente estación o a Talpa, pero siempre se le 
animará vehementemente a que prosiga. 

El veto a “volver atrás” se ilustra con la historia de las 
comadres —un trío de piedras enormes que se encontra
ban en el camino, de las cuales sólo quedan dos, pues una 
fue destruida cuando se hizo la carretera que lleva a Mas-
cota—. Estas piedras eran dos comadres con un bebé en 
camino a Talpa, una de las cuales se quiso regresar, con-
venció a la otra y en castigo fueron convertidas en piedra9. 

La continuación de este ethos moral —que, como he-
mos visto, comprende el respeto a los que saben, a los 
viejos y a mantenerse en grupo— incluye también ense-
ñanzas de género, sexualidad y clase social. Particularmen
te, la sexualidad salta al escenario a menudo, sobre todo en 
forma de bromas al final de las jornadas, en el momento 

de acomodarse para dormir. Éstas suelen ser de doble sen
tido y aluden a la posibilidad de tener relaciones sexuales 
ya que dormirán juntos. El acomodo al dormir es muy 
cuidado, sobre todo si van jóvenes, pero entre los adultos 
las bromas alivian la tensión de la prohibición. La distin-
ción de géneros se hace en torno a esta sexualidad pro
hibida: las mujeres duermen juntas y en menor medida 
junto a sus esposos, y los hombres duermen agrupados 
también entre sí. Durante la caminata, la distinción de 
género se diluye en lo relativo a la representación común 
de la fuerza física masculina10, ya que muchas mujeres de 
edad pueden caminar grandes trechos, a la par de los 
hombres, y son ellas quienes en buena parte organizan las 
caminatas o son líderes morales. El caso de este grupo es 
emblemático: se le deja a un hombre mayor el liderazgo 
formal del grupo para guiarlo, pero es Roma quien deci-
de las jornadas y los horarios. Se insiste en la representa-
ción del liderazgo físico masculino en el nivel discursivo, 
pero como en la caminata esta “superioridad” se nivela en 
gran manera, el discurso sobre la resistencia física de los 
hombres no destaca, como lo veremos también en el si-
guiente apartado acerca de la configuración de los perso-
najes de las “viejas”.

LA CHAPARRITA Y LAS ÁNIMAS EN LA  
RELACIÓN SOCIAL

Durante el camino, una ayuda muy particular para lograr 
llegar a Talpa es la que proviene de la Virgen. Los peregri-
nos van pensando en ella, pidiéndole su protección y 
ayuda. Todo el sufrimiento y la penitencia, valorados en 
la peregrinación pero cada vez menos buscados, son ali-
viados por interseción de la Virgen, la “Chaparrita”. El ca
mino a Talpa es, en sí mismo, milagroso, y está poblado de 
seres sobrenaturales. Lastimada en la ingle, y cojeando, va
rias veces escuché a Roma decir: “Ay, Chaparrita, déjanos 
llegar.” Otra mujer que entrevisté en 2004 me aseguró que 
ya incluso era un milagro para ella estar caminando esa 

9 Los peregrinos, sobre todo los jóvenes, dicen no creer estas historias 
y algunos incluso mencionan que “es para asustar a la gente”. Sin em-
bargo, agregan casi inmediatamente que, por si las dudas, hay que 
cumplir la manda que se ofrece y terminar la peregrinación aunque 
sea el año siguiente.

10 Así sucede en el caso del grupo que sale de San Agustín caminan-
do. Una mujer va con ellos, pero casi inmediatamente el comentario 
es que es porque es “marimacha”, hombruna. 



 38 3 

saberes y razones	 Desacatos	 mayo-agosto 2009

distancia, lo cual es cierto, tomando en cuenta sus 70 años 
de entonces. Caminar a Talpa es sumergirse en una reali-
dad mágica que sólo resulta perceptible a los ojos de quien 
cree. Para los peregrinos, sólo a través de la fe se consigue 
llegar, de lo contrario uno se convierte en piedra o se cansa 
más de lo habitual. Es en esta experiencia de fe que el cum
plimiento de la penitencia puede condicionar la humani
dad del que ha hecho el voto. De igual manera, es la fe la 
que explica la creencia de que sólo se puede transitar gra-
cias a la Virgen y a las ánimas o almas que ayudan en el 
camino. El camino es un lugar lleno de milagros y de po-
sibilidades de encuentro con la presencia de la Virgen (cf. 
Basso, 1996, para la relación entre los lugares y los relatos 
morales).  

Aunque los peregrinos expresan que ésta es una expe-
riencia que se “tiene que vivir con fe”, al igual que sucede 
con el ideal de mantener el grupo unido, en verdad se vi-
ve como una experiencia fracturada. Una vez que la ca-
minata comienza, compartir estas historias forma parte 
de la recomposición de la fractura. Lo importante no es 
si las historias se creen o no, sino el acto mismo de com-
partirlas. Muchas historias hablan de cómo la Virgen, que 
los mira con afecto y aprobación, quiere que los peregri-
nos lleguen y los ayuda a arribar a salvo, compensándo-
los por hacer la peregrinación y recompensándolos con 
pequeños milagros en el camino. Una mujer de un grupo 
compuesto por un matrimonio y la comadre de ambos 
puede ilustrar esta relación. En 1998, cerca de Cruz de Ro
mero, las mujeres de su grupo decidieron apartarse para 
ir al baño. De regreso no pudieron encontrar el camino, 
ni al resto del grupo. Cuando dejaron de escuchar el rui-
do de motores de la carretera cercana, se dieron cuenta de 
que estaban perdidas. A punto de entrar en pánico, pues 
tenían hambre y estaban ya muy cansadas, encontraron 
un árbol con muchas guayabas, que comieron hasta saciar
se. Riéndose y aceptando que estaban perdidas, comenza-
ron a gritarle a la Virgen por su nombre en diminutivo: 
“Chayito, Chayito, ayúdanos, estamos perdidas.” Justo 
después de gritar, vieron la carretera y hallaron el cami-
no de regreso. Cuando estaban cerca del camino se encon-
traron con un hombre que, al darse cuenta de que estaban 
perdidas, fue a buscarlas. Las tres cosas —el poder calmar 
su hambre, la aparición del camino tras sus gritos de ayu-

da y el encuentro con el hombre— las atribuyeron a la in
tervención de la Virgen11.

Estas historias abundan en el haber de los peregrinos. 
La siguiente la cuenta un hombre de unos 55 años:

Cuando tenía 14 años y la peregrinación debía hacerse de 
ida y de vuelta, me encontraba cerca de Atenguillo, ya de 
vuelta de Talpa. Ahí encontré a una mujer quejándose por
que había perdido su cartera y su dinero. Mi hermana le 
preguntó a esta mujer como cuánto se le había perdido, y 
la encajosa comenzó a acusar a mi hermana de que ella le 
había robado la cartera. Me molestó mucho y le pregunté 
cuánto había perdido, me dijo que cien pesos y se los di de 
mi bolsillo. Cuando ya estaba en la estación de autobuses 
de Ameca para regresar, que me encuentro 50 pesos en el 
piso. 

El hombre detuvo la conversación y me miró fijamen-
te para ver qué pensaba y si me daba cuenta de que eso 
era una prueba de la presencia de la Virgen. Todos asen-
timos, nadie dijo una palabra. Con ese respetuoso silen-
cio se admitía que detrás de ese encuentro fortuito estaba 
la Virgen.

Una última historia nos puede dar el tono de cómo se 
vive esta presencia en el transcurso de todo el viaje. Una 
mujer me contó que durante su primera peregrinación, 
hacía unos dos años, la amiga que la invitó pagó casi to-
dos sus gastos, pues ella no tenía dinero y sí muchas ga-
nas de ir. Su esposo no quería que fuera, así que el dinero 
que llevaba se le acabó a la mitad de la peregrinación y de 
ahí en adelante su amiga se hizo cargo, por lo que ella se 
sentía avergonzada y pedía muy poco. Cuando iban su-
biendo el cerro del Espinazo del Diablo, su amiga la in
vitó a tomar una taza de café en una de las enramadas, 
donde también venden un pan local que los peregrinos co
nocen, de muy buen sabor. La mujer tenía antojo de un 
pan, pero no se atrevió a pedírselo a su amiga, así que se 
sentó en el tronco de un árbol a tomarse el café, cuando 
volteó hacia un lado y ahí, junto a ella, en una bolsa de 
plástico, había un pan entero. La mujer, asombrada, olió 
el pan para ver si estaba bueno y felizmente, después de 
ofrecer a los demás, satisfizo su antojo. La Virgen no quería 

11 Notas de trabajo de campo, marzo 1998.



  4 39

mayo-agosto 2009	 Desacatos	 saberes y razones

que se quedara insatisfecha y hasta tuvo la delicadeza de 
dejárselo en una bolsa para que se mantuviera limpio12.

La estatuilla de la Virgen es un cuerpo con vida, una per
sona con la que se puede establecer una relación social 
(Ingold, 2000). En la religiosidad de los peregrinos a Tal-
pa, y por supuesto no exclusivamente en la de ellos, un 
aspecto importante es la relación que se sostiene con es-
tas estatuas vivientes, a las cuales se les considera capaces 
de ejercer una acción, de vivir experiencias con los peregri
nos, de poseer conocimiento e intencionalidad (Turner, 
1974: 212). Las imágenes mantienen relaciones profundas 
con sus devotos, cuidan a sus favoritos, son celosas, tienen 
relaciones de parentesco con los humanos, con otras imá
genes, y son independientes y tienen agendas propias 
(Christian, 1981a y b; Turner y Turner, 1978: 69 [nota 8], 
71-73). El énfasis puesto en las relaciones con las divinida-

des es una característica de la religiosidad católica en 
México y es uno de los anclajes de la misma, como ya lo 
notaba Gruzinski (1990) a propósito de los santos en el 
periodo barroco mexicano. Éstos no son explicados por 
los indígenas como un objeto material que representa a 
alguien más, sino como entidades en sí mismas, una per-
sona con la que las cofradías y los grupos religiosos pueden 
mantener relaciones familiares o de compadrazgo. Aún 
más, estas imágenes, así percibidas, son la manera de prac
ticar y concebir el cristianismo (Gurzinski, 1990: 189-190). 
La Virgen de Talpa posee entonces una agencialidad que 
puede decirse que corporeiza la socialidad sagrada que los 
habitantes de San Agustín consideran tan importante. 

Otras relaciones importantes en el camino se establecen 
con las “ánimas” o “difuntos”, almas de personas —usual-
mente parientes— que murieron en el camino o que al 
morir debían una manda. Un personaje que abunda en 
los relatos de los peregrinos es una vieja que camina muy 
rápido y que hace que el caminante se apure para alcan-

Peregrinos entrando al santuario de Talpa, Jalisco. Marzo 2007.

12 Notas de trabajo de campo, 2005.

Ju
an

 C
ar

lo
s L

u
na



 40 3 

saberes y razones	 Desacatos	 mayo-agosto 2009

zarla por orgullo herido. En ocasiones se la identifica con 
la Virgen —aparecida como una vieja— o se habla de ella 
como un personaje ambiguo que puede ayudar o perder 
al caminante. Estas viejas saludan, animan y ayudan al pe
regrino, pero también pueden perderlo si consideran que 
éste no está cumpliendo con lo que debe hacer en cuanto 
a los regímenes corporales, o si quiere regresarse.

La relación es sobre todo corporal, en cuanto a que se 
establece través del cuerpo y se experimenta en él. La Vir-
gen responde a las súplicas de los peregrinos aliviándolos, 
haciendo que encuentren agua para calmar la sed o co-
mida para saciar el hambre (o los antojos), o sanándolos 
de las heridas sufridas en el camino. Sus manifestaciones 
son también corporales: puede sonrojarse de contenta al 
ver a sus peregrinos visitarla en el santuario. Las ánimas 
de los difuntos y las viejas susurran al oído de los peregri-
nos y los siguen de cerca, develando su presencia con el 
ruido de sus pasos al quebrar ramas, o bien encaramán-
dose en sus espaldas para que sientan más peso, o ani-
mándolos y retándolos para que no dejen de caminar. 

RECAPITULACIÓN

He buscado destacar en este trabajo algunas de las técni-
cas corporales que constituyen la experiencia de la pere-
grinación de los habitantes de San Agustín a Talpa. La 
peregrinación se vive gracias a la transmisión de este co-
nocimiento, ayudado por las conexiones que la memoria 
corporeiza en la construcción del grupo, en el sufrimien-
to como enseñanza moral y en la penitencia vinculada 
con la sanación corporal como una manera de relacionar
se con la Virgen, con los ancestros y los seres que pue-
blan el camino sagrado. Estas técnicas y el conocimiento 
del cuerpo son utilizados para caminar y conformar un  
grupo que llegue completo y unido al santuario. 

Por medio de enseñanzas morales corporeizadas y re-
latadas cíclicamente en versiones que destacan los valores 
morales de la comunidad, se busca alcanzar los propósi-
tos inmediatos de llegar y mantenerse unidos, y el último 
de ratificar la pertenencia a una comunidad moral (San 
Agustín) a la que le interesa reforzar los lazos entre gene-
raciones, la autoridad y la identidad de género, las posi-

ciones de clase y la relación con lo sagrado. Los grupos se 
forman con gente con la que existen relaciones sociales 
de parentesco o de reciprocidad —no hay grupos de co-
fradías religiosas, por ejemplo— o con base en grupo ge-
neracional, como los de los jóvenes, lo cual ayuda a evitar 
dispersiones y a construir la entidad discreta que es reta-
da por diferentes circunstancias durante el camino. Esta 
unión es apuntalada por los guías, que aunque no poseen 
una autoridad jerárquicamente fuerte, ayudan a evitar las 
contingencias que los nuevos, los lentos o los problemáticos 
puedan provocar. La ritualidad poco reforzada en esta 
peregrinación hace que la autoridad pueda ser retada, y 
de ahí el papel tan importante de los guías pues si “cono-
cer es como mapear” (Ingold, 2000: 220), ellos refuerzan 
el ejercicio de su autoridad con las narrativas morales ac-
tivadas por la memoria y la regimentación corporal. 

La reproducción de este ethos moral se concreta tam-
bién en discursos como la historia de “las comadres”, las 
anécdotas del camino y la historia de eventos pasados que 
son utilizados como un comentario que ayuda al control 
y la unión ideal del grupo. El grupo, entonces, no comien
za como una entidad constituida y reforzada que camina 
en un estado liminal que transforma a sus integrantes pa
ra regresar a sus estructuras cotidianas, sino que se confor
ma a lo largo del camino, en un esfuerzo de los peregrinos 
por permanecer unidos que complacerá a la Virgen y en 
el que las relaciones originales permanecen, se refuerzan 
y, por supuesto, desempeñan un papel durante la peregri-
nación. En el transcurso de ésta surgen oposiciones y con
flictos, al mismo tiempo que se da un relajamiento de las 
obligaciones en la perspectiva del ideal turneriano de la fra
ternidad, la cual también se vive en los ánimos de los pere-
grinos, y en el que se obvian y concretan las relaciones entre 
la gente de San Agustín.

El sufrimiento como penitencia también desempeña un 
papel importante en la relación con la Virgen. Éste com-
porta la dimensión de merecimiento, por un lado —ex-
presada en el sufrimiento corporal—, pero también de 
agradecimiento y placer, expresados en el gozo de la com
pañía, del paisaje y de la experiencia corporal y social mis
ma. La penitencia corporal es una vía de comunicación 
con la divinidad, a través de ella se obtienen sus favores. 
Si bien este aspecto del sufrimiento es muy conocido en 



  4 41

mayo-agosto 2009	 Desacatos	 saberes y razones

peregrinaciones no sólo católicas, pocas veces se ha explo
rado cuál es su sentido o su contextualización, dando por 
hecho que la peregrinación en el catolicismo implica su-
frimiento debido al sentido católico y negativo del cuer
po. Dahlberg (1991) describe cómo se juega la dicotomía 
cuerpo/alma en Lourdes y destaca la superioridad de la 
segunda en los discursos de los peregrinos. Sin embargo, 
desde la experiencia corporal, los datos apuntan a que 
ésta es más compleja de lo que parece y que no se puede 
asumir que se correlacione de manera tan directa con las 
concepciones de sagrado/profano. El sufrimiento no es 
buscado por sí mismo; el complemento es la sanación del 
cuerpo. El cuerpo de por sí sufre en la caminata de tres 
días consecutivos, y este esfuerzo aumenta si se tiene una 
manda, pero debe llegar lo más entero posible, lo cual es 
tan importante como la penitencia. Más vale cumplir con 
llegar al santuario que acabar con el cuerpo: la peregri
nación puede hacerse por etapas si es necesario, pero lo 
importante es llegar. La búsqueda de sanación en sus di-
ferentes aspectos —en la manda pedida o en el cuidado 
corporal al caminar, por medio de medicinas, consejos y 
ánimos— y la penitencia se complementan y constituyen 
el complejo corporal que le da forma a este habitus du
rante la peregrinación. El cuerpo sufriente y penante de los 
peregrinos de San Agustín es la plataforma que les permi
te establecer una relación con la divinidad y ser dignos de 
recibir sus favores, traducidos, a la vez, en la existencia 
de una relación amorosa con la Virgen. El propósito de 
este cuerpo no es aislarse ni infligirse dolor, sino relacio
narse. 

La memoria le permite a una sociedad compartir su-
puestos culturales basados en imágenes del pasado, que 
se refuerzan por medio de rituales y performances (Con-
nerton 1989). El conocimiento del ethos corporal y de la 
memoria corporal tiene un papel relevante como hilo con
ductor de la caminata a Talpa y propiciador, al interior 
del grupo peregrino, del sentido de caminar juntos, forta
leciendo así una organización laxa que necesita reforzar 
sus límites y su cohesión a cada trecho del camino. Es a 
través de la memoria corporal que se realizan muchos de 
los aspectos de la peregrinación, desde su logística, pasan
do por el tránsito de la caminata y las enseñanzas mora-
les, hasta el sentido que se le otorga. El paisaje se encuentra 

cargado de memorias pasadas —concentradas en sufri-
mientos corporales, penitencias y compañeros anteriores— 
que se activan en el cuerpo. Por medio de la memoria, las 
técnicas del cuerpo pueden ser vividas: el paso, el cono-
cimiento cultural del cuerpo, las penitencias y los recuer-
dos de las temibles peregrinaciones del pasado. Gracias a 
esta práctica continua de peregrinar y vivir una experien
cia religiosa que se transmite por medio de técnicas cor-
porales que se convierten en un hábito, los habitantes de 
San Agustín anclan su identidad y reproducen sus creen-
cias culturales.  

Concentrar la atención en el cuerpo nos permite mos-
trar la articulación entre identidad social, experiencia sub
jetiva, construcción y representación de lo sagrado, que 
se materializa en una experiencia que si bien resalta el su
frimiento como un valor, no establece divisiones tajantes 
entre sufrimiento y gozo, entre placer y ascetismo. Al re-
lacionarse con otros peregrinos en la topografía sagrada 
y con los agentes sagrados, en el transcurso de una pere-
grinación que aparece fragmentada, el peregrino recrea 
para sí y para otros su pertenencia al pueblo de San Agus-
tín en el momento de llegada al santuario y de congregar
se una vez más para saludar a la Virgen, mostrando una 
comunidad en communitas, no fija, siempre en movi-
miento y en permanente construcción.

Bibliografía

Aguilar Ros, María Alejandra, 2004, The Religious Body: Embo­
died Identity in San Agustín, Jalisco, Mexico, tesis de docto-
rado en antropología social, Universidad de Manchester, 
Manchester, Reino Unido.

——, en prensa, “Santuarios de Jalisco”, Enciclopedia de Jalisco, 
Universidad de Guadalajara, Guadalajara.

Appadurai, Arjun, 1996, Modernity at Large: Cultural Dimen­
sions of Globalization, Oxford University Press, Oxford.

Archer, Margaret S., 2000, Being Human. The Problem of Agen­
cy, Cambridge University Press, Cambridge.

Barabas, Alicia, 2004, “Introducción: una mirada etnográfica so
bre los territorios simbólicos indígenas”, en Alicia Barabas 
(coord.), Diálogos con el territorio. Procesiones, santuarios y 
peregrinaciones, vols. I, II, III y IV, Instituto Nacional de An-
tropología e Historia, México (Etnografía de los pueblos in-
dígenas de México, Serie Ensayos). 



 42 3 

saberes y razones	 Desacatos	 mayo-agosto 2009

Basso, Keith, 1996, “Wisdom Sits in Places. Notes on a Western 
Apache Landscape”, en Stephen Feld y Keith Basso (eds.), Sen­
ses of Place, School of American Research, Santa Fe, Nuevo 
Mexico, pp. 53-90.

Boddy, Janice, 1989, Wombs and Alien Spirits: Women, Men 
and the Zar Cult in Northern Sudan, University of Wiscon-
sin Press, Londres y Madison.

Bourdieu, Pierre, 1977, Outline of a Theory of Practice, Cam-
bridge University, Cambridge.

Bravo, Carlos, 1994, “Territorio y espacio sagrado”, en Carlos 
Garma y Roberto Shadow (coords.), Las peregrinaciones re­
ligiosas: una aproximación, Universidad Autónoma Metro-
politana-Iztapalapa, México, pp. 39-49. 

Christian, William, 1981a, Apparitions in Late Medieval and 
Renaissance Spain, Princeton University Press, Princeton.

——, 1981b, Local Religion in Sixteenth-Century Spain, Prin-
ceton University Press, Princeton.

Coleman, Simon y John Elsner, 1995, Pilgrimages. Past and Pre­
sent. Sacred Travel and Sacred Space in the World Religions, 
British Museum Press, Londres.

Commaroff, Jean, 1985, Body of Power, Spirit of Resistance: The 
Culture and History of a South African People, Chicago 
University Press, Chicago.

Connerton, Paul, 1989, How Societies Remember, Cambridge 
University Press, Cambridge.

Csordas, Thomas, 1990, “Embodiment as a Paradigm for Anthro
pology”, Ethos, vol. 18, núm. 1, pp. 5-47.

——, 1994a, Embodiment and Experience. The Existential Ground 
of Culture and Self, Cambridge University Press, Cambridge.

——, 1994b, The Sacred Self. A Cultural Phenomenology of Cha­
rismatic Healing, University of California Press, California.

Dahlberg, Andrea, 1991, “The Body as a Principle of Holism: 
Three Pilgrimages to Lourdes”, en John Eade y Michael Sall
now (eds.), Contesting the Sacred: The Anthropology of Chris­
tian Pilgrimage, Routledge, Londres, pp. 30-50.

Douglas, Mary, 1973, Pureza y peligro: un análisis de los concep­
tos de contaminación y tabú, Siglo XXI, Madrid. 

——, 1988, Símbolos naturales, Alianza, Madrid.
Eade, John y Michael Sallnow, 1991, “Introduction”, en John Eade 

y Michael Sallnow (eds.), Contesting the Sacred: The Anthro­
pology of Christian Pilgrimage, Routledge, Londres, pp. 1-29.

Eliade, Mircea, 1967, Lo sagrado y lo profano, Guadarrama, Ma-
drid.

Elías, Luis Vicente y Margarita Contreras, 2004, “Santos con 
apellido. ¿Turismo o peregrinación?”, en Cristina Gutiérrez 
Zúñiga (ed.), El fenómeno religioso en el Occidente de Méxi­
co. VI Encuentro de Investigadores, CUCSCH, El Colegio de 
Jalisco, Guadalajara , p. 139-156.

Gross, David, 1971, “Ritual and Conformity: A Religious Pilgri
mage to Northeastern Brazil”, Ethnology, vol. 10, núm. 2, pp. 
129-148.

Gruzinski, Serge, 1990, La guerra de las imágenes. De Cristóbal 
Colón a “Blade Runner”, Fondo de Cultura Económica, Mé
xico.

Ingold, Tim, 2000, Perception of the Environment: Essays in Li­
velihood, Dwelling and Skill, Routledge, Londres.

Mauss, Marcel, 1992 [1934], “Techniques of the Body”, en Jo-
nathan Crary y Sanford Kwinter (eds.), Incorporations, MIT, 
Press, Zone 6, Urzone, Nueva York, pp. 454-477.

Pedraza, Zandra, 2003, “Cuerpo e investigación en teoría social”, 
ponencia presentada en la Semana de la Alteridad, Univer
sidad Nacional de Colombia-Manizales, octubre, manus
crito. 

Sallnow, Michael, 1981, “Communitas Reconsidered: The So-
ciology of Andean Pilgrimage”, Man, núm. 16, pp. 163-182.

——, 1987, Pilgrims of the Andes, Smithsonian Institute Press, 
Washington, Londres. 

Steil, Carlos Alberto y Bruno Marques, 2008, “El camino de las 
misiones: reflexiones teórico-metodológicas a partir de una 
experiencia de peregrinación contemporánea”, Ciencias So­
ciales y Religión/Ciências Sociais e Religião, Porto Alegre, 
año 10, núm. 10, octubre, pp. 17-48.

Torre, Renée de la, 2008, “La imagen, el cuerpo y las mercancías 
en los procesos de translocalización religiosa en la era glo-
bal”, Ciencias Sociales y Religión/Ciências Sociais e Religião, 
Porto Alegre, año 10, núm. 10, octubre, p. 49-72.

Turner, Victor, 1974, Dramas, Fields and Metaphors. Symbolic 
Action in Human Society, Cornell University Press, Ithaca, 
Londres.

Turner, Vicor, y Edith Turner, 1978, Image and Pilgrimage in 
Christian Culture, Basil Blackwell, Oxford. 

Werbner, Richard, 1977, “Introduction”, en Regional Cults, ASA, 
Londres, pp. IX-XXXVIII (Monograph, 16).

Wolf, Erick, 1958, “The Virgin of Guadalupe. A Mexican Natio-
nal Symbol”, Journal of American Folklore, vol. 71, núm. 1, 
pp. 34-39.


