
   

Educar em Revista

ISSN: 0104-4060

educar@ufpr.br

Universidade Federal do Paraná

Brasil

Foé, Nkolo

África em diálogo, África em autoquestionamento: universalismo ou provincialismo? "Acomodação de

Atlanta" ou iniciativa histórica?

Educar em Revista, núm. 47, enero-marzo, 2013, pp. 175-228

Universidade Federal do Paraná

Paraná, Brasil

Disponível em: http://www.redalyc.org/articulo.oa?id=155025722011

   Como citar este artigo

   Número completo

   Mais artigos

   Home da revista no Redalyc

Sistema de Informação Científica

Rede de Revistas Científicas da América Latina, Caribe , Espanha e Portugal

Projeto acadêmico sem fins lucrativos desenvolvido no âmbito da iniciativa Acesso Aberto

http://www.redalyc.org/revista.oa?id=1550
http://www.redalyc.org/articulo.oa?id=155025722011
http://www.redalyc.org/comocitar.oa?id=155025722011
http://www.redalyc.org/fasciculo.oa?id=1550&numero=25722
http://www.redalyc.org/articulo.oa?id=155025722011
http://www.redalyc.org/revista.oa?id=1550
http://www.redalyc.org


Educar em Revista, Curitiba, Brasil, n. 47, p. 175-228, jan./mar. 2013. Editora UFPR 175

Afrique en dialogue, Afrique en 
auto-questionnement: universalisme ou 
provincialisme? “Compromis d’Atlanta” 

ou initiative historique?
África em diálogo, África em 

autoquestionamento: universalismo ou 
provincialismo? “Acomodação de Atlanta” 

ou iniciativa histórica?1

Africa in dialogue, Africa in self-questioning: 
universalism or provincialism? “Atlanta 
Accommodation” or historical initiative?

Nkolo Foé2

RÉSUMÉ

L’article analyse la relation entre l’Europe et l’Afrique, en discutant comment 
la condition (post) coloniale maintient une tension entre deux différentes 
interprétations de cette relation. Dans un premier temps il indique comment 
des affirmations contemporaines dans lesquelles l’Afrique n’a pas d’histoire, 
a des racines profondes dans l’interprétation de savants européens que se 
posent des questions à propos du degré d’humanité du Noir (Kant, Hume, 
Voltaire, Montesquieu, Condorcet), au sujet des Africains et de l’Afrique. 
Dans ça démarche le texte fait une analyse critique des théories d’existence 
de l’âme noire. L’analyse nous amène à la discussion de comment la “ques-

1 Tradução de Roberto Jardim da Silva.
2 Coordonnateur local de l’Atelier Méthodologique Régional du Conseil pour le Développe-

ment des Sciences Sociales en Afrique (CODESRIA); Collaborateur expert scientifique de l’Agence 
universitaire de la Francophonie; Chef du Département de Philosophie, Ecole normale supérieure, 
Université de Yaoundé. Camarões. E-mail: nkolofoe@hotmail.com



FOÉ, N. Afrique en dialogue, Afrique en auto-questionnement: universalisme ou...

Educar em Revista, Curitiba, Brasil, n. 47, p. 175-228, jan./mar. 2013. Editora UFPR176

tion nationale” comme remplaçante de la “question sociale” a contribué 
à l’organisation d’une culture du servilisme qui maintient le colonisateur 
éloigné des conditions objectives de la citoyenneté moderne. La conclusion 
de l’article est que “une ancienne question n’as pas été réglée, celle de l’unité 
négative ou de la polarisation du monde. Les philosophes de la libération 
concevaient nettement la suppression de cette contradiction comme le Centre 
capitaliste. Cette approche implique-t-elle le retourne de l’initiative histo-
rique à la Périphérie, selon la perspective d’Aime Césaire, Kwame Nkrumah, 
Marcien Towa, Samir Amin. L’idée de scission, de séparation du corps de 
l’Empire, visait un objectif transcendant qui est l’intégration des individus et 
des nations de l’Afrique et du Sud dans un grand projet universel commun, 
dans l’indépendance, dans l’égalité et dans la réciprocité”. 

Mots-clés: Afrique; colonialisme; philosophie africaine.

RESUMO

O artigo analisa a relação entre Europa e África, discutindo como a condição 
(pós-)colonial mantém uma tensão entre duas diferentes interpretações dessa 
relação. Num primeiro momento, aponta que afirmações contemporâneas 
de que a África não tem história têm raízes profundas em interpretações de 
pensadores europeus que se indagam sobre o grau de humanidade do negro 
(Kant, Hume, Voltaire, Montesquieu, Condorcet), sobre africanos e sobre a 
África. Nas seções seguintes, o texto faz uma análise crítica das teorias de 
existência de uma alma negra. A análise recai na discussão sobre como a 
“questão nacional” como substituta da “questão social” operou para a orga-
nização de uma cultura do servilismo que mantém o colonizado afastado das 
condições objetivas da cidadania moderna. A conclusão do artigo é que “uma 
antiga questão não foi resolvida, a da unidade negativa ou da polarização do 
mundo. Os filósofos da libertação encaravam claramente a supressão dessa 
contradição fundamental pela desconexão, a saída do Império, a ruptura 
dos laços de servidão com o centro capitalista. Essa abordagem implicava 
a retomada da iniciativa histórica pela periferia, segundo a perspectiva de 
Aimé Césaire, Kwame Nkrumah, Marcien Towa, Samir Amin. A ideia de 
cisão, de separação do corpo do Império, visava a um objetivo transcen-
dente que é a integração dos indivíduos e das nações da África e do Sul em 
um grande projeto universal comum, na independência, na igualdade e na 
reciprocidade”.

Palavras-chave: África; colonialismo; filosofia africana.



FOÉ, N. Afrique en dialogue, Afrique en auto-questionnement: universalisme ou...

Educar em Revista, Curitiba, Brasil, n. 47, p. 175-228, jan./mar. 2013. Editora UFPR 177

ABSTRACT

The article analyzes the relationship between Europe and Africa, discussing 
how the (post) colonial condition maintain a tension between two differ-
ent interpretations of this relationship. At first it points as contemporary 
statements that Africa has no history has deep roots in interpretations of 
European thinkers who ask about the degree of Negro humanity (Kant, 
Hume, Voltaire, Montesquieu, Condorcet), about Africans and about Africa. 
In the following text sessions, it presents a critical analysis of the existence 
theories of a black soul. The analysis rests on the discussion of how the 
“national question” as a substitute for the “social question” operated for 
the organization of a culture of sycophancy that keeps the colonized away 
from the objective conditions of modern citizenship. The conclusion of the 
article is that “an old issue has not been resolved, the unit or the negative 
polarization of the world. The philosophers of the release clearly regarded 
the suppression of this fundamental contradiction by disconnecting the output 
of the Empire, the rupture of the bonds of servitude to the capitalist center. 
This approach involved the recovery of historical initiative by Periphery, 
from the perspective of Aimé Césaire, Kwame Nkrumah, Marcien Towa, 
Samir Amin. The idea of “division, separation of the body of the Empire, 
sought a transcendent goal which is the integration of individuals and nations 
in Africa and South America on a big universal joint project, independence, 
equality and reciprocity”.

Keywords: Africa; colonialism; African philosophy.

Apresentação da problemática: o equívoco de um diálogo

Nós evocamos nesse trabalho o difícil diálogo entre a Europa (Ocidente) 
e a África (com suas diásporas). Desde cinco séculos de fato, os dois continen-
tes vizinhos só parecem dialogar sobre o modo da violência e da opressão, do 
insulto e da estigmatização, do ódio e do desprezo. O discurso do ex-presidente 
da República francesa, Sr. Nicolas Sarkozy, na Universidade de Dakar, no dia 
26 de julho de 2007, administrou uma prova disso. Ele declara então:

O drama da África é que o homem africano não entrou totalmente na 
história. O camponês africano, que desde milhares de anos vive conforme 
as estações, cujo ideal de vida é estar em harmonia com a natureza, só 
conhece o eterno recomeço do tempo ritmado pela repetição sem fim 
dos mesmos gestos e das mesmas palavras. Nesse imaginário onde tudo 



FOÉ, N. Afrique en dialogue, Afrique en auto-questionnement: universalisme ou...

Educar em Revista, Curitiba, Brasil, n. 47, p. 175-228, jan./mar. 2013. Editora UFPR178

recomeça sempre, não há lugar nem para a aventura humana, nem para 
a ideia de progresso. Nesse universo onde a natureza comanda tudo, o 
homem escapa à inquietude da história que inquieta o homem moderno. 
Mas o homem permanece imóvel no meio de uma ordem imutável, 
onde tudo parece ser escrito antes. Nunca ele se lança em direção ao 
futuro. Nunca não lhe vem à ideia de sair da repetição para se inventar 
um destino.3

Na sua relação com a África, a permanência da Europa está aqui, no equívo-
co, mas, sobretudo, na estigmatização. O próprio Victor Hugo não escapou a isso. 
O “Discurso sobre a África”, pronunciado em 18 de maio de 1879, durante um 
banquete comemorativo da abolição da escravatura, pode ser visto não só como 
um vibrante apelo em favor do diálogo entre as duas margens do Mediterrâneo, 
mas também como um apelo apaixonado para a dominação desse continente.

Primeiramente, o diálogo com a África. Hugo apresenta de fato o Mediter-
râneo como um lago de civilização. Mas ele constata que esse lago é ao mesmo 
tempo uma fronteira. Com efeito, existe “em uma de suas margens o velho 
universo e na outra o universo ignorado, ou seja, de um lado toda a civilização 
e do outro a barbárie”. Hugo chama então as nações europeias a cooperarem-se 
para “ir ao Sul”, enfrentar essa “barreira” que está “em frente de vocês, esse 
bloco de areia e de cinza, esse pedaço inerte e passivo que, desde seis mil anos, 
se colocou como obstáculo ao desenvolvimento universal, esse monstruoso Cam 
que deixa imobilizado Sem por sua enormidade – a África”.

A palavra que incomoda é pronunciada: a marcha da civilização. Pois, essa 
civilização é justamente a da Europa e do Ocidente! Ora, Hugo define a África 
com uma palavra severa: a África é um continente sem história! Ele diz mais 
precisamente: “A Ásia tem sua história, a América tem sua história, a Austrália 
ela própria tem sua história; a África não tem história”. 

Hugo está convencido que um “tipo de lenda vasta e obscura envolve” a 
África. Ele cita a Roma antiga, que entrou em contato com África para suprimi-
-la; e, quando a Roma pensou que estava livre da África, ela jogou sobre essa 
“morte imensa” um desses epítetos que não se traduzem: – África portentosa!

Confrontado com essa “assustadora”, esse “horror”, esses “mistérios in-
sondáveis”, Hegel já expressou sua surpresa. Ele afirmava: “Aquele que quer 

3 “Discours de M. Nicolas Sarkozy, Président de la République française, le 26 juillet 2007 à 
Dakar. Contexte, enjeux et non-dits”. In: Sarkozy, la controverse de Dakar, Cours Nouveau. Revue 
Trimestrielle de Stratégie et de Prospectrive, Revisiting Iussues, Repensar a África Hoje, n. 1-2, 
maio-oct. 2008, p. 80-81.



FOÉ, N. Afrique en dialogue, Afrique en auto-questionnement: universalisme ou...

Educar em Revista, Curitiba, Brasil, n. 47, p. 175-228, jan./mar. 2013. Editora UFPR 179

conhecer as manifestações assustadoras da natureza humana pode encontrá-las na 
África [esse continente] do homem em estado bruto [...] no estado de selvageria 
e de barbárie [e onde] todos os homens são feiticeiros” (HEGEL, 2009, p. 269).

Depois de ter decretado que esse continente “não tem uma história pro-
priamente dita”, Hegel decide que aqui ele deixa a África para não mais fazer 
menção a ela mais tarde. Pois ela não faz parte do mundo histórico; ela não 
mostra nem movimento, nem desenvolvimento. Tudo o que aconteceu no Norte 
deste continente releva diretamente dos mundos asiático e europeu. Cartago 
foi certamente um elemento importante, mas passageiro. Para Hegel, Cartago 
pertencia à Ásia e era uma colônia fenícia (HEGEL, 2009, p. 269). Então, para 
Hegel, a Europa não tem nenhum interesse em dialogar com esse continente do 
assustador e sem futuro: “África portentosa!”.

Mas entre Hegel e Hugo existe uma diferença importante. Hegel conta a 
história do mundo, enquanto Hugo tenta inventar novos mundos. Então, Hugo 
zomba dos covardes, que acreditam que “ver a África é ser cegado”. Os mesmos 
recuam diante de que “um excesso de sol é um excesso de noite”. Hugo louva 
então os esforços de “dois povos colonizadores, que são dois grandes povos 
livres, a França e a Inglaterra”, que empunham a África, um pelo oeste e pelo 
norte (a França), outro pelo leste e pelo sul (a Inglaterra). Ele felicita a iniciativa 
da Itália, que “aceita sua parte nesse trabalho colossal”, e a da “América [que] 
une seus esforços aos nossos”. Com certeza, “a unidade dos povos se revela em 
tudo” e “a África é importante para o universo, [pois] tal supressão de movi-
mento e de circulação é um entrave para a vida universal, e o desenvolvimento 
humano não pode se acomodar mais muito tempo porque um quinto do globo 
está paralisado”, e é bom que “esse universo que assustava os romanos atrai os 
franceses”. Hugo saúda a “grande caminhada tranquila em direção à harmonia, 
à fraternidade e à paz” universais; ele saúda, sobretudo, a obra civilizatória da 
Europa branca. Pois, para ele, a história reterá que “no século XIX, o branco 
fez do negro um homem; no século XX, a Europa fará da África um mundo”. A 
tarefa essencial do futuro é então imensa, pois o problema crucial a ser resolvido 
pela Europa é o de “refazer uma África nova”, isso significa abrir essa “velha 
África à civilização”. 

Tal tarefa exige um grito de agrupamento para incentivar os povos da 
Europa a tomar esse continente que não pertence a ninguém e que Deus, ele 
mesmo, coloca à disposição do mundo civilizado: 

Vão povos! Se apropriem dessa terra. Tomem-na-la. A quem? A ninguém. 
Tomem essa terra a Deus. Deus dá a terra aos homens, Deus oferece a 
África à Europa. Tomem-na-la. Onde os reis levariam a guerra, levem a 



FOÉ, N. Afrique en dialogue, Afrique en auto-questionnement: universalisme ou...

Educar em Revista, Curitiba, Brasil, n. 47, p. 175-228, jan./mar. 2013. Editora UFPR180

concórdia. Tomem-na-la, não pelos canhões, mas pelo arado; não pela 
espada, mas pelo comércio; não pela batalha, mas pela indústria; não 
pela conquista, mas pela fraternidade. 

Mas, apesar da fraternidade proclamada, Hugo termina seu discurso com 
uma revelação significativa em relação à solução da questão social na Europa: a 
colonização permitirá à Europa resolver seus próprios problemas de desempre-
go. Para ele, a Europa deve despejar sua sobra de população desempregada na 
África. Mas, há mais: na África, é possível transformar os proletários europeus 
em proprietários. A ideia de Hugo consiste em expulsar a Igreja e o Estado para 
estabelecer os donos, os empresários e os comerciantes, que constituem, para 
Hugo, a melhor garantia de paz e de liberdade: “Vão, façam! Façam estradas, 
façam portos, façam cidades; cruzem, cultivem, colonizem, multipliquem; e 
que, nessa terra cada vez mais libertada de sacerdotes e de príncipes, o Espírito 
divino se afirma pela paz e o Espírito humano pela liberdade!”

Desde cinco séculos, discursos deste tipo se expressam com nuanças, 
mas, quanto a sua essência, eles não variam muito. Pois, bem instalada sobre 
o duplo trono da Grécia e de Roma, a Europa pretende encarnar o Universal, 
a Razão, a Ideia. 

Essa pretensão de um continente particular ao universal sempre colocou 
um enigma insondável aos povos oprimidos que contestam a dominação política, 
econômica e cultural do Ocidente. Para a África, o dilema é então o seguinte: 
afirmar-se a si mesmo como sujeito histórico universal ou afirmar sua essência, 
seu provincianismo e opor esses últimos à essência e ao provincianismo da 
Europa. Nesse caso, e em nome da “democracia cultural”, da igual dignidade 
de todos os povos e de todas as culturas, a Europa não seria mais que uma pro-
víncia cultural entre outras, em um mundo étnica e culturalmente fragmentado 
(CHAKRABARTY, 2009). Todos os debates atuais que giram em torno da 
alteridade e da diversidade, do multiculturalismo, do hibridismo, do diferente 
e do choque das civilizações relevam deste princípio fundamental. Durante os 
anos de lutas nacionais da libertação até aqueles que se seguiram imediatamente 
às independências políticas dos anos 1960, esses debates foram muito vivos na 
África. O contexto e a história o exigiam: uma resposta teórica e ideológica era 
necessária à negação da humanidade negra. 

Nos tempos modernos, a África é de fato o continente que viu suas crianças 
reduzidas a escravos e deportados, seus territórios ocupados e colonizados, suas 
religiões e suas línguas destruídas e substituídas. Hoje, toda a África negra é 
muçulmana ou cristã; ela se comunica em francês, em inglês, em português, 
em espanhol e às vezes em alemão e em italiano, línguas da Europa imperial. O 



FOÉ, N. Afrique en dialogue, Afrique en auto-questionnement: universalisme ou...

Educar em Revista, Curitiba, Brasil, n. 47, p. 175-228, jan./mar. 2013. Editora UFPR 181

mundo veio para África e a dominou; então, a África devia pensar esse mundo 
para compreendê-lo: compreender seu espírito, suas intenções, inclusive seu 
comportamento. O comportamento da Europa! 

Pois, todos os povos vencidos pela Europa desde o século XV estavam 
mais ou menos na situação do Inca, surpreendido pelo estranho comportamento 
de Pizarro. Com confiança, o Inca pensava acolher um amigo, mas ele descobriu 
com espanto e terror que ele estava lidando com um ladrão criminoso.4 É assim 
que o Ocidente se proíbe todo diálogo com os vencidos, pela violência e o des-
prezo. É essa atitude que a filosofia ibero-americana, apesar de suas nuanças, 
teoriza desde pelo menos o século XVIII. 

Sobre a África, por exemplo, os filósofos se interrogam sobre a huma-
nidade – ou o grau de humanidade – do Negro. Essa questão é significativa, 
pois a defesa ou a condenação da escravidão, a legitimidade ou a ilegitimidade 
do racismo, a tolerância ou a negação do princípio de reciprocidade entre os 
povos, dependem da inclusão ou da exclusão do Negro na humanidade comum, 
a aceitação ou a rejeição do Negro como irmão em humanidade.

A humanidade africana posta em questão

A questão da humanidade dos povos vencidos pela Europa desde o século 
XV aparece como uma terrível repetição dos dramas sagrados da mitologia 
antiga. O que caracteriza de fato as narrativas de fundação das sociedades 
fundadas seja sobre o genocídio seja sobre a escravidão é a permanência de 
temas agonísticos. 

Esses últimos contam os dramas sagrados característicos dos tempos 
primordiais. As cosmogonias e os mitos de autoctonia falam de lutas violentas 
entre o cosmos e o caos primitivo, a ordem e a desordem, a justiça (dikè) e a 
desmedida (hybris). De um ponto de vista teogônico, esses dramas são o reflexo 
da contradição irredutível entre os antigos deuses vencidos e a jovem geração 
de deuses. O aspecto propriamente político – de inspiração colonial – dessa 
contradição fundamental é em relação às façanhas e à ação civilizadora de 

4 Chegando ao Peru, F. Pizarro e suas tropas não pareciam representar uma ameaça. Pelo 
contrário, a lenda local dizia que o deus Viracocha voltaria sobre a terra pelo mar para trazer a paz 
e a prosperidade depois de décadas de sofrimento. Atahualpa tem Pizarro como um deus mítico. É, 
então, de um encontro que deveria ser amigável que os Incas foram capturados. Atahualpa expressa 
seu espanto, mas o Imperador ignorava os objetivos estúpidos do Espanhol. Ele foi executado.



FOÉ, N. Afrique en dialogue, Afrique en auto-questionnement: universalisme ou...

Educar em Revista, Curitiba, Brasil, n. 47, p. 175-228, jan./mar. 2013. Editora UFPR182

um herói vindo seja do estrangeiro seja do céu, e que toma posse do território 
e o “cosmiza”. A cosmização ou a civilização dos países conquistados acaba 
simbolicamente pela captura, pela matança ou pela escravidão do indígena, que 
toma então a figura do monstro ou do dragão.

É em termos parecidos que se inaugurou a história trágica dos povos 
vencidos pelo Ocidente nos tempos modernos. Pierre Quillet (1976) destaca 
um paradoxo estranho entre os apologistas da escravidão negra. A barbárie e a 
selvageria da qual falam esses últimos não indicam a desumanidade, a violência 
e os crimes dos assassinos (os negreiros), mas, pelo contrário, o baixo nível de 
civilização, de cultura, de moralidade e de humanidade das vítimas (os negros) 
(QUILLET, 1976, p. 58). A conduta estranha de Pizarro é emblemática de uma 
visão do mundo que faz com que o Ocidente pareça incapaz de ir ao encontro 
dos outros povos como um amigo, mas como um conquistador; raramente como 
um aliado, mas constantemente como um adversário; jamais como um parceiro, 
mas sempre como um mestre. O Ocidente se recusa a dialogar com os outros 
povos porque ele não gosta muito do princípio da igualdade e da reciprocidade 
com os vencidos. O Ocidente se proíbe tal diálogo porque ele decreta a inferio-
ridade congênita do Outro ou do vencido. Esse decreto explica a exclusão do 
negro da humanidade comum e sua transformação em coisa. 

A descoberta da Razão e do Universal poderia ter justificado a revogação 
desse decreto. Mas o problema foi que a Razão e o Universal formulados surgi-
ram no coração de um regime econômico e social fundado sobre a produção e a 
reprodução das desigualdades. A Europa dos tempos modernos não redescobre 
então a escravidão antiga por acaso. Quer dizer que a proclamação teórica do 
reino universal da Razão colide com a realidade concreta do capitalismo. A 
crítica hoje do Iluminismo, em uma impaciência cômica e um estilo exagera-
do,5 evita essas questões tão essenciais para Marx e que remetem, na verdade, 
aos segredos da acumulação primitiva. Trata-se: da descoberta das terras ricas 
em ouro e em prata da América; da redução dos indígenas em escravos, de seu 
enterro nas minas ou de sua exterminação; da conquista e da pilhagem dos 
índios; da transformação da África em um tipo de lugar de reserva comercial 
para a caça das peles negras; da criação de monopólios de direito (exemplo 
clássico da Companhia das Índias Orientais); de matérias-primas fornecidas às 
manufaturas da Europa etc. O que importa então, se os ideólogos da supremacia 

5 Ver, sobre esse assunto, as observações de Jean-Paul Doguet sobre os trabalhos de Louis-Sala 
Molins, Les Misères des Lumières. Paris: Robert Laffont, 1992; e de Christian Delacampagne, Une 
Histoire de l´esclavage. Paris: Le Livre de Poche, 2002. Jean-Paul Doguet, in Condorcet, Réflexions 
sur l´esclavage des Nègres, “Présentation”, p. 10-11.



FOÉ, N. Afrique en dialogue, Afrique en auto-questionnement: universalisme ou...

Educar em Revista, Curitiba, Brasil, n. 47, p. 175-228, jan./mar. 2013. Editora UFPR 183

ocidental moderna contestem o que era tão evidente para os próprios homens 
da época da qual se trata?6

Seguindo a linha de Marx, é fácil perceber que a questão do estatuto 
servil do Negro se inscreva em um conjunto mais vasto de questões em relação 
à preocupação de conhecer a origem das desigualdades entre os homens e as 
sociedades. Grotius, Locke, Rousseau, Hume, Hobbes abordam essas questões 
essenciais porque eles têm uma tripla experiência das desigualdades: primeiro, 
as desigualdades próprias ao antigo regime dominado pela nobreza; em seguida, 
as desigualdades induzidas pelas novas relações capitais; e, enfim, as desigual-
dades originadas da escravidão. 

É necessário considerar esse debate em sua globalidade, porque ele con-
cerne tanto às sociedades europeias em si como às sociedades dominadas pela 
Europa.7 A maior falha do Iluminismo é ter sido incapaz de articular todas essas 
questões. E Marx explica a razão dessa incapacidade pelos fatos da história 
econômica e política: em particular, o domínio das relações capitalistas fez com 
que a igualdade com a nobreza reivindicada pela burguesia não podia implicar 
automaticamente a igualdade nem com a classe trabalhadora dominante na 
Europa nem com os povos subjugados nas colônias. 

Vemos aqui os caminhos pelos quais os imperativos da produção e da 
reprodução das relações capitalistas inclinaram muitos filósofos em direção à 
linha filosófica aberta, por exemplo, por Aristóteles. As coisas se passaram como 
se a redescoberta da escravidão antiga não pudesse funcionar sem a revitalização 
das doutrinas que legitimavam essa prática. Aristóteles explica as desigualdades 
entre os homens não pela causalidade histórica, mas pelo determinismo natural. 
A política ensina, com efeito, a identidade das relações entre o homem e os ou-
tros animais; ela insiste sobre o fato de que os animais domésticos são de uma 
natureza bem melhor que os animais selvagens. Aristóteles exige a submissão de 
todos à autoridade do homem. Da mesma maneira, ele quer que a relação entre 
o macho e a fêmea seja por natureza uma relação entre o mais forte e o mais 
fraco, quer dizer, entre aquele que comanda e aquele que obedece. O mesmo 
tipo de relação existe necessariamente entre todos os homens.

A consequência lógica que Aristóteles tira desse pensamento é que todos 
aqueles que ocupam uma posição inferior à de homens livres (exatamente como 

6 Ver, por exemplo, Raymond Aron, Plaidoyer pour l´Europe décadente. Paris: Robert 
Laffont, 1977; Jacques Marseille, Empire colonial et capitalisme français. Histoire d´un divorce. 
Paris: Albin Michel, 2005.

7 Cf. El Hadj Ibrahima Diop. Lieux d’écritures et compréhension différenciées de l’Afrique 
dans l’anthropologie de Kant et de G. Forster. Ethiopiques, n. 80, 1er semestre 2008.



FOÉ, N. Afrique en dialogue, Afrique en auto-questionnement: universalisme ou...

Educar em Revista, Curitiba, Brasil, n. 47, p. 175-228, jan./mar. 2013. Editora UFPR184

o corpo ocupa uma posição inferior à da alma8) são por natureza escravos. Ele 
especifica que, é por natureza escravo aquele que é destinado a pertencer a 
outro e que só tem a razão em partilha na medida em que a percebe nos outros 
homens, mas que não a possui por si mesmo. Aristóteles reconhece certamente 
que, contrariamente à escravidão humana, os animais não percebem nem mesmo 
a razão, mas ele afirma que no uso concreto, existem poucas diferenças entre os 
escravos e os animais domésticos, dado que todos executam as mesmas tarefas 
físicas comandadas pelo homem livre. Sem nuanças, tal definição o inclina a 
excluir o escravo da humanidade comum.

As mesmas razões econômicas e políticas explicam por que essa teoria 
assimétrica comanda, consciente ou inconscientemente, as concepções das 
figuras marcantes do Iluminismo sobre a África. Tomemos, por exemplo, a 
antropologia filosófica de Hume e de Kant. Os dois estão convencidos da infe-
rioridade congênita dos Negros. 

Em seu tratado Sobre as características nacionais, Hume afirma que os 
Negros são, por natureza, inferiores aos Brancos. A prova é que nunca existiu uma 
nação civilizada, nem indivíduo ilustrado por suas ações ou por sua capacidade 
de reflexão, dessa cor; a manufatura, a arte e a ciência lhes são desconhecidas 
e, em nenhuma parte entre os Negros escravos, não se pôde detectar o menor 
traço de inteligência: “I am apt to suspect the Negroes naturally inferior to the 
Whites. There scarcely ever was a civilized nation of that complexion, nor ever 
any individual, eminent either in action or speculation. No ingenious manufac-
tures amongst them, no arts no science”. 

Para convencer, Hume compara a barbárie do Negro mais evoluído com 
a do Branco mais grosseiro. Dessa comparação, que revela a existência de um 
potencial de progresso entre esses últimos, ele conclui que tal diferença constante 
e invariável – no tempo e no espaço – não teria sido possível sem a intervenção 
da própria natureza, preocupada em distinguir radicalmente as diferentes raças 
de homens. Hume rejeita, de antemão, o argumento histórico-social que tentaria 
explicar o déficit intelectual dos Negros por sua servidão. Ele cita então o caso 
de antigos escravos libertados nas colônias e na Europa e que não teriam nunca 
conseguido sair de sua condição inicial, contrariamente aos mais modestos dos 
Brancos que, por seu esforço pessoal, são capazes de se distinguir nas suas 
profissões mais diversas.

Alguém fala a ele de um Negro de talento versado nos estudos na Jamaica? 
Hume responde que as pessoas indulgentes podem admirar esse indivíduo só 

8 É o destino normal dos homens cuja atividade essencial baseia-se no uso de seus corpos 
para o benefício de outra pessoa.



FOÉ, N. Afrique en dialogue, Afrique en auto-questionnement: universalisme ou...

Educar em Revista, Curitiba, Brasil, n. 47, p. 175-228, jan./mar. 2013. Editora UFPR 185

por algumas obras medíocres que esse indivíduo produz; mas, de toda maneira, 
o Negro não é diferente do papagaio que se contenta em balbuciar algumas 
palavras aprendidas (HUME, s/d., p. 213).

A antropologia de Kant é de um caráter patético. A razão é que Kant 
parece perceber a dificuldade em escolher entre os princípios que remetem à 
“antropologia fisiológica”, por um lado, e aqueles que se relacionam à “antropo-
logia pragmática”, por outro. O primeiro trata dos processos de transformação 
do homem pela natureza enquanto o segundo nos fala dos meios que se dá o 
homem para transformar sua própria natureza. É aqui que intervém o conceito 
de liberdade como o núcleo dessa antropologia. 

Os problemas de Kant começam a partir da sua decisão de excluir a questão 
da raça da antropologia pragmática. Ele admite a unidade do gênero natural; ele 
explica a diversidade das raças pelas necessidades de adaptação (que é a condi-
ção de sobrevida da espécie). A anatomia e a climatologia lhe permitem, com 
efeito, afirmar que possivelmente os Negros e os Brancos pertencem à mesma 
espécie de homens, mas que a diversidade do solo e do clima teria causado uma 
diferenciação de linhagens. Por exemplo, um clima quente e úmido era favorá-
vel à aparição de uma espécie com nariz arrebitado, com lábios grossos, com a 
pele oleosa (para frear a evaporação, mas também para impedir a absorção da 
umidade e dos venenos do ar). 

Mas a teoria do clima não pode tudo explicar. Por exemplo, a coexistência, 
no mesmo homem, de agilidade do corpo, da fraqueza e da frivolidade do caráter. 
A antropologia nascente é uma “tentativa de conhecer o outro, o outro estra-
nhamente diferente, a corporeidade do outro e sua estranheza extrema” (DIOP, 
2008). Era uma armadilha viciosa. Kant foi incapaz de evitar essa armadilha. É 
porque ele convoca de maneira ignóbil a autoridade de Hume para declamar seus 
julgamentos categóricos sobre os Negros. Por exemplo: os negros da África não 
possuem, por natureza, nenhum sentimento que se eleve acima do ridículo. Ele 
continua dizendo que Hume desafia que alguém cite um negro que provou ter 
alguns talentos. Segundo Hume, com efeito, dentre o grande número de homens 
de cor preta que foram conduzidos na Europa e aos quais se deu a liberdade, não 
se encontrou um único sequer que se destacou particularmente nas ciências ou 
na arte ou em quaisquer outras qualidades morais. Por Hume, a diferença entre 
o branco e o negro é muito grande e real de um ponto de vista das disposições 
naturais. Com esse ensino, Kant pôde reduzir a religião dos Negros a fetiches 
e à idolatria: uma pena de pássaro, um chifre de vaca, uma concha ou qualquer 
coisa ordinária, logo que alguma palavra os consagrar, tornam-se objetos de 
adoração e invocação sob juramento. Kant conclui que os Negros são muito 
vaidosos, mas à sua própria maneira e tão palradores que é necessário que se 
deva dispersá-los a pauladas! (KANT, 1823, p. 184-186).



FOÉ, N. Afrique en dialogue, Afrique en auto-questionnement: universalisme ou...

Educar em Revista, Curitiba, Brasil, n. 47, p. 175-228, jan./mar. 2013. Editora UFPR186

A referência ao chicote nos permite compreender que o pano de fundo 
dessas imbecilidades sobre o estatuto equívoco do Negro na hierarquia dos 
vivos são, afinal de contas, a escravidão em si e a questão colonial. Voltaire e 
Montesquieu abordam essas questões de maneira frontal e sem muito escrúpulo.

O caso de Voltaire

Ele começa por uma questão simples: a afirmação do amor para a ordem 
como “uma das molas da natureza [na origem do] código das nações” (VOLTAI-
RE, 1963, p. 808). Mas, segundo ele, a existência desse código não impede de 
qualquer maneira a afirmação da unicidade da natureza humana. Voltaire chega 
mesmo a dizer que tudo que pertence intimamente a essa natureza é semelhante 
de um lado ao outro do universo; que todas as raças da terra, todos os povos, 
obedecem aos mesmos princípios de base e todos têm as “leis estabelecidas 
para a conservação da família etc.”; que “existe em todo lugar um freio imposto 
ao poder arbitrário pelas leis, pelos usos ou pelos costumes”; que “a religião 
ensina a moral a todos os povos do mundo sem exceção” etc. (VOLTAIRE, 
1963, p. 808-809). 

Sobre a diversidade das culturas e das civilizações, Voltaire dá prova de 
sagacidade quando ele mostra que só o costume pode explicar essa diversidade 
e não a natureza. O costume introduz a diversidade no fundo comum e único 
da natureza humana, porque seu império, 

mais vasto que o da natureza [...] se estende sobre todos os hábitos, 
sobre todos os usos; ele espalha a variedade no espaço do mundo inteiro. 
Isso significa que a natureza espalha sobre ele a unidade; ela estabelece 
em toda parte um pequeno número de princípios invariáveis: assim o 
fundo é o mesmo em toda parte e a cultura produz frutos muito diversos 
(VOLTAIRE, 1963, p. 810). 

Partindo do princípio de unicidade da natureza humana e do direito de 
todos os homens à cidadania universal, Voltaire critica a perseguição de certas 
nações por outras, porque tal perseguição transgrede os princípios de base do 
código das nações. Assim, ele julga severamente os traficantes de escravos, 
vistos como “uma tropa de ladrões”.



FOÉ, N. Afrique en dialogue, Afrique en auto-questionnement: universalisme ou...

Educar em Revista, Curitiba, Brasil, n. 47, p. 175-228, jan./mar. 2013. Editora UFPR 187

Vigorosamente, Voltaire interpela a consciência da Europa, cúmplice da 
barbárie desses “heróis do banditismo” que forçam os Negros a trabalhar dura-
mente “nas fábricas de açúcar, nas plantações de índigo, de cacau”. Assim, os 
Negros “abreviam suas vidas para satisfazer nossos novos apetites” (VOLTAIRE, 
1963, p. 379). Dirigindo-se diretamente aos traficantes, ele escreve: 

Nós os dizemos [aos Negros] que eles são homens como nós, que eles 
são redimidos pelo sangue de um Deus morto por eles [mas] nós os 
fazemos trabalhar como animais de carga: nós os alimentamos [...] mal; 
se eles querem fugir, cortamos-lhes uma perna, e os fazemos girar com 
os braços os moinhos de açúcar. Depois disso, nós ousamos falar dos 
direitos dos homens! (VOLTAIRE, 1963, p. 380).

Essa condenação da escravidão é muito firme, mas, ao mesmo tempo e 
inexplicavelmente, o autor dessa condenação solene afirma: 

Compramos escravos domésticos só no país dos negros. Nós somos 
criticados por esse comércio: um povo que vende seus filhos é bem 
mais condenável que o comprador; esse negócio demonstra nossa 
superioridade; aquele que se dá a um mestre nasceu para ter um mestre 
(VOLTAIRE, 1963, p. 380). 

Mas o pior é que Voltaire insiste sobre a inferioridade dos Negros para 
legitimar sua servidão. A prova para ele é a existência da diferença e da perma-
nência das características das nações que mudam raramente. Isto explica o fato 
de que “os Negros são os escravos dos outros homens. Nós os compramos nas 
costas da África como animais”. Voltaire detalha os motivos dessa inferiorida-
de que é, antes de tudo, física: os Negros têm os olhos arredondados, o nariz 
achatado, os lábios sempre grossos, as orelhas diferentemente desenhadas, a lã 
sobre a cabeça etc. A inferioridade é também intelectual. Segundo Voltaire, a 
medida de sua inteligência mostra as diferenças prodigiosas entre os Negros e 
outras espécies de homens. Ele reconhece que a inteligência dos Negros não 
é de uma natureza diferente em relação ao entendimento do branco, mas, ele 
sublinha sua inferioridade. Por exemplo, os Negros 



FOÉ, N. Afrique en dialogue, Afrique en auto-questionnement: universalisme ou...

Educar em Revista, Curitiba, Brasil, n. 47, p. 175-228, jan./mar. 2013. Editora UFPR188

não são capazes de uma grande atenção, eles calculam pouco e não 
parecem feitos nem para as vantagens, nem para os abusos de nossa 
filosofia. Eles são originários dessa parte da África como os elefantes e 
os macacos; eles acreditam que nasceram em Guiné para serem vendidos 
aos Brancos e para servi-los.

O caso de Montesquieu

Entre os outros pensadores equivocados desse mesmo período, o caso de 
Montesquieu é também muito patético e seu ponto de vista sobre a escravidão 
dos Negros é, pelos menos, ambíguo. 

Existe atualmente uma viva polêmica sobre a questão de saber se Mon-
tesquieu era racista ou não, antiescravista ou não. Abordar o problema sob esse 
ângulo é abordá-lo mal. O que importa para mim é o espírito da época, que é o 
reflexo das contradições históricas de um regime econômico e social hesitando 
entre a sede de liberdade – deixada a si própria, a liberdade produz necessa-
riamente as diferenças e as desigualdades – e a exigência de fraternidade e de 
igualdade universais. Insistir sobre o imperativo de fraternidade e de igualdade 
em um regime de liberdade é lembrar a todos que não estamos livres de explorar 
ou de oprimir o irmão; que não temos o direito de tomá-lo como um inferior, 
por causa de sua fraqueza ou de sua inaptidão suposta.

A contradição maior da filosofia dessa época vem então do fato que o 
cursor da balança pende em favor da liberdade, em detrimento da igualdade 
e da fraternidade. Então, O espírito das leis não nos surpreende mais, porque 
Montesquieu reproduz simplesmente os preconceitos da época, seja para aprová-
-los, seja para recusá-los de maneira equivocada. O simples fato da existência 
do texto que se segue é então em si mesmo significante: 

Se eu tivesse que defender o direito que tivemos de escravizar os negros, 
eis o que diria: tendo os povos da Europa exterminado os da América, 
tiveram que escravizar os da África a fim de utilizá-los no desbravamento 
de tantas terras. O açúcar seria muito caro, se não se cultivasse a planta 
que o produz pelos escravos. Aqueles a que nos referimos são negros da 
cabeça aos pés e têm o nariz tão achatado que é quase impossível lamentá-
los. Não podemos aceitar a ideia de que Deus, que é um ser muito sábio, 



FOÉ, N. Afrique en dialogue, Afrique en auto-questionnement: universalisme ou...

Educar em Revista, Curitiba, Brasil, n. 47, p. 175-228, jan./mar. 2013. Editora UFPR 189

tenha colocado uma alma, sobretudo uma alma boa, em um corpo negro. 
É tão natural pensar que é a cor que constitui a essência da humanidade 
que os povos da Ásia que fazem eunucos privam sempre os negros da 
relação que eles têm conosco de uma maneira mais acentuada. Pode-se 
julgar a cor da pele pela dos cabelos, que entre os Egípcios, os melhores 
filósofos do mundo, eram de uma tão grande importância que eles 
matavam todos os homens ruivos que lhes caíam nas mãos. Uma prova 
de que os negros não têm o senso comum é que eles dão mais atenção a 
um colar de vidro do que de ouro, fato que, entre as nações civilizadas, 
é de uma tão grande consequência. É impossível que nós suponhamos 
que essas gentes sejam homens, porque, se nós os supusermos homens, 
começaríamos a acreditar que nós próprios não somos nem mesmo 
cristãos. Os espíritos mesquinhos exageram muito a injustiça que se faz 
aos Africanos. Pois, se ela fosse tal como eles dizem, não teria ocorrido 
aos príncipes da Europa, que fazem entre eles tantas convenções inúteis, 
de fazer uma convenção general em favor da misericórdia e da piedade? 
(MONTESQUIEU, 1979, p. 393).

Incontestavelmente, esse texto é muito equivocado e é difícil dizer se ele 
constitui uma crítica irônica da escravidão – como o pretende, por exemplo, a 
enciclopédia livre on-line Wikipédia – ou então se ele reflete verdadeiramente 
os preconceitos raciais do autor. Mas, para se ter uma opinião sobre essa questão 
delicada, é bom se referir a outras passagens de O espírito das leis, onde as 
afirmações parecem menos irônicas e menos equivocadas.

Montesquieu afirma, por exemplo, que “a maioria das pessoas das costas 
da África são selvagens ou bárbaros”, “eles não possuem indústria” nem arte. 
A prova da estupidez deles é que os negros nunca souberam tirar proveito dos 
metais preciosos recebidos em abundância da natureza. Pelo contrário, os povos 
civilizados sabem como tirar proveito do negócio com eles. Astuciosamente, os 
brancos persuadem os negros a valorizar muitas coisas de nenhum valor; isto 
lhes permite receber mercadorias de ótimos preços.

A atitude equivocada em Montesquieu nos revela a contradição profunda 
que anima a história intelectual dessa época. A dificuldade é a que conhece toda 
filosofia para pensar ou para se projetar para além do sistema econômico e social 
que ela traduz ideologicamente. Mesmo defensores mais sinceros da causa dos 
Negros experimentam essa dificuldades. É o caso de Condorcet, no século XVIII.



FOÉ, N. Afrique en dialogue, Afrique en auto-questionnement: universalisme ou...

Educar em Revista, Curitiba, Brasil, n. 47, p. 175-228, jan./mar. 2013. Editora UFPR190

O caso de Condorcet

Na sua crítica da escravidão dos Negros e da colonização, Condorcet 
tem em vista dois objetivos principais: em primeiro lugar, os procuradores, 
espécies de homens que buscam fazer fortuna fora da Europa porque todos 
os caminhos honestos de enriquecimento nos seus países estão fechados para 
eles ou porque sua ganância insaciável não pôde se contentar com uma fortuna 
moderada. Ora então, constata Condorcet, é a ralé das nações já corrompidas 
que os negros enfrentam (CONDORCET, 2009, p. 122). Em segundo lugar, 
Condorcet tem em mira a elite da Europa que legitima os crimes dos bandidos 
ou que se preocupa só com o destino dos negociantes, no caso da abolição do 
comércio vergonhoso. Porque o sentido moral dessa elite parece embotado, 
Condorcet decide acordá-la com rudez. Pois, em nome de qual direito devemos 
sacrificar “a liberdade e a vida do Negro” para a baixa venalidade do traficante? 
Para Condorcet, isto é inaceitável. A razão é que não podemos trocar a vida e 
a liberdade dos negros contra “algumas toneladas de ouro”. Em nome de qual 
moral devemos colocar na balança “o sangue do inocente [...] com a avareza 
do culpado” (CONDORCET, 2009, p. 123)? Então, Condorcet convida os 
defensores da servidão dos Negros a se representarem a si mesmos na situação 
de inocentes condenados abusivamente; ele convida os “doces apologistas da 
escravidão dos Negros” a imaginar-se escravizados ou privados abusivamente 
de seus bens: “que pensariam vocês se eu colocasse em princípio que vocês 
devem ficar sempre acorrentados, mesmo que inocentes, porque não podemos 
fazê-lo sair disso sem me arruinar?” (CONDORCET, 2009, p. 123).

Mas o pensamento de Condorcet não é nem tão retilíneo nem tão coerente 
que se possa deixar supor uma leitura superficial de sua obra. Pois, como o su-
blinha Jean-Paul Doguet (2009, p. 47-48), existem em Condorcet duas posições, 
que refletem sem dúvida duas personalidades em conflito. Primeiro, um antico-
lonialismo intelectual próprio ao economista liberal, para quem o monopólio 
colonial constitui um freio ao crescimento; em seguida, um antiescravismo 
visceral e filantrópico, que compreende que a persistência de uma ligação colo-
nial constitui a melhor garantia de uma emancipação sem violência de Negros. 

Doguet tem razão, pois as vistas enunciadas por Condorcet no 10º período 
do Esboço de um quadro histórico dos progressos do espírito humano são sem 
equívoco. Nesse texto, Condorcet critica em primeiro lugar “nosso monopólio 
de comércio, nossas traições, nosso desprezo sanguinário pelos homens de 
outra cor ou de outra crença”; ele continua indexando “a insolência de nossas 
usurpações; o extravagante proselitismo ou as intrigas de nossos sacerdotes” que 



FOÉ, N. Afrique en dialogue, Afrique en auto-questionnement: universalisme ou...

Educar em Revista, Curitiba, Brasil, n. 47, p. 175-228, jan./mar. 2013. Editora UFPR 191

destroem “esse sentimento de respeito e de benevolência que a superioridade de 
nosso Iluminismo e as vantagens de nosso comércio haviam a princípio obtido”. 
Em seguida, Condorcet imagina a nova era onde, cessando de lhes mostrar só 
os corruptos e os tiranos que vêm da Europa, nós nos tornaremos por eles ins-
trumentos úteis, ou generosos libertadores. Ele sublinha então os benefícios de 
uma colonização econômica civilizadora. Ele afirma que a cultura do açúcar 
se estabelecendo, por exemplo, no imenso continente da África é capaz de 
contribuir a destruir “a vergonhosa pilhagem” que corrompe este continente e 
o despovoa desde dois séculos. Se contendo com um comércio livre, e “muito 
esclarecidos sobre seus próprios direitos para desprezar os de outros povos, os 
Europeus respeitarão [então] a independência que eles até aqui violaram com 
tanta audácia”. Em vez de estarem ocupadas pelos protegidos dos governos 
e aventureiros, as fábricas da Europa na África “se povoarão de homens in-
dustriosos”. “Assim então, esses negócios de criminosos se tornarão colônias 
de cidadãos que propagarão na África e na Ásia os princípios e o exemplo da 
liberdade, a iluminação da razão da Europa”. 

Condorcet sublinha em seguida, os benefícios de uma colonização es-
piritual e cultural civilizadora. Aos monges que, nesses países, só traziam 
vergonhosas superstições, devem suceder homens ocupados em propagar, entre 
essas nações, as verdades úteis à sua felicidade e capazes de esclarecê-los tanto 
sobre seus interesses quanto sobre seus direitos. 

Para terminar, Condorcet insiste sobre os benefícios da colonização política 
civilizadora. Ele está bem convencido de que, “para se civilizarem”, esses povos 
esperam “receber da Europa os meios” e “encontrar nos Europeus irmãos, para 
tornarem-se seus amigos e seus discípulos”. 

É interessante ver como Condorcet anuncia, desde o século XVIII, o 
“direito de intervenção humanitária”. Pois é o dever moral e político da Europa 
ajudar as nações escravizadas sob déspotas sagrados ou conquistadores estúpi-
dos. Depois de séculos, esses povos escravizados esperam libertadores. Outro 
dever da Europa é ajudar as “tribos quase selvagens [privadas] das doçuras de 
uma civilização aperfeiçoada”. 

Eis então traçadas as grandes linhas ideológicas da “missão civilizadora”, 
sistematizadas mais tarde, no século XIX. Ora, essa ideologia coexistiu com a 
antropologia racista a mais ignóbil, dominante nos meios intelectuais. Pois, o 
objetivo de homens como Gobineau (1967) e de todos os teóricos da antropolo-
gia física era acompanhar ideologicamente o movimento de expansão colonial. 
É assim que a antropologia e a etnologia se tornaram as ciências auxiliares do 
colonialismo. É por isso que essa orientação da antropologia não escapa à vi-
gilância epistemológica do militante haitiano pelos direitos dos Negros Joseph 
Antenor Firmin. Conhecemos sua virulenta resposta contra a antropologia de 



FOÉ, N. Afrique en dialogue, Afrique en auto-questionnement: universalisme ou...

Educar em Revista, Curitiba, Brasil, n. 47, p. 175-228, jan./mar. 2013. Editora UFPR192

Gobineau: “A toda essa falange arrogante que proclama que o homem negro está 
destinado a servir de estribo ao poder do homem branco, a essa antropologia 
mentirosa, eu terei o direito de dizer: Não, você não é uma ciência (1885)”.

A causalidade histórica, a questão social e a servidão 

A condenação vigorosa é certamente legítima, mas ela não nos instrui 
suficientemente sobre as causas do mal que corrói os escravagistas e os anties-
cravagistas, os racistas e os amigos dos Negros. Ora, dois grandes espíritos do 
século XVIII, invisíveis nos livros de história das ideias, detinham a chave da 
solução. 

A contribuição excepcional de Olympe de Gouges

O primeiro desses belos espíritos é uma energética jovem mulher, Olympe 
de Gouges, mártir da Revolução francesa – ela foi guilhotinada em 1774 – e 
autora de dois livros interessantes: A escravidão dos Negros ou o feliz naufrágio 
(1786)9 e as Reflexões sobre os homens negros (1788).10

É interessante notar que esses textos foram publicados no período em que 
o Código Negro estava ainda em vigor. Nesse último texto, Olympe de Gouges 
critica diretamente os “Europeus ávidos de sangue e desse metal que a ganância 
nomeou ouro [e que] mudaram a natureza nesses climas felizes”. Por exemplo, 
é a ganância “que empurrou os homens a vender outros homens ao mercado 
como bois”. Olympe de Gouges se indigna: “Um comércio de homens!... Grande 
Deus!”; e diante deste crime, “a Natureza não teme!”. 

Esse grito de horror basta para expressar todo o desgosto que inspira o 
tráfico. Mas admitamos então que os Negros sejam animais, “não somos como 
eles? E em que os Brancos diferem dessa espécie?”. De Gouges reconhece que 

9 Olympe de Gouges, L’esclavage des Noirs ou l´heureux naufrage (1786). In: Francophe 
Slavery. Disponível em: <http://www.uga.edu/slavery/texts/literary_works/eslavage.pdf>.

10 Olympe de Gouges. In: Francophone Slavery, “Réflexions sur les hommes nègres” (1788). 
Disponível em: <http://www.uga.edu/slavery/texts/literary_works/olympe_de_gouges_reflexions.
pdf>.



FOÉ, N. Afrique en dialogue, Afrique en auto-questionnement: universalisme ou...

Educar em Revista, Curitiba, Brasil, n. 47, p. 175-228, jan./mar. 2013. Editora UFPR 193

a cor faz a diferença entre os Brancos e os Negros, mas para ela, essa diferença é 
superficial e normal: é o símbolo da diversidade da natureza ela mesma. Assim, 
“a cor do homem tem vários matizes, como em todos os animais que a Natureza 
produziu, bem com as plantas e os minerais”. Ora, na vida, “tudo é variado” e 
a “beleza da Natureza” está nesta variedade. Então, por que destruir a obra da 
Natureza? Alguns ideólogos tratam os negros como brutos ou como seres amal-
diçoados pelo Céu; Olympe de Gouges responde que só a força e o preconceito 
condenaram esse povo à horrível escravidão, que a Natureza não tem nada a 
ver com isso, e que a injustiça e o forte interesse dos brancos explicam tudo.

Olympe de Gouges introduz aqui algo de verdadeiramente novo. A es-
cravidão dos Negros era justificada pela inferioridade natural desses últimos. 
Mesmo os amigos dos Negros duvidavam da plena humanidade deles. Ora, 
Olympe de Gouges inverte a ordem das causalidades, explicando a selvageria 
dos Negros pelo preconceito e, sobretudo, pela opressão e pela servidão, e 
não pelo inverso. Insistindo sobre a causalidade histórica, ela especifica que a 
natureza não explica nada e que a injustiça que sofrem os Negros explica tudo.

Os legados de Victor Schoelcher e George Forster

Essa posição que explica o “atrasado” econômico e cultural da África pela 
história e não pela natureza é capital. Ela será retomada mais tarde por Victor 
Schoelcher. Esse último quer retomar a questão 

de saber se os africanos, em vez de ser um povo ainda na infância, não 
seriam pelo contrário um povo em decadência; se os negros, depois 
de terem sido a origem de toda a humanidade civilizada, não teriam 
visto... o cetro do mundo passar para mãos de outros, como desde a 
história conhecida, vimos a Índia, o Egito, a Arábia, a Grécia, outrora 
tão luminosas, se obscurecer, se apagar e deixar a nós outros, bárbaros 
do Ocidente, a tarefa do futuro (SCHOELCHER, 1948, p. 74-75). 

A ação que consiste em soldar étnica, intelectual e espiritualmente a África 
negra às brilhantes civilizações do Egito e da Etiópia antiga se justifica assim. As 
teses que Cheikh Anta Diop desenvolveu mais tarde sobre a anterioridade das 
civilizações negras já estão presentes em Schoelcher. Pois, para argumentar o 



FOÉ, N. Afrique en dialogue, Afrique en auto-questionnement: universalisme ou...

Educar em Revista, Curitiba, Brasil, n. 47, p. 175-228, jan./mar. 2013. Editora UFPR194

pertencimento do Egito faraônico à África Negra, ele estabelece a “anterioridade 
da civilização etiopiana” (SCHOELCHER, 1948, p. 74) e afirma sem rodeios 
que “os egípcios se pareciam consideravelmente com os Negros” (p. 75). 

Sem dúvida, pela primeira vez, a cor negra perde seu opróbrio; assim, a 
forma do nariz ou dos lábios deixa de ser uma marca de inferioridade física ou os 
indícios de deficiência intelectual e moral: doravante, eles podem ser religados à 
primeira grande civilização, instruidora e civilizadora da Europa. Pois, segundo 
Schoelcher, “a figura das esfinges é o tipo negro; as cabeças das múmias da 
coleção do Louvre são definitivamente cabeças de negros, lábios grossos, nariz 
achatado, parte inferior do rosto forte e quadrado” (SCHOELCHER, 1948, p. 76). 

Schoelcher vai também se apoiar na autoridade dos antigos, Heródoto e 
também Diodoro, para reafirmar suas proposições e confundir os negacionistas: 
e como se Diodoro temesse que os inimigos dos negros quisessem recusar-se 
hoje a ver seus ancestrais nesses etiopianos tão ambiciosos de toda civilização, 
ele termina dizendo: “Quase todos os etiopianos têm pele negra, nariz achatado 
e os cabelos crespos” (SCHOELCHER, 1948, p. 76). 

O argumento histórico da decadência dos Negros nos parece decisivo. Ele 
força a estudar segundo a abordagem do longo prazo e não segundo a do tempo 
estrutural. Esse argumento torna fúteis e contraprodutivos os debates atuais sobre 
a barbárie ou não dos Negros. A questão científica e filosófica pertinente não é 
a da constatação dessa barbárie – que se explica nas situações de opressão –, 
mas a da razão dessa barbárie.

No seu livro Civilisation ou Barbarie? (Civilizações ou barbárie?), Cheikh 
Anta Diop, com seu senso de história, nos remete a Juvenal que, no século I 
de nossa era, notava no Egito algumas práticas do canibalismo, as superstições 
grotescas, a regressão total ao nível dos costumes, da cultura e da tecnologia 
(JUVENAL, s/d., p. 130-135). Diop explica essa regressão pela queda do Im-
pério, pela perda da soberania, em resumo, pela perda da iniciativa histórica, 
desde que os persas, os gregos e os romanos se tornaram mestres do Egito 
(DIOP, 1981, p. 273-274). 

Encontramos aqui algumas questões interessantes de um ponto de vista 
epistemológico, mas também metodológico e mesmo cultural. Essas questões 
essenciais nos permitem superar os argumentos indolentes e errados sobre a 
inferioridade congênita dos Negros, ou pelo contrário, os argumentos da per-
manência da civilização e da cultura no tempo e no espaço.

A aceitação da constatação da barbárie de um povo não implica de qual-
quer maneira o direito de oprimi-lo. É um dos principais argumentos de Abbé 
Grégoire. Contra alguns espíritos tortos e perversos – como Abbé Henri Dillon 
(1814) – que afirmavam, para justificar a servidão, que os negros não têm facul-
dades intelectuais e morais, Abbé Grégoire responde secamente que os talentos 



FOÉ, N. Afrique en dialogue, Afrique en auto-questionnement: universalisme ou...

Educar em Revista, Curitiba, Brasil, n. 47, p. 175-228, jan./mar. 2013. Editora UFPR 195

não legitimam os direitos. Pois, de um ponto de vista jurídico, “Newton e seu 
serviçal são iguais (GRÉGOIRE, 2005, p. 33)”. 

É aí que George Forster torna-se também interessante. Polemizando com 
Kant, Forster, no seu livro Outra coisa sobre as raças humanas (1785), compre-
endeu o verdadeiro problema da questão negra, que ele relacionou explicitamente 
com a questão da igualdade social. 

Para Forster, a questão metafísica da unidade do gênero humano é de pouco 
interesse. Com efeito, alguns pensadores acreditam que, se nóss consideramos o 
negro como uma espécie originalmente diferente do branco, corremos o risco de 
cortar o último laço que une todos os homens da terra. Os mesmos pensadores 
acreditam também que cortar esse fio significa deixar o último escudo que era 
capaz de garantir a caridade e a proteção contra a crueldade da Europa. Forster 
recusa esse argumento porque a afirmação da ideia de que “os Negros são nossos 
irmãos não já fez cair o chicote do escravismo”. Aliás, segundo Forster, as ideias 
morais de fraternidade e de comum humanidade são insuficientes para impedir 
o crime. Os mestres que praticam a tortura sabem plenamente que “os negros 
são de nosso sangue”. Essa conclusão é interessante porque Forster relaciona 
conscientemente a questão da servidão dos negros à questão de opressão e de 
exploração de classe. Desse ponto de vista, sua constatação é indiscutível: 

Os homens de mesma origem, que desfrutam doravante do benefício 
pouco reconhecido de uma ética pura, não se revelaram mais tolerantes e 
amáveis uns aos outros. Onde está o laço [...] capaz de impedir o Europeu 
decadente de reinar despoticamente tanto contra seus próximos brancos 
como contra os Negros? (FORSTER apud DIOP, 2008). 

Esse é o problema real. Quando ele aborda a questão da diversidade, 
Forster é verdadeiramente interessante. Pois, 

sob mais de um aspecto, e mesmo do ponto de vista moral, a diversidade 
na nossa Terra não é certamente mais notável nem mais rica de coisas a ser 
meditadas que a unidade eterna, que só se esconde nela, e transparece de 
novo de tempo em tempo: a riqueza extrema ao lado da pobreza extrema. 
(FORSTER, apud DIOP, 2008).

Admitindo que a cor constitua uma qualidade secundária pela qual o Negro 
se distingue do europeu, Forster estabelece, como o sublinha El Hadj Ibrahima 



FOÉ, N. Afrique en dialogue, Afrique en auto-questionnement: universalisme ou...

Educar em Revista, Curitiba, Brasil, n. 47, p. 175-228, jan./mar. 2013. Editora UFPR196

Diop, que o verdadeiro problema dos dominadores e dos exploradores é o de 
manter e de aprofundar as desigualdades entre os povos, entre as raças, entre 
as classes sociais e entre os Estados. Com esse argumento decisivo, mudamos 
completamente de registro e a questão torna-se política e social. Essa questão 
pode assim se formular: uma vez admitida a ideia de que “o talento não é uma 
propriedade exclusiva de nenhum país, de nenhuma variedade de homens”, 
podemos começar a encarar as consequências da perda de iniciativa histórica 
em relação com o destino antropológico e cultural dos povos, mas também 
as condições políticas do renascimento das nações. É possível pensar que Da 
literatura dos negros (GRÉGOIRE, 1991), de Abbé Grégoire, e o livro de 
Schoelcher, Escravidão e colonização, visavam implicitamente tal objetivo. É 
bom lembrar que o Renascimento é só possível a partir das experiências histó-
ricas mais significativas dos povos. É porque Victor Schoelcher e Cheikh Anta 
Diop relacionaram o Renascimento da África ao núcleo histórico central que 
constituem o Egito antigo e a Etiópia.

A África antiga, da identidade à transcendência11

É em sua juventude que a aspiração dos povos à transcendência e ao uni-
versal parece mais forte. Para utilizar uma imagem própria à psicologia, podemos 
dizer que essa aspiração à transcendência, à abertura ao mundo, coincide com 
o desejo urgente de romper com o egocentrismo, característica da infância. 
A ruptura com esse egocentrismo infantil toma aqui a forma de uma ruptura 
com a tradição que é a encarnação por excelência do particular e do irracional. 
Lembremos que se trata aqui de uma das coisas que mais atormentavam um 
perfeito conservador como Konrad Lorenz. 

Com efeito, Lorenz estava convencido de que as civilizações evoluem 
mais por seleção e conservação das tradições comprovadas do passado do que 
pela ruptura e transgressão da herança ancestral (LORENZ, 1973, p. 85-100). 
Ele relaciona o desejo de ruptura e de emancipação à vontade de tudo explicar 
pela razão. Lorenz pensa que é a pretensão de compreender e de explicar tudo 
racional e cientificamente que “leva a juventude ‘intelectual’ a desfazer-se do 
imenso tesouro de sabedoria e de conhecimentos acumulados contidos sem 

11 A inspiração desta parte vem do livro de Marcien Towa, Identité et Transcendance. Paris: 
L’Harmattan, 2011.



FOÉ, N. Afrique en dialogue, Afrique en auto-questionnement: universalisme ou...

Educar em Revista, Curitiba, Brasil, n. 47, p. 175-228, jan./mar. 2013. Editora UFPR 197

exceção nas tradições das antigas culturas e nos ensinamentos das grandes 
religiões do mundo” (LORENZ, 1973, p. 87).

A verdade histórica é que as primeiras civilizações de história mundial 
não estavam dispostas a seguir esse tipo de conselho, porque as necessidades 
de emancipação e de racionalização dos aspectos essenciais da vida social e 
cultural estavam muito urgentes nelas. Isso significa que o misoneísmo conser-
vador de Konrad Lorenz corresponde a uma leitura errada da história universal. 
Começando a experiência histórica sem referência, sem modelo anterior, sem 
herança passada a justificar ou a defender, todo esforço dos primeiros povos 
históricos era direcionado não para a conservação da tradição (que não estava 
ainda cristalizada), mas para a concepção do novo, à criação do algo que não 
existia ainda. 

Assim, as civilizações antigas aparecem como o universo por excelência 
da revolução intelectual e espiritual permanente. Com o mundo moderno, 
essas civilizações aparecem como as mais criativas, as mais inventivas de toda 
a história da humanidade. A invenção da agricultura, da escritura, da matemá-
tica, da filosofia, do calendário, das técnicas de gestão (política, administrativa, 
econômica e social de grandes grupos humanos) é uma herança do Egito antigo 
e de Sumer.

A lição que vem do Egito antigo

O Egito antigo faz parte integrante da história da cultura africana. Para 
nós, ele desempenha mais ou menos o mesmo papel que a Grécia e a Roma 
desempenham para o Ocidente. Isso é uma evidência conhecida desde os traba-
lhos de Victor Schoelcher, Cheikh Anta Diop e Théophile Obenga.12 A História 
Geral da África, sob a tutela da UNESCO (1981), reconheceu formalmente o 
parentesco genético entre o Egito faraônico e a África negra. Esse parentesco 
é linguístico e cultural. As categorias filosóficas de base são idênticas. As cos-
mogonias permitem verificar facilmente isso.

Essas últimas nos instruem já amplamente sobre o lugar da alteridade nos 
sistemas de pensamento e de crenças. Das cosmogonias, com efeito, emergem 

12 Cheikh Anta Diop, Nations nègres et culture. Paris: Présence Africaine, 1954; L’Unité 
culturelle de l’Afrique noire, (1959), Paris: Présence Africaine, 1982; Civilisation ou barbarie?. 
Paris: Présence Africaine, 1981. Théophile Obenga, La Philosophie africaine de la période pha-
raonique. 2780-330 avant notre ère. Paris: L’Harmattan, 1990.



FOÉ, N. Afrique en dialogue, Afrique en auto-questionnement: universalisme ou...

Educar em Revista, Curitiba, Brasil, n. 47, p. 175-228, jan./mar. 2013. Editora UFPR198

duas ideias fundamentais que vão para além do quadro estrito da criação: o 
caos e o cosmos. 

Trata-se de dois conceitos cósmicos cujo significado antropológico e 
cultural é muito grande, já que a barbárie em si aparecia como a expressão 
por excelência do caos que, incessantemente, ameaçava submergir o mundo 
organizado, o cosmos. 

Na antiguidade, a oposição caos-cosmos era irredutível. Nas cosmogonias, 
o Nún, oceano cósmico primordial, ameaça o cosmos (mundo dotado de lei e 
inteligível) com suas ondas. Paralelamente, a civilização enfrenta a ameaça per-
manente de Apophis, a serpente mítica saída das profundezas do oceano cósmico 
primordial. Apophis é o inimigo de Ré (o Sol, símbolo da ordem racional do 
mundo), mil vezes atacado, mas jamais vencido. 

No Egito antigo, essas alegorias podiam também servir para dar conta do 
antagonismo fundamental que opõe o universo cósmico e o mundo caótico, vio-
lento e irracional dos bárbaros. De fato, a oposição entre a Ásia bárbara e a África 
civilizada era um dado permanente da história dessa época. L’enseignement pour 
Mérikarê (O ensino por Mérikarê) evoca, com efeito, o “vil asiático”, saqueador, 
imoral, vivendo em um “país pobre em água, de acesso difícil” ou em florestas 
numerosas e misteriosas. Esse ser meio homem, meio animal, corresponde talvez 
aos Hyksos ou às tribos hebraicas, nômades famintos que percorriam a região 
em busca de pastos e de comida.

Mesmo a consciência dos “bárbaros” refletia esses antagonismos. A visão 
da civilização desses últimos era ambígua. Com efeito, se notava neles uma 
mistura contraditória de atração-repulsão. As narrativas em relação às viagens 
de pessoas bíblicas para o Faraó são testemunhas disso. Eis o que é atrativo. 
A narrativa de Caim e Abel propõe uma abordagem diferente, que ilustra a 
hostilidade dos nômades para a civilização agrícola e urbana. Abel simboliza, 
com efeito, o etos pastoral, enquanto que Caim figura o etos agrário e urbano.13 
Assim então, as oferendas de Abel, feitas dos primeiros nascidos de seu rebanho, 
foram agradáveis a Javé que desdenhou os produtos dos campos de Caim. A 
Bíblia faz desse último um espírito invejoso. Então, o texto bíblico o acusa da 
morte de seu irmão. Essa história de morte contra um inocente é destinada a 
legitimar a danação irremediável da exuberante e orgulhosa civilização agrária 
e urbana, que simboliza, como por acaso, a África.

13 A Bíblia faz de Caim o ancestre da humanidade dando origem à civilização urbana (Henok), 
com seus prazeres e suas comodidades. Caim é também o ancestral dos ferreiros especializados no 
trabalho do cobre e do ferro. Tubal-Caïn, que designa o criador das profissões do forjamento do 
metal, remete ao nome de um povo do Norte, Tubal, país dos metais (Gn 10-2) e ao ferreiro (Caim). 
Tubal-Caïn tem uma irmã, Naama (a “linda”), a “mais velha”, provável nome dada às “prostitutas”, 
segundo uma versão da Bíblia de Jerusalém.



FOÉ, N. Afrique en dialogue, Afrique en auto-questionnement: universalisme ou...

Educar em Revista, Curitiba, Brasil, n. 47, p. 175-228, jan./mar. 2013. Editora UFPR 199

Mas, como império universal, o Egito não podia se limitar a esse antago-
nismo primordial. A partir da expansão de Tutmés III (1484-1450) em direção à 
Ásia, o Egito aprende a afinar o conhecimento que ele teve sobre seus rivais; ao 
mesmo tempo, ele começa progressivamente a integrar esses últimos na comum 
humanidade. É assim que o ideal universalista triunfou.

Polo eminente do comércio internacional, a Síria havia sido certamente 
conquistada de maneira violenta, mas o Império que resultou dessa conquista da 
Ásia foi o objeto de uma legitimação ideológica fundada em um culto universal: 
a religião de Amon, deus da monarquia, deus igualmente “de todos seus sujeitos, 
de toda a terra”. Radicalizando de um ponto de vista teológico essa perspectiva, 
Aménophis IV (Akhnaton) tira daí uma religião mais universal ainda.14 Esse rei 
era, com efeito, um espírito cosmopolita, por causa de seu triplo pertencimento 
à África (Egito pelo seu pai), ao mundo ariano (pela sua mãe) e semita (pela sua 
avó). A religião de Aton (o espírito solar) era um monoteísmo baseado sobre o 
misticismo, a liberdade, o individualismo e a igualdade. Deus criou, com efeito, 
a terra, os homens, os animais, as plantas etc., e mantém vivos todos; seus raios 
iluminam todos os países da terra; ele definiu a tabela das nações e, para cada 
povo, ele atribuiu um destino singular.15 Como o Egito do Novo Império, o 
universo de Aton era uma mistura de seres de todos os tipos, de raças diferentes, 
de nações diversas. Apesar de sua diversidade, a humanidade – com todas suas 
componentes raciais, linguísticas, étnicas, nacionais –, é igual defronte a Deus 
e cada um se beneficia dos mesmos privilégios; cada um se beneficia do mesmo 
amor e de uma proteção igual.

Sem dúvida, a realidade de um Estado bem organizado e de um Império 
que reúne e mistura em seu seio uma multiplicidade de povos sugeriu ao Egito 
a ideia de uma instância metafísica superior, capaz de transcender os indivíduos, 
as particularidades familiares, clânicas, raciais, religiosas. A Razão aparece 

14 Cf. Jacques Pirenne, Les Grands courants de l’histoire universelle. T. 1, Des origines à 
l’Islam. Paris: Éditions de la Baconnière/Éditions Albin Michel, 1959, p. 65. Cf. também E. Drioton 
et J. Vandier, Les peuples de l’Orient Méditerranéen. Paris: PUF, 1952. p. 343-346.

15 “Você colocou cada um em seu lugar e você faz o que lhes é necessário; cada um tem seu 
alimento e seus dias são calculados”. Mas se o espírito universal teve o cuidado de diferenciar os 
povos pela língua e pela pele – “Suas línguas falam diversamente como é diferente seu aspecto; sua 
pele é diferente, pois, você distinguiu os povos” –, ele assegura a todos, egípcios e os estrangeiros, 
uma igual proteção. Pois, embora diferentes, todos os homens são parecidos e iguais: “Todos os 
países distantes, você cuida deles”, criando milhões de seres, Deus quis fazer de todos os irmãos, 
os cidadãos de um mesmo mundo, tão diversos sejam eles. É o sol em si que faz sua unidade, pois 
“cidades, localidades, campos, caminhos e rios – cada olho te vê de frente enquanto o sol do dia 
sobre a terra”. Cf. Citado por Adolf Erman, O Egito dos faraós, traduzido do alemão por Henri 
Wild. Paris: Payot, 1939. p. 198-199.



FOÉ, N. Afrique en dialogue, Afrique en auto-questionnement: universalisme ou...

Educar em Revista, Curitiba, Brasil, n. 47, p. 175-228, jan./mar. 2013. Editora UFPR200

como essa instância que o documento de filosofia de Mênfis coloca diretamente 
no coração do cosmos. Ptah, o Deus maior de Mênfis, é um deus intelectual; 
ele simboliza o Logos que vê tudo, entende tudo e pensa. Vemos assim como o 
Logos vem para coroar um processo de universalização como síntese ideal do 
ajuntamento humano, territorial, econômico, cultural e político. Com efeito, a 
pretensão da Razão é sintetizar o mundo na sua diversidade e dotar a variedade 
de coisas – que o constituem – de uma lei superior comum e universal: uma lei 
racional e inteligível para todos os homens. Isto explica por que o Egito foi o 
berço das matemáticas, da filosofia, da cultura sábia.

É no ponto de encontro das coisas universais que os povos dialogam melhor 
e se fecundam mutuamente. É o que fizeram o Egito e a Grécia na antiguidade. 
O Egito havia inventado as progressões aritméticas e geométricas, as equações 
do 1° e do 2° graus, o cálculo da superfície do triângulo, do trapézio, do círculo, 
do volume do cilindro e do tronco da pirâmide. Temos aqui as dádivas divinas 
do Egito para Grécia, sua irmã mais jovem.

Nem Tales nem Pitágoras são os autores dos teoremas que os tornaram 
famosos. A razão é que esses teoremas são egípcios. A começar por Platão, que 
viveu por 13 anos no Egito, os gregos eram muito orgulhosos desses dons que 
vieram do Egito. Os indícios das contribuições do Egito são visíveis nas obras 
de quase todos os pensadores pré-socráticos. No Timeu, Platão compara a antiga 
ciência (sábio) egípcia, feita de seriedade e de profundidade, à superficialidade 
do jovem espírito grego, representado por Sólon. A figura maior de Dionísio 
ocupa também um lugar importante no universo mental e cultural grego. É que, 
referindo-se a um Deus estranho – Osíris, o nome egípcio de Dionísio – a Grécia, 
durante a época dos tiranos, encarou, pela primeira vez, a ideia de uma revolução 
democrática. Por exemplo, como mostra o teatro de Eurípides, Dionísio aparece 
como o libertador da mulher grega.

Uma ciência erudita e uma cultura sábia e requintada: tal é o nível a partir 
do qual, durante milênios, a África dialogou com a Europa e a Ásia. Comum a 
todos os homens, a instância da Razão fornece a todos os povos as ferramentas 
lógicas apropriadas para facilitar a comunicação e os intercâmbios. Esse diálogo 
exemplar entre dois continentes a priori antagonistas e a apropriação da herança 
egípcia pelo Oriente e pelo Ocidente contradizem de maneira clara as tolices 
pós-modernas e a relação com o diferente, o dissenso, o dissentimento e “a pre-
tendida impossibilidade de se compreender separar as tradições, as culturas, as 
gerações ou os períodos históricos diferentes” (BOUVERESSE, 1984, p. 139). 
Paul Feyerabend (1979), J. F. Lyotard (1979) e seus seguidores pós-colonialistas 
afirmam a universalidade do espírito de discórdia. Eles inventaram o conceito 
de intercâmbio livre entre as tradições culturais precisamente para mostrar a 
impossibilidade de um entendimento racional entre as culturas. Eles recusam 



FOÉ, N. Afrique en dialogue, Afrique en auto-questionnement: universalisme ou...

Educar em Revista, Curitiba, Brasil, n. 47, p. 175-228, jan./mar. 2013. Editora UFPR 201

o “diálogo dirigido”, que supõe um diálogo racional, argumentado, a partir da 
crítica das bases dogmáticas de cada tradição cultural ou religiosa. Proibir um 
intercâmbio racional entre as tradições significa que os fundamentos dogmáti-
cos dessas últimas não devem ser nem discutidos nem transgredidos. É nesse 
sentido que Michel Foucault (1966) afirma que o Logos é incapaz de constituir 
uma ponte válida para a alteridade.

Para se beneficiar dos tesouros espirituais dos “bárbaros”, os próprios 
gregos foram forçados a superar seus piores preconceitos nacionalistas. Por 
exemplo, na direção do Vale do Nilo, a Grécia se projetou com suas ferramentas 
lógicas, que lhe permitiram penetrar diretamente no núcleo racional de uma 
civilização (Egito) que gostava de esconder os preciosos depósitos cognitivos 
e as brilhantes pérolas científicas e filosóficas sob densas gangas místicas. A 
qualidade e a força essenciais da Grécia então foram sua habilidade em recuperar 
o núcleo racional da cultura dos povos que ela havia vencido. Do fundo de sua 
derrota, esses povos podiam oferecer aos vencedores o melhor de sua essência.

Essa disposição do espírito é estranha tanto à teoria da alma negra (Sen-
ghor) quanto à abordagem pós-moderna e pós-colonial, na moda hoje em dia. 
Essas doutrinas não nos dizem nem como viver com uma distância crítica as 
culturas herdadas, nem como transgredir os fundamentos dogmáticos de nossas 
tradições culturais; da mesma maneira, elas são incapazes de nos ensinar como 
dialogar com o núcleo substancial das tradições culturais estrangeiras que nos 
são propostas. Tal é, por exemplo, o problema introduzido pela cultura da di-
ferença e pela teoria da alma negra.

A teoria da “alma negra” e o “culto da diferença”: significação 
histórica e social

A negritude e a teoria da “alma negra”

Historicamente, o culto da diferença é um indício de que o povo perdeu 
a iniciativa histórica e que sua cultura não fala mais do topo da história uni-
versal, mas do abismo histórico. Trata-se então aqui de um dos sintomas mais 
expressivos da derrota histórica de um povo. Esse sintoma significa que, histo-
ricamente derrotado, o homem se contenta em balbuciar a partir da estreiteza de 
sua particularidade e de conversar miseravelmente consigo mesmo, de maneira 
repetitiva e tautológica. A filosofia de Edward Wilmot Blyden e a de Léopold 
Sédar Senghor ilustram perfeitamente essa tendência.



FOÉ, N. Afrique en dialogue, Afrique en auto-questionnement: universalisme ou...

Educar em Revista, Curitiba, Brasil, n. 47, p. 175-228, jan./mar. 2013. Editora UFPR202

Edward Wilmot Blyden e a divinização da alma negra

Blyden nasceu na escravidão em três de agosto de 1832, em Saint Thomas, 
uma ilha das Antilhas dinamarquesas, talvez de pais originários da Nigéria. De-
pois de brilhantes estudos primários e secundários, ele chega aos Estados Unidos 
em 1850. A discriminação racial o impede de seguir seus estudos. Assim, a New 
York Colonization Society (Sociedade de Colonização nova-iorquina) organiza 
sua emigração em direção à Libéria. Neste país, Blyden se ilustra como estudante 
na Presbyterian High School de Monróvia. Poliglota, ele domina perfeitamente 
o grego, o latim, o hebreu (que ele havia aprendido sozinho), o árabe e o fran-
cês. Ele começa então uma rica carreira de professor e de pastor. O governo da 
Libéria, novamente independente, lhe confia uma missão em 1861: ele deve ir 
aos Estados Unidos para encorajar a emigração dos ex-escravos para a África. 
Com Gladston, primeiro-ministro britânico, ele estabelece uma correspondência 
que ficou famosa. Mais tarde, em 1905, Blyden é Ministro plenipotenciário em 
Paris. Ele falece em 1912, com 80 anos, deixando uma obra significante: A Voice 
from Bleeding Africa, Monrovia (1856); A Vindication of the African Race: being 
a brief examination of the argument in favour of African inferiority, Monrovia 
(1857); Hope for Africa, African Repository, Monrovia (1861); The Negro in the 
Ancient History. African Repository, Monrovia (1868); Christianity, Islam and 
the Negro Race, Edinburgh (1967); African Life and Customs, London (1908).

A princípio imbuído de preconceitos racistas sobre a barbárie dos Negros, 
Blyden é convencido – como os missionários e os colonos brancos – da urgência 
de trazer o evangelho e a civilização aos povos pagãos. 

Bem cedo, contudo, Blyden vai mudar para a contestação do preconceito 
em relação à inferioridade congênita do negro. Ele começa então uma longa 
cruzada identitária que o levará mais tarde a rejeitar massivamente a Europa com 
tudo o que esta última representa como sociedade, economia, cultura e religião. 
Ele opõe termo a termo a alma negra ao espírito da Europa. Blyden encara essa 
alma como algo absoluto, imutável e eterno. Os pontos de vista desenvolvidos 
no “West Africa Before Europe” são sem equívoco. Para ele, cada raça é dotada 
de uma alma, de um espírito. As crenças, as instituições, os modos de vida, a 
língua que cada raça se dá são as manifestações dessa alma. Isso implica que 
toda agressão contra a alma do povo constitui um ataque contra a raça em si. É 
esse argumento que permite Blyden rejeitar todas as tentativas de alienação ou 
de contaminação cultural: a África precisa permanecer na sua essência, pura de 
toda influência estrangeira. 

Mas isso não quer dizer que Blyden recusa toda contribuição cultural 
exterior. Porque ela pode só servir como catalisador, a ação que a Europa, por 
exemplo, pode exercer sobre a África não deve incluir nem a natureza nem a 



FOÉ, N. Afrique en dialogue, Afrique en auto-questionnement: universalisme ou...

Educar em Revista, Curitiba, Brasil, n. 47, p. 175-228, jan./mar. 2013. Editora UFPR 203

essência profunda da civilização. O argumento de Blyden é que o conteúdo 
da civilização é determinado somente pelos fatores hereditários de cada raça. 

Segundo Blyden, o Criador dotou cada povo de dons particulares e 
específicos; ao mesmo tempo, ele protege a individualidade, a liberdade e a 
independência de cada nação. Nessa independência, as raças são capazes de 
emitir sons diferentes, concorrendo assim à sinfonia universal.

Marcien Towa (2011) discerniu no pensamento de Blyden um monismo 
panteísta que consiste em divinizar tudo: a natureza, a cultura, o espírito dos 
povos, a civilização etc. Em suas especificidades, as culturas e as civilizações 
são as manifestações dos diferentes aspectos de Deus. A natureza e a cultura 
humana constituem a maneira pela qual Deus se revela: 

Como no grande movimento da natureza, nós percebemos nas grandes 
espécies orgânicas, nos movimentos, as mudanças e a ordem dos 
elementos, a expressão dos vastos pensamentos de Deus, assim como 
percebemos nos grandes tipos de homens, nas diferentes raças do mundo 
– como elas são distintas nas suas características como em suas obras –, 
a vontade, o caráter e a consciência de Deus revelados aos nossos olhos 
(BLYDEN apud TOWA, 2011, p. 79-80).

A partir do postulado panteísta que pretende que Deus se revela diretamen-
te a nós, os artifícios intelectuais que buscam explicar sua essência tornam-se 
fúteis. É porque Blyden invalida as pretensões da teologia europeia, que não só 
deturpa as concepções simples dos povos semitas, mas também veicula a visão 
do mundo dos povos indo-europeus, em particular a dos Romanos, dos Celtas 
e dos Teutos. Blyden reafirma assim seu postulado sobre o caráter imutável 
das culturas. 

Sublinhando que a religião africana se ajusta ao espírito geral da civilização 
africana e à essência da alma negra, ele sacraliza ao mesmo tempo a cultura 
negra. É assim que ele proíbe toda abordagem transcendental da África. Ao 
mesmo tempo, Blyden nega aos africanos o direito de transgredir suas tradi-
ções culturais próprias, ou, pelo menos, de se interrogar sobre a legitimidade 
de certos de seus aspectos.

Léopold Sédar Senghor e a biologização da alma negra 

Com o martiniquês Aimé Césaire (1913-2008), o senegalês Léopold Sé-
dar Senghor (1906-2001) é uma referência maior da Negritude. Essa doutrina 



FOÉ, N. Afrique en dialogue, Afrique en auto-questionnement: universalisme ou...

Educar em Revista, Curitiba, Brasil, n. 47, p. 175-228, jan./mar. 2013. Editora UFPR204

foi desenvolvida na França nos anos 1930 pelos estudantes negros de origem 
africana, da Martinica e das Antilhas. A teoria da alma negra que nos interessa 
aqui tem, sobretudo, a marca de Senghor. Este último veicula a Negritude como 
poeta, ensaísta e político de primeiro plano. Antigo membro da academia france-
sa, Senghor foi também deputado e ministro na França. Senghor foi o primeiro 
Presidente da República do Senegal independente. Ele é autor de numerosas 
publicações. Algumas delas foram reunidas em quatro volumes: Liberdade I, 
Liberdade II, Liberdade III e Liberdade IV. 

Como Blyden, Senghor entende a cultura negra africana como uma es-
sência, esta última visando ao que a coisa é em si, para além da diversidade de 
suas manifestações, de suas formas simultâneas ou sucessivas. Trata-se, como 
sublinha Marcien Towa, de um “universal e estável, o idêntico, para além do 
múltiplo e o móvel” (TOWA, 1978, p. 39). Com Senghor, podemos falar de 
essencialismo cultural. Encontramos nas suas obras uma proliferação confusa 
de essências culturais irredutíveis umas às outras e incomensuráveis umas em 
relação às outras: a alma negra, o gênio branco, a arabidade, a berberidade, a 
germanidade, a francidade, a lusitanidade, a chinesidade etc.

Senghor segue Gastón Berger para dizer que a natureza humana não é 
idêntica entre todos os homens; ele insiste sobre a diversidade essencial das 
naturezas. Mas ele não “pretende estabelecer nenhuma hierarquia” (SENGHOR, 
1964, p. 383) entre elas. Senghor vai mais longe: ele biologiza a cultura e faz 
dela um derivado da raça ou de sua constituição biológica, conformemente à 
afirmação fundamental da caracterologia étnica que pretende que as determina-
ções fundamentais e derivadas do caráter de um indivíduo ou de um grupo são 
enunciáveis, em termos estritamente fisiológicos. Ele explica então a diversidade 
das culturas pela diversidade das raças e pela hereditariedade (SENGHOR, 1964, 
p. 383). É aí que Senghor encontra os pontos de vista da caracterologia étnica 
sobre a alma nacional, a mentalidade própria a cada nação (SENGHOR, 1977, 
p. 122-127). A partir da psicografia dessa doutrina, ele divide a humanidade em 
perpetuados, extrovertidos, introvertidos e flutuantes.

Alguns pensadores acusam a teoria da alma negra de racismo. A acusação 
me parece fundada, mas exagerada. A Negritude, é um racismo na medida em 
que ela biologiza e racializa a cultura; ela é também um racismo porque, como 
prova hoje em dia a teoria do “choque de civilizações” (HUNTINGTON, 1997), 
é difícil dividir cultural e religiosamente a humanidade ou estabelecer uma mapa 
racial e tribal do mundo sem cair no racismo. 

Mas, para os teóricos de alma negra, a fragmentação da espécie huma-
na não implicava a recusa do diálogo com a Europa, por exemplo. Senghor 
acreditava mesmo que afirmar as essências culturais específicas e proclamar a 
africanidade eram o ponto de partida necessário para um diálogo fecundo das 



FOÉ, N. Afrique en dialogue, Afrique en auto-questionnement: universalisme ou...

Educar em Revista, Curitiba, Brasil, n. 47, p. 175-228, jan./mar. 2013. Editora UFPR 205

culturas, a finalidade deste diálogo sendo a “civilização do Universal”. Esta 
última aparece como o lugar por excelência do “encontro do dar e do receber”. 
Mas, um problema essencial devia ser resolvido, em relação à escolha do inter-
locutor da África, numa Europa dividida entre o “intelectualismo do Oeste” e a 
“mística do Leste”. Ora, instintivamente, os teóricos da alma negra escolheram 
a Europa da mística do Leste. A Alemanha encarnava essa última Europa.

O significado histórico e cultural da rebelião mística contra o  
Ocidente

É interessante saber por que a África da Negritude escolheu a Alemanha 
como interlocutora espiritual e cultural. A razão é que tanto a África como a 
Alemanha do século XIX foram acusadas de nacionalismo e mesmo de racismo. 

O racismo aparece sem dúvida como uma questão não só moral, mas 
também estratégica e ideológica. Mas, num contexto de opressão política ou 
cultural, precisamos fazer a diferença entre o racismo dos opressores e o racismo 
dos oprimidos. Os dois racismos não têm o mesmo significado. 

As escolhas racistas dos grupos dominantes traduzem o desejo consciente 
ou inconsciente de segregação racial, política, étnica, cultural, social, econômica 
com o objetivo distanciar-se da humanidade comum e cortar o laço ontológico 
entre eles e outros homens. O corte do laço permite legitimar a dominação e 
a exploração. Pelo contrário, o racismo dos vencidos e dos oprimidos aparece 
como um grito de sofrimento, um alarme, uma queixa ou um clamor de revolta 
contra os opressores. A partir de uma posição histórica subalterna, os patriotas 
dos povos oprimidos são forçados a bramir para serem audíveis. Assim, eles 
reclamam a separação, seja para impor o reconhecimento de sua humanidade, 
seja para vingar-se das humilhações sofridas. 

Nisso, o racismo nacionalista de Blyden e de Senghor nos lembra estranha-
mente o racismo nacionalista dos patriotas alemães da época de Herder, Fichte, 
Strauss e Frobenius. Ernest Renan ironizou esses patriotas afirmando que, para 
eles, o homem é o escravo de sua raça, de sua cultura, de sua língua, do curso 
das flores, da direção das cordilheiras. 

Certamente, muitos patriotas alemães partilhavam a convicção de um de-
terminismo biológico e geográfico da cultura. Tal convicção levou ao problema 
mais delicado do destino racial da comunidade política. É claro que Minha 
luta (Mein Kampf), de Hitler, que coloca estupidamente a questão do desafio 
“moral” e “político” do sangue, tira sua inspiração do velho fundo corrompido 



FOÉ, N. Afrique en dialogue, Afrique en auto-questionnement: universalisme ou...

Educar em Revista, Curitiba, Brasil, n. 47, p. 175-228, jan./mar. 2013. Editora UFPR206

de uma tradição feita de ressentimento e animada pelo espírito de vingança 
e de desafio. Ora, para explicar a causalidade histórica que está na origem da 
grandeza e do declínio das civilizações, essa tradição mostra a importância da 
mistura dos “fatores políticos e morais” com o “fator sangue”. Este último fator 
parece decisivo. É aqui a origem da ideia que pretende que “o sangue comum 
[só] encontra paz e repouso [num] império comum” (HITLER, 2005, p. 66).16

Desde Renan, é comum opor essa concepção dita alemã à concepção dita 
francesa. A “concepção alemã” repousa sobre a “política das raças”. Destacando 
a questão social e democrática, a “concepção francesa” tem sua legitimidade 
da afirmação do direito da nação. A nação aqui não aparece como o produto 
da raça ou do sangue; pelo contrário, se trata de uma escolha livre ou de uma 
adesão voluntária de cidadãos conscientes que aceitam seu agrupamento num 
grande conjunto político. Isso explica a ideia de que a “nação é um plebiscito 
de cada dia” (HITLER, 2005, p. 170).

Os movimentos nacionalistas na África e no Terceiro Mundo se dividiram 
sobre essas duas abordagens contraditórias. Com Blyden (implicitamente) e com 
Senghor (explicitamente), só a concepção alemã prevaleceu. Por exemplo, existe 
uma ideia fundamental que Blyden partilha com Herder: a ideia de recusa da 
química das nações. Certamente, essa recusa não implica automaticamente a 
negação da unidade fundamental da espécie humana, mas os dois pensadores es-
tão de acordo sobre a ideia de uma “conformação original da nação” (HERDER, 
1962, p. 129). Com efeito, Herder estava hostil ao agrupamento da humanidade 
no seio de um grande Estado Universal; pelo contrário, ele julgava que as nações 
seriam mais felizes separadas umas das outras, com as fronteiras claramente 
definidas de um ponto de vista natural, cultural e psicológico: climas, montanhas, 
florestas, rios, desertos, mares, línguas, costumes, temperamentos (HERDER, 
1962, p. 129). Como mais tarde Blyden, ele viu na separação da humanidade 
em raças e em nações a expressão da vontade soberana da providência: Deus 
quis assim complicar a tarefa dos déspotas ávidos de estender seu jugo buscando 
“colocar todos os continentes na barriga de um cavalo de madeira” (HERDER, 
1962, p. 145). Ora, segundo Herder (1962, p. 147): 

[...] até então, nenhum Nemrod conseguiu concentrar em uma mesma 
cerca, a seu benefício e ao de sua família, os habitantes do universo, e 
se desde séculos o objetivo da Europa aliada era se tornar o tirano que 
impõe sua felicidade a todas as nações da terra, essa deusa da felicidade 
está ainda longe de seu objetivo. 

16 Version portugaise, p. 95.



FOÉ, N. Afrique en dialogue, Afrique en auto-questionnement: universalisme ou...

Educar em Revista, Curitiba, Brasil, n. 47, p. 175-228, jan./mar. 2013. Editora UFPR 207

A ideia que se evidencia aqui é a de uma “democracia cultural” ou “ra-
cial”; é também a defesa do direito de pessoas e de culturas para seu autode-
senvolvimento. Em nome do respeito da especificidade da cada povo, Herder 
condena, por exemplo, o eurocentrismo e rejeita firmemente o mito da missão 
civilizadora, causa, segundo ele, de um “orgulho” tolo [que pretende] que 
os habitantes de todas as partes do mundo deveriam se tornar europeus para 
atingir a felicidade (HERDER, 1962, p. 137). Para Herder, a brutal intrusão da 
Europa imperialista na história dos outros continentes aparece só como uma 
tirania. E, para ele, seria absurdo que o destino dos povos não europeus se de-
senvolva no seio de um Estado universal dominado pela Europa. Tal pretensão 
à dominação universal é por essência contranatural. Além disso, afirma Herder, 
os outros continentes não esperaram a Europa para buscar e encontrar as vias 
originais para seu desenvolvimento (HERDER, 1962, p. 147). Herder convida 
então a Europa à modéstia nas suas pretensões hegemônicas. A explicação é 
que a Europa aproveitou de sua posição favorável de ponto de encontro das 
civilizações. Ela foi o “resultado de numerosos esforços comuns” (HERDER, 
1962, p. 507). O único “mérito” deste continente foi de constituir “a esponja” 
que teve a sorte de crescer num lugar privilegiado onde ele podia absorver o 
“suco da ciência” (HERDER, 1962, p. 153) produzido pelas outras nações. 
Herder sublinha o papel maior da África e da Ásia nessa evolução. Esses “dois 
e ricos continentes enlaçavam sua irmã mais jovem e mais pobre”. A África e 
a Ásia enviaram as mercadorias e as invenções do fim do mundo em direção a 
Europa. Os bens vieram de todas as regiões com as mais antigas civilizações. 
Com essas contribuições diversas, a Europa estimulou sua aplicação técnica e 
seu próprio dom de invenção (HERDER, s/d., p. 509).17

As ideias de Herder sobre a escravidão e a colonização são também 
radicais. Quando ele evoca a deportação dos Negros, ele sublinha fortemente 
“a dor e a desesperança de um escravo comprado ou roubado, quando ele diz 
adeus a seu país natal”18 (HERDER, s/d., p. 54). Aliás, a crítica da deportação 
do Negro é conforme a sua teoria do clima e da raça. Ele diz: 

Que direito vocês têm, monstros impiedosos, de se aproximarem do país 
desses infelizes... de tirá-los de sua pátria pela força ou pela artimanha? 
Durante longos séculos, essa parte do mundo foi a pátria de seus pais, 
e é a ela que eles pertencem: seus ancestrais a adquiriram pelo preço o 

17 Trad. M. Rouché, Livro XX.
18 Livre VII, Chap. II., trad. D’Edgar Quinet.



FOÉ, N. Afrique en dialogue, Afrique en auto-questionnement: universalisme ou...

Educar em Revista, Curitiba, Brasil, n. 47, p. 175-228, jan./mar. 2013. Editora UFPR208

mais caro e o mais incontestável, ao preço da forma e da constituição 
negra; dando-lhe sua marca, o sol os adotou como seus filhos e os marcou 
com seu próprios carimbos. Em qualquer lugar que vocês os levarem 
vocês serão vistos como infames, como pilhadores e ladrões de homens 
(HERDER, s/d., p. 54).19

Herder estava convencido da fraternidade de todos os homens. Para ele, a 
fraternidade aparece como o laço natural e moral que une toda a humanidade. 
A qualidade de irmão proíbe então a eliminação ou a opressão das outras raças. 
Isto explica a forte exortação seguinte: “Quanto a você, ó homem, respeite-se 
[...] Seu irmão [é] de fato o habitante da América e o Negro. Esse último, você 
não deve o oprimir, o assassinar e o roubar” (HERDER, s/d., p. 127). 

Essa exortação basta; um comentário suplementar não me parece ne-
cessário para traduzir a generosidade exemplar de Herder. Insistamos pelo 
contrário sobre uma de suas intuições mais fortes, quase materialistas. Herder 
explica a colonização, o imperialismo e a escravidão pelo desejo de expansão 
do mercado mundial. Esse último aparece como um fator maior de desigualdade 
e de opressão. Herder está convencido de que são a ganância e o gosto pelo 
lucro que impulsionavam a Europa para a conquista, para a pilhagem e para a 
devastação dos continentes.20

Identificando o capitalismo como o princípio explicativo da unidade 
negativa do mundo, Herder tem em suas mãos todos os recursos para uma 
solução dialética da contradição fundamental que ele conseguiu identificar. 
Inexplicavelmente, ele falha. Mas por quê?

É importante compreender por que, com o conjunto de ferramentas teó-
ricas que eles têm em mãos, os teóricos dos gênios nacionais específicos são 
incapazes de ir além da afirmação errônea que pretende que “[c]ada povo se 
apega firmemente as suas próprias representações [porque elas] lhes são verda-
deiramente apropriadas [e], convêm à sua terra, ao seu céu; elas derivam de suas 
maneiras de viver e lhes foram transmitidas de pai para filho, sem interrupção?” 
(HERDER, s/d., p. 96-97).21

Várias hipóteses são possíveis para explicar o fracasso. É necessário 
examinar algumas delas.

19 Trad. E. Quinet.
20 “Ô filhos de Dédale, mensageiro do destino, que instrumentos estão entre suas mãos para 

espalhar a felicidade sobre a terra, por meios humanos e gloriosos! E quantas vezes o amor insolente 
e interesseiro pelo ganho não os conduziu nos caminhos opostos!”, Livro VII, trad. E. Quinet.

21 Livro VIII, trad. E. Quinet.



FOÉ, N. Afrique en dialogue, Afrique en auto-questionnement: universalisme ou...

Educar em Revista, Curitiba, Brasil, n. 47, p. 175-228, jan./mar. 2013. Editora UFPR 209

As ciladas de uma concepção intuitiva do diálogo cultural

Essa concepção implica a princípio uma “apreensão intuitiva da espe-
cificidade de cada cultura”. O objetivo aqui é estabelecer um diálogo entre as 
essências culturais sem mediação, em seu estado primitivo. O principio básico 
aqui é que só a justaposição e a confrontação das essências culturais fechadas 
podem facilitar a emergência do universal. O desafio aqui não é sair de sua 
particularidade própria, mas apreender o Outro no que ele tem de especifico. É o 
problema estimulante colocado pela conversa entre a Deutschheit e a Negerheit, 
a Germanidade e a Negritude, a Alma alemã e a Alma negra. 

Quando Leo Frobenius introduz esse diálogo, ele só tenta de reativar a 
tradição equivocada de tolerância racial e cultural iniciada por Herder. Essa 
reativação ocorre em um contexto histórico novo, que corresponde à colonização 
da África pela Alemanha.

Antes de examinar no detalhe os termos do diálogo proposto, coloquemo-
-nos antes de tudo a questão da pertinência e, mesmo, da lealdade de um diálogo 
cultural entre uma potência ocupante agressiva (a Alemanha) e um continente 
submetido pela Europa (a África). A resposta é que nem Leo Frobenius nem seu 
principal interlocutor africano, Léopold Sédar Senghor, conseguiram encarar tais 
questões, sem dúvida em razão da orientação espiritualista e da visão mística 
do mundo que os animavam. Mas, meu ponto de vista é que, por intermédio 
de um personagem como Leo Frobenius, a Alemanha imperialista buscava 
um argumento ideológico e cultural de peso para justificar, contra seus rivais 
franceses e ingleses, sua presença no continente negro. 

Para colocar os pés na África, os franceses e os ingleses invocaram a 
“missão civilizadora”. Quanto à Alemanha, todo mundo estava ciente dos per-
niciosos planos imperialistas de seu envolvimento na África. Contudo, parte da 
elite alemã não estava à vontade com a pretensão da Europa de “civilizar” outras 
nações. Sem dúvida, essa elite se lembrava da história recente de Alemanha. 
Com efeito, durante longos séculos, o “gênio francês”, através do universalismo 
de sua língua, de sua filosofia e de sua literatura, buscou inibir a liberdade de 
expressão das identidades nacionais dos países da Europa. É a época em que, 
em plena confusão, a Academia de Berlin se interrogava (1783): “O que fez 
a língua francesa universal? Por que ela merece essa prerrogativa? Pode-se 
presumir que ela a conserva?”.

Porém, sob uma aparência bondosa de alguns de sua elite, os alemães fa-
ziam também um cálculo estratégico: em busca de aliados no contexto confuso 
da Primeira Guerra Mundial, o argumento ideológico e cultural do parentesco 
espiritual entre a alma negra e a alma alemã podia servir, na medida em que, 
inconscientemente, esse argumento se apoiava sobre os fatos que a história podia 



FOÉ, N. Afrique en dialogue, Afrique en auto-questionnement: universalisme ou...

Educar em Revista, Curitiba, Brasil, n. 47, p. 175-228, jan./mar. 2013. Editora UFPR210

também ratificar. Por exemplo, para além do fato colonial, para além da diferença 
evidente dos níveis de desenvolvimento científico, tecnológico e econômico, 
uma mesma realidade social aproximava a Alemanha “irracional” e a África 
“pura”: seu comum atraso social em relação à evolução burguesa moderna. 

Apesar de seus progressos fulgurantes no domínio industrial e tecnológi-
co, a Alemanha dessa época tinha grandes dificuldades em liquidar a herança 
medieval que paralisava suas estruturas sociais e políticas. O espírito nacional 
(Deutschheit) que os alemães opunham ao espírito materialista, racionalista, 
intelectualista do Ocidente (França e Inglaterra), só a tradução metafísica e 
cultural desse atraso social induziria a recusa da ordem social e política bur-
guesa moderna: a democracia, o progresso social, e enfim, a racionalização das 
relações sociais (por exemplo, a ideia de igualdade social).

A partir dessa postura retrógrada – que os Alemães celebravam como uma 
aquisição definitiva ou como uma marca de sua essência e de sua identidade –, 
era fácil para Frobenius discorrer, ingenuamente, sobre o parentesco espiritual 
entre a Alemanha e a África. Essa ideia de parentesco conseguiu verdadeiramente 
se impor no espírito de seu autor depois de uma longa e esgotante polêmica 
contra o “Ocidente”. 

Na África, a oposição que ele estabelece entre a “mística do Leste” e o 
“intelectualismo ocidental” encontra sua correspondência na oposição entre o 
“Américo” e o “etiópico”. Segundo ele, 

[O] Ocidente criou o realismo inglês e o racionalismo francês, o Leste 
criou a mística alemã... A afinidade com as civilizações correspondentes 
na África é completada. O sentido do fato nas civilizações francesas, 
inglesas e hamíticas; o sentido do real nas civilizações alemã e etiopiana 
(FROBENIUS, 1940, p. 31).

Esses pontos de vista estavam em perfeito acordo com o anticapitalismo 
romântico dessa época. Esse último repousava, lembremo-nos, sobre a crítica 
da divisão do trabalho capitalista e suas consequências no plano moral. Da 
mesma maneira, o anticapitalismo romântico idealizava as formas culturais do 
passado e tentava reabilitar (contra a razão e a modernidade), as velhas formas 
diretoras da consciência humana: religiosidade, mística, crença etc. Frobenius 
explica o parentesco espiritual entre a alma alemã e a alma negra a partir de 
uma etnotipologia fundada na nostalgia, no êxtase, na fé, no maravilhoso. De 
tipo dionisiano, as civilizações de essência etiópico-teutônica se caracterizariam 
fundamentalmente pela emoção, pelo dom da comoção e pela intuição mística. 



FOÉ, N. Afrique en dialogue, Afrique en auto-questionnement: universalisme ou...

Educar em Revista, Curitiba, Brasil, n. 47, p. 175-228, jan./mar. 2013. Editora UFPR 211

Sua metafísica repousaria sobre uma “mística fantasiosa”, indiferente à lógica 
e ao saber conceitual; sua Weltanschauung revela um universo demonico, a 
“faculdade de estar emocionado pela essência dos fenômenos” (FROBENIUS, 
1952, p. 25), o “simbolismo irracional dos números” (FROBENIUS, 1940, p. 
148), o “sentimento vital”, o “pensamento vegetativo” (FROBENIUS, 1940, 
p. 87), o “abandono ao outro” etc.

Apesar de seu caráter ingênuo e caricatural, a doutrina de Frobenius 
consegue fascinar os partidários da Negritude. Senghor foi o primeiro a reco-
nhecer sua dívida com o filósofo alemão. Num texto intitulado “As lições de 
Frobenius”, ele explica que, em 1936, A história da civilização africana foi 
para ele “um estampido de trovão”. A verdade é que, confia ele num outro texto 
intitulado “Negritude e germanidade II”, “todas as ideias difundidas e confusas 
que circulavam antecipadamente nas nossas cabeças, estudantes, militantes da 
Negritude, encontraram de repente uma coluna vertebral. As dúvidas que nos 
habitavam desapareceram instantaneamente” (SENGHOR, 1977, p. 13). 

Senghor sempre considerou Frobenius como um reagente, um fermento 
capaz de ativar o espírito de descoberta ou de acordar e de fortalecer as ener-
gias dormentes do homem negro (SENGHOR, 1977, p. 13). É que a visão 
frobeniosiana de uma “África ainda pura, não contaminada pela influência 
exterior” (FROBENIUS, 1980, p. 26) aparecia aqui como um alimento capaz 
de estimular o ardor.

Mas a fascinação que o pensador alemão exerce sobre o poeta da Negri-
tude vem também de uma velha imaginação infantil. É que a imaginação do 
jovem Senghor era povoada de imagens de heróis germânicos grandes, louros, 
de olhos azuis mais que os de gauleses. Sem dúvida, esses seres excepcionais 
eram menos generosos, mas os guerreiros astutos, com coragem audaciosa, en-
cantavam (SENGHOR, 1977, p. 12). No espírito do poeta, a simples evocação 
do nome “Germano” era suficiente para imaginar a turbulenta tropa de Odin. 
Vemos aqui que a brutalidade selvagem dos bárbaros seduzia muito o jovem 
Senghor. Para além disso, o Germânico que fascina tanto Senghor é não só o 
grosseiro homem das grandes invasões, mas também o homem da ordem, visto 
que essa qualidade diz respeito à nobreza. Na verdade, Senghor se via como 
um nobre, um sangue azul!

Há outro traço da alma alemã que atrai o poeta. É a concepção do mundo 
que inclina para uma “compreensão profunda das coisas” e que fez dos ale-
mães um povo não só de guerreiros, mas também de músicos e de poetas. Sem 
dúvida, de todos os homens, os alemães são uma das raras nações da terra que 
conseguiram realizar uma harmoniosa síntese entre a violência mais anima-
lesca e a melodia mais suave, a agressividade selvagem da guerra e a doçura 
tranquilizante da música.



FOÉ, N. Afrique en dialogue, Afrique en auto-questionnement: universalisme ou...

Educar em Revista, Curitiba, Brasil, n. 47, p. 175-228, jan./mar. 2013. Editora UFPR212

Ora, Emile Ludwig nos ensina que são as experiências terríveis da vida que 
permitiram a esses bárbaros conseguir a bela combinação de dois dons antagô-
nicos: o dom da guerra e o dom da música. É, especifica ele, uma vida de riscos 
que tinha a paz e a doçura como algo desprezível; e “mais tarde, uma existência 
cujos horrores ultrapassavam a crueldade geral da Idade Média, no meio das 
aventuras selvagens onde se massacravam os prisioneiros e onde a lei da vingança 
era exaltada”. Tudo isso “ocasionou uma melancolia nostálgica nesses corações 
‘reprimidos’ pela dureza dos chefes e a rigidez do ideal de barbárie” (LUDWIG, 
1941, p. 44). Ao final, a música encantadora de Arion conseguiu amolecer o 
coração dos monstros marinhos, e a lira de Orfeu conseguiu tocar os monstros 
telúricos. Isso significa que a música e a poesia podiam também afetar “essa na-
ção incurável [...], bárbara, verdadeiramente bestial”, “esses porcos e incuráveis 
imundos meio diabos, meio homens”, segundo uma severa apreciação de Luther.

Com Madame de Staël, podemos ir mais longe na descoberta dessa alma 
romântica, amiga da poesia que fascinava tanto a Negritude. Ela diz que a origem 
principal da poesia é o terror que inspiram “os fantasmas e os bruxos, resíduos 
da mitologia nórdica (que) agrada (tanto) não só ao povo, mas também aos 
homens iluminados” (STAËL, s/d., p. 193). Ora, apesar do rigor imposto pela 
Inquisição, apesar da repressão das heresias, a poesia, fiel a sua própria natureza, 
continua a veicular as superstições populares. Aí reside, segundo Madame de 
Staël, o segredo e a grandeza de toda poesia autêntica. Pois “a poesia não pode 
ser popular quando ela despreza o que exerce um império irreflexivo sobre a 
imaginação”: os fantasmas, a magia, a bruxaria (STAËL, s/d., p. 193). 

Efetivamente, tudo na mística alemã, suas canções, sua poesia nacional, 
sugere Faust. Nós temos aí a causa última dessa profusão de histórias mágicas, 
de viagens cósmicas, de astrologia, de sabá de feiticeiros, de luxúria (DABE-
ZIES, 1973, p. 18). Aliás, o cenário cultural e ideológico alemão dessa época 
mostra uma estreita conjunção entre o romantismo e o mundo dos fantasmas, 
dos espíritos, das aparições (STIRNER, 1972/1978; BRUNSCHWIG, 1973). É 
esse mundo encantado que fascinou a “África dos mistérios”: uma África que 
só existia na imaginação dos etnólogos e de seus seguidores da Negritude e da 
“filosofia banto”.

Para voltar a Senghor, podemos dizer com ele mesmo que certamente Na-
poleão fazia parte também de seus heróis preferidos; mas o poeta não achava o 
general francês particularmente generoso (SENGHOR, 1977, p. 12). A verdade 
é que esse “espírito do mundo a cavalo” dos tempos modernos fascinava os cos-
mopolitas alemães, mas nunca o poeta da Negritude. Abatendo o Sacro Império 
Germânico – corpo político da alma alemã –, Napoleão pensava ter realizado, 
na dor, uma operação de salubridade espiritual e intelectual; ele acreditava ter 
saído de sua estagnação essa má aluna da Europa que relutava em juntar-se ao 



FOÉ, N. Afrique en dialogue, Afrique en auto-questionnement: universalisme ou...

Educar em Revista, Curitiba, Brasil, n. 47, p. 175-228, jan./mar. 2013. Editora UFPR 213

grupo das nações civilizadas. Essa violação da alma alemã era insuportável para 
Senghor. Este homem é certamente o nostálgico dos tempos obscuros, mas ele 
aparece também como um Negro vingador, que, pela abominação do general 
francês, quer precisamente mostrar a natureza hedionda do Ocidente da Razão 
e do Iluminismo que se obstina em destruir o essencial na alma dos povos.

A rebelião mística e a modernização conservadora

Na verdade, Senghor estava em perfeita simbiose com os românticos 
alemães. Lembremos que esses últimos poderiam aceitar a mecanização radical 
de seu país; mas a ciência e a técnica os fascinavam, só por razões pragmáticas, 
estratégicas e militares. É porque, contra os valores espirituais e culturais da 
modernidade (racionalismo, secularismo, democracia etc.), esses nostálgicos 
propunham como alternativa o etos pré-moderno. A Alemanha oferece assim 
uma ilustração perfeita do espírito da modernização conservadora que significa 
a aceitação da ciência e da tecnologia e a recusa da visão científica do mundo 
específica à modernidade. Assim não é contraditório para uma nação “irracio-
nal” e “eterna” convocar de maneira cínica a razão instrumental para impor 
suas próprias escolhas espirituais, culturais e políticas – pré-modernas – ao 
mundo. Assim, a Alemanha do fim do século se prepara ao grande confronto 
em uma curiosa atmosfera de exuberância tecnológica e industrial e de fervor 
místico. Com efeito, o país se industrializa e se militariza em ritmo acelerado. 
Ao mesmo tempo, a Alemanha recusa a modernização social e política através 
de seus ideólogos como Frobenius. 

É interessante ver como essa modernização conservadora influenciou as 
orientações profundas da Negritude. Pois, o problema da alma negra se colo-
cou num contexto de polêmica contra a linha geral da evolução seguida pelas 
nações modernas. A afirmação da base dos partidários da Negritude é que as 
formas antigas e irracionais do ser social e político são só capazes promover 
uma “mentalidade criadora” e permitir o desenvolvimento do continente negro.

Uma conclusão provisória se impõe aqui: a Deutschheit e a Negerheit 
coincidem com a conservação de formas caducas e irracionais do ser social. 
São esses arcaísmos sociais e políticos que glorificam Frobenius e Senghor em 
suas abordagens da alma negra e da alma alemã.

Quando, na África, se fala de certas formas de “resistência cultural” ao 
Ocidente, é bom saber a que valores remetem exatamente essa “resistência” e 
esse “nacionalismo”. Geralmente, a “resistência” e o “nacionalismo” corres-
pondem simplesmente à recusa do progresso social e político.

Essa atitude não é inédita na história do continente negro, como mostra o 
exemplo da defesa do costume, na época de Abomeh, por exemplo. Diante das 



FOÉ, N. Afrique en dialogue, Afrique en auto-questionnement: universalisme ou...

Educar em Revista, Curitiba, Brasil, n. 47, p. 175-228, jan./mar. 2013. Editora UFPR214

objurgações dos “amigos do Ocidente” em relação à persistência dos costumes 
bárbaros (os sacrifícios humanos, por exemplo), a aristocracia escravagista de 
Abomeh respondeu com um enrijecimento nacionalista e tradicionalista que 
implicava um retorno ostentatório aos costumes. Ora, esse retorno se traduziu 
pelas execuções massivas durante os anos 1858-1861. Isso visava a dois objetivos 
principais: por um lado, ridicularizar a Europa com seus supostos valores de 
direitos do homem, e, de outro lado, provocar o pavor nos meios dos escravos das 
plantações e glorificar a monarquia (COQUERY-VIDROVITCH, 1977, p. 166). 

As doutrinas da alma negra ou da autenticidade na África contemporânea 
não sabem como superar esse esquema já clássico na evolução de certos povos 
que só aceitam os instrumentos técnicos da modernidade e rejeitam seu espírito 
baseados sobre a razão emancipadora.

Eis então o terreno que os partidos irracionalistas da África e da Alemanha 
escolheram para dialogar no início e no meio do século XX. A crítica da razão 
emancipadora é feita sem concessão. Frobenius, por sua parte, faz parte desses 
ideólogos do Reich, nostálgicos da Idade Média e para quem a República de Wei-
mar, com sua democracia peculiar, constituía um simples “artigo de importação 
ocidental”; um veneno próprio a destruir o corpo da nação. Para ele, “nossa ideia 
nacional do Estado desaparece em benefício de uma dominação dos partidos” 
(FROBENIUS, 1940, p. 26). De todos os “deuses estrangeiros” cuja adoração 
levou a Alemanha para “pesadas falhas de estilo”, o regime de partidos, o parla-
mentarismo e a república apareciam para Frobenius como os mais abomináveis.

É necessário propor uma explicação global à deriva descrita. Tenho duas 
hipóteses. A primeira concerne à dificuldade de enfrentar a questão social; a 
secunda hipótese concerne à cultura da servidão que age a longo prazo.

A questão nacional como substituto à questão social

A África em luta para sua emancipação tinha que resolver ao mesmo 
tempo muitas questões maiores, umas tão urgentes quanto outras: a questão da 
libertação nacional, a da unidade nacional e, enfim, as da emancipação social 
e da afirmação da personalidade cultural. Para fazê-lo, o continente teve dois 
modelos antagonistas: o modelo alemão e o modelo francês. Ele escolheu instin-
tivamente o modelo que parecia corresponder a sua situação caracterizada pela 
fragmentação de seus territórios, pela dispersão de suas comunidades humanas 
e pela diversidade de suas línguas. Impôs-se então à África a ficção tipicamente 
germânica de uma entidade supraindividual (o espírito do povo, a alma nacional 
etc.), suscetível de manter juntos os indivíduos e as tribos para construir uma 
comunidade política orgânica. É dizer que a teoria da alma negra reflete também 
a forma específica que havia tomado muito cedo a questão nacional.



FOÉ, N. Afrique en dialogue, Afrique en auto-questionnement: universalisme ou...

Educar em Revista, Curitiba, Brasil, n. 47, p. 175-228, jan./mar. 2013. Editora UFPR 215

Mas o que significa em última instância a ficção do espírito do povo ou da 
alma nacional? Parece-me que o nascimento dessa entidade mística tem algo a 
ver com a convicção de que a reunião dos homens no seio de uma comunidade 
política superior não pode ser obtida pela atividade consciente dos indivíduos e 
pelo trabalho revolucionário das massas populares em movimento, mas imposta 
de cima por uma força irracional, misteriosa. Georg Lukács já fez este tipo de 
observação sobre a Alemanha.

Nas nações dominadas, chega-se facilmente a essa mística quando a luta de 
libertação nacional se afasta de seus objetivos de emancipação social. Sem esses 
objetivos, a vontade de construir a nação perde sua racionalidade. G. Lukács 
nos lembra que a racionalidade na qual a história aparece no mundo moderno 
reflete precisamente a natureza das transformações sociais, políticas e culturais 
que marcam a evolução de suas nações no contexto de luta pela liberdade e pela 
unidade nacional; para retomar uma das palavras mais expressivas de Lukács, 
podemos dizer que as nações democráticas modernas consideram que o Estado, 
a política do governo é sua obra; nesse sentido, eles exigem a racionalidade de 
todos os aspectos da vida. Essa racionalidade reflete a razão própria do povo em 
luta. Pelo contrário, os povos atrasados em termos de modernidade desenvolvem 
concepções radicalmente opostas. É que a existência da nação é vista como um 
presente misterioso das forças irracionais e sobrenaturais, ou, pelo menos, do 
gênio excepcional de alguns homens providenciais. 

Já na época da luta de libertação, os futuros Estados africanos adotaram 
rapidamente a forma de totalidade orgânica para legitimar o reino do partido 
único, por exemplo. Na África, o pluralismo político e o parlamentarismo eram 
vistos como os fatores de divisão e de discórdia nacional. Assim, esses Estados 
nos lembram o órgão descrito por Marx na Crítica do programa de Gotha. Trata-
-se de um “despotismo militar a armadura burocrática e a blindagem civilizada 
com um enfeitamento de formas parlamentares, com misturas de elementos 
feudais e influências burguesas”. 

A questão nacional como substituto à questão social constitui um impasse 
absoluto. Ela contradiz a razão emancipadora que repousa sobre a afirmação 
fundamental segundo a qual é o homem quem faz a história. Autor e ator de 
sua própria história, o homem não é então escravo nem de sua raça, nem de 
sua cultura e de sua língua, e menos ainda do curso dos rios, da direção dos 
canais, de montanhas. Só a questão social permite chegar a essa conclusão que 
impõe a necessidade de transcendência. Fanon estava plenamente consciente 
desses problemas. 

Falando dos infortúnios da questão nacional (e também do racismo e 
do tribalismo), Fanon lembrou justamente que as missões fundamentais do 
combate anticolonialista visavam antes de tudo à abolição do trabalho forçado 



FOÉ, N. Afrique en dialogue, Afrique en auto-questionnement: universalisme ou...

Educar em Revista, Curitiba, Brasil, n. 47, p. 175-228, jan./mar. 2013. Editora UFPR216

e dos castigos corporais, o fim das desigualdades salariais e das limitações 
dos direitos políticos e sociais (FANON, 2002 [1961], p. 146). A chamada 
razão emancipadora permitia então aos movimentos de libertação ir além do 
nacionalismo fechado e do chauvinismo para encarar a questão mais global e 
mais radical da emancipação social e política e, portanto, da democracia. Essa 
abordagem implicava por consequência que os povos podiam reivindicar o di-
reito absoluto de inovar pela transgressão de suas próprias tradições históricas 
e culturais (AMIN, 2008, p. 5). Ao contrário da Negritude e da etnofilosofia, a 
corrente de pensamento que encarnam W. E. B. Du Bois (1999), Césaire (1981, 
1989), Fanon (1961), K. Nkrumah (1968) e M. Towa (1971) é baseada sobre a 
afirmação desse direito fundamental, sinônimo do direito imprescritível de todos 
os povos à modernidade. Para Marcien Towa, a emancipação sendo o objetivo 
último dos povos oprimidos, a pior das coisas que estes últimos podem fazer 
é a restauração da ordem anciã, a conservação de nossa especificidade, o culto 
da diferença (TOWA, 1971, p. 40). Para este pensador, a única causa do atraso 
da África reside na sua especificidade, quer dizer, no que diferencia a África 
da Europa (TOWA, 1971, p. 40). A dupla referência à razão emancipadora e 
à dialética da história permite Towa encarar o horizonte mais amplo e mais 
profundo da identidade humana genérica.

Os infortúnios da cultura do servilismo

A questão da cultura do servilismo é muito importante. São o atraso social 
e econômico e as condições particulares de emergência dos povos colonizados à 
consciência nacional que complicam, afinal, a realização de um projeto verdadei-
ramente moderno na África. A tonalidade pré-/antimoderna do pensamento atual 
dos antigos colonizados é inteligível se nós temos em consideração os problemas 
cruciais levantados por Albert Memmi (1985 [1957], p. 115); por exemplo, a 
ideia de que uma das características essenciais do colonialismo consiste em 
operar a mutilação social e histórica do colonizado. Isto é possível quando o 
colonialismo afasta o colonizado e o mantém fora das condições objetivas da 
nacionalidade e da cidadania modernas. 

A verdade histórica é que, privado de nação e excluído da cidade, o coloni-
zado não podia nem governar nem votar. Isto foi a razão da carência dos aspectos 
essenciais da vida social, cívica e nacional. A exclusão da cidadania só podia 
então se concluir pela vitória da tradição e da religião. Essa vitória implicava: 
a aglutinação na chocadeira da vida da família, a devoção aos primogênitos do 
clã, o culto aos espíritos dos ancestrais, o fechamento no círculo cercado de 
ritos de uma religião formal, o solidarismo, o tribalismo, e, às vezes, o racismo. 



FOÉ, N. Afrique en dialogue, Afrique en auto-questionnement: universalisme ou...

Educar em Revista, Curitiba, Brasil, n. 47, p. 175-228, jan./mar. 2013. Editora UFPR 217

A cultura do servilismo proposta por essas estruturas implicava automa-
ticamente o fim do conflito, a repressão da revolta contra a opressão colonial, 
a desvitalização da luta política. Para os vencidos, só uma vida social mutilada 
era possível. Essa vida significava a proibição do livre jogo da dinâmica social, 
o resvalamento do indivíduo nas posições de recuo. O colonizado entorpecido 
podia então definitivamente inscrever-se no presente e proibir-se de imaginar 
um horizonte social mais vasto ou de inventar um futuro histórico de liberdade. 
Então, como um povo entorpecido podia dialogar vigorosamente com os outros 
povos do mundo?

Ora, discernirmos claramente na Negritude de Senghor a “psicologia do 
criado pessoal” da qual falava Engels. É essa cultura do servilismo que, no âm-
bito da teoria da alma negra, foi elevada à dignidade de uma mística social. Para 
Marcien Towa (1971), o fatalismo da servidão constitui a verdadeira essência 
do senghorismo. É o irracionalismo (emoção, intuição etc.) que, em Senghor, 
funda essa moral de criado. Quando ele fala de Negritude, Fanon observa: 

[Como] a consciência negra é imanente a si mesma, eu não sou uma 
potencialidade de algo, eu sou plenamente o que eu sou. Eu não tenho que 
procurar o universal. Dentro de mim, não existe nenhuma possibilidade. 
Minha consciência negra não se dá como ausência de algo. Ela é aderente 
a si mesma (FANON, 1952, p. 109). 

Essa consciência imanente, frágil e anêmica que descreve Fanon é o oposto 
de uma consciência livre. É o resultado de uma longa experiência da servidão. 
Aristóteles já relacionou a “razão sensitiva” à escravidão. Essa razão castrada 
e submetida ignora as alturas do universal. É porque ela atola-se nos pântanos 
do particular. É que, no fundo, o escravo em si é um ser do particular.

Doutrina saída de consciências entravadas, a Negritude recusa toda perspecti-
va de luta pela emancipação. Ela propõe como únicas saídas possíveis: 1. o combate 
“do preconceito racial negro contra o preconceito racial branco” (perspectiva de 
Marcus Garvey);22 2. a mestiçagem (perspectiva de Senghor e do pós-modernismo/
pós-colonialismo); 3. a inserção do negro no Império euro-africano (perspectiva 
de Senghor que considerava a independência da África como um mito próprio a 
alimentar um nacionalismo anárquico. Pois, para ele, falar de emancipação ou de 

22 Sobre esta questão específica, ver. Georges Padmore, Panafricanisme ou Communisme? 
La prochaine lutte pour l’Afrique. Paris: Présence africaine, 1960. p. 119.



FOÉ, N. Afrique en dialogue, Afrique en auto-questionnement: universalisme ou...

Educar em Revista, Curitiba, Brasil, n. 47, p. 175-228, jan./mar. 2013. Editora UFPR218

independência é “raciocinar com a cabeça para baixo e com os pés no ar”: não é 
raciocinar, segundo o poeta da Negritude, é “colocar um falso problema!”; perspec-
tiva também do pós-colonialismo que só encara a fusão do subalterno no império).

A Negritude teoriza a impotência do homem negro diante das circunstân-
cias. É nisso que ela antecipa as correntes pós-modernas e pós-colonialistas atu-
ais, em voga na África e nas “Américas negras”: Estados Unidos, Brasil, Caribe. 
Correntes de pensamento específicas da época neoliberal, o pós-modernismo e 
o pós-colonialismo buscam responder à questão da alteridade, do diálogo das 
culturas e do lugar da África na globalização. 

Mas, para mim, o problema real deve se colocar em termos de alternativa 
entre, por um lado, o imperativo de desconexão e de retomada da iniciativa 
histórica, e, por outro lado, a simples adaptação ao mundo que existe e a mes-
tiçagem. Põe-se então na sua brutalidade a questão decisiva, mas raramente 
abordada, de condições políticas de um diálogo das culturas.

As condições políticas de um diálogo com a Europa: “Acomodação 
de Atlanta” ou “iniciativa histórica”?

O pós-modernismo e o pós-colonialismo têm um mérito incontestável, o 
de colocar no centro das suas preocupações a questão essencial das condições 
políticas do diálogo das culturas através da crítica das grandes narrativas da 
época moderna: a Razão, o Estado, o progresso, a emancipação etc. Um dos 
problemas fundamentais que essas doutrinas buscam resolver concerne ao 
destino cultural das sociedades periféricas na globalização. 

A globalização era acusada de uniformizar as culturas. O pós-modernismo 
e o pós-colonialismo respondem que esse sistema reserva a cada cultura do pla-
neta um destino singular. A globalização era igualmente acusada de consagrar 
a hegemonia da cultura ocidental. O pós-modernismo e o pós-colonialismo 
respondem que a nova ordem do mundo multiplica as oportunidades de diálogo 
entre as tradições culturais. 

Mas, uma antiga questão não foi resolvida, a da unidade negativa ou 
da polarização do mundo. Os filósofos da libertação encaravam claramente a 
supressão dessa contradição fundamental pela desconexão, a saída do Império, 
a ruptura dos laços de servidão com o centro capitalista. Essa abordagem im-
plicava a retomada da iniciativa histórica pela periferia, segundo a perspectiva 
de Aimé Césaire, Kwame Nkrumah, Marcien Towa, Samir Amin. A ideia de 
cisão, de separação do corpo do Império, visava a um objetivo transcendente, 



FOÉ, N. Afrique en dialogue, Afrique en auto-questionnement: universalisme ou...

Educar em Revista, Curitiba, Brasil, n. 47, p. 175-228, jan./mar. 2013. Editora UFPR 219

que é a integração dos indivíduos e das nações da África e do Sul em um grande 
projeto universal comum, na independência, na igualdade e na reciprocidade. 

Sublinhemos que o universal aqui visado não trata com a matéria pri-
mitiva ou com as essências brutas das culturas. O universal me parece como 
um químico das culturas que só integra as matérias refinadas, purificadas das 
tradições. O objeto visado é o núcleo substancial e racional das culturas. Esse 
núcleo é obtido pelo longo e doloroso trabalho do negativo sobre a substância 
imediata, primitiva dos costumes, das tradições antigas, dos saberes populares, 
dos mitos arcaicos, das religiões ancestrais etc.

É o desafio do problema filosófico e cultural da mediação e da transcen-
dência dialética aplicadas à imediatidade das culturas. Ora, a desconexão, a 
emancipação do corpo do Império implica precisamente um trabalho exigente 
sobre o si da cultura e da identidade. O objetivo visado é a extração dolorosa 
do núcleo substancial, que será mais tarde submetido à consciência crítica do 
Outro e do mundo. 

O pós-modernismo e o pós-colonialismo julgam supérfluo esse desvio 
dialético. Para eles, a peneira dialética aparece como um instrumento perigoso, 
tirânico. É que, para eles, o trabalho de refinação, de discriminação das tradições 
culturais dos povos corresponde a um empobrecimento das culturas. 

Além disso, o pós-modernismo e o pós-colonialismo são convencidos de 
que os custos ontológicos e políticos da solução dialética são grandes, porque 
esta última implica um confronto duplo: 

1. a luta violenta contra o Outro. Com efeito, a supressão da unidade 
negativa do mundo implica um confronto violento com o Outro (o colono, o 
conquistador);

2. a luta violenta contra o seu. A condição da vitória na luta contra o colono 
supõe a transgressão de sua própria essência de colonizado e de oprimido. Isso é 
uma forma de “guerra civil” que opõe a essência de si a si mesmo. Contra essas 
soluções dolorosas que impõem a luta dialética entre o si e o Outro, o si com o si 
mesmo, o pós-modernismo e o pós-colonialismo opõem uma abordagem menos 
contrastante e menos arriscada no duplo plano ontológico e político: a mestiçagem 
que recebe sua inspiração do velho princípio do compromisso sem mediação.

Este tipo de compromisso imediato com o Outro ocorre sem uma ne-
gociação prévia dos termos do acordo. É o sentido último da adaptação das 
culturas ao vasto mundo e da mestiçagem. Essas questões são bem teorizadas 
hoje pela antropologia da globalização. O universo imaginado pela “etnografia 
cosmopolita” ou “macroetnografia”23 aparece como um universo que já perdeu 

23 Cf. Arjun Appadurai, Après le colonialisme. Les conséquences culturelles de la Globali-
sation. Traduit de l’anglais par Françoise Bouillot. Paris: Payot, 2001.



FOÉ, N. Afrique en dialogue, Afrique en auto-questionnement: universalisme ou...

Educar em Revista, Curitiba, Brasil, n. 47, p. 175-228, jan./mar. 2013. Editora UFPR220

de sua quebra original; um universo de onde foi suprimido (artificialmente) o 
antagonismo fundamental entre o Norte opressor e o Sul oprimido, o centro 
desenvolvido e rico e a periferia subdesenvolvida e pobre; o Ocidente explorador 
e a África explorada. 

O novo mundo fluido, onde as identidades e as culturas circulam livremen-
te, é para os pós-modernistas um campo de oportunidades e um vasto mercado 
onde identidades, culturas e tradições podem trocar-se como todos os tipos de 
mercadorias. O pós-modernismo e o pós-colonialismo são uma idealização do 
universo neoliberal ele mesmo. 

Alega-se que, com a livre circulação de homens e de coisas sendo possível 
nos espaços abertos e infinitos da globalização, o severo constrangimento que 
pesava anteriormente sobre os povos cai. Segundo o pós-modernismo e o pós-
-colonialismo, o acesso ao universal e a presença do si no vasto tempo do mundo 
não exigem mais as identidades e culturas refinadas e purificadas. Diz-se que 
a identidade e as culturas podem apresentar-se, trocar-se e venderem-se com 
suas escórias, suas gangas populares, ancestrais, religiosas, míticas. A extração 
do núcleo substancial e racional não é mais imperativa. A única condição de 
reconhecimento de uma cultura ou de uma identidade é sua simples existência, 
na sua imediatidade. 

É aqui que a fenomenologia e a hermenêutica desempenham um papel 
decisivo. Essas doutrinas propõem uma “apreensão intuitiva da especificidade 
de cada cultura”; essas doutrinas “são convocadas para contestar o universalismo 
abstrato das regras intemporais dos grandes sistemas” (AMSELLE, 2008, p. 10-
11). Estamos aqui na origem de todas as críticas contra a violência do conceito, 
o terrorismo da razão, o imperialismo da ciência. Rejeitando a mediação do 
mesmo para outra e aceitando a apreensão intuitiva da especificidade de cada 
cultura, a globalização aparece como uma imensa feira das essências ou como 
um gigantesco bazar, com seus objetos heteróclitos, suas culturas barrocas, suas 
identidades variegadas. Isso explica a multiplicação nos países do mundo das 
“agências identitárias” (comptoirs identitaires), onde podem se vender e se com-
prar as matérias-primas de todas as culturas do mundo, reveladas pela etnologia 
e pelo turismo. É aí o sentido último da diversidade pós-moderna tão celebrada.

Essas questões são muito sutis e exigem um estudo especial. É preciso 
então nos ater ao essencial, que é a questão das condições políticas do diálogo das 
culturas que se resume nessa alternativa: 1. a presença e a adaptação ao mundo 
com todas suas qualidades essenciais, primitivas (a “essência” ou a “identidade” 
como “Negro”, “escravo”, “colonizado”, “operário”, “camponês”, “animista” 
etc.), ou, 2. a resistência ao mundo e a afirmação de seu ser substancial e de sua 
personalidade histórica, em nome de algumas “verdades tidas por evidentes 
em si”, por exemplo, “que todos os homens foram criados iguais; que eles são 



FOÉ, N. Afrique en dialogue, Afrique en auto-questionnement: universalisme ou...

Educar em Revista, Curitiba, Brasil, n. 47, p. 175-228, jan./mar. 2013. Editora UFPR 221

dotados por seu criador de certos direitos inalienáveis; que entre estes últimos 
há a vida, a liberdade e a felicidade”. 

Essa questão constitui o tema essencial da célebre controvérsia ocorrida no 
fim do século XIX e no início do século XX entre dois representantes importantes 
da comunidade negra americana: Booker T. Washington e W. E. B. Du Bois.

Os termos da controvérsia. Um pouco como os partidários da Negritude 
senghoriana, Book T. Washington acreditava na existência das essências cultu-
rais específicas. A partir dessa postura essencialista, ele aceitou a ideia de uma 
separação racial entre americanos.

Washington nasceu na escravidão em Virgínia de uma mãe negra escrava 
e de um pai branco, proprietário de escravos. No contexto da guerra civil, os 
Negros viviam sob a ameaça permanente das organizações terroristas brancas, 
como o Ku-Klux-Klan.

Convidado a falar em nome de seu povo, Washington produziu muitos 
tesouros de diplomacia para tranquilizar os liberais brancos e, ao mesmo tempo, 
evitar dar a impressão de abandonar a causa dos Negros. Durante a abertura da 
Cotton States Exposição, em 18 de setembro de 1895, em Atlanta, Washington 
fez um discurso que ficou célebre e que Du Bois batizou de “Acomodação de 
Atlanta” (DU BOIS, 1999, p. 96).

A mensagem de Washington para tranquilizar os brancos é a seguinte: 
“Em todas as coisas puramente sociais, podemos ser tão separados quanto os 
cinco dedos e, no entanto, podemos ser um, como a mão, em todas as coisas 
essenciais ao progresso mútuo” (DU BOIS, 1999, p. 96).

Essa declaração interveio para completar uma tocante profissão de fé na 
qual o orador, que falava em nome daqueles de sua raça, jurou fidelidade, pro-
metendo aos mestres lealdade absoluta e disponibilidade indefectível. Segundo 
as próprias palavras de Washington, os mestres brancos podem estar certos de 
que, como pelo passado, eles mesmos e suas famílias estarão bem rodeados 
pelos mais pacientes, mais fiéis e mais honestos cidadãos que o mundo jamais 
havia visto. Como no passado, esses homens haviam provado sua lealdade aos 
mestres brancos, ocupando-se de suas crianças, cuidando de seus doentes aca-
mados e acompanhando os falecidos aos seus descansos finais, com as lágrimas 
nos olhos. Da mesma forma no futuro, o povo negro está pronto para sacrificar 
sua vida para defender a dos mestres. Washington sublinha enfim a comunidade 
de interesses econômicos, industriais, comerciais, religiosos, cíveis que ligam 
as duas raças. 

Com foco em questões de raça e de defesa dos interesses econômicos 
comuns, Washington deslegitima as questões cruciais da igualdade social e da 
emancipação política. Para ele, tais questões são uma pura loucura porque elas 
supõem as greves e a revolta dos trabalhadores (WASHINGTON, 2008, p. 190). 



FOÉ, N. Afrique en dialogue, Afrique en auto-questionnement: universalisme ou...

Educar em Revista, Curitiba, Brasil, n. 47, p. 175-228, jan./mar. 2013. Editora UFPR222

Segundo Washington: “Os mais sábios entre o meu povo sabem que agitar as 
questões de igualdade social é a loucura mais extrema. O progresso encarnado 
pelo desfrute dos privilégios deve resultar de nossos esforços obstinados e não 
impostos pela força” (WASHINGTON, 2008, p. 192).

Washington preconiza a segregação racial residencial e profissional por-
que ele está convencido, segundo a palavra de Du Bois, de que a obediência à 
vontade de uma força majoritária suscitaria pouco a pouco nessa maioridade 
tal onda de simpatia e tal senso de justiça que os interesses vitais da raça negra 
seriam satisfeitos em longo prazo. 

Washington acredita sinceramente que os interesses vitais das duas raças 
são inseparáveis e mesmo complementares. A partir dessa lógica, a resistência 
política e social à opressão torna-se inútil. Aliás, Washington sublinha o perigo 
de um confronto com os brancos: para os Negros, afirma ele, tal confronto só 
pode levar a um desastre, dada sua inferioridade numérica. Eis aí por que ele 
preconiza para eles a acomodação e a cooperação econômica bem mais que a 
resistência à injustiça e a reivindicação dos direitos políticos.

W. E. B. Du Bois rejeita energicamente a “Acomodação de Atlanta”. 
Ele lembra, antes de tudo, que os pontos de vista de Washington obedecem à 
velha inclinação negra para a acomodação e para a submissão. Em seguida, ele 
critica o “economismo” miserável de Washington, que prega aos dominados o 
evangelho do trabalho e do dinheiro, ignorando assim os objetivos mais nobres 
da vida e da cidadania. Washington aceita a inferioridade alegada das nações 
negras, diz Du Bois; além disso, o mesmo Washington recusa aos Negros o 
direito de reivindicar sua humanidade e sua cidadania, ao mesmo tempo em 
que ele preconiza uma política de submissão.

Se apoiando nas lições de história dos Estados Unidos dessa época, Du 
Bois mostra que uma autoestima cheia de coragem é infinitamente melhor que 
as pequenas vantagens econômicas concedidas aos Negros; para ele, um povo 
que renuncia à luta não é digno de ser contado entre as nações civilizadas. Para 
Du Bois, homens como Book T. Washington acreditam que a submissão seja a 
única condição para a sobrevivência dos Negros; eles exigem que a nação negra 
renuncie às questões políticas, aos direitos cívicos e à educação universitária 
para que ela concentre suas energias na educação industrial, na acumulação 
pessoal dos ricos e no compromisso com os opressores. Du Bois coloca então 
a questão decisiva: 



FOÉ, N. Afrique en dialogue, Afrique en auto-questionnement: universalisme ou...

Educar em Revista, Curitiba, Brasil, n. 47, p. 175-228, jan./mar. 2013. Editora UFPR 223

Será possível e provável que nove milhões de homens possam efetivar 
um progresso real em termos econômicos, estando privados de direitos 
políticos, reduzidos a uma casta servil, tendo apenas uma oportunidade 
extremamente insignificante de desenvolver seus homens excepcionais? 
Se a história e a razão derem uma resposta clara a tais perguntas, esta 
será um enfático não (WASHINGTON, 2008, p. 108).

Segundo Du Bois, Washington enfrenta um tríplice paradoxo:

1. Ele está se esforçando nobremente para fazer, de artesãos negros, 
homens de negócios e proprietários; mas é absolutamente impossível, 
sob os modernos métodos competitivos, que trabalhadores e proprietários 
defendam seus direitos e existam sem o direito de voto; 2. Ele insiste 
na importância da economia e da autoestima, mas, ao mesmo tempo, 
aconselha uma submissão silenciosa à inferioridade cívica capaz de minar, 
a longo prazo, o brio de qualquer raça; 3. Ele defende a escolaridade 
básica e o treinamento industrial, e deprecia instituições de ensino 
superior; mas nem as escolas públicas nem o próprio Tuskegee poderiam 
permanecer abertos um só dia se seus professores não tivessem sido 
instruídos em escolas superiores negras ou preparados por aqueles que 
ali se formaram (WASHINGTON, 2008, p. 108).

O problema colocado por essa controvérsia esclarecedora é então o da 
escolha entre dois modos contraditórios de presença no mundo: de um lado, a 
acomodação ao Outro (no caso da espécie, ao Ocidente opressor) e, de outro lado, 
a retomada da iniciativa histórica. Hoje, a virada pós-moderna e pós-colonial 
mostra a atualidade dessa questão, porque, como Booker T. Washington e Léo-
pold Sédar, ele preconiza a acomodação e a submissão, com o objetivo de selar 
definitivamente a impotência do homem negro. Minha perspectiva – como a de 
Nkrumah, Fanon, Césaire, Cheikh Anta Diop, Marcien Towa, Charles Romain 
Mbele etc. – é a retomada da iniciativa histórica e a saída do império para 
edificar um polo autônomo de potência capaz de dialogar na perfeita igualdade 
com os outros povos do mundo.



FOÉ, N. Afrique en dialogue, Afrique en auto-questionnement: universalisme ou...

Educar em Revista, Curitiba, Brasil, n. 47, p. 175-228, jan./mar. 2013. Editora UFPR224

REFERÊNCIAS

AMIN, Samir. Accumulation à l’échelle mondiale. T. 1 & 2. Paris: Anthropos, 1970.

______. Modernité, religion et démocratie: critique de l’eurocentrisme, critique des 
culturalismes, Lyon: Parangon/Vs, 2008.

______. La seconde vague d’émancipation des peuples: un “remake” du XXe siècle ou 
mieux? Pambazuka, n. 126, 6 décembre, 2009. Disponível em: <http://pambazuka.org/
fr/features/60840>.

AMSELLE, Jean-Loup. L’Occident décroché: enquête sur les postcolonialismes. Paris: 
Stock, 2008.

APPADURAI, Arjun. Après le colonialisme: les conséquences culturelles de la Globa-
lisation. Traduit de l’anglais par Françoise Bouillot. Paris: Payot, 2001.

APPIAH, Kwame Anthony. In my Father’s House: Africa in Philosophy of Culture. New 
York/Oxford: Oxford University Press, 1992.

BIDIMA, Jean-Godfroy. Theorie critique et modernite africaine: De l’Ecole de Francfort 
a la Docta spes africana. Paris: Publications de la Sorbonne, 1993.

______. La philosophie africaine. Paris: PUF, 1995.

BOGHOSSIAN, Paul. La peur du savoir: sur le relativisme et le constructivisme de la 
connaissance. Paris: Agone, 2009.

BOUDON, Raymond. Le Juste et le vrai: études sur l’objectivité des valeurs et de la 
connaissance. Paris: Fayard, 1995.

BOULAGA, Fabien Eboussi. La crise du Muntu. Paris: Présence Africaine, 1977.

______. Anarchie et topologie. In: NDINGA, Gabriel; NDUMBA, Georges. (Org.). 
Relecture critique des origines de la philosophie et ses enjeux en Afrique. Paris: Mai-
nebuc, 2008.

BOUVERESSE, Jacques. Rationalité et cynisme. Paris: Minuit, 1984.

BRUNSCHWIG, Henri. Société et romantisme en Prusse au XVIIIe siècle. Paris: Flam-
marion, 1973.

CHAKRABARTY, Dispesh. Provincialiser l’Europe: la pensée postcoloniale et la 
différence historique. Paris: Editions Amsterdam, 2009.

CÉSAIRE, Aimé. Toussaint Louverture. La Révolution française et le problème colonial. 
Paris: Présence Africaine, 1981.

______. (1955). Discours sur le colonialisme. Paris: Présence Africaine, 1989. 

COQUERY-VIDROVITCH, C. “Gezo”. In: ______. Les Africains. Paris: Editions Jeune 
Afrique, 1977.



FOÉ, N. Afrique en dialogue, Afrique en auto-questionnement: universalisme ou...

Educar em Revista, Curitiba, Brasil, n. 47, p. 175-228, jan./mar. 2013. Editora UFPR 225

CONDORCET. (1781). Réflexions sur l’esclavage des nègres. Paris: Flammarion, 2009.

DABEZIES, André. Le mythe de Faust. Paris: A. Colin, 1973.

DIAGNE, Souleymane Bachir. Léopold Sédar Senghor: l’art africain comme philosophie, 
Paris: Riveneuve, 2007.

DILLON, Abbé Henri. Mémoires sur l’esclavage colonial: la nécessité des colonies et 
l’abolition de la traite. Paris: J. J. de Blaise, 1814.

DIOP, Cheikh Anta. Nations nègres et culture. Paris: Présence Africaine, 1954.

______. Civilisation ou barbarie. Paris: Présence Africaine, 1981.

______. (1959). L’unite culturelle de l’Afrique noire. Paris: Présence Africaine, 1982.

DIOP, El Hadj Ibrahima. Lieux d’écritures et compréhension différenciées de l’Afrique 
dans l’anthropologie de Kant et de G. Forster. Ethiopiques, n. 80, 1. semestre/2008.

DIOUF, Mamadou. L’Historiographie indienne en débat: colonialisme, nationalisme et 
sociétés postcoloniales. Paris: Karthala/Amsterdam: Sephis, 1999.

DOGUET, Jean-Paul. Réflexions sur l’esclavage des nègres. Paris: Éditions Flammarion, 
Paris, 2009.

DU BOIS, W. E. B. As almas da gente negra. Tradução e notas de Heloisa Toller Gomes. 
Rio de Janeiro: Lacerda Editores, 1999.

ERMAN, Adolf. L’Égypte des pharaons. Traduit de l’allemand par Henri Wild. Paris: 
Payot, 1939.

ETIENNE, Drioton; VANDIER Jacques. Les peuples de l’Orient méditerranéen. Paris: 
PUF, 1952.

FANON, Frantz. Peau noire, masques blancs. Paris: Seuil, 1952.

______. (1961). Les damnés de la terre. Paris: La Découverte, 2002.

FIRMIN, Joseph Anténor. De l’inégalité des races humaines: anthropologie positive. 
Paris: Librairie Cotillon, 1885.

FEYERABEND, Paul. Contre la méthode: esquisse d’une théorie anarchiste de la con-
naissance. Paris: Seuil, 1979.

FOÉ, Nkolo. L’éthique de la gouvernance ou comment imposer le marché aux nations. 
Bulletin d’Analyses Géopolitiques pour l’Afrique Centrale, Yaounde, n. 14, janvier-
-mars, 2003.

______. Le Postmodernisme et le nouvel esprit du capitalisme: sur une philosophie 
globale d’Empire. Dakar: CODESRIA, 2008.

FOUCAULT, Michel. Les mots et les choses: une archéologie des sciences humaines. 
Paris: Gallimard, 1966.



FOÉ, N. Afrique en dialogue, Afrique en auto-questionnement: universalisme ou...

Educar em Revista, Curitiba, Brasil, n. 47, p. 175-228, jan./mar. 2013. Editora UFPR226

FROBENIUS, Leo. Le destin des civilisations. Traduit de l’Allemand par G. Guterman. 
Paris: Gallimard, 1940.

______. Histoire de la civilisation africaine. Paris: Gallimard, 1952.

______. Symposium Leo Frobenius II. Bonn: Deutsche-Unesco Kommission, Munchen, 
K. G. Saur Verlag, K.G., 1980.

GOBINEAU, Arthur de. (1854). Essai sur l’inégalité des races humaines. Paris: Editions 
Pierre Belfond, 1967.

GRÉGOIRE, Abbé. (1808). De la littérature des Nègres, ou recherches sur leurs facultés 
intellectuelles, leurs qualités morales et leur littérature; suivies de Notices sur la vie et 
les ouvrages des Nègres qui se sont distingués dans les Sciences, les Lettres et les arts. 
Paris: Perrin, 1991. Édition originale disponible eBook: <www.gutenberg.net>. 

______. (1815). De la traite et de l’esclavage des Noirs. Paris: Arléa, 2005.

HARDT, Michael; NEGRI, Antonio. Empire. Paris: Exils Editeur, 2000.

HEGEL, Georg W. F. La raison dans l’Histoire: introduction à la Philosophie de 
l’Histoire. Traduction et présentation de Kostas Papaioannou. Bibliothèques 10/18, 
Paris, 2009.

HERDER. Idées pour la philosophie de l’histoire de l’humanité. Paris: Aubier, Éditions 
Montaigne, 1962.

HITLER, Adolf. Minha luta (Mein Kampf). São Paulo: Centauro Editora, 2005.

HITLER, Adolf. Mon combat. Disponível em: <http://www.abb3.com/historia/hitler/
mkampf/fra>.

HOLTON, Gérald. Science en gloire, science en procès: entre Einstein et aujourd’hui. 
Paris: Editions Gallimard, 1998.

HOUNTONDJI, Paulin. Sur la “philosophie africaine”. Paris: Maspero, 1977.

HUME, David. (1853). Philosophical Works of..., v. III. Bristol: Thoemmes Press, 1996.

______. Essays in moral, political and literacy. Essay XXI, “Of National Characters”. 
Disponível em: Cosimos Classics, <www.cosimobooks.com>. 

HUNTINGTON, Samuel. Le choc des civilisations. Paris: Odile Jacob, 1997.

JUVENAL, Sátiras. Tradução de Francisco Antônio Martins Bastos. Rio de Janeiro: 
Editora Tecnoprint. Sátira XV, “A superstição”, s/d. p. 130-135.

KANT, Emmanuel. Observações sobre o sentimento do belo e do sublime. Tradução de 
M. Veyland. Paris, J. G., Dentu, MDCCCXXIII (1823).

LORENZ, Konrad. Civilização e pecado: os oitos erros capitais do homem. São Paulo: 
Círculo do Livro, 1973.



FOÉ, N. Afrique en dialogue, Afrique en auto-questionnement: universalisme ou...

Educar em Revista, Curitiba, Brasil, n. 47, p. 175-228, jan./mar. 2013. Editora UFPR 227

______. Observations sur le sentiment du beau et du sublime (précédé de Essai sur les 
maladies de la tête). Paris: Flammarion, 1990.

LUDWIG, Emile. Histoire des Allemands. Paris: Flammarion, 1941.

LYOTARD, Jean-François. La condition postmoderne. Paris: Minuit, 1979.

MAFFESOLI Michel. La part du diable: précis de subversion postmoderne. Paris: 
Flammarion, 2002.

______. La transfiguration du politique. La tribalisation du monde postmoderne. Paris: 
La Table Ronde, 2002.

MATTELART, A.; NEVEU, E. Introduction aux cultural studies. Paris: La Découverte, 
Coll. Repères, 2008.

MBELE, Charles Romain. Essai sur le postcolonialisme en tant que code de l’inégalité. 
Yaoundé: CLE, 2010.

MBEMBE, Achille. De la postcolonie. Paris: Kathala, 2000.

McLEAN, G.-F. Civil society and social reconstruction. Cultural Heritage and Contem-
porary Change, Series I, v. 16. Washington D.C.: The Council for Research in Values 
and Philosophy, 1997.

MEMMI Albert. (1957). Portrait du colonisé. Portrait du colonisateur. ����������� Paris: Gal-
limard, 1985.

MICHAELS, W. B. La diversité contre l’égalité. Paris: Raison d’Agir, 2009.

MONTESQUIEU. De l’esprit de lois. Livre XV/V. Paris: Garnier-Flammarion, 1979.

NANDY, Ashis. L’ennemi intime: perte de soi et retour à soi sous le colonialisme. Paris: 
Fayard, 2007.

NKRUMAH, Kwame. Le consciencisme. Paris: Présence Africaine, 1968.

OBENGA, Théophile. La Philosophie africaine de la période pharaonique. 2780-330 
avant notre ère. Paris: Editions L’Harmattan, 1990.

PADMORE, Georges. Panafricanisme ou Communisme? La prochaine lutte pour 
l’Afrique. Paris: Présence Africaine, 1960.

PANDEY, G. Pour la défense du fragment. Réflexion sur les affrontements entre hindous 
et musulmans dans l’Inde actuelle. In: DIOUF, Mamadou. L’Historiographie indienne 
en débat: colonialisme, nationalisme et sociétés postcoloniales. Paris: Karthala/Ams-
terdam: Sephis, 1999.

PIRENNE, Jacques. Les grands courants de l’histoire universelle. T. 1, Des origines à 
l’Islam. Paris: Éditions de la Baconnière/Éditions Albin Michel, 1959.

QUILLET, Pierre. Hegel et l’Afrique. Ethiopiques - Revue Socialiste de Culture Négro-
-Africaine, Dakar, n. 6, 1976.



FOÉ, N. Afrique en dialogue, Afrique en auto-questionnement: universalisme ou...

Educar em Revista, Curitiba, Brasil, n. 47, p. 175-228, jan./mar. 2013. Editora UFPR228

RENAN, Ernest. Qu’est-ce qu’une nation? (et autres essais politiques). Paris: Presses 
Pocket, 1992.

ROBERT, A.-C. Les Africains votent mais ne décident pas. Le Monde Diplomatique, 
n. 671, février, 2010. 

SANTOS, Boaventura Sousa dos. Conhecimento prudente para uma vida decente: um 
discurso sobre as ciências revisitadas. 2. ed. Rio de Janeiro: Cortez Editora, 2006.

SARDAN, Jean-Pierre Olivier de. Populisme développementaliste et populisme en 
sciences sociales: idéologie, action connaissance. Cahiers d´études africaines, v. 30, 
n. 120, 1990.

SARKOZY, Nicolas, Discours de M. Nicolas Sarkozy, Président de la République Fran-
çaise, le 26 juillet 2007 à Dakar. Contexte, enjeux et non-dits. Sarkozy, la controverse de 
Dakar,  Cours Nouveau. Revue Trimestrielle de Stratégie et de Prospective. Revisiting 
Iussues, Repensar África hoje, n. 1-2, mai-oct. 2008, p. 80-81.

SCHOELCHER, Victor. Esclavage et colonisation. Paris: PUF, 1948.

SENGHOR, Léopold Sédar. Liberté I. Négritude et humanisme. Paris: Seuil, 1964.

______. Liberté 3. Négritude et civilisation de l’Universel. Paris, Seuil, 1977.

STAËL, Madame de. De l’Allemagne. Paris: Bibliothèque-Charpentier, s/d.

STIRNER, M. (1972). L’unique et sa propriété. Paris: Stock, 1978.

TOWA, Marcien. Léopold Sédar Senghor: Négritude ou Servitude? Yaoundé: CLE, 1971.

______. L’essentialisme culturel. Abbia (Revue Culturelle Camerounaise), numéro 
spécial, 31-32-33, février 1978.

______. Identité et transcendance. Paris: L’Harmattan, 2011.

UNESCO. Histoire Générale de l’Afrique. v. 2, Afrique Ancienne. Paris: UNESCO, 1981.

VARI-LAVOISIER, I. Une autre guerre de libération. Le Monde Diplomatique, n. 671, 
février 2010.

VOLTAIRE. Essai sur les mœurs et l’esprit des nations et sur les principaux faits de 
l’histoire depuis Charlemagne jusqu’à Louis XIII. t. 2. Paris: Garnier-Flammarion, 1963.

WASHINGTON, Booker T. Up from Slavery: ascension d’un esclave émancipé. Traduit 
de l’anglais par Jeanne-Marie Vazelle. Paris: Nouveaux Horizons, 2008.

WICKRAMASIGHE N. L’histoire en dehors de la nation. In: DIOUF, Mamadou. 
L’Historiographie indienne en débat: colonialisme, nationalisme et sociétés postcolo-
niales. Paris: Karthala/Amsterdam: Sephis, 1999.

Texto recebido em 29 de agosto de 2012. 
Texto aprovado em 28 de setembro de 2012.


