¥y ¥ ¥y

Nomadas. Critical Journal of Social and
Juridical Sciences

ISSN: 1578-6730

nomads@emui.eu

Euro-Mediterranean University Institute
Italia

Huerga Melcon, Pablo
La funcion social de las ciencias. Notas sobre las cuatro modulaciones basicas del
concepto de ciencia de Gustavo Bueno y su despliegue histoérico
Nomadas. Critical Journal of Social and Juridical Sciences, vol. 13, nim. 1, 2006
Euro-Mediterranean University Institute
Roma, ltalia

Disponible en: http://www.redalyc.org/articulo.oa?id=18153296021

Como citar el articulo

Numero completo Sistema de Informacion Cientifica

Red de Revistas Cientificas de América Latina, el Caribe, Espafa y Portugal
Pagina de la revista en redalyc.org Proyecto académico sin fines de lucro, desarrollado bajo la iniciativa de acceso abierto

Mas informacioén del articulo


http://www.redalyc.org/revista.oa?id=181
http://www.redalyc.org/revista.oa?id=181
http://www.redalyc.org/revista.oa?id=181
http://www.redalyc.org/articulo.oa?id=18153296021
http://www.redalyc.org/comocitar.oa?id=18153296021
http://www.redalyc.org/fasciculo.oa?id=181&numero=53296
http://www.redalyc.org/articulo.oa?id=18153296021
http://www.redalyc.org/revista.oa?id=181
http://www.redalyc.org

Nomadas. Revista Critica de Ciencias Sociales y Juridicas | 13 (2006.1)

LA FUNCION SOCIAL DE LAS CIENCIAS. NOTAS SOBRE LAS
CUATRO MODULACIONES BASICAS DEL CONCEPTO DE
CIENCIA DE GUSTAVO BUENO Y SU DESPLIEGUE HISTORICO

Pablo Huerga Melcon
Universidad de Oviedo

Introduccién

En 1939 John Desmond Bernal [Bernal, 1967] publicaba un libro en Gran Bretafia con el titulo: la
funcion social de la ciencia. En aquellos momentos todavia era una novedad, para el publico en
general, la presencia efectiva de los conocimientos cientificos en la vida cotidiana. Sin duda,
entonces ya se habia detectado la presencia de mdltiples conocimientos cientificos jugando un
papel importante en momentos histéricos decisivos como la Primera Guerra Mundial, o en
acontecimientos técnicos, como la aparicion del automovil, el aeroplano, etc. La revolucion
bolchevigue de 1917 se habia llevado a cabo bajo las expectativas que las ciencias prometian. La
propia revolucion industrial hacia ya evidente la presencia de la ciencia. Pero sélo con la bomba
atoOmica se universaliza la evidente presencia cada vez mas importante de los conocimientos
cientificos en la vida cotidiana. Lo que a principios del siglo XXI es una realidad universal (como
dice Bueno, la ciencia ha pasado a ser practicamente el “esqueleto disperso del mundo”), fue en un
principio un suefio o una quimera para muchos, y para otros un verdadero estigma que acabaria
con nuestro mundo.

Diagnosticar la funcién social de las ciencias depende en gran medida de la concepcion de la
ciencia de la que partimos. En principio porque las distintas concepciones de las ciencias atribuyen
también distintos origenes a las ciencias, explican su desarrollo histérico en virtud de diferentes
motivos, aunque haya ciertas coincidencias, y por lo tanto también, las causas y los fines
determinan una visién diferente de qué funcién cumple determinado descubrimiento, determinado
invento, y qué alcance social, politico, ideolégico, productivo o histérico han tenido.

De hecho, a pesar de que sélo en el siglo XX podemos decir que las ciencias se han encarnado
en la sociedad de manera practicamente universal (aunque esta universalidad no significa que esta
encarnacion haya sido justa, igualitaria, proporcionada, etc., sino, tal vez, todo lo contrario)
encontramos a lo largo de la historia distintas teorias acerca del valor social que deberia cumplir la
ciencia, distintas teorias acerca de su funcién social, pronésticos y utopias, programas politicos
inspirados por la ciencia, o contra la ciencia, que la han utilizado como plan de accién, o que la han
rechazado como algo indtil. Dichas valoraciones no han tenido como referencia una misma vision
de la ciencia, por supuesto, sino que han variado histéricamente de modo paralelo a las propias
transformaciones histéricas asociadas al concepto de ciencia. De esta manera, una primera
clasificacion general de las teorias acerca del valor social de las ciencias vamos a realizarla
tomando en cuenta las cuatro modulaciones basicas que el concepto de Ciencia ha tenido a lo
largo de la historia, segin la clasificacion ofrecida por Gustavo Bueno en su ¢,Qué es la ciencia?
[Bueno, 1995; pags. 10 y ss.]

Las cuatro modulaciones del concepto de ciencia que propone Bueno son: 1. la ciencia como
“saber hacer”, “muy préxima a lo que entendemos por “arte”, en su sentido técnico”. Su escenario
genuino es el taller. 2. La ciencia “como sistema ordenado de proposiciones derivadas de
principios”. Su escenario sera la escuela. 3. La ciencia en su tercera acepcién denotara a las
llamadas “ciencias positivas”, o ciencias en sentido estricto. El escenario genuino de esta nueva
acepcion sera el laboratorio. Esta acepcién de ciencia es su sentido moderno y mas fuerte y

estricto. 4. Por dltimo, la cuarta acepcién se refiere a la “extensién a otros campos tradicionalmente

Publicacion Electrénica de la Universidad Complutense | ISSN 1578-6730


mailto:pablohm@educastur.princast.es

Nomadas. Revista Critica de Ciencias Sociales y Juridicas | 13 (2006.1)

reservados a los informes de los anticuarios, de los cronistas, a los relatos de viajes, a las
descripciones geogréficas o histéricas”. En definitiva, al campo de lo que hoy llamamos “ciencias
humanas”.

Estas cuatro modulaciones van desplegandose a lo largo de la historia en funcion precisamente de
las transformaciones culturales objetivas que la produccion humana imprime en su entorno
material. Concretamente, las tres Ultimas siguen un proceso histérico mas o0 menos determinado
gue se refiere, en el primer caso, a la idea de ciencia aristotélica, una idea que se extiende hasta el
renacimiento incluido. La acepcién tercera comienza a abrirse paso en el proceso histérico
denominado la “revolucion cientifica” y se extiende a lo largo de los siglos dieciocho y diecinueve, a
través de la revolucion industrial, primera, segunda, y obviamente en lo que llaman ahora la
“revolucién postindustrial”. De la misma forma, la cuarta acepcidon comienza a tomar cuerpo a lo
largo del siglo XIX y durante todo el siglo XX, como extensién de la anterior acepcion a las
“ciencias humanas”.

El despliegue histdrico de la acepcién primera

Por lo que se refiere a la primera acepcion, la que entiende la ciencia como “saber hacer”, como
“arte” en su sentido técnico, consideramos que no puede encajarse en el modelo histérico que
despliegan las otras tres acepciones. La razon estriba en que dicha acepcion se refiere
precisamente al campo de las técnicas, y las técnicas deben ser consideradas como un sustrato
cultural que se extiende a lo largo de los siglos y que perdura hasta la actualidad, si bien en el
presente la tecnologia ha venido a sustituir gran parte de los procesos productivos tradicionalmente
técnicos. Volveremos sobre la distincion entre técnica y tecnologia mas adelante. En cualquier
caso, deberiamos considerar de manera independiente la cuestién de la funcion social de la
técnica, lo que no ocurre, suponemos, con las demas acepciones.

En cualquier caso, los estudios que determinados historiadores marxistas han realizado sobre la
ciencia en la antigliedad, tales como Benjamin Farrington, o el propio Bernal, o los trabajos de
Gordon Childe, utilizan un concepto de ciencia de gran arraigo en la tradicibn marxista, que la
entiende ligada a los procesos productivos tal como Engels la establecié en obras como Del
socialismo utépico al socialismo cientifico, o en su Feuerbach y el fin de la filosofia clasica
alemana. Segun esta acepcion, la verdad se entiende en el sentido clasico de Vico como Verum
factum. Precisamente por esto, los autores referidos pudieron hablar de ciencia en la antigliedad,
con una exagerada ampliacién del término. Pero esto les ha permitido desentrafiar un nimero
importante de procedimientos productivos de caracter técnico. De hecho, tal vez hasta la explicita
formulacion de la ciencia en Platon y Aristételes, como conocimiento discursivo desligado de la
accion préactica y productiva, de la téchne, la ciencia se pudo entender en esta primera acepcion
como conocimiento practico, realizacion de destrezas técnicas ligadas a la produccion. Autores
como Vernant han seguido esta senda identificando la tradicion de los Sofés, entre los que suele
considerarse a Tales de Mileto, e incluso al propio Pitagoras, ademas de Sol6n, etc., como sabios
en sentido técnico. Es decir, personajes que supieron organizar la vida de las colonias en un
sentido eficaz y practico. El sabio no solamente daria las consignas productivas de las nuevas
poleis, sino la constitucién y administracién publica de las ciudades, sus leyes, etc. Farrington ha
sefialado cdmo esta concepcién de la técnica esta asociada esencialmente a la actividad practica
manual, quirdrgica, que se concretara con el tiempo en el saber médico practico. Un saber que, por
cierto, conservé su valor positivo en la sociedad griega mas alla de la ideologia de las artes
liberales instaurada en la época clasica, como se puede leer en su Mano y cerebro en la Grecia
antigua [Farrington, 1984]. Segun estas tesis, podriamos entonces situar la primera acepcion de
ciencia como saber hacer a la época anterior a la Grecia clasica, pero teniendo en cuenta que ello
depende precisamente de esa concepcion hermenéutica de la ciencia propia de estos historiadores
marxistas.

En cualquier caso, la funcién social de esta acepcion de ciencia como saber hacer,
necesariamente debe dar cuenta del proceso mismo de configuracion de lo que Gustavo Bueno ha

Publicacion Electrénica de la Universidad Complutense | ISSN 1578-6730



Nomadas. Revista Critica de Ciencias Sociales y Juridicas | 13 (2006.1)

llamado el espacio antropoldgico. El origen del hombre estaria ligado a la aparicién de
procedimientos especiales de produccién, talleres de diverso tipo en donde aparecen maestros y
aprendices del oficio, exigidos por la misma complejidad de la produccion. La diversificacién de las
actividades productivas esta ligada a la presencia de diversas trayectorias posibles para los
hombres, ampliando asi el horizonte de la libertad y la vida propiamente humana. En este sentido
debemos decir que la primera acepciéon de ciencia como saber hacer es esencial para la
configuracion del espacio antropolégico como espacio diferenciado en el contexto natural,
favoreciendo la aparicién de sociedades altamente complejas, como la egipcia o la griega, etc.

El despliegue histérico de la acepcion segunda

Son obvias las limitaciones que la acepcion dos imprime a la posible funcion social de la ciencia
entendida de ese modo discursivo. En cualquier caso, Platon interpreté el conocimiento como el
medio a través del cual alcanzar un gobierno justo, al menos en la vision mas rudimentaria de
Platon. El filésofo rey es quien ha pasado mas de cincuenta afios ejercitandose en los
conocimientos, deleitAndose en ellos hasta el punto de no desear en absoluto aplicarse a la vida
publica y dirigir el estado, precisamente ese momento de desinterés es el que marca la madurez
del gobernante. Decimos que esta interpretacion es la mas rudimentaria, aunque otras
interpretaciones, como por ejemplo, considerar al filésofo rey no exactamente como la figura a la
gue aspira la filosofia platénica, sino como un modelo publicitario, reflejo del propio Soécrates y
garantia de una buena organizacion del estado, un modelo que trata de resultar atractivo para
quienes leen a Platén, que quiere servir de guia para iluminar el camino que todos debemos de
seguir, no deja de encontrar en el conocimiento un camino de perfeccion. Sin embargo, en esta
segunda version, la identificacion del bien y de la sabiduria no se alcanzaria a escala publica, en el
estado, sino en cada individuo, algo que se acerca mucho mas a la vision que el propio Aristoteles
proporcionaba. Para Aristételes la sabiduria es sindnima de felicidad, y lo que con ella se alcanza
precisamente es ese desarraigo de las presiones mundanas, de las pasiones que caracteriza
también al filésofo rey platonico. No obstante, la identificacion entre conocimiento y felicidad es
recurrente y la encontramos también establecida en Espinosa, en su Tratado sobre la reforma del
entendimiento. Alli, discute si la felicidad la dara el dinero, la honra, o el placer, concluyendo que
sélo la proporciona genuinamente el conocimiento, y el cultivo de la filosofia. Es necesario advertir
que hasta la aparicion de Kant practicamente s6lo podemos hablar de filosofia como ciencia, o de
ciencias en tanto que incluyen también la filosofia. Bueno habla de “complejo cientifico-filoséfico” y
a ello nos plegamos. Espinosa esta aun en este &mbito con su teoria.

Durante la época medieval, el conocimiento se considera como un correcto procedimiento para
alcanzar la comprension del misterio de Dios y de la fe. Encontramos ejercicios de filosofia
aristotélica, o platénica tratando de desentrafiar racionalmente la esencia y la existencia de Dios,
con mejor o peor fortuna. En todo caso, aqui también el conocimiento, perfectamente matizado por
el poder politico sirve para legitimar y eternizar en la medida de lo posible el orden politico terrenal
establecido. De lo que se habla es de Dios. El ltinerario de la mente a Dios de San Buenaventura,
o las Summas de Santo Tomas, todos los argumentos acerca de la existencia de Dios, como los de
San Anselmo, San Agustin, etc., manifiestan esta situacion. Ya desde sus origenes el
conocimiento se entendié asociado a la verdad revelada de la fe. Cuando San Pablo pedia a los
fieles librarse de las falsas filosofias que habian abundado hasta entonces, estaba sefialando que
el Unico camino fiable para el conocimiento precisamente residia en la perpetua ordenacién
teologica de nuestro objeto. De hecho, en los casos en los que la Iglesia llegé a condenar y
guemar libros e infieles, no encontré en ellos precisamente unos fines distintos a los que el modelo
general perseguia, pues esos autores querian proporcionar también, aunque de manera
equivocada, argumentos a favor de Dios y de la fe. Miguel Servet, quemado por Calvino en
Ginebra, no dej6 de hablar de Dios, pero heréticamente, y lo mismo podemos decir de Giordano
Bruno, quemado en 1600 por la Iglesia en Roma. Un caso distinto es ya Galileo, sin embargo.
Porque aqui lo que encontramos es ya el enfrentamiento entre dos de las acepciones generales de
ciencia que hemos establecido al principio. Galileo apunta a la revolucion cientifica e industrial, la
Iglesia apunta a la acepcion de la ciencia como conocimiento discursivo, o como la vision

Publicacion Electrénica de la Universidad Complutense | ISSN 1578-6730



Nomadas. Revista Critica de Ciencias Sociales y Juridicas | 13 (2006.1)

aristotélica del mundo. El paradigma organicista aristotélico se enfrenta al paradigma mecanicista
galileano, cuyos fines ya no son precisamente teolégicos, sino materiales, productivos, mucho mas
cercanos al taller que a la escuela, los talleres y arsenales que él mismo visitdé y en donde trabajo.

Es cierto que en la época medieval, lo que hoy consideramos ciencias en la tercera acepcion
solian llamarse artes, “artes liberales” que eran siete: la gramatica, la retorica, la l6gica, la
aritmética, la geometria, la astronomia y la masica; y se ensefiaban en las facultades de artes. En
gran medida, puede decirse que la clasificacién tiene una inspiracion en el libro VII de la Republica,
de Platon, en donde gran parte de estas disciplinas se consideran necesarias para la formacion del
filosofo rey. Y de hecho, parece que ya Galeno desarrolld6 esta misma clasificacion entre artes
liberales y artes mecanicas. Sin embargo, estas artes mas elevadas se consideraban como
propedéutica para el conocimiento mas excelso, la teologia. Mientras que la acepcién de ciencia
como “saber hacer” quedaria circunscrita mas concretamente a las llamadas “artes mecanicas” que
nunca tuvieron una clasificacion precisa, si bien muchos autores pretendieron reducirlas a siete
siguiendo el parametro ofrecido por las siete artes liberales. Hugo de San Victor, o Radulf de
Campo Lungo hicieron clasificaciones en el siglo Xll. La lista de Radulf de Campo Lungo incluye
por ejemplo: ars victuaria para alimentar, lanificaria, para vestir, architectura, para dar cobijo,
suffragatoria, para el transporte, medicinaria, para curar enfermedades, negotiatoria, para
intercambiar mercancias, y militaria, para defenderse del enemigo [Tatarkiewicz, 1987; p. 42] Las
artes liberales son llamadas también artes “teéricas” por Quintiliano, por ejemplo, que las distingue
de las artes practicas, y de las poéticas, es decir, las productivas. Cicerén las llamé artes
mediocres, o intermedias entre las maximae, que él consideraba la politica y la guerra, y las
minores. Plotino las llamaria artes intelectuales. En general, podemos observar que esta
apreciacion de las ciencias como artes liberales, tedricas, o intelectuales se caracteriza porque
considera que estas disciplinas no tienen efectos practicos en la sociedad, se consideran ajenas al
campo de la produccién técnica o artesana. Plutarco afiade una nota muy interesante a esta
interpretacion cuando distingue entre artes Utiles y agradables, segun la tradicion sofistica, y
distingue ademas otras artes, aquellas que se cultivan por amor a la perfeccién, entre las que
estaban precisamente ciencias como las matematicas y la astronomia. Es necesario recordar aqui
que si Plutarco interpret6 las ciencias como guiadas por este amor a la perfeccién, todavia en el
siglo XX una importante cantidad de fildsofos de la ciencia e historiadores siguen considerando que
el fin que persiguen los cientificos no es otro que el “amor a la verdad”, o la “busqueda
desinteresada de la verdad”. Lo que, en cierto modo, subraya el hecho de que el fin més apropiado
de la ciencia en la acepcion dos sigue perviviendo ideolégicamente en la era en que las ciencias en
su acepcion tres y cuatro han alcanzado pleno desarrollo.

La encrucijada historica entre la acepcion segunday tercera: el caso de Don Quijote

Estas consideraciones histéricas acerca de la época griega y medieval las hacemos sin perjuicio de
que ciertamente, en estas épocas se dieron importantes avances técnicos y cientificos que
reorganizaron en gran medida muchos procesos sociales, productivos, bélicos, politicos, etc.
Piénsese en el desarrollo técnico del Imperio Romano, y su organizacion administrativa, el
desarrollo de muchos procedimientos que mejoraron las artes de la guerra, etc. Sin embargo de lo
cual, las concepciones acerca del valor social de la ciencia fueron generalmente poco llcidas.
Puede que ello responda ciertamente a los principios ideoldgicos de las sociedades que
desarrollaron el modo de produccion esclavista y feudal, en donde el trabajo técnico y productivo
se suele considerar de caracter inferior, etc. Las artes liberales deberian su apelativo “liberal” al
hecho de que son precisamente practicadas por los hombres libres, frente a las artes mecénicas,
ejercidas por esclavos. Los hombres libres cultivan la ciencia porque no tiene ningin efecto
practico, porque se mantiene prudentemente alejada de la grosera practica. De hecho, los
caballeros medievales representarian una estilizacion de este fendmeno ideoldgico de rechazo de
las artes mecénicas. Y por esta razén, una lectura desde la filosofia de la técnica de Don Quijote
de la Mancha adquiere un profundisimo significado, como Carlos Paris ha puesto recientemente de
manifiesto [Carlos Paris, 2000]. De hecho, Don Quijote es la figura de un caballero andante,
acompafiado de un escudero que responde a la antitesis misma del hidalgo caballero, una antitesis

Publicacion Electrénica de la Universidad Complutense | ISSN 1578-6730



Nomadas. Revista Critica de Ciencias Sociales y Juridicas | 13 (2006.1)

determinada entre otras cosas por su raiz social productiva, lo cual desemboca en una incontable
serie de detalles sobre su figura, todos ellos en torno a su “sentido comun”. Los enemigos de Don
Quijote son principalmente artefactos técnicos, ingenios a los que se enfrenta precisamente el
“ingenioso” hidalgo, apelativo ir6bnico que marca aun mas este contraste y que se repite hasta la
saciedad. En este sentido, toda la ironia de Don Quijote recae precisamente en la manifiesta
contradiccion en la que el desarrollo de la sociedad ha situado a esta figura caballeresca y
cabalmente anclada en un pasado utépico y ucrénico. El marca el fin de esa época en la que la
visién de la ciencia como “theoria” era un aspecto mas de la ideologia del hombre libre ajeno a las
actividades técnicas y productivas que sin embargo, vertebran necesariamente su mundo.
Podemos pensar, tanto en los pertrechos militares de Don Quijote y su constante ridiculo ante
cualquier minimo artilugio; los artefactos con los que es abatido, el molino, los batanes, aquel
mitico caballo volador en donde ingeniosisimas estrategias béasicas de psicologia de la percepcion
ofuscan a Don Quijote, etc. Tal vez la filosofia sea el Unico y caballeresco resquicio de semejante
vision teorética del mundo. Tal vez a eso se referia Marx cuando en la once tesis sobre Feuerbach
advertia de la necesidad de que la filosofia deje de ser solamente comprensién, para convertirse
en accion. Acaso ese fue el momento, y acaso fracaso.

Este contexto nuevo que se abre ante Don Quijote, en donde la realidad de la técnica no es que
aparezca de pronto, sino que se hace, por asi decir, ya de una vez, inexcusable. Lo que viene a
decirnos el Quijote por tanto es que esa realidad practica, ese “saber hacer” tantas veces
inadvertido, esta tenazmente determinando de manera irreversible el mundo, hasta el punto de que
en ese mundo ya comienza a no haber lugar para empresas caballerescas. Necesariamente
(segln el cédigo del honor caballeresco y los fines que persigue), el Ultimo caballero habra de
luchar contra él, necesariamente (segun el poderio de la técnica y de la ciencia, frente al hombre y
frente a la naturaleza —ya se dice “saber es poder”-) el Ultimo caballero habra de ser derrotado por
él. Muchos lugares de esta maravillosa obra rebosan de sugerencias referidas a esta idea, entre
ellas, hemos escogido esta: Don Quijote habla, segin Cervantes, de tal manera que “ninguno de
los que escuchandole estaban le tuviese por loco”, y dice en el discurso sobre la diferencia entre
las letras y las armas:

“Bien hayan aquellos benditos siglos que carecieron de la espantable furia de aquestos
endemoniados instrumentos de la artilleria, a cuyo inventor tengo para mi que en el infierno se le
esta dando el premio de su diabdlica invencién, con la cual dio causa que un infame y cobarde
brazo quite la vida a un valeroso caballero, y que, sin saber cémo o por donde, en la mitad del
coraje y brio que enciende y anima a los valientes pechos, llega una desmandada bala (disparada
de quien quiza huyo y se espantd del resplandor que hizo el fuego al disparar de la maldita
maquina), y corta y acaba en un instante los pensamientos y vida de quien merecia gozar luengos
siglos. Y asi, considerando esto, estoy por decir que en el alma me pesa de haber tomado este
ejercicio de caballero andante en edad tan detestable como es esta en que ahora vivimos; porque
aunque a mi ningun peligro me pone miedo, todavia me pone recelo pensar si la polvora y el
estafio me han de quitar la ocasion de hacerme famoso y conocido por el valor de mi brazo vy filos
de mi espada, por todo lo descubierto en la tierra” [Don Quijote de la Mancha, t. I; XXXVIII]

Muchas sugerencias contiene este inapreciable texto de Cervantes. Con él, desde luego,
corroboramos la importante transformacion histérica que esta, digamos, notificando esta obra, una
transformacion que en Inglaterra procurara formularse en obras como el Novum Organum de
Francis Bacon, si bien muy importante histéricamente, nunca tan sugerente, rica, interesante y
enjundiosa como la perla de la lengua espafiola. No son sélo maneras diferentes de referirse a la
misma idea, sino modulaciones distintas, porque en el Quijote no encontramos entusiasmo por la
nueva época, sino también cierta amargura y rencor, cierta resignacion, y por supuesto, mucha
ironia. Todo ello, frente al estusiasta grito de “a las ciencias por el Imperio”, que animé la ciencia
inglesa del XVII. Pero, este péarrafo subraya la frontera historica por la que deambula un Caballero
sin esperanza, sélo temeroso de que esas artes despreciables y viles se interpongan entre él y sus
proyectos, entre su valor y sus hazafias, que impidan la justeza de la fama que su valor le ha de
propiciar, en un mundo verdaderamente justo, porque el mundo que la técnica ha propiciado es un

Publicacion Electrénica de la Universidad Complutense | ISSN 1578-6730



Nomadas. Revista Critica de Ciencias Sociales y Juridicas | 13 (2006.1)

mundo vil que hace perecer a los buenos, y sobrevivir a los malos; o en fin, que no distingue
méritos, y no favorece sino a quien astutamente se pertrecha de artilugios.

Por otra parte, Cervantes procura subrayar al inicio del discurso que Don Quijote habla
exactamente como si no estuviera loco, por lo que todos los que le acompafian atienden a su
discurso y se maravillan de que pueda estarlo. Y en ese discurso de cordura habla la victima del
mundo contra el que lucha y advierte de cédmo, en todo tiempo y lugar, las armas y su caracter
técnico y practico han sido mas beneficiosas a la sociedad que las letras, entendidas estas
precisamente como actividad tedrica e intelectual, en el sentido de la segunda acepcién que hemos
considerado. Asi, por ejemplo, leemos: “dicen las letras que sin ellas no se podrian sustentar las
armas, porque la guerra también tiene sus leyes y esta sujeta a ellas, y que las leyes caen debajo
de lo que son letras y letrados. A esto responden las armas que las leyes no se podran sustentar
sin ellas, porque con las armas se defienden las republicas, se conservan los reinos, se guardas
las ciudades, se aseguran los caminos, se despejan los mares de corsarios, y, finalmente, si por
ellas no fuese, las republicas, los reinos, las monarquias, las ciudades, los caminos de mar y tierra
estarian sujetos al rigor y a la confusion que trae consigo la guerra el tiempo que dura y tiene
licencia de usar de sus privilegios y de sus fuerzas”. Ciertamente, recuerda la clasificacion en la
que Cicerdn sitla a la guerra entre las artes maximas, junto con la politica, como veiamos.

Escolio sobre la guerra

Pero hay otro aspecto importante que debemos subrayar de las consideraciones de Don Quijote
con relacion a la guerra. Me refiero a un debate abierto precisamente en el contexto de la Primera
Guerra Mundial, con motivo de la incorporacién masiva de armas quimicas en las batallas. El uso
de este tipo de armas, apoyado principalmente en el desarrollo cientifico e industrial de Alemania,
en primer lugar, aunque luego fue incorporado por todos los ejércitos, dio lugar a un debate que en
el fondo abunda en estas mismas consideraciones quijotescas. J. B. S. Haldane nos lo recuerda.
En la conferencia de Washington (12 nov. 1921 a 6 de febrero de 1922) se convino, entre otras
cosas, en renunciar al uso del gas mostaza en sucesivas guerras. Haldane considera esta
resolucién como expresiéon de un sentimentalismo ignorante y absurdo. Un sentimentalismo como
el que Don Quijote representa en su discurso, cuando advierte que el uso de la pélvora y otros
artilugios no permite recompensar en las lides el verdadero valor que corresponde a cada soldado.
Lo que interesa, principalmente, es la victoria, aunque el precio sea la honra. Haldane llama a este
sentimentalismo, “bayardismo”, en referencia al Caballero Bayardo, a quien sus soldados llamaban
“sans peur et sans reproche”. Dice Haldane que cuando capturaba caballeros o arqueros, se
portaba con ellos con cortesia, sin embargo, “si caian en sus manos mosqueteros u otros soldados
de los que empleaban la pélvora, invariablemente, los mandaba matar” [Haldane, 1926; p. 42] El
valor de la honra que domina la figura del caballero, contra la implacable eficiencia del desarrollo
técnico, aunque vil, marca precisamente la linde que separa la acepcién dos de la ciencia, de la
acepcion tres, tal y como lo hemos sefialado. Marca el transito de una época histérica a otra
radicalmente diferente, un transito que hemos visto personificado en la tragedia de Don Quijote.

Esta consecuencia de la acepcién dos de la ciencia, el desprecio por las artes mecanicas, aunque
estas estén de hecho fraguando el desarrollo productivo, propio del mundo de Don Quijote, donde
se sefiala ese cambio, sin embargo pervive mas all4 de ese momento histérico, pues como vemos
perdura en los valores asociados a la guerra tal como se percibe en la irénica valoracion de
Haldane de la Conferencia de Washington. Desgraciadamente, este absurdo persiste en la
actualidad, a pesar de la historia, a pesar de que el gas mostaza ha sido utilizado con gran
eficacia, producido, vendido o regalado, almacenado y perfeccionado durante todo el siglo XX. En
los ultimos meses hemos asistido a otro ejemplo de Bayardismo con el asunto del sindrome de los
Balcanes, o del sindrome de la Guerra del Golfo Pérsico. Como se sabe, se han producido muchos
casos de leucemias y otras enfermedades letales entre los soldados de los ejércitos aliados tanto
en la Guerra del Golfo (1991- ), como en la Guerra de Yugoslavia (1999-2000). En los dos casos,
se ha atribuido el fendmeno al uso de uranio empobrecido en muchos de los proyectiles que se
utilizan. El uranio empobrecido, que no es mas que uno de los residuos de las centrales nucleares,

Publicacion Electrénica de la Universidad Complutense | ISSN 1578-6730



Nomadas. Revista Critica de Ciencias Sociales y Juridicas | 13 (2006.1)

es utilizado en los proyectiles porque tiene un importante efecto calorifico que permite penetrar los
blindajes tradicionales de carros de combate, bunkers, etc. Este asunto fue denunciado ya en la
Guerra del Golfo, pero en Europa paso practicamente inadvertido, porque el escandalo se produjo
principalmente en EEUU. Pero con la Guerra de Yugoslavia, se produjeron casos de jévenes
soldados enfermos entre belgas, ingleses, espafioles, italianos, etc. Parece que las victimas
yugoslavas no tienen tanta importancia, porque practicamente no se ha estudiado el caso, y por
supuesto, los datos que los médicos servios aportan, no se tienen en cuenta por su claro
partidismo antiamericano y antialiado, resentidos como estan de haber sufrido una guerra
“humanitaria”. El caso es que, en claro ejercicio de “bayardismo”, encontramos al Presidente de la
Comision Europea Romano Prodi exigir que se apruebe una resolucion para prohibir en lo sucesivo
el uso del uranio empobrecido en el armamento.

En estos Ultimos casos, todos del siglo XX, y aun del siglo XXI, nos encontramos de nuevo con la
misma contradicciéon. En el caso de Don Quijote, la contradiccién entre las artes liberales, la honra
caballeresca, y la irrenunciable eficacia de la técnica; de la misma manera, a principios del siglo
XX, cuando la ciencia se realiza efectivamente como factor determinante de la produccién
industrial, tiene lugar la misma reaccion bayardista. Se trata, ademas, de tres momentos histéricos
esenciales en el fendmeno de la guerra, al que habria que afiadir el de la transicién desde el héroe
legendario homérico, al democrético hoplita ateniense, que rememora en cierto modo la transicion
del caballero al soldado renacentista. Aqui, sin embargo, la verdadera transformacion se produce
por la introduccion de nuevas técnicas de armamento, como la polvora en los cafiones vy
arcabuces, lo que propicié el descubrimiento de América. Hernan Cortés no hubiera podido en
modo alguno vencer a los mexicanos de no haber mediado el importante avance técnico de la
poélvora. Las batallas que tuvieron lugar contra los Tlascaltecas, principalmente, y posteriormente
con los Mexicanos siendo, realmente, un grupo tan reducido que no superaba, al parecer, los
cuatrocientos hombres (a pesar de que en la guerra contra los Mexicanos ya contaban con la
colaboracion de los Tlascaltecas), no hubieran podido ganarse de otro modo, si creemos a Bernal
Diaz del Castillo, en su Historia verdadera de la conquista de Nueva Espafa. Del mismo modo, la
situacién a la que apunta ese bayardismo criticado por Haldane, corresponde precisamente con la
masiva y sistematica incorporacion de los avances cientificos a la guerra, que tiene lugar con la
Primera Guerra Mundial y que la Segunda universalizé definitivamente. Quiz4, el bayardismo
asociado al caso del uranio empobrecido corresponda también con otra transformacién esencial de
la guerra, como realidad histérica: me refiero al fendbmeno, verdaderamente inaudito, de la guerra
sin victimas en el grupo vencedor. Aunque el fendbmeno se extiende cinicamente también al
vencido, por cuanto las victimas van a ser consideradas dentro del calculo de los dafios colaterales
e indeseados. Desde luego, mucho ha cambiado el mundo desde aquellas representaciones
homéricas dedicadas a la muerte de un héroe, que se extendian por paginas y paginas, piénsese
en la muerte de Patroclo a manos de Héctor, o del mismo Héctor, a pesar de ser un enemigo.
Frente a esa hipérbole que no so6lo cumplia con el expediente de la morbosa curiosidad del pablico,
pues subrayaba la honra y la trascendencia de la muerte de un sélo hombre, la guerra ha llegado a
disolver las victimas bajo el eufemismo de dafios colaterales. Y es que ya se sabe: la muerte de un
hombre es una tragedia, la de miles de hombres, pura estadistica.

El despliegue histérico de la acepcidn tercera

Efectivamente, con los cambios producidos a partir del Renacimiento empieza a abrirse paso la
nueva acepcion de ciencia en sentido estricto que hemos considerado. Una acepcién que se
manifiesta explicitamente por ejemplo en Descartes con la realizacion de lo que Bueno ha llamado
la “inversion teoldgica” [Bueno, 1972]. Dios no es aquello de lo que se habla, sino aquello desde
donde se habla. El hombre habla ya por boca de Dios y con la fuerza que le dan los nuevos
conocimientos matematicos y fisicos transforma el mundo y lo construye de nuevo. El modelo se
ha ido fraguando poco a poco desde las mismas entrafias de la época medieval, pero cuando
Descartes afirma al final del Discurso del método: “solamente diré que he decidido emplear el
tiempo que me queda de vida exclusivamente en tratar de adquirir algin conocimiento de la
naturaleza, que sea tal que puedan deducirse de él normas aplicables en la medicina, mas seguras

Publicacion Electrénica de la Universidad Complutense | ISSN 1578-6730



Nomadas. Revista Critica de Ciencias Sociales y Juridicas | 13 (2006.1)

que las que ha habido hasta el presente, y que mi inclinacion me aleja hasta tal punto de todo otro
tipo de proyectos, principalmente de aquellos que no podrian ser Utiles a unos sino perjudicando a
otros, que, si determinadas circunstancias me forzaran a dedicarme a ellos, creo que no seria
capaz de llevarlos a buen término”; las cosas han cambiado definitivamente. Efectivamente,
durante estos siglos de revolucion cientifica la ciencia comienza a ser vista de una manera
completamente diferente.

Ciertamente, desde la misma aparicion de la ciencia moderna se ha ido consolidando un discurso
ideolégico que tiene su principal representante en la tesis de Bacon segun la cual «saber es
poder» (tantum possumus quantum scimus). Este lema de Bacon, aunque impreciso en lo que se
refiere al contexto del siglo XVII -como demostrd A.R. Hall en su Ballistic in Seventhenth Century-,
reflejaba el ideal de la propia Royal Society de Londres: La aplicacion practica de la ciencia
encarnada en el nuevo puritanismo (como sefiald6 Merton en 1938). La ciencia comienza a
intepretarse entonces en el sentido nuevo correspondiente a lo que hemos considerado la
acepcion tercera de ciencia: la ciencia en el sentido moderno de la revolucidn cientifica que tiene
como escenario principal el laboratorio. Precisamente en este sentido, la valoracién que recibe la
ciencia entonces incorpora en cierto modo los dos aspectos que hasta ahora hemos considerado,
por un lado la ciencia sirve precisamente para proporcionar una buena organizacion politica, y al
mismo tiempo, permite transformar y mejorar las condiciones de vida de los hombres. Recuérdese
aquellas palabras de John Edwards en donde queda programado uno de los fines que ya en los
inicios de la Royal Society de Londres se atribuian sin duda a las virtudes de la ciencia: «esas Eras
Felices abundan todavia en aquellas cosas que conducen al Bienestar y felicidad del Cuerpo
ademas del Alma, y consecuentemente la longevidad deberia ser una de las Felicidades de
aquellas épocas, y no dudo que se logre por medio de un perfecto conocimiento de las verdaderas
causas Yy fuentes de la vida prolongada, y de las Fuentes més inmediatas de las Enfermedades.
Pues entonces la Filosofia natural serd mejorada hasta su grado maximo, y un virtuoso no sera
una rareza, habrd mayor Numero de personas sobre la tierra en ese reinado sabético que las que
hay ahora. Esto se deduce de lo que se ha dicho sobre la paz universal, esa extraordinaria medida
de la Salud y Fuerzas Fisicas, aquella Duracién de la vida infinita de los hombres que sera la
bendicion de esos dias”.

El propio John Evelyn, un protegido de John Beale (uno de los platénicos de Cambridge)
consideraba a la Royal Society como el instrumento para el bien universal de la Humanidad. De
hecho, Beale, a partir de la restauracién de 1660 queria que Boyle retomara el papel que Bacon
habia jugado y recuperara su ideal sobre la ciencia. Boyle, Newton y en general todos los que
durante el siglo XVII participaron en el desarrollo de la ciencia fisica en Inglaterra compartian una
concepcidn muy optimista sobre la funcion social de la ciencia, y esperaban de ella los mejores
resultados practicos. Newton pertenecia, como se sabe, al grupo de los latitudinarios, un
movimiento politico y religioso que contribuy6 al éxito de la revolucién “gloriosa” de 1688. Para los
latitudinarios, el mundo natural debe servir de ejemplo para la organizacién de la sociedad. Las
leyes de la naturaleza deben ser el modelo de las leyes sociales. En su ideologia, patente sobre
todo a través de las famosas Boyle’s Lectures, era armonizar la nueva ciencia y la fe religiosa de
tal modo que esta misma armonia, deberia servir para establecer un gobierno justo. EI movimiento
latitudinario al que pertenecia Newton pretendia implantar la restauracién de la religion anglicana
en la vida politica conforme a un “niimero minimo de dogmas “aceptables” para la mayor parte con
suficiente amplitud —latitude-“, y garantizar asi el orden y la libertad de conciencia, evitando el
peligro papista [Eloy Rada, 1980; p. 26]. Para la consecucién de este programa politico y religioso
encontraban precisamente en la ciencia un valioso aliado. En efecto, la ciencia nos proporciona —
en la medida en que estudia la naturaleza- la imagen del poder de la providencia y la verdad de la
creacion: “Los eclesiasticos de la Restauracion manifestaban ciertas convicciones bésicas que
eran los dogmas (principios) de su religion natural: la argumentacion racional y no la fe es el arbitro
final de la creencia cristiana y del dogma; el conocimiento cientifico y la moderacion politica y
eclesiastica eran los Unicos medios realistas por los que la Reforma podia ser alcanzada”
[Margareth C. Jacob, 1976; p. 34] El orden y la regularidad de la naturaleza proporcionados por la
nueva ciencia aportaban ademas los principios morales de la religién natural [Jacob, 1976; p. 61]
De hecho, para la mayor parte de los latitudinarios (a excepcién de Evelyn y algunos otros), la

Publicacion Electrénica de la Universidad Complutense | ISSN 1578-6730



Nomadas. Revista Critica de Ciencias Sociales y Juridicas | 13 (2006.1)

providencia operaba en la naturaleza no mediante dramas y portentos tales como terremotos o
choques de cometas, sino a través de la imposicién del orden y la armonia. Es necesario advertir,
sin embargo, que a esta creencia unian un tipo de “milenarismo” que manifestaba la fe en el
establecimiento de un nuevo orden implantado desde la Iglesia anglicana, contra el papado que se
considera el reino del anticristo, y sus representantes politicos, como el imperio espafiol. De ello se
desprende que su programa politico es militante y expansivo. Evelyn, por ejemplo, consideraba a
Roma la nueva Babilonia. El propio William Whinston, sucesor de Newton en la catedra lucasiana y
newtoniano él mismo, leyé en 1707 una conferencia en el seno de las Boyle's Lectures, en donde
abogaba por una victoria contra Luis XIV, como paso previo para la realizacion del milenio y el
establecimiento definitivo de la Reforma. A pesar de todo, las propuestas latitudinarias se hacian
desde la moderacién proporcionada por la creencia de que el orden social era un reflejo del orden
natural mostrado por la ciencia. Un mundo tan perfectamente ejecutado, tan regularmente
establecido permitia pensar también en un modelo de sociedad estable, aunque, como el reloj para
el relojero, Dios puede y debe poner en hora de vez en cuando restaurando las condiciones
iniciales del mundo, algo para lo que habian sido llamados los latitudinarios. Cuando se lee por
ejemplo en una obra como EIl templo de Salomén, de Newton, los detalles extraordinarios con los
que esta descrito este edificio de la sabiduria, no puede dejar de pensar en la esperanza que quiza
embargaba a estos hombres, en la posibilidad de hacer real ese mundo nuevo, fiel reflejo del orden
natural manifestado por la ciencia, y reflejo de la voluntad del creador.

Es necesario hacer dos acotaciones a estos argumentos histéricos. La cuestion es que la obra de
Newton, asi como la de los latitudinarios que estamos considerando, no solamente respondia a un
ideal genérico sobre el valor de la ciencia como manifestacion del creador. En gran medida, la
presencia de argumentos materialistas y ateos derivados del mecanicismo principalmente,
Descartes, Hobbes, Bruno, y también contra la proliferacién de argumentos materialistas surgidos
en el seno del radicalismo de las sectas puritanas que procedian de la revolucion de 1649.
Recordemos el materialismo radical de John Toland o de Overton [Hessen, 1999] La critica del
cartesianismo, asi como la posterior polémica de Newton con Leibniz a través de Clarke, muestran
cémo Newton atribuia a estos autores un ateismo intolerable. Curiosamente, estos autores estaban
dentro del ambito del catolicismo, que era el enemigo tanto en el plano politico, como en el
religioso, pues el catolicismo papal era irreligioso, impio, el papa era el anticristo, etc. Por lo tanto,
observamos que la ciencia se convierte en un argumento ideolégico mediante el que se busca la
legitimacién de determinados principios religiosos y politicos.

La idea principal acerca de la ciencia que se pone de manifiesto en este periodo, y principalmente
en Inglaterra, es la de la ciencia como experimentacion. Ese es precisamente el espiritu baconiano.
Como advierte Alberto Elena, el experimentalismo empirico baconiano que oper6 ideolégicamente
en todos los autores de la época fue mas una ideologia que una realidad practica entre los que
cultivaban la ciencia entonces [Elena, 1989]. Pero ciertamente, de lo que estamos hablando es de
las concepciones acerca de la ciencia, no de cdmo se manifestaba realmente. En este sentido,
podemos decir que si bien en el periodo anterior la ciencia se entiende como algo contemplativo,
menospreciando su valor préactico, ahora se sobrevalora este caracter practico contra toda
evidencia y a pesar de la larga tradiciébn que lo avala. En este sentido hay que decir que por
ejemplo encontramos aun autores como Boris Hessen, filésofo soviético marxista, que defendia el
caracter practico de la ciencia newtoniana hasta el punto de considerar que los Principia
respondian principalmente a las demandas técnicas producidas por el desarrollo de la produccion
en el ambito minero, en los transportes, etc. Sin embargo, Arnold Rupert Hall mostré en 1952 que
en cuestiones como la balistica los estudios realizados en la época de la revolucién cientifica en el
campo de la fisica tedrica no tuvieron aplicacién practica y que ésta fue la ténica general hasta el
siglo XIX. El argumento es que la industria artesanal de ageul entonces no requeria un trabajo
perfecto y preciso. De hecho, el propio John Desmond Bernal en 1953, asumié las tesis de Hall
dentro de su propia interpretacién marxista de la historia de la ciencia, en un libro dedicado al siglo
XIX [Bernal, 1973]. De modo que cabe decir que en el &mbito de la interpretacion de la funcion
social de la ciencia el siglo XVII adolecié de un optimismo desmesurado que se vio contrarrestado
por una reaccién principalmente irénica contra él. Asi, desde la primera advocacion de la ciencia
como instrumento «para el beneficio y proteccion del estado y la sociedad» que pregonara Bacon

Publicacion Electrénica de la Universidad Complutense | ISSN 1578-6730



Nomadas. Revista Critica de Ciencias Sociales y Juridicas | 13 (2006.1)

en Novum Organum y en New Atlantis, y mas tarde Sprat en su History of the Royal Society (1667)
y J. Glanvil en Plus Ultra (1670) -que creian en el progreso infinito de la ciencia-, tuvo ya en aquel
momento su respuesta en Stubbes The Plus Ultra reduced to a Non plus (1670) y en la obra de
Swift, Los viajes de Gulliver (1726) [Bernal, 1953; p. 25].

La excepcion de Rousseau

Aquel ideal transmitido desde la ilustracion inglesa a la ilustracién francesa del siglo XVIII, tal como
ha mostrado M. C. Jacob y Ch. Hill, fue contestado oportunamente, a su vez, por Rousseau en la
obra que respondia al concurso propuesto por la Academia Dijon en 1750. Se trataba de responder
a la pregunta de «si las ciencias y las artes han contribuido a la depuracion de las costumbres».
Rousseau contestaba a esta cuestion advirtiendo que la ciencia habia contribuido, precisamente, a
la degeneraciéon del hombre, de ese hombre ideal que él deseaba. Como puede observarse en el
nimero especial que la revista Abaco ha dedicado al 250 aniversario de la publicacion del discurso
de Rousseau, las respuestas unanimes que recibié el ensayo de Rousseau desde muy diversos
sitios muestran hasta qué punto era un lugar comdn entonces ya la consideracion de la ciencia
como algo intrinsecamente beneficioso para toda la sociedad. Curiosamente, en el desarrollo de
esta polémica sin embargo se plantean cuestiones interesantes como la de si algin estado o
imperio ha podido progresar prescindiendo de las ciencias, a lo que responden evidentemente que
no, frente a la propia interpretacion roussoniana, que ademas recurre a muchos ejemplos histéricos
para justificar su tesis. Es el caso de Feijoo, etc. Sin embargo, otra de las cuestiones abiertas a raiz
del trabajo de Rousseau, aunque no directamente relacionado con él, porque se trata de una
especie de plagio publicado en El mercurio de Francia que se editaba en Espafia por aquellos
afios. En él se abre un interesante debate sobre si el Imperio espafiol necesité o no necesité la
ciencia para realizarse. Que no la necesitd es el argumento del roussoniano, mientras que la
respuesta pretende defender que efectivamente Espafia cultivd y desarroll6 las artes y las ciencias
en la medida necesaria para hacer posibles sus empresas civilizatorias. Las tesis de Rousseau no
eran nuevas, y responden a una larga tradicion de argumentaciones naturalistas, incluso pastoriles,
que recuerdan a Don Quijote. De hecho, parece que la mayoria de los discursos presentados a
concurso abundaban en la misma idea, tal vez se tratara de una moda. Pero a Rousseau le inspir6
practicamente la totalidad de su obra. Lo cierto es que su teoria se convirtié en el paradigma de
oposicidn a las ciencias y las artes, al lado de su teoria del buen salvaje.

Lainterpretacién de Marx y Engels, y el marxismo soviético

Entre tanto, las ciencias y las técnicas siguen su extraordinario avance. Incluso algunos fechan el
inicio de la revolucion industrial en 1760, diez afios después de la publicacion del texto de
Rousseau, lo que prueba lo lejos que a veces marcha la filosofia de la realidad histérica. Lo cierto
es que la revolucién industrial se pone en marcha y, con ella, el desarrollo inusitado de la
investigacion cientifica. Un siglo después ya encontramos una formulaciéon precisa del nuevo
significado que ha adquirido la ciencia en ese momento histérico. Carlos Marx defiende la tesis de
que la ciencia se ha convertido ya en una fuerza productiva, es decir, junto con los instrumentos, y
los propios hombres, la ciencia esta situada en la base de la produccion. Primero, es cierto, de
manera un tanto esporadica, a consecuencia del talante aun personal y amateur en el que se
mantiene la ciencia, por supuesto, muy distinto del caracter organizado actual, en donde la ciencia
esta estrechamente vinculada con la industria y el estado. Marx habia recibido esta idea no de la
tradicion hegeliana, sino de Ferguson y de los socialistas ricardianos, como advierte Manuel
Sacristan. Se diria que precisamente con esta tesis de Marx comienza a producirse una
confluencia entre las concepciones de la funcién social de la ciencia y su verdadera y efectiva
influencia. Los ideales que regian en el XVII ahora comienzan a hacerse realidad. De hecho,
Manuel Sacristan, por ejemplo, ha atribuido a Marx la inauguracion de la sociologia de la ciencia, al
decir “la economia politica es una infamia” [Sacristan, 1983; p. 365] Pero, curiosamente, Marx en El
Capital considera alin que la ciencia sélo lo es si es desinteresada, y que asi es lo normal incluso
dentro de la economia politica, siempre que la lucha de clases se mantenga latente [Marx, 1990; p.

Publicacion Electrénica de la Universidad Complutense | ISSN 1578-6730



Nomadas. Revista Critica de Ciencias Sociales y Juridicas | 13 (2006.1)

13]. Es en estos periodos donde se puede hablar de ciencia. Yo creo que en el fondo esta vision
de la ciencia neutral y desinteresada que permite salvar la cuestion de la objetividad, es una
supervivencia de la acepcion dos de la ciencia como conocimiento teérico y discursivo. En realidad
Marx no hace mas que exponer una idea repetida incesantemente, la idea de que los cientificos,
principalmente, siguen en su trabajo la blsqueda desinteresada de la verdad. Sin perjuicio de lo
cual, reconoce un papel importante en la configuracién de ideologias a la ciencia, como en el caso
de su interpretacion de Darwin, de quien dice en su famosa carta a Engels de 18 de junio de 1862
gue, aun reconociendo su valor gnoseolégico, Darwin reconoce en los animales y en las plantas su
propia sociedad inglesa, con su division del trabajo, su competencias, sus descubrimientos y su
malthusiana “lucha por la vida”. Es el bellum onmiun contra omnes, de Hobbes, etc. [Marx y
Engels, 1973; p. 21] En cualquier caso, Marx no solamente reconoce la presencia de la ciencia en
los procesos productivos, sino que denuncia ya de manera indiscutible las consecuencias que ella
tiene, en cuanto dinamizadora de la produccion, en la explotacion y miseria de los hombres: “Nos
hallamos, dice Marx, en presencia de un gran hecho caracteristico del siglo XIX, que ningun partido
se atrevera a negar. Por un lado, han despertado a la vida unas fuerzas industriales y cientificas de
cuya existencia no hubiese podido sospechar siquiera ninguna de las épocas historicas
precedentes”; y mas adelante, dice: “el domino del hombre sobre la naturaleza es cada vez mayor,
pero al mismo tiempo el hombre se hace esclavo de otros hombres o de su propia infamia” dice en
el “Discurso en el aniversario del People’s Paper* [Marx y Engels, 1980, t. Il; p. 514] El propio
Engels, en su discurso ante la tumba de Marx pronunciado en el cementerio Highgate el 17 de
marzo de 1883, decia: “Para Marx la ciencia era una fuerza histérica motriz, una fuerza
revolucionaria. Por puro que fuese el goce que pudiera depararle un nuevo descubrimiento hecho
en cualquier ciencia tedrica y cuya aplicacion practica tal vez no podia preverse aun en modo
alguno, era muy otro el goce que experimentaba cuando se trataba de un descubrimietno que
ejercia inmediatamente una influencia revolucionadora en la industria y en el desarrollo histérico en
general” [Marx y Engels, 1980, t. IIl; p.172].

Federico Engels compartia también estos argumentos de Marx, de hecho en algunos de sus
escritos encontramos afirmaciones que reflejan la propia distincion que estamos estableciendo
entre la acepcién dos y tres de ciencia en cuanto a la visién de su funcién social. Asi por ejemplo,
en carta a Borgius de 25 de enero de 1894, dice: “Si es cierto que la técnica [...] depende en parte
considerable del estado de la ciencia, aun mas depende ésta del estado, y las necesidades de la
técnica. El hecho de que la sociedad sienta una necesidad técnica estimula mas a la ciencia que
diez universidades [...] Pero por desgracia, en Alemania la gente se ha acostumbrado a escribir la
historia de las ciencias como si éstas hubiesen caido del cielo”. En este parrafo encontramos un
reconocimiento explicito del papel productivo de la ciencia, en cuanto estimulo al desarrollo de la
técnica, al mismo tiempo que se considera que el principal estimulo para el desarrollo de la ciencia
viene de las necesidades productivas materiales, y no de la especulacion teorica. Ciertamente, la
concepcidn de la ciencia en su acepcién dos encuentra aqui asiento, por cuanto, como deciamos,
para aquella acepcion el escenario principal seria precisamente la escuela, y especificamente la
universidad, como heredera de la universidad medieval “escolastica”. Engels, en diversos parrafos
de la Dialéctica de la naturaleza alude al contraste establecido entre la escuela y la ciencia
burguesa préctica y productiva, con relacién al caso de Galileo, por ejemplo, que ya comentamos
como caso modelo histérico del cambio de acepcidn de la ciencia, al igual que Don Quijote.

Una de las ideas mas importantes desarrolladas en el seno del marxismo, aparte de la
extraordinaria exactitud de su andlisis sobre la funcién social y productiva de las ciencias naturales
en el contexto de la Revolucion Industrial en el siglo XIX, consiste en el reconocimiento de que en
este proceso de incorporacion de la ciencia al proceso productivo ésta se convierte por asi decir en
un antagonista del obrero enfrentandose a él como aliado del capital. Marx corrobora esta idea con
una cita de la obra de W. Thompson, An Inquiry into the Principles of the Distribution of Wealth
(Londres1824; p. 274): “El hombre de ciencia y el obrero productivo estan entre si muy separados,
y la ciencia, en vez de incrementar en manos del obrero sus propias fuerzas productivas, se le
contrapone casi en todas partes [...] el conocimiento se convierte en un instrumento capaz de ser
separado y enfrentado al obrero”. Marx afiade: “Este proceso de escision comienza en la
cooperacién simple, en donde el capitalista representa frente a los obreros individuales la unidad y

Publicacion Electrénica de la Universidad Complutense | ISSN 1578-6730



Nomadas. Revista Critica de Ciencias Sociales y Juridicas | 13 (2006.1)

la voluntad del cuerpo social del trabajo. Se desarrolla en la manufactura mutilando al trabajador y
convirtiéndolo en un obrero parcial. Y culmina en la gran industria, separando del trabajo a la
ciencia, como potencia de produccién auténoma y haciéndola servir al capital” [Marx, 1990; p 336].
En este sentido, el germen de la revolucion socialista ya tiene presente la necesidad de dominar la
ciencia y darle una orientacién adecuada a los intereses de la clase trabajadora. De manera que la
ciencia autbnoma ya es una forma de decir, la ciencia al servicio del capital. Como se sabe, esta
cuestion, que es fundamental en la posterior Revolucion bolchevique, dio lugar a la profunda
discusion entre si cabe hablar de una ciencia burguesa y una ciencia proletaria, etc.

En definitiva, el ideal puritano se articula entonces en el contexto de la Revolucion Industrial, en el
mismo momento en que comenzaban a producirse los primeros fendmenos de los «destructores de
maquinas», la primera reaccion “infantil” ante la contradiccion denunciada ya por Marx y antes por
W. Thompson. Ya en los afios setenta del siglo XVII habia tenido lugar en Londres la destruccion
del primer aserradero mecanico. A principios del siglo XIX nos encontramos con el fenémeno de
los Luditas (1811-1816) en Inglaterra. Los luditas destruian las maquinas porque provocaban el
paro forzoso. En Espafia también hemos tenido fendbmenos de destruccién de maquinas, por
ejemplo en Campodrén, Alcoy, en 1920, y en Catalufia se queman fabricas en 1835. La propia
critica de Nietzsche, que entendia la Razén como manifestacién de la voluntad de poder, en el
sentido «voluntarista» reeditada en el siglo XX por Foucault, expresa a su modo ese rechazo
apocaliptico de la razon cientifica: «No existe relacién de poder sin la correlativa constitucién de un
campo de conocimiento, ni existe una relacion de conocimiento sin la correlativa relacion de
poder.» No podemos olvidar, en este contexto de rechazo a la ciencia, la afirmacion de Tolstoi en
la que recupera, sin duda, el sentir de Rousseau: «La ciencia no nos sirve porque no responde a la
Unica cuestion importante para nosotros, como debemos vivir y qué debemos hacer.»

En este sentido, el inicio del siglo XX trae consigo un giro extraordinario acerca de la valoracion de
la ciencia, precisamente con el acontecimiento de la Revolucion soviética. En gran medida, es la
experiencia de la revolucién industrial, las contradicciones sociales provocadas, la presencia, entre
otras cosas, de ese fendmeno de los “destructores de maquinas”, la desorientacion, en definitiva,
de la clase obrera y la presién del proceso capitalista de produccién que aumenta su poder
exponencialmente gracias a la incorporacion cada vez mas consciente y masiva de los
descubrimientos cientificos lo que guia la visién que va a tener la URSS sobre la ciencia. Como
hemos dicho, los fundamentos del marxismo ya introducen de manera decisiva la cuestion de la
ciencia y su funcion en el proceso productivo, y por tanto en el proceso en virtud del cual se
mantienen e incrementan las desigualdades sociales propias del modo de produccién burgués. De
hecho, ya encontramos en los preparativos de la revolucion, la presencia de un pensamiento
concentrado y explicito sobre el valor, alcance y funcién social que la ciencia debe desempefiar en
Materialismo y empiriocriticismo de Lenin, obra publicada en 1908. Tanto para Lenin, como para
Trotsky, los principales idedlogos de la revolucion bolchevique, la ciencia es una fuerza productiva
y hay que tratar de dominarla para que contribuya a los fines que persigue el socialismo. Desde el
principio, la doctrina marxista da respuesta nitida a la cuestiéon planteada por los destructores de
magquinas, fiel reflejo de la desorientacién de los obreros en la lucha por su dignidad. Las maquinas
no traen el paro y la miseria de los trabajadores, ni aln su explotacidn, sino las relaciones sociales
injustas en las que esas innovaciones técnicas se ponen en marcha. Al igual que Don Quijote, ellos
quieren preservar un modo de vida anterior sofiando que era mejor, cuando en realidad de lo que
se trata es de aprovechar todo el camino andado posteriormente, aprovecharlo en beneficio de la
clase obrera. No es extrafio que la idea de Progreso infinito de la humanidad a través de la ciencia
y la tecnologia haya calado hasta los huesos en la filosofia marxista. Esa era su esperanza. En
1923, Trotski comentaba en este sentido, cdmo entendia él la era que el comunismo traeria
invariablemente, por la fuerza misma de la légica de la historia, contra la que indtiimente las
fuerzas de la reaccion, chocan una y otra vez:

“El hombre hard un nuevo inventario de montafias y rios. Enmendara rigurosamente y en mas de

una ocasion a la Naturaleza. Remodelara en ocasiones la tierra a su gusto. No tenemos ningin
motivo para temer que su gusto sea malo.

Publicacion Electrénica de la Universidad Complutense | ISSN 1578-6730



Nomadas. Revista Critica de Ciencias Sociales y Juridicas | 13 (2006.1)

[...] EI hombre socialista dominara la Naturaleza entera [...] por medio de la maquina. Designara los
lugares en que las montafias deben ser abatidas, cambiara el curso de los rios y abarcara los
océanos. Los necios idealistas pueden decir que todo esto abarcard por no tener gracia ninguna,
pero precisametne por ello son necios. ¢Piensan que todo el globo terrestre serd parcelado, que
los bosques seran transformados en parques y jardines? Seguird habaiendo espesuras y bosques,
faisanes y tigres alli donde el hombre decida que los haya. Y el hombre actuara de tal forma que el
tigre no se dara cuenta incluso de la presencia de la maquina, y continuara viviendo como ha
vivido. La maquina no se opondra a la tierra. Es un instrumento del hombre moderno en todos los
dominios de la vida. Si la ciudad es hoy “temporal” no se disolvera en la antigua aldea. Al contrario,
la aldea se alzara hasta el nivel de la ciudad. Y ésa sera nuestra tarea principal. La ciudad es
“temporal”, pero indica el futuro y muestra la ruta. La aldea actual surge enteramente del pasado;
Su estética es arcaica, como si se la hubiese sacado de uun museo de arte popular.

[...] Duefio de su economia, el hombre alterara profundamente la estancada vida cotidiana. La
necesidad fastidiosa de alimentar y educar a los nifios sera eliminada para la familia debido a la
iniciativa social. La mujer saldra por fin de su semiesclavitud. Al lado de la técnica, la pedagogia
formara psicolégicamente nuevas generaciones y regira la opinién publica. En constante emulacion
de métodos, las experiencias de educacién socia se desarrollaran a un ritmo hoy dia inconcebible.
El modo de vida comunista no crecera ciegamente, como los arrecifes de coral en el mar. Sera
edificado de forma consciente. Sera controlado por el pensamiento critico. Sera dirigido y
corregido. ElI hombre, que sabrd desplazar los rios y las montafias, que aprendera a construir
palacios del pueblo sobre las alturas del Mont Blanc o en el fondo del Atlantico, dara a su
existencia la riqueza, el color, la tension dramatica, el dinamismo mas alto.

[...] En resumen, el hombre comenzara a armonizar con todo rigor su propio ser. Tratar4 de obtener
una precision, un discernimiento, una economia mayores, y por ende belleza en los movimientos
de su propio cuerpo, en el trabajo, en el andar, en el juego. Querrd dominar los procesos
semiinconscientes e inconscientes de su propio organismo: la respiracion, la circulaciéon de la
sangre, la digestion, la reproduccion. Y dentro de ciertos limites insuperables, tratar4 de
subordinarlos al control de la razén y de la voluntad. El homo sapiens, actualmente congelado, se
tratara a si mismo como objeto de los métodos mas complejos de la seleccion artificial y los
tratamientos psicofisicos [...]

El hombre libre tratara de alcanzar un equilibrio mejor en el funcionamiento de sus érganos y un
desarrollo mas armonioso de sus tejidos; con objeto de reducir el miedo a la muerte a los limites de
una reaccion racional del organismo ante el peligro. En efecto, no hay duda de que la falta de
armonia anatémica y fisiolégica, la extremada desproporcién en el desarrollo de sus érganos o el
empleo de sus tejidos dan a su institnto vital este temor mérbido, histérico, de la muerte, temor que
a su vez alimenta las humillantes y estUpidas fantasias sobre el mas alla. El hombre se esforzara
por dirigir sus propios sentimientos, de elevar sus instintos a la altura del consciente y de hacerlos
transparentes, de dirigir su voluntad en las mismas tinieblas del inconsciente. Por eso, se alzara al
nivel mas alto y creard un tipo bioldgico y social superior, un superhombre si queréis.

[...] EI hombre se hara incomparablemente mas fuerte, mas sabio y mas sutil. Su cuerpo serd mas
armonioso, sus movimientos mas ritmicos, su voz mas melodiosa. Las formas de su existencia
adquirirdn una cualidad dinAmicamente dramatica. EI hombre medio alcanzara la talla de un
Aristoteles, de un Goethe, de un Marx. Y por encima de estas alturas, nuevas cimas se elevaran.”
[Trotski, 1979; pp. 197-202]

Desde luego, sus previsiones no corresponden con lo que el mundo ha dado de si en este siglo.
No corresponden en cuanto a la perspectiva comunista y soviética que €él pronosticaba. Hay que
recordar que Trotski fue partidario, y defendié en diversas ocasiones la necesidad de establecer,
mediante la extensién de la revolucion bolchevique soviética a toda Europa, la creaciéon de los
Estados Soviéticos Unidos de Europa. En cualquier caso, sus previsiones no son despreciables,
porque en gran medida el poderio de la tecnologia ha hecho realidad de la manera mas amarga
imaginable, esas previsiones que establecia Trotski. Y lo que es necesario tener en cuenta, para

Publicacion Electrénica de la Universidad Complutense | ISSN 1578-6730



Nomadas. Revista Critica de Ciencias Sociales y Juridicas | 13 (2006.1)

alcanzar una comprension cabal de esta diferencia, es que el resultado histérico al que hemos
llegado, no es fruto de la fatalidad, sino, en gran medida, del enfrentamiento ideoldgico, politico y
militar entre distintos programas y planes, con los que han estado comprometidos millones de
personas, de modo que no conviene considerar como inevitable y necesario el estado del mundo
actual, si es que aln podemos mantener viva la aspiracién de poder cambiarlo algin dia, sin que
ello signifigue asumir esa especie de irenismo ingenuo de Trotski y en general de todos los que
han hecho ese tipo de previsiones futuristas, tan equivocadas, por lo demas, como las previsiones
de quienes no han querido ver en el futuro mas que fatalidad y oscuros horizontes.

Samuel Butler y Erewhon

En el contexto de la Gran Depresidn de los afios treinta, la revista Nature, heredera en cierto modo
del espiritu de las Philosophical Transactions de la Royal Society, haciéndose eco particular de la
crisis econémica, social y politica, que habia generado paro masivo, y un empobrecimiento general
de la poblacién, proponia recoger la sabiduria de los pobladores de Erewhon'. La novela que
Samuel Butler escribiera en 1872 -continuada posteriormente en 1901 con el titulo Regreso a
Erewhon- construia un mundo utépico al que un joven inglés llega por circunstancias novelescas.
El mundo con el que se encuentra nuestro protagonista, de quien no se conoce el nombre hasta la
segunda parte, Erewhon (Nowhere, es decir, “ninguna parte”) es un mundo “sin maquinas”, salvo
algunos dispositivos mecanicos legitimados por los Profesores de Inconsecuecia y Arte de la
Evasiva. Este mundo es el resultado de una guerra civil producida quinientos afios antes, entre los
magquinistas y los antimaquinistas, que consiguieron finalmente la victoria. Para dar cuenta de este
desenlace que da toda la peculiaridad a ese pais utépico, Samuel Butler introduce una serie de
capitulos dedicados al tema de las maquinas. Todos ellos recogen extractos de un famoso libro,
desencadenante de aquella guerra civil, titulado “El libro de las maquinas”. En él se plantea la
cuestion de si las maquinas pueden tener conciencia, si su “evolucion” puede dar lugar a esta
eventualidad, y si no convendria destruirlas antes de que ello ocurriera. Hay parrafos
extraordinarios y de gran interés, sin embargo, como aquel en donde se dice: “La verdadera alma
del hombre se debe a las maquinas; es una cosa hecha a maquina, piensa tal como piensa y
siente por medio del trabajo que las maquinas grabaron sobre él, y su existencia es casi una
condicion sine qua non, para él como la de él para ellas” [Butler, 1999; p. 192]. (Tomaremos al pie
de la letra esta identificacion del alma con la maquina). Uno de los principales peligros que
contempla el Libro de las maquinas es precisamente la cuestion de la posibilidad de que las
maquinas puedan reproducirse a si mismas. Este tema, lejos de ser pura ciencia-ficcion, fue
planteado con toda precisidon por John von Newman en el Instituto de estudios avanzados de
Princeton en los afios de la Segunda Guerra Mundial. Las maquinas, llamadas “maquinas tipo von
Newman”, o también los “autématas autorreproductores” eran maquinas ideales disefiadas de
manera que debian ser capaces de reproducirse a si mismas. Von Newman tuvo como modelo los
procesos biol6gicos de reproduccion de células y organismos superiores, y al mismo tiempo, sirvid
como modelo para la interpretacion de los procesos de reproduccién que Watson y Crick
establecieron cuando descubrieron la estructura del ADN y del ARN [Regis, 1992; pp. 142 y ss.]
Principalmente, para resolver el problema de la planificacion y de la finalidad en virtud de la cual es
posible que una maquina pueda decidir poner en marcha un proceso de construccion de un ser
semejante, Newman propuso una especie de codificacion basada en la teoria de la maquina de
Turing, por medio de la cual es posible la organizacién logica en 1 y 0 de cualquier algoritmo, que
tiene una semejanza extraordinaria con la propia codificacion de la estructura del ADN. El andlisis
abstracto de la reproduccion de las maquinas fue establecido por Newman en diciembre de 1949,
mientras que Francis Crick y James Watson explicaron el funcionamiento de la molécula del ADN
cuatro afios después. Pero, volvamos a Erewhon. Lo que plantea el autor del libro de las maquinas
es algo mas inquietante que lo que propone von Newman, pues, aqui se cuestiona si no sera el

! La novela de Samuel Butler, Erewhon, ha sido reeditada recientemente en dos ocasiones en espaiiol [Butler, 1999 y
2000]. La traduccion de Circulo de Lectores es la que aparecié en 1920. La circunstancia es curiosa, porque hacia mas de
cinco décadas en que esta obra no se publicaba, y permanecia hasta ahora bastante olvidada. Esta obra fue objeto de
analisis en el famoso texto de Boris Hessen, “Las raices socioecondmicas de la mecanica de Newton”, publicado en
espafiol por primera vez en Pablo Huerga Melcén, 1999.

Publicacion Electrénica de la Universidad Complutense | ISSN 1578-6730



Nomadas. Revista Critica de Ciencias Sociales y Juridicas | 13 (2006.1)

hombre mismo el instrumento del que se vale la maquina para completar su proceso reproductivo.
Hay algo en lo que coinciden tanto von Newman, como Butler: las maquimas son sistemas
complejos compuestos de partes, cada una por asi decir independiente por si misma, que se
componen con el fin de dar lugar a ese todo. Por ello, dice Butler que la maquina es ciertamente
una ciudad, es decir un conglomerado de piezas mas pequefias. Al igual que von Newman, supone
la existencia de las piezas necesarias flotando a su alrededor, piezas de las que deberd disponer
para dar lugar a una nueva maquina, y verdadero escollo de cualquier teoria “evolucionista” de las
maquinas, que ciertamente, sélo puede entenderse de manera metaférica. La utopia de Erewhon
ofrece una complejidad extraordinaria que en vano reduciriamos a la cuestion planteada en la
revista Nature, y en la polémica suscitada posteriormente. De hecho, las opiniones que ofrece
Butler en el libro de las maquinas plantean alternativas inevitables en cualquier filosofia de la
técnica, desde ese horizonte utopico que sirve, entre otras cosas, para forzar los limites que la
realidad impone haciendo imposible la percepcion de los contrastes en su perfecta nitidez. Asi, la
tesis segun la cual el hombre quedara dominado por las maquinas se asienta sobre la idea de que
precisamente son las maquinas las que acttan sobre el hombre y “le hacen hombre” [Butler, 1999;
p. 207] Pero, advierte el protagonista que hubo una contestacion a este “Libro de las maquinas” en
la que su autor ofrecia una versién completamente diferente del concepto de maquina, y en virtud
de la cual, la versién del “Libro de las maquinas” aparecia como una teoria mecanicista en el
sentido cartesiano del término. La respuesta organicista parte del principio de que las maquinas
son “una parte de la propia naturaleza fisica del hombre, no siendo sino miembros extracorporales”
[Op. cit., p. 209] Esta interpretacion organicista, que sigue la estela de Protagoras, supone que las
maquinas son la extension de nuestras propias extremidades y facultades sensitivas, en el sentido
de Borges, por ejemplo. “El hombre es un mamifero maquinizado[...] No usamos nuestros
miembros sino como maquinas, y una pierna solo es una pierna de palo mucho mejor que la que
nadie pueda fabricar.” Las consecuencias de tal interpretacion son un tanto escalofriantes, pero
recuerdan extraordinariamente algunas de las ideas establecidas en los mejores anuncios
publicitarios que podemos ver hoy en nuestros televisores, asi dice nuestro protagonista que el
autor de esta contestacién organicista al “Libro de las maquinas”.

“Demostré que los hombres se tornaban mas delicados y mas superiormente organizados cuanto
mas se aproximaban a la cima de la opulencia, y que nadie, salvo los millonarios, poseian el
complemento pleno de miembros con los cuales podia formar un cuerpo el género humanol...] Con
poderosos Organos, nuestros banqueros y nuestros grandes comerciantes hablan a sus
congéneres a través de lo ancho y lo largo de la tierra en un segundo de tiempo, y sus almas ricas
y sutiles pueden desafiar cualquier impedimento material, mientras que las almas del pobre estan
aplastadas y trabadas por la materia que se les adhiere firmemente como la cola a las alas de una
mosca, 0 como si estuvieran debatiéndose en arenas movedizas. Sus oidos lerdos invertiran dias y
semanas en oir lo que otro les diga a la distancia, en lugar de oirlo en un segundo como sucede
con las clases mas superiormente organizadas. ¢ Quién negara que quien pueda afiadir a todo esto
un tren especial a sus necesidades individuales, e ir a donde quiera y cuando quiera, dispone de
una organizacion mas perfecta que aquel para quien desear el mismo poder seria tanto como
desear tener las alas del pajaro, ya que iguales posibilidades tiene que conseguirlas, y cuyas
piernas son sus Unicos medios de locomocion? Esa vieja enemiga filoséfica, la materia, el mal
esencial e inherente, aun cuelga alrededor del cuello del pobre y lo estrangula; pero para el rico la
materia es inmaterial; la organizacion elaborada de su aparato extracorporal ha liberado su alma.

“Este es el secreto del homenaje que vemos rendir a los ricos por quienes son mas pobres que
ellos, y seria un grave error suponer que esta diferencia procede de motivos que avergliencen; es
el respeto natural que todas las criaturas vivientes profesan a aquellos a quienes reconocen como
colocados a mayor altura en la escala de la vida animal, y es analoga a la veneracién que el perro
experimenta hacia el hombre.” [Op. cit., p. 212]

Al margen de otras consideraciones, debemos recordar muchas de las cosas que actualmente se

dicen acerca del Cyborg y cosas por el estilo, el nuevo hombre informatizado, en donde se apunta
a una version organicista de la maquina del estilo propuesto por Butler. Comparemos aquel texto

Publicacion Electrénica de la Universidad Complutense | ISSN 1578-6730



Nomadas. Revista Critica de Ciencias Sociales y Juridicas | 13 (2006.1)

con el siguiente de Ray Kurzwelil, el periodista norteamericano laureado por sus ensayos futuristas,
escrito en el afio 1999. Curiosamente, su libro se titula La era de las maquinas espirituales:

“Afo 2099: Hay una marcada tendencia a la unién del pensamiento humano con el mundo de la
inteligencia de la maquina que la especie humana creara inicialmente. Ya no hay distincion clara
entre seres humanos y ordenadores. Las entidades mas conscientes carecen de presencia fisica
permanente. Las inteligencias basadas en maquinas y derivadas de modelos extendidos de
inteligencia humana se proclaman humanas. La mayor parte de estas inteligencias no estan
ligadas a una unidad especifica de procesamiento informético. La cantidad de seres humanos con
soporte de software supera con mucho la de los que siguen utilizando el célculo neuronal natural a
base de carbono [...] Los seres humanos que no recurren a esos implantes son incapaces de
dialogar con los que se valen de ellos. La esperanza de vida ya no es un término valido en relacion
con los seres inteligentes”.

Desde luego, la tesis del organicista de Erewhon no necesita una premonicién tan futurista y
ridicula, aunque ciertamente posible, sino simplemente un estudio comparado del estado del
mundo actual y de las profundas y radicales diferencias que se mantienen entre el Tercer Mundo y
el Primer Mundo, diferencias que han ido en aumento a lo largo del siglo XX, y no por casualidad,
sino precisamente por el incremento de la aplicacion cientifica en los procesos productivos
desarrollado en el Primer Mundo gracias a la explotacion masiva y sistematica, aunque
desorganizada y cadtica, que se ha llevado a cabo en el Tercer Mundo. Cualquier anuncio
publicitario sobre comunicaciones nos pone directamente ante esta contradiccion. Sélo que en
Erewhon aquel discurso servia para legitimar su estado de cosas, como si la maquina fuera
consustancial al capitalismo. De modo que el determinismo tecnoldgico asociado al organicismo
viene acompafiado de una teoria finalista de la historia esencialmente idéntica a la doctrina
Fukuyama del “fin de la historia”.

Al margen de estas consideraciones, lo cierto es que los pobladores de Erewhon llegaron a la
conclusién de que era necesario destruir todas las maquinas, aunque luego no destruyeron mas
que aquellas cuya invencién se habia producido 271 afos atras. Ellos representaban la sabiduria
de los destructores de maquinas. Lo cierto es que con el tiempo permitieron muchos artefactos,
pero todos ellos, para decirlo en términos de Mumford, pertenecientes a la etapa eotécnica.

Con el desarrollo del pensamiento marxista, asi como con el despliegue de la plataforma socialista
internacional protagonizada por la Unién Soviética se produce una inversion absoluta de los
términos de la discusion tal y como se habia desarrollado hasta entonces. Nunca mas, a partir de
este episodio, se podra hablar simplemente de optimismo o pesimismo ante la ciencia, tal y como
se habia dado desde la revolucion cientifica hasta Rousseau, incluyendo aqui el fenémeno de los
luditas, entre otros. La cuestién de si es necesaria 0 no la ciencia para los pueblos ya no se
discutira, y en cambio, los términos de discusidn pasaran ahora al plano de qué tipo de ciencia nos
conviene mas, si es que es posible hablar de distintas ciencias, y como puede ser esto posible.

Boris Hessen y el Congreso de Londres

Nature denunciaba que la ciencia articulada en el contexto de la produccién industrial a gran escala
destruye al hombre convirtiéndolo en un apéndice de la, maquina, incluso cita a Marx suponiéndolo
un animador contra las maquinas. Sin embargo, estas tesis de Nature fueron contestadas, en
1931, por Boris Hessen en el contexto del Il Congreso Internacional de Historia de la ciencia y de la
tecnologia que tuvo lugar en Londres®. Alli, tanto Hessen como Bujarin y los demés representantes
de la delegacién soviética enviada al efecto, defendian el valor emancipatorio de la ciencia® que la

® Hessen, «lLas raices socioecondmicas de la mecanica de Newton» ,en Pablo Huerga Melcon, La ciencia en la
encrucijada, Pentalfa, Oviedo 1999; pp. 565-630.

% Todos los trabajos de los delegados soviéticos fueron publicados en los mismos dias del congreso en Londres, en la obra
conjunta Bujarin et alii, Science at the Cross Roads, [Kniga Ltd, Londres 1931]; Frank Cass and Co. Ltd., Londres 1971.

Publicacion Electrénica de la Universidad Complutense | ISSN 1578-6730



Nomadas. Revista Critica de Ciencias Sociales y Juridicas | 13 (2006.1)

URSS se empefiaba en realizar, siendo este precisamente el programa trascendental que otorga
sentido a la revolucion soviética.

Segun estos autores, no se trata de que los grandes avances cientificos hayan traido consigo la
depauperacién de grandes masas de la poblacion. La razon de esta situacidon proviene de la
composicién de la ciencia como fuerza productiva en el contexto de una organizacién social de
clases en donde rige la propiedad privada de los medios de produccién. La ciencia entendida como
fuerza productiva ha alcanzado un desarrollo tal, dicen Bujarin y Hessen, que entra en conflicto con
las relaciones de produccion capitalistas en las que, sin embargo, ha nacido (estos autores siguen
literalmente las tesis del materialismo histérico de Marx tal como lo expone por ejemplo en el
«prefacio» a la Contribucion a la critica de la economia politica)”.

De esta manera, no se trata, como propone Nature, de volver a los buenos viejos tiempos del ayer,
sino de cambiar las viejas estructuras sociales cuya contradiccion con el desarrollo de la ciencia
sefiala precisamente la insuficiencia historica de estas relaciones sociales. Asi, para los soviéticos,
la ciencia tiene un papel esencial en el desarrollo de la humanidad, en una concepcion de la
verdad y del progreso, sin duda de caracter metafisico, que concibe a la ciencia como un proceso
ininterrumpido hacia la verdad®. Sin embargo, su mensaje consiste en advertir que sélo en la
sociedad socialista la ciencia puede convertirse en patrimonio de toda la humanidad, y sélo esta
sociedad ofrece el contexto adecuado para no limitar su infinito desarrollo y sus infinitas
posibilidades. Como dice Hessen, «solo en la sociedad socialista, la ciencia se transformara en
patrimonio de toda la humanidad. Ante ella se abren nuevas vias de desarrollo, y no hay limite para
su avance victorioso ni en el espacio ilimitado ni en el tiempo infinito»®. El Gnico limite a este infinito
desarrollo como patrimonio de toda la humanidad es el que le podria imponer el modo de
produccion capitalista, evidentemente.

Para entender las consecuencias de aquellos trabajos en el Il Congreso Internacional de Historia de la
ciencia, hay que tener en cuenta tanto las consecuencias que la concepcion soviética de la ciencia
tuvo en el desarrollo dentro y fuera de la URSS, mediante la planificacion socialista a través de los
planes quinquenales y el famoso Gossplan, como las consecuencias que esta obra tuvo en los
cientificos ingleses que figuraron entre los mas eminentes de la Gran Bretafia entre los afios treinta y
cincuenta; lo que Paul Gary Werskey denominé como el colegio visible’, cuyas propuestas marxistas
acerca de la planificacion y orientacién politica de la ciencia fueron notorias y cuya influencia sin duda
se ha dejado sentir con fuerza en los movimientos sociales ingleses y americanos: nos referimos a los
movimientos Science for the People y la British Society for the Social Responsability of Science, detras
de los cuales estd precisamente el trabajo de Hilary y Steven Rose, quienes han rescatado
explicitamente muchos de los contenidos ofrecidos entonces por Hessen y la delegacion soviética®.
Pero también hay que tener en cuenta la reaccién radical que la obra de Hessen provocd en
Occidente a través de toda una serie de autores entre los que encontramos a George Sarton, Robert
Merton, A. Rupert Hall, George Basalla, etc., una reaccién que simplificando el trabajo de Hessen bajo
la acusacion de “externalismo” grosero, pretendia hacer oidos sordos y mantenerse en la disposicion

“ Marx, Contribucion a la critica de la economia politica [1859], Alberto Corazén, Madrid 1970; pp. 35-41. En el apéndice 1
ofrecemos un texto inédito en espafiol y leido en Londres en el congreso de 1931 por el profesor de economia M.
Rubinstein, perteneciente a la delegacion soviética en donde queda patente esta vision de la ciencia y su relacion con el
poder politico y con los objetivos diversos atribuidos al capitalismo y al comunismo.

® Es de notar que estos aspectos eran compartidos por toda la filosofia de la ciencia de entonces, y aun la encontramos
ejercitada de modo explicito en articulos como el que aqui hemos citado de Weinberg, Op. cit. p. 76; «yo mismo [pienso]
que la tarea de la ciencia consiste en acercarnos a la verdad objetiva».

® Hessen, Op. cit., p. 630.

” Werskey, The Visible College. A Collective Biography of British Scientists and Socialists of the 1930’s, Free Association
Books, Londres 1988

8 véanse los estudios de Hilary y Steven Rose (comp.), Economia politica de la ciencia. Radicalizacién de la ciencia [1976],
Editorial Nueva Imagen, México 1979. Libro doble dedicado a «los heroicos pueblos de Indochina, que demostraron al
mundo como luchar con éxito contra la ciencia y la tecnologia del lucro y la opresion» .

Publicacion Electrénica de la Universidad Complutense | ISSN 1578-6730



Nomadas. Revista Critica de Ciencias Sociales y Juridicas | 13 (2006.1)

ideolégica anterior a aquel evento, basada en la dualidad Optimiso/Pesimismo, y en una visién
“heredada’” de la ciencia, que corresponde en realidad, a la acepcion dos aqui establecida’.

La actitud politica ante la ciencia y a través de la ciencia estaba ya formulada en la paradoja que
ofrecia John Desmond Bernal haciendo balance precisamente de la obra de la delegacion soviética,
Science at the Cross Roads. Se preguntaba Bernal como cientifico: «¢;Qué es mejor, ser
intelectualmente libres, pero socialmente ineficaces, o convertirnos en parte integrante de un
sistema en el que el conocimiento y la accion marchen unidos hacia un propdsito social comin?»
% pesde luego, aunque Bernal aqui da muestras de la inocencia positivista de la época, los
cientificos soviéticos tenian claro el compromiso politico. No hay ciencia sin marxismo, ni marxismo
sin ciencia (por supuesto, como dice el filésofo espafiol Gustavo Bueno, esto ya habia quedado
establecido de hecho desde la edicion en 1908 de Materialismo y empiriocriticismo, de Lenin). Por
otra parte, el dilema de Bernal sin duda operd también en la decision final que llevo a Einstein a
escribir su famosa carta a Roosevelt, el 2 de agosto de 1939.

La escuela de Francfort

Pero ya desde los afios veinte se estaba gestando lo que sera la escuela de Francfort. Advertimos,
no obstante que a esta escuela también llegdé la influencia de Hessen a través de Heinrik
Grossmann, por ejemplo. Max Horkheimer escribia en 1932 un articulo en el que exponia lo que
puede considerarse como los principios basicos de la teoria critica sobre la funcién social de la
ciencia. De ellos, cabe desatacar, sin duda, en primer lugar la constatacion de que la ciencia es
una fuerza productiva, lo que sin embargo no la hace solamente reducible a su condicion de
resolucién practica de necesidades productivas: «la comprobacion de la verdad de un juicio es algo
diferente de la comprobacion de su importancia vital». Ante este segundo punto es necesario hacer
hincapié en el hecho de que la teoria marxista que establece definitivamente que la ciencia ha de
entenderse como fuerza productiva, en el contexto del desarrollo de la produccién industrial, ya se
planteaba entonces la cuestién del relativismo gnoseoldgico, asi como la cuestion del pragmatismo
o la reduccién gnoseoldégica de la verdad al criterio del verum est factum de Vico.

Quiere decirse con ello, que en absoluto estamos en una etapa de «ingenua aceptacion positivista
de la ciencia», como los nuevos fundadores CTS han querido hacernos creer. El hecho de no
haber caido en el relativismo no es una prueba de ingenuidad gnoseolégica. Y no es ingenua esta
critica precisamente porque, sin embargo, se reconoce que «en la crisis econémica general
[recuérdese que estamos hablando de 1932], la ciencia aparece como uno de los numerosos
elementos de la riqueza social [s.n.], que no cumplen con aquello para lo cual estaban
destinados». La ingenuidad, en aquellos tiempos, como habia ya denunciado Hessen y la
delegacion soviética que se presentd en Londres en 1931, radica en hacer responsables de la
crisis a las fuerzas productivas, a la propia ciencia, como hacian los editores de la revista britanica
Nature.

No es ingenuidad cuando denuncia que precisamente la «solidificacion de las relaciones sociales»
contribuye a la fetichizacion de ciertos principios como el concepto de conciencia en si «como
presunta -dice- productora de la ciencia», la ley natural, la relacién invariable de sujeto a objeto, la
rigida separacion entre naturaleza y cultura (una separacién que los representantes del CTS
siguen defendiendo precisamente, a pesar de los afios que los separan de esta obra y a pesar de
su aparente sagacidad); en definitiva, segin Horkheimer, la raiz de esta serie de prejuicios
idealistas sobre la ciencia «no se encuentra -dice- en la ciencia misma, sino en las condiciones
sociales que detienen su desarrollo y con las cuales entran en conflicto los elementos racionales
inmanentes en la ciencia”.Afiddese a ello el caracter ideoldgico de todas las formas de la conducta
humana que ocultan la verdadera naturaleza de la sociedad, erigida realmente sobre
antagonismos.

° Véase nuestro trabajo, La ciencia en la encrucijada, Op. cit., cap. 3,en donde estudiamos a fondo estas cuestiones.
' Bernal, «Ciencia y sociedad» ,en The Spectator, julio de 1931; recopilado en Bernal, La libertad de la necesidad, Ayuso,
Madrid 1975; p. 192

Publicacion Electrénica de la Universidad Complutense | ISSN 1578-6730



Nomadas. Revista Critica de Ciencias Sociales y Juridicas | 13 (2006.1)

Conviene poner especial atencién al siguiente parrafo de Horkheimer:

«En la actualidad, el cultivo de la ciencia ofrece un reflejo de la contradictoria situacién econdémica.
Esta se halla ampliamente dominada por tendencias monopolistas, y no obstante, en escala
mundial, es desorganizada y cadtica, mas rica que nunca y sin embargo incapaz de subsanar la
miseria. En la ciencia también aparece una doble contradiccion. En primer lugar, vale como
principio el que cada uno de sus pasos deba tener un fundamento, pero el paso mas importante, a
saber, la eleccion de sus tareas, carece de fundamentacion tedrica y pareciera abandonado a
capricho."*»

Este parrafo es absolutamente esencial en la comprension de la ciencia desde el punto de vista del
marxismo y de la teoria critica. Se dice que el desarrollo de la ciencia no es natural, ni caprichoso,
ni cadtico. Es decir, que el desarrollo de la ciencia no se produce ni por mecanismos darvinianos,
como pretenderan los tedricos CTS en muchos aspectos de sus teorias, y como podremos ver mas
adelante, ni por mecanismos dirigidos por la naturaleza de las cosas mismas, lo que nos aleja
nuevamente de cualquier ingenuidad positivista. Se dice efectivamente que la eleccion de las
tareas de la ciencia es el paso méas importante de toda ciencia. Ahora bien, ¢cémo se determinan
las tareas de la ciencia? Veamos el siguiente parrafo:

«En segundo lugar -dice-, la ciencia ha de ocuparse de conocer las relaciones de mayor amplitud;
pero ocurre que no es capaz de aprehender en su real vitalidad la mas amplia de las relaciones, de
la cual depende su propia existencia y la orientacion de su trabajo, a saber, la sociedad [...] pues
también la ciencia esta determinada, en cuanto a la extension y a la direccion de sus tareas, no
s6lo por sus propias tendencias, sino, en Ultima instancia, por las necesidades sociales. La
dispersion y lapidacién de energias intelectuales [s6lo puede ser superada] por obra del cambio de
sus condiciones reales, dentro de la praxis histéricax.

Es decir, los objetivos, las tareas que la ciencia se propone, no proceden de una naturaleza
abstracta sino de la propia sociedad, de la praxis histérica. ¢Hay algo aqui de «buUsqueda
desinteresada de la verdad» en el sentido positivista? No. La ciencia tiene determinadas sus tareas
en el contexto de la praxis historica, en el contexto de la sociedad que ella misma esta
contribuyendo a crear, es decir, la ciencia es un elemento constitutivo de la propia sociedad, lo que
no implica necesariamente el relativismo gnoseolégico. Pero su propuesta es entonces mucho mas
revolucionaria de la que nos ofrece CTS, por ejemplo, por mas que quiera presentarse de forma
transgresora e inspirada al parecer en los movimientos contraculturales americanos de los afios
sesenta e incluso de mayo del 68. Lo que quiere decirse con esta propuesta es que el desarrollo
de la ciencia no se hace sobre un horizonte abstracto (el horizonte de los hechos o datos
observacionales indubitables aunque infradeterminados), llamese la ausencia de verdad, el
relativismo, o simplemente, un horizonte que hace imposible la puesta en duda de las condiciones
sociales mismas que hacen posible un determinado tipo de ciencia. Lo mas reaccionario del
movimiento CTS radica precisamente en ocultar, mediante el abandono de la tradicién marxista
aqui recogida, la teoria principal que ella encarna. A saber: que es el sistema capitalista de
produccién el que determina la dispersion, desorientacién, y contradicciones ante las que nos
encontramos con la ciencia, porque «la ciencia -dice Horkheimer-, en cuanto funcion social, refleja
las contradicciones de la sociedad».

En este sentido, como se ha dicho tantas veces, es obvio que puede existir una ciencia proletaria y
una ciencia burguesa. Es que de hecho existe una ciencia burguesa. Cuando Sarton resefiaba en
la revista Isis la edicion de Science at the Cross Roads, afirmaba con ironia que estos autores
pretendian defender la separacion entre una ciencia burguesa y una ciencia proletaria. Sarton se
mofaba de esta idea precisamente ejercitando un positivismo ingenuo que empafiaba de hecho
toda su obra, pero la propuesta era tan radical entonces como lo habia sido ya en la obra de
Lukéacs de 1923, Historia y consciencia de clase, donde afirmaba:

" Incluido en Horkheimer, Teorfa critica, Amorrortu, Buenos Aires 1990. Extracto en Para comprender ciencia, tecnologia y
sociedad, ediciones verbo divino, Estella 1996; p. 192.

Publicacion Electrénica de la Universidad Complutense | ISSN 1578-6730



Nomadas. Revista Critica de Ciencias Sociales y Juridicas | 13 (2006.1)

«Pero el caracter histérico de los «hechos» que la ciencia parece captar en esa «pureza» se
impone audn de otro modo mucho mas cargado de consecuencias. Pues esos hechos, como
productos del desarrollo histérico, no sélo se encuentran en constante transformacién, sino que -
precisamente en la estructura de su objetividad- son producto de una determinada época histérica:
productos del capitalismo. Consiguientemente, la «ciencia» que reconoce como fundamento de la
factualidad cientificamente relevante el modo como esos hechos se dan inmediatamente, y su
forma de objetividad como punto de partida de la conceptuacién cientifica, se sitla simple y
dogmaticamente en el terreno de la sociedad capitalista, y acepta la esencia, la estructura objetiva
y las leyes de ésta, de un modo acritico, como fundamento inmutable de la «ciencia» .» 12

Esta aportacion de Lukacs nos sirve también para llamar la atencién sobre el hecho de que
nuestros fundadores CTS pretenden atribuir a los datos observacionales un valor natural
independiente de la propia préxis histérica del hombre, lo cual los convierte en positivistas
ingenuos vergonzantes, por mas que luego asuman la supuesta «infradeterminacién» de los datos
por las teorias, pero suponemos que el lector se da perfectamente cuenta de esta cuestion (véase
el topico «relativismo» mas atras).

Lo curioso, principalmente, es que esta teoria de la ciencia proletaria no se decidia a partir del
expediente previo de la aceptacién del relativismo, como pudiera parecer, sino, nuevamente, por
las tareas de las ciencias. Para decirlo con palabras del fildsofo espafiol Gustavo Bueno, que en
cierto modo traduce el mismo sentido que aqui proponia Lukacs: «En resolucion, los procesos de
génesis de las ciencias podrian ser disociados a partir de un determinado momento, de las
estructuras a las cuales dieron lugar. Pero en la medida en que decimos que la génesis ha ido
trazando de hecho la trayectoria que el curso histdrico de las ciencias han seguido y que ha
delimitado sus campos, en cuanto sus propios contenidos Ono tenemos también que sospechar
que las huellas de los fines de dominacion han de conservarse en las estructuras neutrales de las
ciencias ya consolidadas y, sobre todo, en la seleccién del conjunto de sus contenidos?» **

En definitiva, si bien las ciencias tienen precisamente un alcance objetivo en la medida en que
contribuyen a constituir el mismo mundo en marcha (los hechos de los que hablaba Lukacs, si bien
estos hechos son histdricos), es cierto que el curso mismo de la ciencia, y por lo tanto, -y esto es lo
verdaderamente importante-, el mismo mundo en marcha en el que se desenvuelven nuestras
operaciones, estan determinados por el proceso histérico también de seleccion de tareas y hechos
pertinentes para la ciencia. Si, por otro lado, la ciencia se concibe como una fuerza productiva, en
el contexto del capitalismo, queda claro cual es el objeto y la fuerza de la critica marxista desde la
teoria del materialismo histérico, para la interpretacion de la funcién de la ciencia en la actualidad.
Por supuesto, aqui encontramos también las huellas de un método de analisis filoséfico y
sociolégico de la ciencia sin ningun tipo de actitud vergonzante que compararemos mas adelante
con lo que los fundadores de la nueva CTS consideran una de sus principales propuestas: la
«evaluacion de tecnologias».

La escuela de Francfort tiene un lugar culminante en la obra de Marcuse, ElI hombre
unidimensional (1964), y en El final de la utopia [1967], en donde encontramos los mismos
argumentos propuestos por Horkheimer en 1932, aunque hubieran diferido en otros aspectos.
Segun Marcuse, la realizacion de la Utopia procede a partir de la ciencia: «hemos de considerar al
menos la idea de un camino al socialismo que vaya de la ciencia a la utopia».Y ello porque en la
sociedad actual estan presentes «las fuerzas materiales e intelectuales necesarias para realizar la
transformﬁcién, aunque la organizacién existente de las fuerzas productivas impida su aplicacion
racional»™".

A lo largo de los trabajos de esta escuela encontramos en Marcuse la formulacién de la concepcién
de la ciencia sobre un horizonte no de caracter impersonal, sino historico, y social, es decir, el

2 Lukacs, Historia y consciencia de clase, Orbis, Barcelona 1985. Trad. Manuel Sacristan. T. I; p. 52. El movimiento
Proletkult en el que figuraba Bogdanov llevaba ya planteando ampliamente estas cuestiones.

% Gustavo Bueno, La funcién actual de la ciencia, Universidad de Las Palmas de Gran Canaria, 1995; p. 47

 Marcuse, El final de la utopia, Ariel, Barcelona 1981. Trad. de Manuel Sacristan; p. 8

Publicacion Electrénica de la Universidad Complutense | ISSN 1578-6730



Nomadas. Revista Critica de Ciencias Sociales y Juridicas | 13 (2006.1)

marco de las relaciones de producciéon y sus contradicciones. Esta situacion es, por supuesto, la
que los fundadores de la nueva disciplina CTS pretenden precisamente disolver, y sera la base de
nuestra posterior critica. Pero veamos coémo se extiende la influencia del marxismo.

El Colegio Visible

También es importante destacar la tradicion abierta en Gran Bretafia por el impacto de la
Revolucion Soviética, asi como por el desarrollo posterior de una concepcion comprometida y
antineutral de la ciencia, aunque no relativista. Como decia R. Young, «El colegio visible ilustra
cémo la izquierda llegd a concebir la ciencia, la tecnologia y la produccién como el modelo para, y
el motor de, el socialismo. Nosotros, dice, sabemos que estas opiniones llegaron a Inglaterra con la
delegacion encabezada por Bujarin, que vino al Congreso Internacional de Historia de la ciencia y
la tecnologia que tuvo lugar en Londres en 1931»'°. Es importante sefialar el cambio que
significaban estos autores, cientificos ellos mismos, con respecto a la actitud politica de los
cientificos ante la sociedad. En esta cuestion, la generacion que constituye ese colegio visible del
gue habla Werskey fue realmente pionera. Los cientificos aparecian comprometidos con la politica
y consideraban su propio trabajo cientifico como una contribucién real a la emancipacion y la
realizacién del socialismo. Algo inaudito adn, fuera, por supuesto, de la Unién Soviética™®.

Debemos mencionar, por ejemplo, la polémica entre Hyman Levy y Julian Huxley entre 1933 y
1934 sobre la funcién social de la ciencia. En aquel entonces, Hyman Levy dijo algo realmente
interesante desde el punto de vista de la responsabilidad del cientifico: «puesto que los cientificos,
como otros trabajadores, tienen que ganarse la vida [...] en gran medida las exigencias de quienes
proporcionan los fondos determinaran, en lineas generales, la expansion del interés cientifico al
campo de la ciencia aplicada [...] No conozco ningun cientifico que sea tan libre como para poder
estudiar absolutamente lo que le plazca o que no se vea refrenado de algin modo por limitaciones
como el coste del equipo”.*

El propio Huxley, que hasta entonces habia estado reflexionando seriamente sobre la pertinencia
de la Eugenesia, y que habia cambiado de opinidn a través de la influencia de Lancelot Hogben, su
amigo, comenzaba a defender la vision de la ciencia segun la cual «su funcién estaba vinculada
con la historia y el destino humano» apelando a la responsabilidad de los cientificos»®. ¢Como
olvidar la publicacion en 1939 de The Social Function of Science de Bernal y las consecuencias
gue tuvo en la orientacion ideolégica del Colegio visible a lo largo de las siguientes décadas?

No podemos desarrollar en extenso los pasos que estos cientificos de izquierdas fueron dando
desde los afios treinta hasta los sesenta, para eso remitimos al extraordinario y aun sin traducir al
espafiol, trabajo de Werskey, pero lo que si es necesario sefialar, contra las afirmaciones de los
fundadores de la nueva disciplina CTS, es que una de las instituciones que hereda directamente
los principios tedricos de esta corriente importante y muy influyente tanto en Europa como en
EEUU, y aln en la Unidon Soviética, fue precisamente la British Society for Social Responsability in
Science establecida en abril de 1969. De hecho, entre sus miembros fundadores figuran
precisamente los nombres de Bernal, de Hogben y de Needham, tres prominentes miembros de
aquella generacion de cientificos britanicos de izquierdas™. Por lo que es necesario afirmar que
semejante institucion fue el resultado de una coyuntura histérica de Iargo alcance, y no una
circunstancial reaccion social «frente a la ideologia cientifista y tecnocratica»*°

'* Werskey, The visible colege, «prefacio» ,Free Association Books, Londres 1988.

% Werskey, Op. cit., cap. 1.

" Werskey, «Los cientificos britanicos y la politica de «intrusos» ,1931-1945» [1971], en Barry Barnes (edit.), Estudios
sobre sociologia de la ciencia, Alianza, Madrid 1980; p. 233

'8 Werskey, Ibidem.

% Werskey, The Visible College, Op. cit.,, p. 325

 Marta Gonzalez, & alii, Op. cit., p. 54

Publicacion Electrénica de la Universidad Complutense | ISSN 1578-6730



Nomadas. Revista Critica de Ciencias Sociales y Juridicas | 13 (2006.1)

Aquella asociacion era un jalén mas en el desarrollo de instituciones como el sindicato nacional de
trabajadores cientificos, llamado mas tarde, Asociacién de trabajadores cientificos (establecida en
1918 con una «explicita plataforma socialista»®*, el Movimiento Antiguerra de los Cientificos de
Cambridge (1932) la Comision para la ciencia y sus relaciones sociales (1937), la Divisién de
Relaciones Sociales e Internacionales de la Ciencia dentro de la Asociacion Britanica (1938), la
Federacion Mundial de Trabajadores Cientificos (1948) presidido en primer lugar por el fisico
comunista francés Joliot-Curie, el movimiento de «Ciencias para la paz» (1950) o la Campafia por
el Desarme Nuclear (1956) y la Nueva lzquierda, al margen de la influencia que tuvo efectivamente
en el contexto de los partidos socialistas y comunistas europeos, etc.?

En cualquier caso, lo que nos ofrecen estos autores, en cuanto cientificos, es la otra cara del
mismo argumento en virtud del cual no es la ciencia, sino el horizonte politico del capitalismo como
modelo de relaciones sociales en el que se articula lo que hace imposible una eficacia social
adecuada a sus potencialidades reales, y un control democratico verdaderamente efectivo de la
investigacion cientifica. Levy subraya la dependencia material del cientifico con respecto al
contexto de las inversiones que suponen los nuevos métodos de investigacién cientifica. Los fines
promovidos a menudo por los intereses de quienes sufragan los gastos de investigacién hacen
imposible, en este contexto social, cualquier actitud neutral ante la ciencia.

La contrapartida en el contexto de esta contradiccion constitutiva de nuestro presente fue, para el
colegio visible de cientificos inaugurado en los afios treinta, el compromiso politico. La renuncia a
cualquier tipo de ingenuidad neutralista, la renuncia a cualquier concepcion ingenua sobre la
ciencia como bisqueda desinteresada de la verdad. Una renuncia formulada ya con toda claridad
en 1931, en el contexto del debate sobre la ciencia y la sociedad, organizado dentro de los actos
del Il Congreso internacional de historia de la ciencia y la tecnologia que tuvo lugar en Londres. En
rigor, los cientificos neutrales, dado el contexto material en el que se configura la propia ciencia
moderna, han de ser considerados estrictamente mercenarios de sus mecenas. Sean estos el
estado, o bien instituciones, laboratorios de caracter privado, etc.

Laradicalizacion de la ciencia

El movimiento generado durante estas décadas, con todas las divergencias y contradicciones en
las que aqui no podemos entrar, pero que, en todo caso, muestran el vigor de los problemas y la
profundidad de los analisis, desembocaria mas tarde en el fenébmeno de la radicalizacién de la
ciencia representado por autores como Hilary y Steven Rose, Richard Lewontin, Richard Levins,
Jean-Marc Lévy-Leblond, André Gorz, Mike Cooley, Hans Magnus Enzensberger, etc., situados en
el contexto de asociaciones como la sociedad britdnica para la responsabilidad social de la ciencia,
o la americana Ciencia para el pueblo. Este movimiento dejaria una huella indeleble en obras como
La radicalizacion de la ciencia, o Economia politica de la ciencia (estos tomos incluyen la
colaboracion de Joseph Needham, otro de los componentes de aquel colegio visible estudiado por
Werskey). Estos libros son recopilaciones de articulos publicados entre finales de los sesenta y los
afios setenta, y en donde se plantean nuevamente los viejos principios desde una postura radical y
decidida, que incluye la critica politica, la critica gnoseolégica, ademas de la critica a la neutralidad
de la ciencia.

El punto de partida vuelve a ser la concepcién de la ciencia como fuerza productiva en el contexto
de la produccion capitalista: «El modo de produccién capitalista requiere de la innovacién continua
en todas las esferas de la vida, la creacién de nuevas mercancias, nuevas tecnologias, nuevas
ideas y nuevas formas sociales. El deber de la ciencia natural consiste en ayudar a este proceso
de innovacién. Asi pues, bajo el capitalismo la ciencia natural actlla como una fuerza productiva
directa, invadiendo y transformando ininterrumpidamente todas las areas de la existencia

%! Rose y Rose, La radicalizacion de la ciencia [1976], edit. Nueva imagen, México 1979; p. 37
*2 para una historia del desarrollo del movimiento politico de los cientificos ante la ciencia, véase el excelente articulo de
Hilary y Steven Rose, «La radicalizacion de la ciencia» ,en Op. cit., pp. 33-65

Publicacion Electrénica de la Universidad Complutense | ISSN 1578-6730



Nomadas. Revista Critica de Ciencias Sociales y Juridicas | 13 (2006.1)

humana.» ® Por lo tanto, sus funciones, sus contradicciones nuevamente se plantean como fruto

del horizonte social y politico en el que la ciencia se desenvuelve. Pero, mientras que los
movimientos anteriores de origen anglosajén hacian hincapié en el aspecto de la responsabilidad
del cientifico, este movimiento recupera la critica gnoseoldgica que vimos plasmada en Lukacs y
en el propio Boris Hessen. Su programa consiste en profundizar en los componentes ideoldgicos
de la ciencia capitalista, mostrando los factores sociales determinantes de la ciencia bajo el
capitalismo, que dirigen la investigacién en los intereses del lucro y el imperialismo, como el
mecanismo por medio del cual el investigador internaliza dichos factores, determinando
paradigmas, experimentos e interpretaciones® (principalmente, este procedimiento de
internalizacion procede mediante el ejercicio de la falsa conciencia de la neutralidad de la ciencia,
como de la propia neutralidad de los cientificos®).

Su propuesta incluye, por lo tanto, considerar la cuestién ¢como es posible una ciencia socialista?
Aunqgue esta pregunta podria resultar obsoleta por el contexto de la teoria marxista de la lucha de
clases que hoy practicamente aparece diluida como una quimera ideolégica de marxistas
trasnochados, la cuestién es, precisamente en el &mbito de la ciencia, mas importante que nunca,
por cuanto la politica cientifica y los problemas sociales asociados al desarrollo de la ciencia ponen
constantemente ante nosotros los dilemas propios de una sociedad organizada sobre ese
antagonismo. Quizas hoy sea mas dificil de percibir precisamente por la mundializacién de la
produccion y la explotacion, pero que sea menos visible no lo hace menos real.

De hecho, esta propuesta habia sido formulada también por André Gorz en una critica al
tratamiento que Marcuse hacia de la tecnologia en El hombre unidimensional. En este sentido se
preguntaba: ¢es legitimo considerar la tecnologia como una variable independiente? Y contesta
recuperando en cierto modo a Weber, porque no se trata de que el capitalismo norteamericano sea
la expresion de una sociedad tecnoldgica, sino al contrario, la sociedad tecnolégica es la forma de
ser del capitalismo norteamericano: «La tecnologia puede convertirse en el alma de una ideologia
sélo gracias a la mediacion de un preexistente ambito ideolégico o de su completa ausencia. Me
parece que este ambito en el que puede puede florecer la ideologia de la dominacion totalitarista,
puede ser rastreado en la mayor parte de las naciones protestantes o de las jovenes naciones;
mientras que la ideologia catélica [...] ha preparado en la mayor parte de los paises latinos el
terreno para el desarrollo del humanismo marxista, de la concepcion teleologica de la historia, que
no han afectado a los paises protestantes»26.

Las tesis de la radicalizacion de la ciencia siguen vigentes y en permanente discusion con las
propuestas de los fundadores de la disciplina CTS, en la misma medida en que esta disciplina trata
de resolver bajo la apariencia de unidad histérica ordenada todos los procesos histéricos que han
incluido una critica politica contra la ciencia, como si todos ellos fueran coherentes con las mismas
posiciones ideoldgicas que estos fundadores quieren representar, el relativismo, el neutralismo
sociologista, y ante todo, como veremos a continuacién, el esfuerzo por borrar de los analisis las
explicaciones sociopoliticas causales de los fendmenos tecnoldgicos y cientificos.

El movimiento de radicalizacién de la ciencia, que incluia la disyuntiva entre una ciencia capitalista
y una ciencia para el pueblo, que retoma asi la tradicion marxista mas radical, sin negar la
especificidad gnoseoldgica de la verdad cientifica, sino confirmandola, pero no por ello ocultando
las huellas de la dominacidon del finis operantis en el finis operis, incluye también nuevas
orientaciones como la contraposicion entre una ciencia feminista y una ciencia machista, lo que no
hace sino indagar en aquellos supuestos. Sin embargo, los propios fundadores de la disciplina CTS
hacen ostentaciéon de este nuevo antagonismo gnoseolégico obviando las raices de las cuales
procede, y ocultando deliberadamente toda la discusién marxista acerca de la contraposicion entre
ciencia burguesa y proletaria. Tal vez lo hacen porque la perspectiva bajo la cual recuperan esta

* Rose & Rose, Economia politica de la ciencia., p. 49

** Rose & Rose, La radicalizacion de la ciencia, p. 63

% Rose & Rose, Op. cit., p. 35

%% André Gorz, «El hombre unidimensional de Marcuse» ,en Marcuse, La sociedad industrial y el marxismo, edit. Quintaria,
Buenos Aires 1969; pp. 79-97; p. 89

Publicacion Electrénica de la Universidad Complutense | ISSN 1578-6730



Nomadas. Revista Critica de Ciencias Sociales y Juridicas | 13 (2006.1)

contraposicion vuelve a ser el intento de aseverar ese relativismo, buscando nuevamente una
apariencia de radicalidad que luego se mitiga de manera vergonzante?’. En el articulo de H.
Longino se vuelve a ejercer ese tipo de filosofia de la ciencia que contrapone los «datos naturales
observables» (horizonte natural a-historico), ante la infradeterminacién de las teorias, lo que
permite incorporar la visién feminista de la ciencia sin ninguna dificultad (aparente).

De esta filosofia «empirista» cabe elogiar su capacidad para disolver todo andlisis ontoldgico
acerca de la constitucion del mundo objetivo, y por lo tanto, cualquier consideracion critica acerca
del mundo en el que esos hechos se constituyen. Lejos de dar pabulo al relativismo, el hecho de
gue no haya datos puros no significa que no podamos elaborar una visiéon objetiva y constructiva
de la realidad, como hemos dicho. Pero para ello, hay que seguir la senda del materialismo
histdrico y su doctrina de la produccion objetiva del mundo, entendido como un mundo en marcha,
en constante modelacion -tal como Marx la establecié en los Grundrisse- (segun la interpretacion
del fil6sofo Gustavo Bueno).

Gustavo Bueno

En efecto, la labor de Gustavo Bueno ha sido reconsiderar el enfoque sociolégico causal de la
ciencia como un enfoque necesario en varios aspectos: Desde el punto de vista gnoseolégico, la
ciencia, en cuanto producto realizado a través del lenguaje, cumplird al menos las mismas
funciones que este: Funcion semantica, sintactica y pragmatica. Estos tres elementos constituyen
los «ejes» que configuran el «espacio gnoseolégico». La funcidon pragmatica incorpora por tanto
todos los aspectos en donde la comunidad cientifica tiene un papel relevante y formal en la
constitucion de la ciencia: se trata del ambito de las normas operatorias, de los procesos de
formacién y educacion cientifica, subvenciones, presiones institucionales, en definitiva, todo lo que
Kuhn incluia en su teoria de la comunidad cientifica, y de los procesos particulares que un
cientifico ejerce en sus operaciones. Pero también la ciencia incluye entre su sintaxis las propias
operaciones de los cientificos, en cuanto mecanismos que incluyen manipulacién de objetos de
todo tipo, instrumentos, materiales, etc.

Bueno se anticipa en muchos afios a la teoria que Javier Echeverria elogia con profusiéon, asi como
los fundadores CTS: Hacking®®: «Por material, dice, entiendo los aparatos, los instrumentos, las
sustancias u objetos investigados». Segun este autor, la ciencia no es sélo conocer, sino hacer®.
Resulta curioso que recuperen a este autor por proponer que para dilucidar si la practica cientifica
es real o no, se utilice como criterio «la capacidad de modificar y transformar los objetos,
fenémenos, los instrumentos, las comunidades y las sociedades»®, cuando esta teoria es una de
las bases de la filosofia marxista, uno de los principios que han estado defendiendo desde su
origen los tedricos del materialismo histérico, y desde los afios sesenta, en Espafia, tanto Manuel
Sacristan, por ejemplo, como Gustavo Bueno, pero nada se dice al respecto. En cualquier caso,
Hacking es un caso curioso y no se extraen las consecuencias gnoseoldgicas y ontolégicas que se
desprenden de sus teorias.

Sin embargo, el enfoque sociolégico para Bueno actlia también en el contexto semantico de la
ciencia, sin por ello negar su valor gnoseoldgico. Antes al contrario, es un hecho notorio y un
proyecto de investigacion analizar cuales son los mecanismos gnoseoldgicos que han permitido
fijar en el cuerpo categorial de la ciencia, determinados aspectos sociales. Para ello, es necesario
atribuir a ciertos procesos sociales una logica susceptible de ser reconstruida bajo la perspectiva
de procedimientos gnoseoldgicos en el cuerpo de alguna ciencia. Asi, la operacién de contar con
los dedos ha quedado absorbida en el cuerpo de la aritmética, sin que podamos reducir la
aritmética a aquellos procedimientos técnicos de célculo. Asi el concepto de 0 puede tener su

" yéase Helen E. Longino, «Feminismo y filosofia de la ciencia» ,en Marta Gonzalez (comp.), Op. cit., pp. 71-83

%8 Hacking, Representing and Intervening: Introductiory Topics in the Philosophy of Natural Science, Cambridge, Cambridge
University Press, 1983

» yéase, Marta Gonzalez, & alii, Op. cit., p. 85. También, p. e., J. Echeverrfa, Op. cit., pp. 304 y ss.

% Echeverria, Ibidem.

Publicacion Electrénica de la Universidad Complutense | ISSN 1578-6730



Nomadas. Revista Critica de Ciencias Sociales y Juridicas | 13 (2006.1)

origen en figuras rituales en donde la ausencia de un elemento social debia quedar reflejada en el
espacio vacio correspondiente al lugar ocupado. Asi por ejemplo, los juegos de azar han podido
determinar contenidos de la probabilidad, o el juego de billar y la dinAmica, etc. Por ello, muchos de
los andlisis que se ofrecen como audacias socioldgicas resultan, bajo estos presupuestos,
aproximaciones muy limitadas y curiosamente, excesivamente genéricas.

De manera que determinados procedimientos sociales han podido pasar a formar parte del cuerpo
gnoseolégico de la ciencia, absorbidos en él, bajo un aspecto distinto, etc. La légica de este
argumento exige suponer también mecanismos obstaculizadores de la propia ciencia, tal y como
preveia el marxismo, etc. Ahora bien, la cuestion planteada obviamente es, y esa debe ser la
principal cuestion desde el punto de vista de la gnoseologia con relaciéon a la sociologia de la
ciencia: ¢en virtud de qué mecanismos, contenidos propios del mundo entorno en marcha pasan a
formar parte de la ciencia, y podemos considerarlos constitutivos de su propio cuerpo? ¢Cdémo
resolver la paradoja de aceptar la influencia social como determinante, al tiempo que se defiende la
especificidad del contenido gnoseolégico de la ciencia? Segun Gustavo Bueno, esto s6lo puede
resolverse a posteriori, una vez establecido el cuerpo gnoseolégico de la ciencia. (No podemos
desarrollar mas aqui estas cuestiones, véase su “enfoque sociolégico” en La teoria del cierre
categorial, tomo I, Op. cit.)

La novedad del lamado Movimiento CTS

Sefialar que el movimiento cts ha pretendido retomar la acepcion tres de la ciencia y la cuatro,
siguiendo sin embargo la tradicion reaccionaria de la ciencia que criticé durante afios al marxismo
y que abogaba por la idea de que la ciencia se movia solamente por amor al saber. Esta tradicion
gue en pleno siglo XX sigue anclada en la acepcion dos de ciencia, ideoldgicamente, es la que
ellos consideran la concepcion heredada. A ella responden desde el relativismo gnoseoldgico, y
prescindiendo de todo el bagaje de la tradicién marxista, como si ella pudiera incluirse en la linea
de la tradicion heredada. Lo Unico que tienen en comun es precisamente que consideran a la
ciencia como capaz de construir verdades objetivas, pero se mueven ciertamente, con todo, en dos
ambitos conceptuales bien distintos. Por ello, la respuesta que pretende ofrecer el movimiento cts a
la concepcién heredada de la ciencia es una respuesta confusa, basada en el relativismo e incapaz
de construir un discurso coherente y de distinguir el alcance de cada teoria.. Tal vez este
relativismo esté ligado a la observacion del funcionamiento propio de las ciencias sociales que
aspiran ya a alcanzar un estatuto cientifico, en la llamada acepcion cuatro. El movimiento cts tiene
el mérito de responder a los criticos del marxismo que recurren a una concepcion idealista de la
ciencia, pero es incapaz de dar cuenta de su funcionamiento cuando la reduce a meros intereses
partidistas, oscureciendo el estudio de su desenvolvimiento histérico.

Publicacion Electrénica de la Universidad Complutense | ISSN 1578-6730



