
   

Nómadas. Critical Journal of Social and

Juridical Sciences

ISSN: 1578-6730

nomads@emui.eu

Euro-Mediterranean University Institute

Italia

Josiowicz, Alejandra

Traducir la propia diferencia: muchas voces para un mismo tono. Prácticas simbólicas de

la heterogeneidad en testimonios orales y en la narrativa contemporánea de

afroamericanos y nativoamericanos

Nómadas. Critical Journal of Social and Juridical Sciences, vol. 16, núm. 2, 2007

Euro-Mediterranean University Institute

Roma, Italia

Disponible en: http://www.redalyc.org/articulo.oa?id=18153299034

   Cómo citar el artículo

   Número completo

   Más información del artículo

   Página de la revista en redalyc.org

Sistema de Información Científica

Red de Revistas Científicas de América Latina, el Caribe, España y Portugal

Proyecto académico sin fines de lucro, desarrollado bajo la iniciativa de acceso abierto

http://www.redalyc.org/revista.oa?id=181
http://www.redalyc.org/revista.oa?id=181
http://www.redalyc.org/revista.oa?id=181
http://www.redalyc.org/articulo.oa?id=18153299034
http://www.redalyc.org/comocitar.oa?id=18153299034
http://www.redalyc.org/fasciculo.oa?id=181&numero=53299
http://www.redalyc.org/articulo.oa?id=18153299034
http://www.redalyc.org/revista.oa?id=181
http://www.redalyc.org


Nómadas. Revista Crítica de Ciencias Sociales y Jurídicas | 16 (2007.2)  
  

 
Publicación Electrónica de la Universidad Complutense | ISSN 1578-6730 

  
TTRRAADDUUCCIIRR  LLAA  PPRROOPPIIAA  DDIIFFEERREENNCCIIAA::  
MMUUCCHHAASS  VVOOCCEESS  PPAARRAA  UUNN  MMIISSMMOO  TTOONNOO  
  
PPRRÁÁCCTTIICCAASS  SSIIMMBBÓÓLLIICCAASS  DDEE  LLAA  HHEETTEERROOGGEENNEEIIDDAADD  EENN  TTEESSTTIIMMOONNIIOOSS  OORRAALLEESS  YY  EENN  LLAA  
NNAARRRRAATTIIVVAA  CCOONNTTEEMMPPOORRÁÁNNEEAA  DDEE  AAFFRROOAAMMEERRIICCAANNOOSS  YY  NNAATTIIVVOOAAMMEERRIICCAANNOOSS  

Alejandra  JosiowiczAlejandra Josiowicz
Universidad de Buenos Aires 
 
 
“Acerca de este problema, y desde su interior también, sólo el silencio estaba a la orden del día. 
Algunos de esos mutismos se estaban rompiendo. (....) Lo que a mí me interesa son las estrategias 
para romperlos.” Toni Morrison. Playing in the Dark. (Citado por E. Said Cultura e imperialismo) 
  
 
 
I. 
 
¿Cómo narrar lo silenciado? ¿Cómo se puede expresar la experiencia del que ha sido perseguido o 
amordazado? ¿Existe un lenguaje para eso? ¿Cómo puede un lenguaje oficial traducir al mismo al que 
ha mutilado? ¿Cómo adquiere habla aquel que históricamente no ha tenido voz? Un sujeto cuya 
cosmovisión es ajena a la que se imparte en las instituciones, ¿puede educarse sin ser traicionado ni 
dejarse traicionar por ellas? 
 
La paradoja que retomamos está en la base de toda reflexión acerca de la diversidad cultural y nace 
juntamente con las disciplinas sociales y antropológicas que se dedican a estudiar las minorías étnicas, 
culturales y lingüísticas. La historia del conocimiento del otro es la historia de la apropiación de esas 
sociedades. Que ese otro comience a hablar por sí sólo implica una transformación cultural radical que, 
sin lugar a dudas, está en ciernes. 
 
 
II. La historia oficial en debate 
 
“Fuera de la ballena el escritor está obligado a aceptar que él o ella es parte de la multitud, parte del 
océano, parte de la tormenta, de manera que la objetividad se convierte en un gran sueño, como la 
perfección: una meta inalcanzable por la que luchar a pesar de la imposibilidad del éxito. Fuera de la 
ballena está el mundo de la famosa fórmula de Samuel Beckett: “No puedo seguir. Voy a seguir”” 
(Salman Rushdie, “Outside the Whale”, citado por E.Said. Cultura e imperialismo.) 
 
La historia de los Estados Unidos, como prácticamente todas las narraciones nacionales de los 
estados modernos, está construida en base a una selección, marcada por criterios ideológicos y 
políticos, de las distintas tradiciones colectivas y étnicas que la forman. Como narración dominante, la 
historia norteamericana no sólo privilegia jerárquicamente la historia identitaria de un grupo 
determinado, como es el blanco y anglosajón, sino que también intenta imponerse como modelo de 
representación de otros grupos étnicos, marginales o heterogéneos, cuyas tradiciones son múltiples y 
complejas, y han sido sistemáticamente acalladas durante un extenso período en la historia intelectual 
de  todo Occidente. 
 
Edward Said en Cultura e Imperialismo reflexiona acerca del nexo entre las narraciones de la 
nacionalidad y una noción estática de identidad, en que cada uno se definiría por su pertenencia a una 
nación con una tradición supuestamente continua. Esta forma jerárquica, unitaria, y lineal de narrarse a 
sí mismos es, según ese autor, uno de los sellos de las culturas imperialistas que reprimen la faz 
compleja, híbrida y heterogénea de los procesos históricos que tuvieron como resultado el nacimiento y 
consolidación de lo que son hoy los Estados Nacionales. En particular, respecto a los Estados Unidos 
dice que “deberemos aceptar que como sociedad de inmigrantes formada sobre los restos de una 
presencia nativa considerable, la identidad norteamericana es demasiado variada como para configurar 
algo unitario y homogéneo.” [1] 
 
Uno de los debates más importantes que atraviesan el campo intelectual estadounidense del Siglo XX 
tiene que ver justamente con la forma en que, para muchos intelectuales que provienen de variados 

 

mailto:alejandra_josiowicz@yahoo.com.ar


Nómadas. Revista Crítica de Ciencias Sociales y Jurídicas | 16 (2007.2)  
  

 
Publicación Electrónica de la Universidad Complutense | ISSN 1578-6730 

grupos étnicos y minorías culturales, debe comenzar a repensarse tanto la identidad nacional como la 
historia colectiva de cada uno de estos grupos. No se trata de una polémica con efectos puramente 
intelectuales: sus implicancias tienen un contenido político, que determina la propia situación de dichos 
grupos marginales hasta el día de hoy, su admisión en academias, la atención que se presta a sus 
historias en la cultura norteamericana actual tanto como el lugar que se le da a sus tradiciones. De 
hecho, una mirada múltiple y abarcadora de las diferentes tradiciones que formarían la nacionalidad 
norteamericana es sistemáticamente reprimida[2] porque implica un cuestionamiento del mito del 
American Way of Life, de la supuesta libertad infinita de oportunidades con que contarían sin distinción 
de raza todos los ciudadanos norteamericanos, del vacío aparente sobre el cual la nación se habría 
fundado y del modelo de crisol de razas, en que la interrelación de los diferentes grupos étnicos se 
pretende igualitaria, no jerárquica y de mutua comprensión.  
 
Eric Cheyfitz, en The poetics of imperialism, plantea que lo que históricamente ha sido planteado como 
misión civilizadora de la barbarie, y como oposición entre cultura y naturaleza (vacío de cultura que se 
adjudica al otro) es en realidad un conflicto de traducción entre dos culturas, en que una somete a la 
otra a sus propios parámetros sin llegar a vislumbrar lo ajeno de su cosmovisión.[3] La cultura oral de 
los nativos americanos fue así sujeta, según Cheyfitz, a una política violenta de traducción en términos 
occidentales, ya que su visión del mundo cuestionaba hasta llegar a las bases mismas el pensamiento 
occidental, el régimen de propiedad privada individual y el concepto de ser humano soberano que no 
posee obligaciones hacia los otros, sean éstos sus iguales o cualquier otro ser viviente del entorno 
natural. 
 
Cheyfitz analiza el concepto occidental de individuo que se define por ser soberano propietario y de la 
tierra como propiedad cuyas fronteras son fijas y cerradas a partir de los planteos de John Locke. En 
cambio, la economía kinship, en la cual los lazos son más flexibles, la identidad se define en forma 
recíproca, no como entidades a priori sino en relación con el resto, no en base a títulos de propiedad 
sino por relaciones interactivas y flexibles con la tierra. Lo cual puede propiciar, según el autor, una 
organización comunitaria no estructurada en estamentos jerárquicos. [4] 
 
La hipótesis del presente trabajo es que las formas en que las minorías negra y nativa americana 
narran su experiencia traumática se vale tanto del sustrato étnico tradicional como de la traducción 
violenta que ha hecho de su cultura el mito básico americano para luego retraducir ambos, creando un 
modo de autoafirmación que parte de una mirada heterogénea o descentrada. Construyen así una 
clave de lectura destinada a todos aquellos miembros de los grupos marginales que se encuentran 
amordazados por una identidad que les es impuesta. Es como si la historia oficial norteamericana y sus 
mitos básicos pudieran leerse a contrapelo en el discurso negro e indio, pero sometidos a una 
operación de resignificación por medio de la ironía y el humor, humanizados sus héroes y 
desacralizada su tradición. Me propongo leer estas retraducciones de la identidad india y negra 
norteamericana en la novela Beloved de Toni Morrison, escritora negra afroamericana, en Huellas, de 
Louise Erdrich, escritora nativoamericana, y en testimonios orales de indios estadounidenses 
contemporáneos y de negros estadounidenses que fueron esclavos.[5]  
 
Cabe aclarar que las diferencias lingüísticas y semióticas que existen entre un corpus literario y uno 
testimonial oral son tenidas en cuenta a la hora del análisis. Aunque, como hipótesis de trabajo, 
partimos de la premisa de que ambas prácticas, la escrita y la oral, evidencian una misma concepción 
del mundo de los grupos minoritarios (que, en todo caso, sí difiere en cuanto a si se trata de negros o 
indios nativos americanos) y similares mecanismos de retraducción de su identidad. De hecho, tal 
como dice Márgara Averbach en la introducción a Desde esta casa a la otra siempre había un sendero. 
Historias orales de indios estadounidenses contemporáneos, las literaturas contemporáneas de los 
nativos americanos “se esfuerzan constantemente por acercarse a lo oral”[6] y de esta forma, aclara la 
autora, “intentan borrar el binarismo occidental” que opone y privilegia las prácticas escritas por sobre 
las orales. Es interesante observar cómo los narradores orales comparten ciertas estrategias de 
subversión y de retraducción de su identidad con los escritores, si bien estos las llevan al nivel de 
programa estético y de política cultural. 
 
 
II. La traducción como violencia 
 
Según Eric Cheyfitz el problema histórico-teórico de la traducción es lo que estructura la frontera entre 
angloamericanos y nativos ya que está en la base del funcionamiento del imperialismo.[7] La 
traducción que hace el pensamiento colonial angloamericano de los indios, que el autor ejemplifica en 
la coronación de Powhatan, no evidencia más que una concepción monológica y omnipotente por parte 

 



Nómadas. Revista Crítica de Ciencias Sociales y Jurídicas | 16 (2007.2)  
  

 
Publicación Electrónica de la Universidad Complutense | ISSN 1578-6730 

de los europeos, en la que el mundo es su voluntad realizada y toda otredad reducida al sí mismo. Esta 
visión europea del poder absoluto, del hombre que actúa sin resistencia en el mundo, habría sido 
instrumental al proyecto imperial de fundación del Nuevo Mundo.  
 
Cheyfitz analiza la figura del orador elocuente que, tanto en el caso de la esclavitud negra como en el 
de la colonización de los nativos americanos, representa al amo que se arroga el monopolio de la 
metaforización, de la habilidad para traducir lo que el lenguaje corporal del otro supuestamente 
significa, alienando así su capacidad simbólica propia, ya sea por la represión física o por la 
incomprensión lingüística.[8] La violencia de la traducción justamente consiste en que “la palabra del 
esclavo sólo puede existir en la traducción del amo (...) la palabra del amo se literaliza con “certeza 
inmutable” en la tortura o en el cuerpo del esclavo, quien no tiene oportunidad de traducir su palabra; 
ya que “no se le debe responder al amo, no se le permite explicación al esclavo...””[9] 
 
Se trata de un tipo de tecnología de dominación que permite pensar el castigo físico en un marco más 
general de violencia semiótica  (Cheyfitz la llama “política de metaforización”.) que está en la base de 
la opresión de negros e indios por parte de la cultura imperial blanca norteamericana. En el caso de los 
negros, la metaforización o traducción violenta se realiza mediante la alienación del cuerpo del otro y 
sus significados (sus gestos, leídos como burla o engaño, eran pretexto de todo tipo de castigos por 
parte del amo); en el del indio, mediante la designación de “reyes” o autoridades soberanas que 
legitimen la expropiación de la tierra, que, como hemos dicho, los indios no concebían como propiedad 
individual adquirible mediante un título. El conquistador y el amo traducen en términos unívocos al otro- 
indio y al otro- negro, y los convierten en una ficción útil, instaurando así el imperio de un lenguaje 
universal que oblitera toda diferencia o ambigüedad de la traducción y esconde la lucha por la voz 
entre múltiples voces y oradores.[10] 
 
La relación entre la traducción cultural y el imperialismo es retomada por Ovidi Carbonell i Cortés en 
Traducir al otro. Traducción, exotismo, poscolonialismo.[11] El autor observa los modos en que la 
cultura colonial impuso una visión exótica del otro como alteridad radical y homogénea.[12] Allí 
distingue dos representaciones habituales de lo exótico: el malvado irracional y el sublime 
incomprensible, aquel que, si bien no es moralmente admisible, provoca fascinación en la mirada 
eurocéntrica. En cualquiera de los dos casos, el contacto con el otro es “sin dejar que se interiorice, 
manteniendo la distancia para no romper el hechizo y, sobre todo, para no caer en la locura.”[13] La 
imagen del otro exótico resulta un artículo lujoso de venta y entretenimiento para Occidente y un modo 
de escapar a las fisuras del propio imperialismo, a las amenazas a su omnipotencia que surgen de la 
historia. Eric Cheyfitz llama a este fenómeno terrorizing, y lo describe de la siguiente manera:  
 
“...no podemos permitirnos entrar a la mayor parte de los espacios sociales del mundo; se han vuelto 
peligrosos para nosotros, llenos de la violencia de los pueblos que oprimimos, nuestra propia violencia 
bajo formas que nos negamos a reconocer. Y cada vez menos podemos permitirnos pensar en estos 
espacios sociales, imaginar los lenguajes de sus protestas, porque ese imaginar nos pondría en 
conflicto continuo, en continua contradicción con nosotros mismos, ya que estamos cada vez más 
encerrados en nuestro confort.”[14] 
 
Según hemos visto, la traducción entre dos lenguajes o entre culturas puede ser un acto agresivo de 
captura y sujeción del significado ajeno, que es dominado e incorporado por la cultura invasora. Ovidi 
Carbonell analiza los modos en que la cultura occidental traduce las literaturas de las culturas 
periféricas, y dice que, si bien se trata de la apertura a una lengua ajena, la traducción puede opacar lo 
subversivo y radicalmente diferente del significado, como así también tergiversar el rol de agencia 
cultural del sujeto marginado que habla en esa literatura. 
 
Sin embargo, durante todo el Siglo XX, y debido a la emergencia de lo que se dio en llamar literaturas 
poscoloniales, la visibilidad de los grupos étnicos marginales comenzó a crecer significativamente, 
tanto en volumen como en calidad. Se trata de un intento de narrar aquellas historias silenciadas por el 
canon eurocéntrico, restrictivo y jerárquico de la literatura occidental, y de sujetos antes no 
representados que emergen arrogándose el derecho de narrarse a sí mismos. Aparecen nuevos 
modos de narrar que intentan dar cuenta de esas diferencias. Por un lado, hay un viraje hacia prácticas 
antes ignoradas, como las literaturas orales o colectivas y, por otro, una reorientación de los modos 
canónicamente aceptados en Occidente, como la novela, hacia la expresión de significados 
radicalmente nuevos y de nuevos roles de autoría, en manos de identidades históricamente oprimidas 
o silenciadas que descubren lo que Ovidii Carbonell llama “agencia cultural”. 
 
 

 



Nómadas. Revista Crítica de Ciencias Sociales y Jurídicas | 16 (2007.2)  
  

 
Publicación Electrónica de la Universidad Complutense | ISSN 1578-6730 

III. Nuevas narraciones y contrahistorias 
 
“Tengo respeto por todos los pueblos. El verdadero valor de las riquezas que tenemos está en 
nuestros cuerpos. No importa lo que usemos para adornarnos –collares de turquesa, pendientes, 
brazaletes, anillos o hermosa ropa- todos esos son solamente ornamentos para admirar.”John Dick. 
(indio navajo) 
 
Al analizar los modos en que los grupos minoritarios retraducen su identidad, debemos decir, antes 
que nada, que nos encontramos ante una diversidad de prácticas discursivas, por lo que los límites 
mismos de la literatura como “arte puro”, aislado de las problemáticas históricas, aparecen quebrados. 
Así, modos de subversión que aparecen en testimonios orales, reaparecerán luego en obras literarias. 
Lo oral, previamente considerado marginal respecto a la esfera artística, y todas aquellas 
manifestaciones provenientes de culturas divergentes, que previamente no tenían acceso a las formas 
de la “alta” cultura, son incluidas como parte integrante de la manifestación cultural. 
 
En la misma dirección, Henry Louis Gates Jr. en su libro The Signifying Monkey. A Theory of African- 
American Literary criticism [15] quiebra el prejuicio de que la práctica de una cultura minoritaria esté 
reñida con la formulación teórica. En su intento por recuperar la especificidad de la tradición literaria 
negra, plantea que uno de sus ejes principales es la dualidad de voces, en que el vernacular de los 
negros estadounidenses, con sus estrategias retóricas formulaicas orales, se filtra en la literatura, 
transmitiéndole una cosmovisión específica. Según Gates, eso les permite a los escritores salir de la 
tradición occidental. Si bien utilizan el inglés, lengua oficial de los Estados Unidos, lo hacen con un 
sentido de la diferencia que les da el “vernáculo”. El mismo carácter doble, dinámico y metalingüístico 
que Gates observa en la literatura negra aparecía ya en el black vernacular, no sólo el principal medio 
discursivo de ironía y subversión de estereotipos de los negros hasta hoy en día, sino también el 
sustrato más importante de recuperación de las tradiciones orales de las culturas africanas. 
 
Determinadas figuras mítico- religiosas como Esu o Legba, o como el “mono que significa”, 
principalmente traductores, enlazadores de mundos o lenguajes, le posibilitan a H. Louis Gates bucear 
en las coincidencias entre la cultura tradicional africana, la cultura afroamericana contemporánea y 
ciertas culturas africanas de centro y Sudamérica. Eso implica recuperar una identidad panafricana 
perdida en la diáspora cultural y física que constituye el Middle Pasage, verdadero secuestro de los 
africanos para el traslado a América y destruir el mito americano de que el esclavo habría llegado a 
América vacío de toda cultura, como una tábula rasa sobre la cual la cultura occidental pudiera escribir 
a su antojo.   
 
Al parecer, las nuevas formas de narración de la identidad deben ser mixtas: no sólo deben dar cuenta 
de sujetos complejos y multiculturales sino que también deben reconocerse enraizadas en varias 
tradiciones al mismo tiempo. George Lipsitz en Time Pasajes. Collective Memory and American 
Popular Culture, plantea que en la sociedad posmoderna el sujeto proveniente de un grupo étnico, 
social o culturalmente minoritario, ya sea el caso de las mujeres negras afroamericanas, de los nativos 
americanos o de otros grupos marginados, encuentra serios límites a la narración de su experiencia si 
se constriñe a los criterios de la historia occidental cientificista o a los del mito y las narraciones étnicas 
tradicionales. Lipsitz encuentra que únicamente un espacio híbrido como el de la contramemoria puede 
dar solución al dilema cultural identitario del lugar descentrado y constantemente doble en que se 
encuentran estos sujetos, ni completamente indios, o negros, ni occidentales.  
 
La emergencia de un espacio de narración (storytelling) fundado tanto en lo objetivo como en lo 
subjetivo, en lo empático como en lo crítico, puede dar lugar y voz a los que la historia positivista del 
progreso indefinido ha escondido, los desfavorecidos por la civilización de la técnica.[16] Al mismo 
tiempo, es un medio de rehistorizar el sustrato mítico, que, según Lipsitz, tiende a separar los hechos 
de un contexto histórico más general, conservando su carácter espiritual y afectivo, para que exprese 
más cabalmente las contradicciones y los sufrimientos propios de la experiencia moderna de los 
sujetos indio, afroamericano, japonés, etc.  
 
Ya sea por la práctica literaria como por otras formas de cultura popular, aquellas tradiciones olvidadas 
pueden encontrar un nuevo sentido al reorientarse hacia la experiencia histórica contemporánea. Y 
pueden transformar radicalmente la idea de la literatura como institución jerárquica y práctica 
individual. Dice George Lipsitz: “Los autores toman grandes riesgos al incluir tradiciones orales; ceden 
algo de su control individual sobre el texto para las demandas y contornos de la memoria 
colectiva.”[17] La pérdida de la autoría individual, propia de las culturas orales, implica, 
paradójicamente, un acercamiento a la verdad de la experiencia histórica. Es toda una colectividad, 

 



Nómadas. Revista Crítica de Ciencias Sociales y Jurídicas | 16 (2007.2)  
  

 
Publicación Electrónica de la Universidad Complutense | ISSN 1578-6730 

cuyas voces hablan a través del autor, voces que están adentro y afuera de varias identidades, lo que 
fuerza a un replanteo de la historia oficial y la identidad nacional. Al analizar el personaje de una de las 
novelas minoritarias, observa: “se da cuenta de que su dolor y su marginalidad lo ayudan a adquirir 
sabiduría acerca de la naturaleza de la identidad americana (...) Ichiro Yamada ve que la apariencia 
monolítica de Estados Unidos es una mentira.”[18] 
 
La eficacia de estas narraciones consiste en que, al expresar la experiencia de un sujeto en conflicto, 
develan otras muchas subjetividades que las narraciones dominantes dejan sin representar, hombres y 
mujeres que son interpelados y convocados a romper los moldes estereotipados dentro de los cuales 
se los ha querido atrapar. Justamente por eso, es eminente su valor histórico, como expresión de las 
identidades que permiten reconstruir una historia colectiva crítica.   
 
En los testimonios orales de indios estadounidenses contemporáneos se puede observar cómo la 
memoria de los hechos pasados, para los nativos americanos, no sólo yace en los documentos 
escritos, ni tampoco exclusivamente en la evidencia vista u oída. En su concepción, el cúmulo de 
relatos orales que se cuentan como parte del acervo tradicional pueden suministrar una imagen quizás 
más profunda que la narración desnuda de los hechos.  Los testimonios[19] narran momentos 
históricos de dramática relevancia para los grupos étnicos desde una óptica que ha sido silenciada por 
la historia oficial, por ejemplo, la batalla de Little Big Horn, que leemos contada por los protagonistas 
indios.  
 
En los testimonios aparece la evidencia de que toda la comunidad, incluyendo madres, hermanas, 
niños está presente y, de alguna manera, participa de la batalla. Las comunidades indígenas no 
poseían una concepción del soldado como hombre- máquina separado de su familia, en contraste con 
los soldados profesionales del ejército de Washington. Por otro lado, la forma en que tratan al cuerpo 
enemigo muestra que sus procedimientos de guerra son más ceremoniales que mecánico-racionales. 
Una de las historias orales que el testimonio de “Mujer Antílope” reproduce es que dos mujeres 
hicieron una ceremonia para devolver el don de la escucha al cuerpo de Cluster atravesando con un 
hilo sus oídos. Lo que se observa es no sólo una lógica no binaria del don y el cuidado hacia el 
enemigo, sino también la necesidad de literalizar propia de las culturas orales, que metaforizan y 
condensan en una imagen concreta un mensaje complejo y abstracto, cuyo efecto es claramente 
sarcástico: el hilo simboliza que la causa de su error es que no escuchó la sabiduría indígena acerca 
del mal uso de la palabra por parte del occidental.  
 
Otro elemento interesante es que las historias, en general, son grupales y hacen referencia a lo que 
han narrado o narran otros, es decir, nunca se piensan como versiones únicas de los sucesos sino 
como una red de fragmentos que forma parte de una totalidad mayor e inaprensible: “No hay nadie 
aquí que sepa la historia real de la Larga Caminata. Nosotros repetimos solamente lo mejor que 
podemos lo que nos dijeron nuestros antepasados, lo repetimos a través de la memoria.”[20] Se trata 
del valor emotivo y subjetivo de las historias en una cultura oral, que son el lugar donde yace parte de 
la propia subjetividad.  
 
Los testimonios orales sirven también como denuncia de la opresión en el pasado, por parte de las 
instituciones, como la escuela, por la imposición forzada e ignorante respecto de las costumbres 
nativas de pautas lingüísticas y alimentarias ajenas. Y, en la actualidad, por la diseminación de normas 
de consumo entre los jóvenes que los alejan de la sabiduría de sus mayores y del acervo cultural de 
sus etnias. En su testimonio, John Dick los acusa de querer caprichosamente la ropa que es más 
cara[21], lo que se puede traducir como una actitud de abulia e indiferencia ante la situación 
económica desfavorecida de la comunidad en el sistema capitalista.  
 
Casi todos los sujetos son conscientes de hallarse en una verdadera encrucijada histórica y cultural: 
deben negociar, y perder parte de sus tradiciones, para ingresar en el sistema dominante. Sin 
embargo, en los testimonios también se relata la búsqueda de alternativas tendientes a recuperar la 
cultura nativa perdida y a insertarse en el mundo que los margina para luchar por sus derechos. Un 
buen ejemplo es el de Grace Thorpe, quien no ha aprendido la lengua aborigen, y no deja de 
reflexionar sobre esa pérdida (“Cuando ya no se habla la lengua nativa, siento que el pensamiento del 
pueblo en el sentido cultural se debilita”[22]) en cuyo testimonio aparece una creciente revalorización 
de las identidades aborígenes en la contemporaneidad. Su historia es especialmente interesante 
porque, si propone una recuperación de las costumbres tradicionales de la producción artesanal, 
también narra el descubrimiento de la amenaza que significan los deshechos radioactivos por medio 
del estudio y del conocimiento científico. Es decir, no una forma excluyente sino varias formas de 
aprendizaje significativo: la oral y la escrita. Además, para ella, el aprendizaje debe ser inmediatamente 

 



Nómadas. Revista Crítica de Ciencias Sociales y Jurídicas | 16 (2007.2)  
  

 
Publicación Electrónica de la Universidad Complutense | ISSN 1578-6730 

trasladado a la esfera de la acción: “no me pareció que tuviera que saber nada más. Así que empecé a 
actuar.”[23] Y más tarde, también al de la interpretación: Thorpe, jueza, conocedora tanto del código 
legítimo como del código aborigen, plantea que la soberanía que Estados Unidos le reconoce a las 
naciones indias no es más que una ficción destinada a lograr los fines del propio gobierno, con lo que 
termina reinterpretando la propia palabra oficial, y restaurando un punto de vista indígena. 
 
Similar juego de reapropiaciones atraviesa la literatura nativoamericana contemporánea: ¿en qué 
sentido el uso de las herramientas del código legitimado (el idioma inglés, la novela como género 
literario) puede servir como arma de legitimación o de resistencia de las identidades oprimidas? En el 
caso de Huellas, de Louise Erdrich, la particularidad con que se presenta una visión de lo aborigen 
como heterogéneo respecto de la tradición occidental reside en los conceptos de memoria e identidad 
que allí aparecen. La historia del indio nativo americano que cuenta Huellas no es la de la caricatura 
hollywoodense, con trenzas, plumas y vestido de colores, y tampoco la de una cultura desaparecida u 
olvidada (el mito del vanishing american). Su visión es absolutamente actual, y aborda las 
complejidades de una subjetividad híbrida. Tanto Nanapush como Pauline aparecen como identidades 
producto de las elecciones culturales que realizan entre el sustrato étnico tradicional y la cultura 
católica, la cultura pueblerina o la cultura ciudadana. No hay manera, para ninguno de los personajes 
de esta novela, de abstraerse del dilema de definir quiénes son, en sus creencias y en sus prácticas. 
Ya sea ante el debate sobre las relaciones con el gobierno, como ante la/s historia/s que cada 
personaje elige contar y creer: “Algunos tienen ideas. Ya sabes cómo parlotean las gallinas viejas. Así 
fue cómo empezaron los cuentos, los chismes, las conjeturas, todas las cosas que dice la gente sin 
saber y luego se cree, puesto que ha oído cada palabra con sus propios oídos y de sus propios 
labios.”[24] La conciencia de la importancia de la palabra como creadora del mundo, propia de una 
cultura oral, está unida a la necesidad, de las propias comunidades, de revisar las creencias mediante 
una postura constantemente crítica.  
 
La novela, al contar la misma historia bajo dos voces distintas y bajo dos lentes divergentes, hace 
evidente cómo desde cada punto de vista se reconstruye el mundo y, en sintonía con la visión 
indígena, cómo en cada espacio (geográfico o subjetivo) habita una verdad diferente que no tiene por 
qué imponerse a la otra.  
 
Pero además Huellas es la doble traducción de una identidad: los dos narradores, Nanapush y Pauline, 
traducen en sus palabras la historia del devenir de Lulu, receptora y símbolo del futuro y de las jóvenes 
generaciones venideras, como si con sus palabras pudieran tejer dos espejos distintos para que ella se 
viese reflejada. El eje de ambos es la historia de la madre, figura central del conflicto, de la femeneidad 
y del misterio de lo aborigen. La versión de la historia que da Pauline, paradójicamente, por ser el 
personaje que se adapta mejor a las pautas “racionales” del blanco, reproduce todo tipo de mentiras y 
mistificaciones. Su testimonio está plagado de prejuicios morales y represiones que le hacen perder la 
rectitud de visión y deforman su mirada. Por ejemplo, dice de Fleur: “Tomaba medicamentos casi 
olvidados, estudiaba cosas de las que no deberíamos hablar.”[25] Claramente, se refiere a la sabiduría 
ancestral de los pueblos indígenas.  
 
La novela funciona de forma tal que, por más que no haya una voz ajena al mundo ficcional que nos lo 
advierta, el lector por sí mismo toma posición y desconfía del testimonio de Pauline, que aparece como 
tergiversación y silenciamiento de la historia. Ella pone en evidencia la tendencia de los oprimidos a 
silenciar su diferencia. En esa vergüenza es que a lo largo de toda la novela, crecerá el vacío 
identitario y la angustia de un personaje completamente fuera de centro, que se aferra fanáticamente a 
creencias que le son ajenas, como es el catolicismo, en un acto desesperado que termina 
destruyéndola: “Yo quería ser como mi madre, que alardeaba de su piel clara. Quería ser como mi 
abuelo, canadiense puro. Yo sabía desde niña que quedarse atrás era morir.”[26] El testimonio de 
Pauline sirve estratégicamente para poner en evidencia el modo psíquico y simbólico en que se 
reproducen los estereotipos respecto de lo indio; esto es, a través del miedo y la vergüenza de afirmar 
la propia identidad. Podríamos pensar que todo prejuicio cultural o racial surge del miedo a descubrir la 
propia diferencia, ya que, como sujetos en un mundo fragmentado, plagado de estereotipos respecto a 
la etnia, el color de piel, la forma del cuerpo, las capacidades mentales, de una u otra manera todos 
estamos marcados por una diferencia. La cuestión es si estamos dispuestos a reconocerla o 
preferimos soslayarla al mundo invisible de nuestra intimidad, y burlarnos cuando la vemos en otros.  
 
El relato de Pauline es una caricatura de los fanatismos ideológicos y una crítica feroz al catolicismo, 
ambos surgidos al amparo de su identidad vacía y avergonzada, cuyo único deseo es la 
autodestrucción. Recrea para sí misma el Dios católico omnipotente de la culpa y el pecado: “así es 
como debía sentirse Dios: más allá de la molestia, fuera del alcance.”[27] Al contrario de las 

 



Nómadas. Revista Crítica de Ciencias Sociales y Jurídicas | 16 (2007.2)  
  

 
Publicación Electrónica de la Universidad Complutense | ISSN 1578-6730 

divinidades aborígenes, que permanecen cerca de los hombres, este Dios occidental es pura 
abstracción, lo que es funcional para la dominación ideológica. Nada en él se puede probar o tocar, 
está alejado de la esfera humana y poco puede ayudar a resolver los problemas concretos y 
cotidianos. 
 
Nanapush, por su lado, no sólo está orgulloso de su identidad indígena, sino que también se define 
como un sujeto que acepta el desafío de ser híbrido, de encontrar paso a paso las ceremonias que le 
sean necesarias (en él la religión aparece como práctica a descubrir) y de tomar aquello que necesite 
de la cosmovisión blanca occidental. No tiene prejuicios morales respecto a ninguno de esos códigos, y 
se maneja libremente frente a ellos. Su ética es intachable; tiene conciencia de que su responsabilidad 
no es sólo individual sino también cósmica, del entorno natural y de la colectividad humana y animal 
que lo habita. Tal como Thorpe, sabe hablar inglés y es crítico de las promesas del gobierno. Sobre 
todo, es consciente del valor de la narración: “Esto, como todas las cosas, tiene una historia que nunca 
es visible mientras ocurre. Sólo después, cuando un anciano sueña y habla en su silla el dibujo salta a 
la vista.”[28] Sabe detectar las falsedades que intentan imponer los agentes del gobierno y las que, por 
un pequeño ascenso social, eligen creer algunos indios, como Nector. Su narración, como 
contramemoria, intenta recomponer el lazo quebrado entre el futuro, Lulu, y el pasado étnico, 
testimoniando su visión del supuesto abandono por parte de Fleur. Para eso, se transforma en un 
sujeto mixto, a caballo entre códigos opuestos, que se reconoce ligado afectivamente a uno de ellos 
pero no por eso renuncia a las herramientas del otro: “ser yo mismo un burócrata era la única manera 
de no ahogarse entre las cartas, los informes, de encontrar una saliente para arrodillarme, sacarte por 
el tragaluz y traerte a casa.”[29] 
 
En paralelo a la problemática que venimos analizando en los textos de culturas indígenas, al analizar 
los modos en que las minorías afroamericanas construyen una mirada heterogénea, la pregunta que 
surge, tanto de la novela Beloved, como de los testimonios orales de negros que fueron esclavos, es 
cómo crear una narración del pasado desde el punto de vista de los oprimidos, revirtiendo la historia 
oficial de la esclavitud.  
 
En el caso de los testimonios orales, es notable la cantidad de narraciones que dan cuenta de los 
procedimientos de resistencia de los esclavos, y de los modos en que quiebran los límites de lo posible 
dentro del sistema esclavista. Muchos de ellos utilizan procedimientos discursivos para decir lo 
indecible o lo impensable: los chistes e ironías propios del Signifyin(g)[30], las canciones, en las cuales 
se codifica la protesta en un registro festivo o cómico, las historias de huidas o las historias sobre el 
opresor que resulta castigado. Un ejemplo de Signifyin(g) es la siguiente frase, que aparece en la 
canción del testimonio de Lorenza Ezell sobre la Guerra de Secesión: “El amo se escapó/ y nosotro lo 
negrito noj quedamo en casa,”[31]. Los negros aparecen nombrados de la manera despectiva en que 
los llamaban los amos, pero la canción evidencia, mediante el humor, la ironía de que, mientras el 
poderoso tuvo que huir, los oprimidos pudieron permanecer “en casa”. Se logra así un efecto de 
síntesis propio de una cultura de rasgos orales, que expresa la sensación de recuperar la libertad y el 
poder sobre sí mismos sin necesidad de nombrar la maldad del opresor. Asimismo, en el testimonio de 
Felix Haywood se evidencia la forma en que el hablante de la jerga “vernacular” representa su 
experiencia histórica. Como hemos visto en el caso de los narradores orales indios, se intenta dar 
cuenta de los sucesos desde lo subjetivo y empático, ya que el proceso se ve, en toda su complejidad, 
como experiencia histórica vivida y no como una verdad absoluta y unívoca. Así, el narrador logra un 
acercamiento muy profundo al lugar que ocupa la Guerra de Secesión en la historia de los negros 
norteamericanos, muy distinto a lo que dice la historia oficial. En su testimonio, la guerra civil no es una 
hazaña heroica sino un proceso que sucede en un lugar remoto, cuyos protagonistas son ajenos, y 
cuyo resultado no es el esperado. En una brillante reversión del mito de la igualdad de oportunidades 
en Norteamérica, el narrador expresa que se sintió decepcionado al darse cuenta de que si bien los 
negros trabajaban más y mejor, no iban a ganar más por más que fueran libres. El testimonio es un 
ejemplo excepcional de contramemoria, ya que posee una agudísima conciencia histórica de las 
injusticias del sistema capitalista. Haywood tampoco piensa que la liberación haya sido producto de las 
acciones de los esclavos, sino que, con pensamiento autocrítico advierte que no hubo una verdadera 
liberación liderada por los negros, sino que la guerra formó parte de la lógica del propio sistema. Es 
una de las causas que explican que la opresión continúe bajo formas distintas hasta el día de hoy.   
 
En otros relatos, como el de Delicia Paterson, los narradores se construyen como sujetos autónomos y 
resistentes frente a las injusticias del opresor. Ella logra incluso lo impensable, incidir en quién la 
compra, manejando hábilmente el pensamiento utilitario del blanco al amenazarlo con suicidarse, en 
otro acto de Signifyin(g). Otro ejemplo de reversión del poder del amo es el del relato de Fanny Berry, 
en el cual aparece el tema del cuerpo y la femeneidad como armas de resistencia. La esclava logra 

 



Nómadas. Revista Crítica de Ciencias Sociales y Jurídicas | 16 (2007.2)  
  

 
Publicación Electrónica de la Universidad Complutense | ISSN 1578-6730 

afirmar su derecho en la situación de degradación que implica un examen  corporal en una subasta 
mediante un juego con el lenguaje, o Signifyin(g), ya que “se levanta el vestido y le dice a lo negrero 
que miren a ve si hay algún diente ahí abajo.”[32] La metáfora resultante, la de la vagina con dientes, 
se asimila a una lógica de lo grotesco o de lo sobrenatural, que mezcla lo cómico y lo trágico, una 
deformidad corporal que es una amenaza de rebeldía. En el caso del testimonio de Vinnie Busby, esa 
amenaza se materializa por medio de lo fantástico, ya que el esclavo golpeado y el buitre que lo 
acosaba vuelven en forma de fantasmas para ajusticiar al amo perverso. El recurso a lo sobrenatural 
implica para el narrador, y para los hombres y mujeres entre los cuales circula esta historia en forma 
oral, la posibilidad de pensar otro orden posible, en el que se haga justicia y se castigue al opresor.           
 
Podemos pensar que en la novela Beloved, de Toni Morrison el uso de un género gótico transgredido y 
de ciertos procedimientos formales de ruptura tiene que ver con la necesidad política de los grupos 
minoritarios de pensar un mundo y una identidad que no es la del verosímil realista, con los parámetros 
de tiempo y espacio lineales del discurso convencional sobre la esclavitud. Las innovaciones que 
realiza la novela son imposibles de resumir en el espacio de pocas líneas, ya que la labor no se limita 
al terreno estético o lingüístico sino que es un planteo ideológico de la lucha de los negros 
afroamericanos por construir una memoria y una identidad heterogéneas. En palabras de la abuela 
Baby Suggs, símbolo de la mujer destrozada por toda una vida de esclavitud: “...la tristeza estaba en el 
centro de su cuerpo, el desolado cuerpo donde moraba el yo que no era suyo. Lamentable como era 
no saber dónde estaban enterrados sus hijos (...), el hecho es que sabía más de ellos que de sí misma, 
pues nunca había tenido un mapa que indicara cómo era ella.” [33]Resulta una obligación casi política 
para muchos sujetos afroamericanos contemporáneos dar cuenta de la identidad descentrada que 
aparece en la cita, de ese yo sin mapa, atravesado por el dolor de la degradación sistemática y 
colectiva.  
 
Tal como en el testimonio de Vinnie Busby, en Beloved el fantasma aparece como una metáfora del 
pasado que vuelve, la “cuenta pendiente” del gótico. Pero, al mismo tiempo, es un símbolo de 
resistencia de todas las víctimas del sistema esclavista, niños, ancianos, negros cuyas vidas se vieron 
truncadas por los sufrimientos de la esclavitud, y que no deben ser olvidados. En lugar de buscar 
resarcimiento o venganza individual, Beloved viene a catalizar un proceso de memoria colectiva: ese 
bebé y esa adolescente piden a su madre, de la manera contradictoria en que suelen hacerlo los hijos, 
que se perdone a sí misma. No lo hacen por medio de la violencia explícita, ni por la amenaza de 
destrucción física como puede ser el caso de un fantasma convencional, sino en situaciones 
cotidianas, siendo el signo de su sentimiento de culpa, de lo irresuelto que la carcome y acrecienta su 
pulsión autodestructiva hasta prácticamente matarla.  
 
El fantasma viene a decirle que la forma en que ella había reconstruido su vida era una especie de 
muerte, ya que no se permitía entablar relaciones de amor con las otras personas, fuera de Denver. En 
el final de la novela, vemos la culminación de un proceso que lleva a Sethe a los límites de su propia 
vida psíquica (En realidad, la amenaza de la locura es un tema recurrente.) y biológica, para poder 
recomenzar con la esperanza de una nueva vida afectiva. Esto tiene que ver con una concepción del 
tiempo que proviene de las raíces africanas tradicionales, un tiempo vital, subjetivo y cíclico, en el que 
las vidas de los seres humanos están marcadas por numerosos procesos de renacimiento y muerte.  
 
La novela termina con un nuevo comienzo en la vida de Sethe, incluso cuando ella se encuentra en un 
estado de mucha fragilidad, tan frágil como una recién nacida. Paul D. le dice “tu y yo tenemos más 
ayer que nadie. Necesitamos alguna suerte de mañana.”[34] Sin embargo, hasta último momento 
Sethe se encuentra inmersa en la lucha por vislumbrar un futuro posible. Párrafos antes, ante el intento 
de Paul D. de masajearle los pies, ella, al borde de la muerte o de la parálisis, piensa: “No (...). Este 
pequeño espacio junto a la ventana es todo lo que necesito. Y descanso. No hay nada que frotar ni 
ninguna razón para hacerlo.”[35] Lo que Paul D. expresa (“Necesitamos alguna suerte de mañana”) 
implica una inserción del tiempo cíclico de la infinita repetición en un tiempo histórico en el cual los 
seres humanos forjan sus propias historias.  
 
Tanto Beloved como Huellas son narraciones contemporáneas de la contramemoria. No sólo retoman 
la concepción del tiempo cíclico de las tradiciones étnicas afroamericana y nativoamericana para 
subvertir la historia norteamericana oficial, sino que también intentan pensar las complejidades de la 
identidad histórica moderna de los negros afroamericanos y de los indios nativoamericanos, lo que 
conlleva una reflexión, como dice Lipsitz, de la experiencia histórica humana en general. 
  
 
 

 



Nómadas. Revista Crítica de Ciencias Sociales y Jurídicas | 16 (2007.2)  
  

 
Publicación Electrónica de la Universidad Complutense | ISSN 1578-6730 

NOTAS 
 
 
1. Edward Said, Cultura e imperialismo, Barcelona, Anagrama, 1993. Pg.30 
2. Tomo el término de Eric Cheyfitz, The Poetics of Imperialism. Translation and colonization 
from The Tempest to Tarzan. Philadelphia. University of Pennsylvania Press. 
3. Idem. Pg. 22: “And so the conflict cannot be between the machine and the garden, but only 
between machines, between cultures (…) a conflict of translation, as I will argue.” 
4. E. Cheyfitz, Ibídem. Pg. 52-55 
5. Márgara Averbach. Desde esta casa a la otra siempre había un sendero. Historias orales 
de indios estadounidenses contemporáneos. Buenos Aires. Fac. de Filosofía y Letras- UBA. 2006 e Id.. 
Memoria de la esclavitud: cuando una tuvo que viví en tiempos de la esclavitud, eso no se puede 
olvidá. Testimonios de negros estadounidenses que fueron esclavos. Buenos Aires. Fac. de Filosofía y 
Letras. 2005 
6. Id. Pg. 7 
7. E. Cheyfitz, op. cit. Pg. 22-23 
8. Aunque, como bien plantea el autor, aprender el lenguaje del otro no basta 
necesariamente para comprender su base cultural. 
9. Id. Pg. 37 (La traducción es mía.) 
10. “Douglass`s narrative denaturalizes these fictions of the translatio by suggesting that one 
language is always two, and that the problem of translation within the confines of the translatio is a 
problem of political power, a struggle between two orators within the dynamics of race, gender, and 
class for voice” Id. Pg. 122 
11. Cuenca, Ed. de la Universidad de Castilla- La Mancha, 1997 
12. O. Carbonelli, Id, Pg. 45 
13. Id. Pg. 45 (Las cursivas están en el original.) 
14. E. Cheyfitz. Op. Cit. Pg. 20 (La traducción es mía.) 
15. Oxford: Oxford University Press, 1988. 
16. George Lipsitz, Time passages.Collective Memory and American Popular Culture. 
Minneapolis. University of Minnesota Press. Pg. 213 
17. Id. Pg. 228 (La traducción es mía.) 
18. Id. Pg. 225 (La traducción es mía.) 
19. Márgara Averbach. Desde esta casa a la otra siempre había un sendero. Historias orales 
de indios estadounidenses contemporáneos. Buenos Aires. Fac. de Filosofía y Letras- UBA. 2006 
20. Id. Pg.26 
21. Id. Pg. 40 
22. Id. Pg. 46 
23. Id.Pg.47 
24. Louise Erdrich, Huellas. Pg. 20 
25. Id. Pg. 24 
26. Id. Pg. 26 
27. Id. Pg. 200 
28. Id. Pg. 46 
29. Id. Pg 226 
30. En forma un tanto esquemática, podemos definir el Signifyin(g) como un juego con los 
significados lingüísticos presente en el “vernacular”, del que habla Henry Louis Gates en el libro citado 
más arriba, que implica la subversión del sentido impuesto mediante una reorientación de la palabra 
dominante con fines paródicos o críticos. 
31. Márgara Averbach. Memoria de la esclavitud: cuando una tuvo que viví en tiempos de la 
esclavitud, eso no se puede olvidá. Testimonios de negros estadounidenses que fueron esclavos. 
Buenos Aires. Fac. de Filosofía y Letras. 2005. Pg. 68 
32. Id. Pg. 34 
33. Toni Morrison. Beloved. Mondadori. Pg. 188 
34. Id. Pg 357 
35. Id. Pg 356 
 
 
 
 
 
 
 

 



Nómadas. Revista Crítica de Ciencias Sociales y Jurídicas | 16 (2007.2)  
  

 
Publicación Electrónica de la Universidad Complutense | ISSN 1578-6730 

BIBLIOGRAFÍA 
 
- Averbach, Márgara. Desde esta casa a la otra siempre había un sendero. Historias orales 
de indios estadounidenses contemporáneos, Buenos Aires: Fac. de Filosofía y Letras- UBA, 2006  
- ________, _______. Memoria de la esclavitud: cuando una tuvo que viví en tiempos de la 
esclavitud, eso no se puede olvidá. Testimonios de negros estadounidenses que fueron esclavos, 
Buenos Aires: Fac. de Filosofía y Letras, 2005 
- Carbonelli i Cortés, Ovidii. Traducir al otro. Traducción, exotismo, poscolonialismo, 
Cuenca: Ed. de la Universidad de Castilla- La Mancha, 1997. 
- Cheyfitz, Eric. The Poetics of Imperialism. Translation and colonization from The Tempest 
to Tarzan, University of Pennsylvania Press: Philadelphia, 1997. 
- Erdirch, Louise. Huellas, (Carezco de cita bibliográfica completa).  
- Gates, Henry Louis Jr. en The Signifying Monkey. A Theory of African- American Literary 
criticism, Oxford: Oxford University Press, 1988. 
- Lipsitz, George. Time passages. Collective Memory and American Popular Culture, 
Minneapolis: University of Minnesota Press.  
- Morrison, Toni. Beloved, Barcelona: Anagrama, 2004. 
- Said, Edward. Cultura e imperialismo, Barcelona: Anagrama, 1993. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 


