
   

Razón y Palabra

ISSN: 1605-4806

octavio.islas@uhemisferios.edu.ec

Universidad de los Hemisferios

Ecuador

Segura García, Rosario; Martínez Rodrigo, Estrella

MÚSICA Y SENTIMIENTO EN LOS MEDIOS AUDIOVISUALES

Razón y Palabra, núm. 73, agosto-octubre, 2010

Universidad de los Hemisferios

Quito, Ecuador

Disponible en: http://www.redalyc.org/articulo.oa?id=199514908036

   Cómo citar el artículo

   Número completo

   Más información del artículo

   Página de la revista en redalyc.org

Sistema de Información Científica

Red de Revistas Científicas de América Latina, el Caribe, España y Portugal

Proyecto académico sin fines de lucro, desarrollado bajo la iniciativa de acceso abierto

http://www.redalyc.org/revista.oa?id=1995
http://www.redalyc.org/revista.oa?id=1995
http://www.redalyc.org/articulo.oa?id=199514908036
http://www.redalyc.org/comocitar.oa?id=199514908036
http://www.redalyc.org/fasciculo.oa?id=1995&numero=14908
http://www.redalyc.org/articulo.oa?id=199514908036
http://www.redalyc.org/revista.oa?id=1995
http://www.redalyc.org


MÚSICA Y SENTIMIENTO EN LOS MEDIOS AUDIOVISUALES  
Rosario Segura García1 
Estrella Martínez Rodrigo2 
 
Resumen 
El propósito de este trabajo es intentar acercarnos al papel que ejerce en las emociones, 
la música de los medios audiovisuales, especialmente del cine. Para ello, se considerará 
el análisis que realiza Hegel acerca del sentimiento musical en Lecciones de Estética, en 
el que señala que la música interacciona directamente con el sentimiento sin otra 
mediación que ella misma. Con estas pautas se intentará mostrar cómo la música 
prepara las emociones del espectador, se adelanta a la imagen y prepara 
anticipadamente la percepción de una historia o de un mensaje. 
 
Palabras clave  
Emoción, música, audiovisual, imagen, pathos,  Hegel. 
 
Abstract 
This work attempts to deep in the role that music plays in emotions through media, 
more specifically through cinema. With this aim, the analysis that does Hegel about the 
musical sentiment in his Aesthetic Lessons will be considered. Hegel indicates that 
music directly interacts with feelings without any other factor that music itself. With 
these elements, we will try to show how the music prepares the spectator’s emotions, 
goes ahead of the pictures, and prepares the perception of a history or message. 

 
Keywords 
Emotion, music, media, picture, pathos, Hegel. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
  

                                               RAZÓN Y PALABRA 
Primera Revista Electrónica en América Latina Especializada en Comunicación 
                                          www.razonypalabra.org.mx

      "CULTURA DIGITAL Y VIDA COTIDIANA EN IBEROAMÉRICA: 
                    Una revisión crítica más allá de la comunicación. 
                           Número 73 AGOSTO - OCTUBRE 2010



  

1. Introducción 

Es bien conocido que cualquier trabajo audiovisual no es percibido de la misma manera 

si se visualizan las imágenes con sonido de voces, ruidos, u otros sonidos cotidianos 

apropiados a la historia que se está narrando, prescindiendo de una banda sonora. Esto 

es particularmente perceptible en la industria cinematográfica, pero no solo en ella; 

tampoco un anuncio publicitario impacta igual con música que sin ella; e incluso una 

noticia informativa, cuando se acompaña de imágenes, exige a veces la introducción de 

algún motivo musical.  

 

Pero, ¿qué es lo que añade la música a un trabajo audiovisual? ¿Por qué resulta tan 

enriquecedora? ¿Por qué el espectador se involucra emocionalmente en una historia si 

hace su aparición una melodía determinada? O lo que es más, ¿por qué puede cambiar 

un mensaje con o sin música? 

 

2. Objetivo  

El objetivo de este trabajo es profundizar en el papel que ejerce la música en las 

facultades cognoscitivas del hombre, de manera que se pueda explicar 

antropológicamente porqué la música resulta un medio imprescindible para elaborar un 

mensaje audiovisual, tanto si se opta por utilizarla como si no, pues en ambos casos se 

está ejerciendo una influencia en el espectador. 

 

3. Metodología 

Para llevar a cabo estos objetivos se utilizará como instrumento el análisis que Hegel 

realiza de la música como arte en su Lecciones de Estética (1826), se recogerán aquellos 

elementos que sean útiles para elaborar una respuesta, y posteriormente se ejemplificará 

con algunos casos.  

 

El motivo de elegir a Hegel como autor de referencia viene dado por la gran riqueza que 

encierra su estudio estético. De alguna manera Hegel adelanta los acontecimientos. El 

proceso a seguir será el siguiente: 

• Determinación del concepto de Estética en Hegel 

• Lugar del sentimiento en la Estética de Hegel 

• Estudio específico del sentimiento musical 

                                               RAZÓN Y PALABRA 
Primera Revista Electrónica en América Latina Especializada en Comunicación 
                                          www.razonypalabra.org.mx

      "CULTURA DIGITAL Y VIDA COTIDIANA EN IBEROAMÉRICA: 
                    Una revisión crítica más allá de la comunicación. 
                           Número 73 AGOSTO - OCTUBRE 2010



  

• Aplicaciones prácticas en el mundo audiovisual: algunos ejemplos. 

 

4. Concepto de estética en Hegel 

El primer concepto que interesa determinar, para entender bien el lugar del sentimiento 

y de la música en la Estética de Hegel, es precisamente qué considera que es la Estética. 

Ya en las primeras páginas, procura definir el radio de acción de la misma: “Estas 

lecciones se ocupan de la Estética, es decir, la filosofía o ciencia de lo bello, y más 

precisamente, de lo bello artístico”.3 (Hegel, 2006: 49). 

 

En estas breves palabras se halla precisado un matiz importante. No se trata de cualquier 

belleza, sino de la belleza del arte. Excluye la belleza de lo natural. El motivo que alega 

es que lo bello artístico es superior a lo bello natural, ya que lo bello artístico es la 

belleza generada por el espíritu y es en este sentido en el que es superior a lo bello 

natural; esa superioridad “es proporcional a la del espíritu sobre la naturaleza”. O dicho 

en otras palabras: “Lo peor que a uno pueda ocurrírsele es cosa mejor que la 

naturaleza”. 

  

Detrás de esta definición podemos asomarnos al sistema filosófico hegeliano, que cabría 

sintetizar con sus mismas palabras (Hegel, 1966: 12, 16, 24):  

 

“El Espíritu ciertamente no permanece nunca quieto, sino que se halla 
siempre en continuo movimiento, incesantemente progresivo (…) Lo 
verdadero es el todo, pero el todo es solo la esencia que se completa 
mediante su desarrollo (…), el espíritu solo conquista su verdad 
cuando es capaz de encontrarse a sí mismo en el absoluto 
desgarramiento”4. 

 

El espíritu está presente desde el comienzo. En este proceso de desenvolvimiento del 

espíritu puede entenderse la aparición del arte, proceso que está atravesado de 

negatividad (dialéctica, desgarramiento).Este desenvolvimiento va avanzando hacia una 

progresiva autoconciencia y despegue de lo material. En este proceso, llega a su final 

cuando el arte se comprende a sí mismo y adquiere carácter de pasado. Es lo que 

muchos han llamado fin del arte. Este fin del arte puede ser interpretado de diversos 

modos, y de hecho así ha sido, por filósofos o críticos de arte posteriores a Hegel como 

H.G. Gadamer5, A. Danto6, Kuspit7, Baudrillard8, Deitch9, etc. Lo que parece claro es 

que Hegel no estaba vaticinando que no se iban a hacer obras de arte después de su 

                                               RAZÓN Y PALABRA 
Primera Revista Electrónica en América Latina Especializada en Comunicación 
                                          www.razonypalabra.org.mx

      "CULTURA DIGITAL Y VIDA COTIDIANA EN IBEROAMÉRICA: 
                    Una revisión crítica más allá de la comunicación. 
                           Número 73 AGOSTO - OCTUBRE 2010



  

Estética, como es de comprender, sino que tal vez, se haya llegado al final de un modo 

de hacer arte, principalmente ésta es la tesis de Arthur Danto10. El mundo audiovisual 

entra de lleno en esta consideración. 

 

Pero, ¿en dónde cabría situar el mundo del arte audiovisual? Danto considera que este 

ámbito es una autentica transformación dentro del arte, no un mero desarrollo; por 

ejemplo, dentro de lo que él llama el modelo realista, el descubrimiento de la 

perspectiva es un desarrollo del propio modelo. El cine acoge el movimiento cosa que la 

pintura solo podría inducir. Aquí ya hay una transformación del medio. Es una auténtica 

revolución. Se podría decir que el modelo de arte como mímesis queda transformado en 

el mundo audiovisual por los medios que se utilizan. 

 

Cómo es este proceso de desenvolvimiento del espíritu hasta la aparición de lo que 

llamamos arte, Hegel lo describe de varias maneras, por un lado señala la aparición de 

diversas formas artísticas que han ido compareciendo a lo largo de la historia: “la forma 

simbólica “en la que no hay una proporción entre idea y figura el paradigma sería el arte 

egipcio, “la forma clásica” es aquella en la que hay adecuación entre figura e idea (el 

arte griego clásico y en especial la escultura de la época es el referente), y “la forma 

romántica-cristiana”, representa aquella en la que el espíritu huye de la figura, y ésta es 

contingente, exterior (Hegel, 2006: 189). Tras esta última forma, se podría decir que el 

arte ya deja de ser arte para convertirse en religión o filosofía. 

 

Por otro lado, este desenvolvimiento del espíritu también explica la aparición de las 

formas artísticas particulares, como la pintura, la música, la poesía, etc.; son descritas 

atendiendo a su mayor o menor cercanía con la materialidad y a su mayor o menor 

adecuación entre figura artística y la idea, tomando ésta en sentido hegeliano. De este 

modo, las distintas artes que él analiza quedarían estructuradas de la siguiente manera: 

• arquitectura, que pertenecería más bien a la forma simbólica; aunque habla 

también de una arquitectura clásica y romántica, prima lo exterior, y en este 

sentido es el arte que representa mejor la forma simbólica; 

• escultura, que se incluye en la forma clásica puesto que en ella de modo 

primordial, el ideal es la adecuación entre idea y figura; 

• pintura, música y poesía: que pertenecerían a la forma romántica, se utiliza luz y 

color, sonido o palabra pero no hay adecuación a ellos sino que la subjetividad 

                                               RAZÓN Y PALABRA 
Primera Revista Electrónica en América Latina Especializada en Comunicación 
                                          www.razonypalabra.org.mx

      "CULTURA DIGITAL Y VIDA COTIDIANA EN IBEROAMÉRICA: 
                    Una revisión crítica más allá de la comunicación. 
                           Número 73 AGOSTO - OCTUBRE 2010



  

penetra en el modo de representación a través del color y luz, o del sonido o de 

la palabra y ellos mismos no son adecuados a la subjetividad 

 

Como puede observarse en las dos primeras hay una necesidad de un soporte material-

físico, mientras que en las tres últimas, ese soporte va desapareciendo. 

 

El lugar de la música, objeto de estudio en este trabajo, entre las artes románticas, es 

central; sería la expresión más adecuada a esta forma de arte, pues se halla en equilibrio 

entre la inmediatez de lo sensible y la mediatez del pensamiento, como se verá más 

adelante. Con la poesía, último eslabón, el arte parece que comienza a dejar de ser arte, 

mientras que la pintura necesita de la materialidad y de la imagen para expresar la idea. 

 

5. Lugar del sentimiento en la estética de Hegel 

Para poder situar el sentimiento en la Estética hegeliana, podemos ver en primer lugar, 

las características generales que les son atribuidas por Hegel. Para el autor, “el haber 

humano de la conciencia, fundado por el pensar, no aparece en primer término bajo la 

forma de pensamiento sino como sentimiento11, intuición o representación, formas que 

hay que distinguir del pensamiento en cuanto forma”. (Hegel, 2008: 100) 

 

Para Hegel, espíritu y sentimiento no son algo opuesto, ni hay separación. Como 

decíamos en el epígrafe anterior, el espíritu está presente desde el principio de todo el 

proceso. Pero que no haya separación no quiere decir que sean lo mismo: es diferente 

tener sentimientos penetrados por pensamiento que pensamientos sobre sentimientos. 

En este último caso estaríamos hablando de reflexión y nos encontraríamos en el ámbito 

del raciocinio o de la Filosofía, no de la sensibilidad. (Hegel, 2008: 101-102) 

  

Por otro lado, el sentimiento pertenece a la región de lo individual y singular. Con sus 

palabras: “El alma en cuanto siente ya no es meramente natural sino individualidad 

interior: este su-ser-para-sí que en la totalidad solamente es primeramente formal ha de 

hacerse autosuficiente y liberarse” (Hegel, 2008: 453). De aquí interesa destacar 

“individualidad”, “interior”, “ser para sí” y “ha de hacerse libre”. Es decir, el 

sentimiento se halla en el origen y queda toda una tarea hasta llegar a ser autosuficiente, 

hasta llegar a desprenderse de las ataduras que lo ligan a lo más material y llegar a ser el 

espíritu que se conoce.  

                                               RAZÓN Y PALABRA 
Primera Revista Electrónica en América Latina Especializada en Comunicación 
                                          www.razonypalabra.org.mx

      "CULTURA DIGITAL Y VIDA COTIDIANA EN IBEROAMÉRICA: 
                    Una revisión crítica más allá de la comunicación. 
                           Número 73 AGOSTO - OCTUBRE 2010



  

Para Hegel el sentimiento se halla en el nivel de lo ínfimo, es una afección determinada 

pero simple, es lo menos racional. Es la forma más inmediata y más presente por la que 

un sujeto se comporta con un contenido dado (Hegel, 2008: 491-492). Si un sujeto apela 

a su sentimiento y no a la razón, queda encerrado en su subjetividad aislada, en su 

particularidad. 

 

En la Estética, Hegel vuelve a reflejar estas características del sentimiento 

relacionándolas con el arte y así podemos extraer algunas apreciaciones. Si el 

sentimiento está en el ámbito de lo más indeterminado, el fin de la obra de arte no puede 

ser suscitar sentimientos, puesto que debe avanzar en la determinación, por eso, aunque 

de hecho se den, no es su finalidad primordial (Hegel, 2006: 57); el arte es algo más que 

el sentimiento que suscita. Si fuera su única finalidad, la estética trataría de educar el 

gusto y no es esta la visión de Hegel, la Estética versa sobre de lo bello artístico, a 

saber, la aprehensión sensible de la idea en cuanto producida por el espíritu.  

 

La obra de arte no es para la aprehensión sensible sino que es sensible para el espíritu, 

es sensible para el hombre:  

 

La obra de arte pertenece al dominio del concepto, es engendrada por 
el espíritu, y en el espíritu el pensar es lo más intenso, lo más esencial; 
y en tanto el espíritu se instala en productos exteriores, no se falsea ni 
se pierde a sí mismo en ellos. (Hegel, 2006: 61) 

 

Se podría decir que el espíritu quiere apariencia sensible pero para despojarse de la 

materialidad. Según esto, la obra de arte está a mitad de camino entre la sensibilidad 

inmediata y el pensamiento ideal. En otras palabras, en el arte hay una espiritualización 

de lo sensible y lo espiritual aparece sensibilizado. En el caso de la vista y el oído, es 

muy claro, en el caso de los tres sentidos restantes, hay una cercanía mayor con lo 

material. 

 

Otro término que introduce Hegel (2006: 161-163 y ss.), relacionado con el sentimiento 

es el de pathos12: es la potencia humana que mueve el ánimo humano, un momento de la 

racionalidad. Para Hegel, constituye el centro del arte y lo ejemplifica en varios 

personajes de la literatura. Podría traducirse por pasiones pero prefiere emplear el 

término griego evitando así connotaciones negativas del término pasión. No se trata de 

                                               RAZÓN Y PALABRA 
Primera Revista Electrónica en América Latina Especializada en Comunicación 
                                          www.razonypalabra.org.mx

      "CULTURA DIGITAL Y VIDA COTIDIANA EN IBEROAMÉRICA: 
                    Una revisión crítica más allá de la comunicación. 
                           Número 73 AGOSTO - OCTUBRE 2010



  

una pasión determinada propiamente sino de la potencia de mover el ánimo. Para Hegel, 

es el dominio del arte, pues sus representaciones son lo eficiente en la obra de arte. El 

contenido del pathos debe ser algo verdadero, que no se apoye en la convicción sino en 

la universalidad alcanzable a todos, debe ser extensivo e intensivo, es decir, rico en sí, y 

que se despliegue. A la vez el pathos debe mostrarse como algo concreto, una 

individualidad en plenitud de riqueza que aúne esa riqueza que puede estar constituida 

por elementos contradictorios, pero aunados en un sujeto. El pathos va a representar un 

elemento importante en el estudio que estamos realizando. 

 

Por último, llama la atención que no se refiera ni analice el efecto del arte en el 

espectador. Es lógico por el sistema filosófico que desarrolla, un despliegue del espíritu; 

se podría decir que solo hay sujeto y que el objeto es un momento del despliegue del 

sujeto, en este planteamiento, el interés por el receptor de la obra de arte no cobra 

interés. 

 

Sintetizando lo dicho hasta ahora, los sentimientos tal y como van apareciendo en la 

Estética de Hegel reúnen las siguientes características: 

• pertenecen a lo más indeterminado, y a la vez lo más singular o particular; 

• son lo menos racional; 

• pero no se oponen al espíritu; 

• el fin del arte no es suscitar sentimientos, aunque estos están presentes; 

• el centro del arte lo constituye el pathos o potencia de mover el ánimo pues sus 

representaciones son lo eficiente en la obra de arte; 

• no aparece analizado el efecto del arte en el espectador. 

 

 

6. Estudio específico del sentimiento musical en la estética de Hegel 

Los aspectos que trataremos son los siguientes: 

 

6.1. El sentimiento en las artes: Diferencia esencial entre arquitectura, escultura, 

pintura, música y poesía. 

6.2. El sentimiento en la música. Sonido y música: forma y contenido  

6.3. El papel del sentimiento en la música. 

                                               RAZÓN Y PALABRA 
Primera Revista Electrónica en América Latina Especializada en Comunicación 
                                          www.razonypalabra.org.mx

      "CULTURA DIGITAL Y VIDA COTIDIANA EN IBEROAMÉRICA: 
                    Una revisión crítica más allá de la comunicación. 
                           Número 73 AGOSTO - OCTUBRE 2010



  

 

6.1. El sentimiento en las artes: Diferencia esencial entre arquitectura, escultura, 
pintura, música y poesía 
Como vimos anteriormente las diversas artes eran consideradas atendiendo a las 

diversas formas artísticas (simbólica, clásica y romántica). Hay que tener en cuenta que 

Hegel no está diciendo que no sea posible por ejemplo una arquitectura romántica sino 

que, primordialmente corresponde a una forma simbólica, por cómo se adecua la figura 

a la idea y por cómo se desenvuelve la subjetividad.  

 

Todo arte posee una materia sensible. En el análisis que realiza Hegel se observa una 

interiorización de ese material sensible, de la forma. Es decir, la arquitectura y escultura 

poseen una forma totalmente exterior. La pintura también posee una parte exterior, pero 

adquiere elementos más ideales puesto que en la medida en que la pintura se presenta en 

dos dimensiones, ya no se corresponde plenamente con la exterioridad. La música tiene 

en su poder un elemento totalmente interior, que prescinde del espacio: el sonido. La 

poesía posee también el elemento interior del sonido pero subordinado a la significación 

que alcanza ya la racionalidad. Es decir, en la música, el elemento interior del sonido es 

lo principal, no está subordinado a nada más, y está despegado de la materialidad 

(Espiña, 1996: 59-60) 

 

Esto se puede comprender mejor si nos acercamos a un texto de la Enciclopedia en la 

que Hegel describe los sentidos:  

  

Los sentidos y los procesos teoréticos son por ende: 1) el sentido de la 
esfera mecánica, -de la gravedad, de la cohesión y de su cambio, es 
decir, del calor,- el sentimiento en cuanto tal; 2) los sentidos de la 
contraposición, del aire particularizado y de la neutralidad igualmente 
realizada del agua concreta, y de las contraposiciones de la disolución 
de la neutralidad concreta: olor y sabor; 3) el sentido de la idealidad 
está también duplicado, en tanto en ella, como referencia abstracta a 
sí, la particularización que no le puede faltar se distribuye en dos 
determinaciones indiferentes: a) el sentido de la idealidad como 
manifestación de lo exterior para lo exterior, de la luz en general y 
más precisamente, de la luz que está determinada en la exterioridad 
concreta, el color; b) el sentido de la manifestación de la interioridad 
que se da a conocer en cuanto tal en su exteriorización, el sentido del 
sonido, vista y oído. (Hegel, 2008: 414)  

  

                                               RAZÓN Y PALABRA 
Primera Revista Electrónica en América Latina Especializada en Comunicación 
                                          www.razonypalabra.org.mx

      "CULTURA DIGITAL Y VIDA COTIDIANA EN IBEROAMÉRICA: 
                    Una revisión crítica más allá de la comunicación. 
                           Número 73 AGOSTO - OCTUBRE 2010



  

Para Hegel (2007: 457), ni el tacto, ni el gusto ni el olfato, son órganos de goce 

artístico:  

• tacto: se refiere a lo singular sensible y al peso, dureza, resistencia etc., y la obra 

de arte no es meramente sensible; 

• gusto: no deja libre al objeto, lo disuelve; 

• olfato: las cosas se presentan al olfato en proceso y se disuelven en el aire 

 

Quedan pues la vista y el oído. En ambos no hay una disolución del objeto como ocurría 

con el gusto o el olfato, ni hay algo meramente sensible. En la vista, el objeto se 

presenta con luz y color, y en el oído, la vibración, como sonido. Como se puede 

observar, la vista está situada en la exterioridad y el oído en la interioridad. A 

continuación veremos en qué sentido, el sonido es interioridad. 

 

6.2. El sentimiento en la música. Sonido y música: forma y contenido 

El sonido es ya algo interior, por el modo de producirse, supone una unidad entre lo que 

suena y lo que oye. Es decir, está ya mediado por la interioridad. El sonido es el 

material de la música, pero a diferencia de la vista, que cuando contempla, deja los 

objetos en su exterioridad, el oído percibe sin orientarse prácticamente hacia los objetos, 

es decir, en la música, se elimina la espacialidad en general. El sonido es del todo 

abstracto, afirma Hegel (2007: 647). Por lo tanto, la tarea de la música no irá 

encaminada a que resuene la objetualidad, sino en sí mismo más interno. Lo que 

mantiene la unidad de la sensación es el yo: las vibraciones desaparecen, pero la 

sensación continúa. Así pues, el sonido pone en movimiento al sujeto. Aparece una 

primera identidad del sujeto, muy simple: el sujeto en cuanto está en movimiento, sin 

más, una identidad abstracta. 

 

Para que haya música es necesario otro elemento más, no solo la permanencia de la 

sensación, que sería algo indeterminado: hace falta algo que le confiera determinación. 

Esto se realiza por la relación que se establece entre los sonidos ya no hay mera 

duración, sino algo más. Es el número.  

 

El número racionaliza varios elementos integrantes en la música: el compás, la melodía, 

la armonía. Y el ritmo relacionará estos tres elementos en el tiempo. El sostén de esta 

relación es el yo. El yo otorga regularidad a la fluctuación de sonidos en el tiempo, 

                                               RAZÓN Y PALABRA 
Primera Revista Electrónica en América Latina Especializada en Comunicación 
                                          www.razonypalabra.org.mx

      "CULTURA DIGITAL Y VIDA COTIDIANA EN IBEROAMÉRICA: 
                    Una revisión crítica más allá de la comunicación. 
                           Número 73 AGOSTO - OCTUBRE 2010



  

aporta orden. El ritmo supone una especie de fuerza entre la diversidad de la sucesión 

temporal y la unidad del yo, y el yo es la referencia de esa diversidad, (Espiña, 1996: 

61).  

 

Además, la obra musical se extiende en el tiempo, esto requiere que intervenga la 

memoria. Se pone anterioridad y posterioridad a los sonidos todo con referencia a una 

unidad. Como dice Espiña, “esto es lo propiamente musical de la música: el ritmo como 

pulso del yo (que pone unidad) en el despliegue de un tiempo que se expresa como 

relación de los sonidos”, (1996: 62). Es decir, esa unidad entre lo que suena y los 

sonidos, en el yo, supone una unidad entre el tiempo del sujeto y de los sonidos. Si lo 

propiamente musical es la forma, justamente el ritmo es lo formal de la música. 

 

Para Hegel, el arte es expresión de un contenido y siempre cabe hablar de lo formal y el 

contenido. Acabamos de hablar de lo formal cuando hemos explicado el papel del ritmo. 

Respecto al contenido, se podría abordar de dos maneras: 

• el caso de música acompañante a un texto, donde parece sencillo saber cuál es el 

contenido a expresar, 

• el caso de música instrumental sola, donde es más difícil determinar cuál es el 

contenido. 

 

La música, tomada en sentido puramente formal, no tiene contenido, pero la música no 

es sólo esto, también es sensación musical, y en este sentido sí hay un contenido. Lo que 

se expresa mediante la forma musical se presenta bajo forma de sentimiento. Lo 

característico es que la determinación como lo sentido de esta forma, no viene por el 

contenido sino por la forma que el contenido adquiere: precisamente el sentimiento. Es 

decir, el contenido es una forma, la forma de sentimiento. Decíamos anteriormente que 

el ámbito de la sensibilidad era el más individual y singular. Pues bien, con la música, 

se pueden ofrecer contenidos muy elevados en esta región individual como ha señalado 

Espiña (1996: 63).  

 

Detrás de todo este planteamiento vislumbramos qué tipo de yo es el que comparece, el 

que aúna los sonidos, a través del tiempo con el ritmo: es el yo como sentimiento. En la 

música el yo queda determinado como sentimiento. La música se dirige directamente a 

                                               RAZÓN Y PALABRA 
Primera Revista Electrónica en América Latina Especializada en Comunicación 
                                          www.razonypalabra.org.mx

      "CULTURA DIGITAL Y VIDA COTIDIANA EN IBEROAMÉRICA: 
                    Una revisión crítica más allá de la comunicación. 
                           Número 73 AGOSTO - OCTUBRE 2010



  

ese yo así determinado, no acude a imágenes (vista) o a otras instancias (conceptos), 

sino que directamente apunta al sentimiento. 

 

6.3. El papel del sentimiento en la música  

Estamos acostumbrados a identificar sentimientos como pasión o conmoción del ánimo 

como algo que puede ser pasajero, pero que atrapa al sujeto desde dentro, y que en este 

sentido puede tener mucho peso en la vida de los individuos. El sentimiento aquí 

descrito es otra cosa: es la determinación del sujeto frente a la obra de arte, y por 

supuesto, está relacionado con “los sentimientos” tal y como los entendemos; el 

sentimiento vendría a ser algo así como la capacidad de tener sentimientos, que serían a 

su vez actos concretos.  

 

Para el autor, la sensibilidad pertenece al ámbito inferior del desenvolvimiento del 

espíritu, por tanto, no es a lo que aspira, podríamos decir. Esto no quiere decir que el 

sentimiento sea algo a lo que haya que renunciar. En el sistema hegeliano, tiene su 

papel. En el caso de la música, se hace especialmente patente pues comparece el yo 

como sentimiento, y la música apela directamente a él. Comprender la música no es 

escucharla. Lo que hay que precisar es que en Hegel, el espíritu está presente desde el 

principio, y el sentimiento es una determinación del espíritu.  

 

Resulta clarificador el ejemplo que pone al hablar de la música instrumental, del 

entendido en música y el profano: mientras que el segundo necesita hallar inteligibilidad 

en lo que oye y palpar lo tangible, al primero, la música le basta por sí misma:  

“Al entendido, que tiene acceso a las relaciones musicales internas de 
los sonidos e instrumentos, le encanta la música instrumental en su 
uso artístico de las armonías y entrelazamientos melódicos y formas 
cambiantes; la música misma le colma por entero”. (Hegel, 2007: 690) 

 

El entendido no necesita acudir a otras instancias que las del propio yo determinado 

como sentimiento. Quizá por ello, a los poco entendidos en música les es más sencillo y 

entretenido acudir a la ópera, a un ballet o, escuchar música vocal antes que un 

concierto meramente instrumental. 

 

Respecto a la posible preponderancia del sentimiento sobre la razón, Hegel es claro: 

puede más la razón. Menciona el papel de la música en batallas antiguas, cómo llevaba 

                                               RAZÓN Y PALABRA 
Primera Revista Electrónica en América Latina Especializada en Comunicación 
                                          www.razonypalabra.org.mx

      "CULTURA DIGITAL Y VIDA COTIDIANA EN IBEROAMÉRICA: 
                    Una revisión crítica más allá de la comunicación. 
                           Número 73 AGOSTO - OCTUBRE 2010



  

al arrojo de los soldados, pero precisa que ese arrojo es más bien fruto de una idea 

determinada: el amor a la patria por ejemplo. Y así dice:  

 

“El valor no se consigue con el mero sonar de clarines y tambores 
(…). Ahora esto lo hacen el entusiasmo del pensamiento, los cañones, 
el genio del comandante y no la música, que solo puede valer como 
sostén de las potencias que ya han llenado y cautivado el ánimo” 
(Hegel, 2007: 659). 

 

Sin embargo, no puede separarse espíritu y sentimiento. En Hegel todo puede ser 

sentido, hasta los contenidos más elevados. 

  

Por otro lado, podemos también revisar lo que Hegel llamaba pathos y cómo podría 

verse en la música. Podríamos precisar que la capacidad de mover el ánimo desde la 

música (pathos) debería ser mayor que en otras artes según lo dicho, y quizá sea 

realmente así. Una película con música no es lo mismo que una película sin música. La 

capacidad de conmover varía y se intensifica.  

 

Quizá por esto la música adquiera un papel exclusivo en el marco de las artes: al no 

haber espacialidad, y determinarse el yo como sentimiento, la estrecha relación que se 

marca entre obra de arte y sujeto es muy estrecha. Se puede decir que hay una identidad. 

Quizá por esto ocupa el lugar central de las artes románticas, entra la pintura y la poesía, 

y quizá exprese mejor que las restantes, el carácter romántico del arte. 

 

7. El mundo audiovisual: algunos ejemplos. 

Sabemos que no es lo mismo una película con música que una película sin música. En 

un artículo con motivo de un concierto de John Williams, conocido compositor de 

bandas sonoras de películas como La Guerra de las Galaxias, Tiburón, E.T, Superman, 

Memorias de una Geisha, La lista de Schlinder, etc, el autor del artículo titulaba su 

trabajo así: El sonido para traer imágenes a la Vida (Kozini, 2006). Parece un título 

pertinente que expresa de modo metafórico lo que se pretende decir. De alguna manera, 

con la música, las imágenes cobran más vida. En dicho artículo se señala que Steven 

Spielberg declaró que no hubiera sido capaz de haber hecho cine sin las bandas sonoras 

de Williams. Spielberg mostró una secuencia de persecución de Indiana Jones y la 

última cruzada, sin la música. Estaba muy bien, pero parecía mucho más largo que los 

                                               RAZÓN Y PALABRA 
Primera Revista Electrónica en América Latina Especializada en Comunicación 
                                          www.razonypalabra.org.mx

      "CULTURA DIGITAL Y VIDA COTIDIANA EN IBEROAMÉRICA: 
                    Una revisión crítica más allá de la comunicación. 
                           Número 73 AGOSTO - OCTUBRE 2010



  

cuatro minutos que duró en realidad. Con la banda sonora su nivel de tensión fue muy 

superior y resultó más rápida. 

Así mismo podríamos preguntarnos si algunas de las películas conocidas como El rey 

León, serían vistas igual sin música; pensemos por ejemplo cuando es presentado el 

cachorro a toda la selva. O en Gladiador: qué ocurriría si cuando Máximo está en sus 

últimos momentos, antes de morir solo se percibieran las imágenes de su casa y su 

familia, y no la música que reiterativamente se muestra cada vez que recuerda esos 

sucesos. El impacto es mucho mayor con música que sin música. La música estridente 

que se puede oír en Psicosis, de Alfred Hitchcock cuando el protagonista asesina a su 

víctima en el motel, provoca unos sentimientos de angustia que acentúan el horror de lo 

que está sucediendo.  

En ocasiones, en el mundo del cine se puede observar cómo la aparición de una 

determinada melodía puede ser cauce de comunicación anticipada a lo que va a suceder 

después: esto es muy claro en las películas de suspense o terror en las que, la melodía 

hecha para el caso, provoca en el espectador un sentimiento de temor ante algo que no 

está viendo. 

También podríamos remitirnos al mundo de la publicidad: la música en los anuncios 

publicitarios muchas veces representa la seña de identidad del producto o de la marca. 

Pone en juego sentimientos de cercanía: tan solo con escuchar una determinada sintonía, 

se produce un sentimiento de familiaridad respecto a lo que se está mostrando y una 

disposición favorable respecto a ese producto.  

Con los elementos que hemos estudiado en Hegel, podremos mostrar algunas claves que 

explican el porqué de esta función de la música en el espectador y también algunas de 

sus posibles consecuencias. 

 

8. Conclusiones 

De Hegel podemos tomar algunas consideraciones que nos hacen entender mejor el 

papel de la música y el sentimiento. Quizá en Hegel lo que no esté explicado es el papel 

del espectador en este proceso, es un vacío que puede apreciarse en su obra sobre la 

                                               RAZÓN Y PALABRA 
Primera Revista Electrónica en América Latina Especializada en Comunicación 
                                          www.razonypalabra.org.mx

      "CULTURA DIGITAL Y VIDA COTIDIANA EN IBEROAMÉRICA: 
                    Una revisión crítica más allá de la comunicación. 
                           Número 73 AGOSTO - OCTUBRE 2010



  

estética. Principalmente estas consideraciones que nos son útiles pueden resumirse en 

dos: 

• el papel que ejerce la música en el sentimiento, su modo de interacción: es 

directo, es capaz de moverlo sin necesidad de imágenes, ni conceptos; en este 

sentido es más alejado a la razón pero en otro sentido es más cercano a la 

sensibilidad. Con esta explicación podemos entender mejor cómo una 

determinada melodía puede anticipar un sentimiento hacia algo que va a suceder 

y que no se ha visto, si se identifica dicha melodía con determinados 

sentimientos (miedo, ternura, ira, etc.), o bien entra ya en juego la memoria que 

trae a colación sucesos vistos anteriormente y no representados. La emotividad 

del espectador aumenta considerablemente, se enriquece respecto a la 

suscitación de sentimientos que provocarían las solas imágenes. Casi siempre 

las escenas que hacen llorar o entusiasmarse están acompañadas de música. 

 

• el pathos: para Hegel es la potencia humana que mueve el ánimo humano, esa 

capacidad de mover sentimientos; en el caso de los medios audiovisuales, el 

pathos se muestra tanto en el espectador como en el actor, director guionista, 

cámara, y por supuesto compositor de la banda sonora, pero también del 

director del sonido, etc. Para Hegel, es el dominio del arte, es el centro del 

mismo; en el caso del cine, cobra una gran importancia este tema, con lo que 

Hegel de alguna manera ha anticipado algunas pautas para poder considerar que 

el cine puede ser arte.  

 

Pero estas consideraciones también nos hacen pensar en algunas consecuencias, que 

pueden ser positivas y negativas. Por la propia idiosincrasia de la música, encarnada en 

una historia audiovisual, el conjunto de una producción audiovisual puede tener en sus 

manos los sentimientos de los espectadores. Esto pude resultar útil a la hora de querer 

transmitir un mensaje, una historia, apelando a las emociones para reforzar la recepción 

de ese mensaje, pero ¿no cabría hablar de manipulación? La posible manipulación 

dependerá por supuesto de las intenciones de los guionistas, director, productor, pero 

también de la actitud del espectador. Como explica Stella Martínez: “Se entiende que 

alguien manipula cuando intenta vencerle sin convencerle” (2005: 211-220). 

 

                                               RAZÓN Y PALABRA 
Primera Revista Electrónica en América Latina Especializada en Comunicación 
                                          www.razonypalabra.org.mx

      "CULTURA DIGITAL Y VIDA COTIDIANA EN IBEROAMÉRICA: 
                    Una revisión crítica más allá de la comunicación. 
                           Número 73 AGOSTO - OCTUBRE 2010



  

Si el espectador es dueño de sus sentimientos y emociones, aunque se deje sorprender 

por la propia dinámica de la obra, es difícil de hablar de manipulación. Resulta muy 

ilustrador el artículo escrito por Alfonso López Quintás acerca de la manipulación, en el 

que señala con gran acierto cómo el principal instrumento de manipulación es el 

lenguaje y los medios audiovisuales emplean un lenguaje que podríamos calificar como 

de gran potencial 

 

Pero para eso, se hace necesaria la intervención de otras facultades cognoscitivas como 

la inteligencia, la memoria, la voluntad, la imaginación, es decir, que de alguna manera 

ponga en juego su propia libertad. El problema quizá estribe en si, por la propia 

dinámica de una obra audiovisual, el espectador es capaz de poner en juego todas sus 

facultades. Puede ser también un problema de educación audiovisual, de entrenamiento, 

lo que nos lleva a pensar si poseemos suficiente preparación para poder disfrutar, y 

acoger con todas nuestras potencialidades lo que nos ofrecen los medios audiovisuales.  

 
 
Referencias 
 
Baudrillard, J. (1997): La ilusión y la desilusión estéticas, Caracas, Monte Ávila. 
 
Danto, A. (1999): Después del fin del arte, Barcelona, Paidós. 
 
Deitch, J. (2000): “Geometría cultural”, en Anna Maria Guasch (ed.), Los manifiestos 
del arte posmoderno, Madrid, Akal. 
 
Espiña, Y. (1996): “La música en Hegel”, Anuario Filosófico, (29), p. 53-70. 
 
Gadamer, H.-G (1990): “¿El fin del arte? Desde la teoría de Hegel sobre el carácter 
pasado del arte hasta el antiarte de la actualidad”, en: La herencia de Europa. Ensayos, 
Barcelona, Península (Ideas, 12). 
 
Hegel, G.W.F: (2006) Filosofía del arte o Estética (verano de 1826). Apuntes de 
Friedrich Carl Hermann Victor von Kehler, Madrid, Abada Editores/Universidad 
Autónoma de Madrid.  

 
Hegel, G.W.F (2007): Lecciones sobre estética, Madrid, ed. Akal, Esta se ha utilizado 
para la parte concerniente a las artes particulares y en especial, la música. 
 
Hegel, G.W.F. (1966): La Fenomenología del Espíritu, México-Buenos Aires, Fondo de 
Cultura Económica. 
 
Hegel, G.W.F. (2008): Enciclopedia de las ciencias filosóficas, Madrid, Alianza 
editorial. 

                                               RAZÓN Y PALABRA 
Primera Revista Electrónica en América Latina Especializada en Comunicación 
                                          www.razonypalabra.org.mx

      "CULTURA DIGITAL Y VIDA COTIDIANA EN IBEROAMÉRICA: 
                    Una revisión crítica más allá de la comunicación. 
                           Número 73 AGOSTO - OCTUBRE 2010



  

Kozini, A. (2006): Philharmonic and Film: Sound to Bring Pictures to Life (El sonido 
para traer imágenes a la vida), publicado en New York Times, el 26.IV.2006, disponible 
en www.nytimes.com/2006/04/26/arts/music/26will.html?_r=1 

Kuspit, D (2006): El fin del arte, Madrid, Akal 

López Quintás, A.: “La manipulación del hombre a través del lenguaje” en Pensamiento 
crítico, disponible en www.hottopos.com/harvard3/alfonso.htm  

Martínez Rodrigo, S. (2005). “Lenguaje audiovisual y manipulación”. Comunicar, 25; 
211-220.  

                                                 
1 Rosario Segura García (rosariosegurag@gmail.com) es Licenciada en Filosofía por la Universidad de 
Málaga y Máster en Filosofía Contemporánea en la Universidad de Granada. Ha coordinado cursos sobre 
pensamiento y cine, literatura y cine, en el Colegio Mayor Alsajara de la Universidad de Granada de cual 
es directora. Actualmente es investigadora en Comunicación se halla realizando su tesis doctoral. Su línea 
de investigación se encuadra en el ámbito de la cultura emocional. 
 
2 Estrella Martínez Rodrigo (emrodrigo@ugr.es) es Licenciada en Filología Hispánica, Doctora en 
Comunicación Audiovisual y Profesora de la Facultad de Comunicación y Documentación de la 
Universidad de Granada. Miembro del Grupo de investigación “Cibercultura, Procesos Comunicativos y 
Medios Audiovisuales” (SEJ 030). Ha participado en proyectos de investigación nacionales e 
internacionales y ha publicado diversos libros y artículos en torno a la narrativa audiovisual y sus efectos, 
y a la web 2.0. 
 
3 Hegel no llegó a escribir esta obra sino que impartió estas lecciones y gracias a un alumno suyo que 
recogió los apuntes, pudieron publicarse después. 
 
4 En la Fenomenología del Espíritu se puede recoger la síntesis del sistema filosófico hegeliano. 
 
5 La tesis acerca del fin del arte de Gadamer puede leerse en: (Gadamer, H.G., 1990: 66-83). 
 
6 Puede verse en “Tres décadas después del fin del arte”, (Danto, 1999, pp. 43-59.) 
 
7 Puede leerse en el capítulo llamado: “Lo estético vilipendiado: Duchamp y Newman”, (Kuspit, D. 2006: 
21-39). 
 
8 Para recoger el principal planteamiento de Baudrillard respecto a este tema puede verse: (Baudrillard, 
1997, pp. 47-59 y 109-119). 
 
9 Deitch es sobre todo un crítico de arte, pero resulta interesante contrastar sus tesis. Es ilustrativo lo que 
señala acerca de la geometría cultural (Deitch, 2000: 177-181.) 
 
10 De todos ellos, parece que Arthur Danto es el que sigue más de cerca el pensamiento hegeliano. 
 
11 Se hace necesario distinguir dos palabras en alemán que pueden llevar a confusión: Gefühl y 
Empfindung. Gefühl se refiere a sentimiento propiamente dicho, mientras que Empfindung es relativo a la 
sensación. Obviamente están relacionados y ambos pertenecen al ámbito de la sensibilidad, pero son 
aspectos diferentes. En este texto sentimiento es Gefühl. 
 
12 El término pathos es muy utilizado por los griegos y lo asume Hegel, con algunas modificaciones; es un 
buen conocedor de los clásicos y pone algunos ejemplos de tragedias y personajes bien conocidos de la 
mitología griega. 
 

                                               RAZÓN Y PALABRA 
Primera Revista Electrónica en América Latina Especializada en Comunicación 
                                          www.razonypalabra.org.mx

      "CULTURA DIGITAL Y VIDA COTIDIANA EN IBEROAMÉRICA: 
                    Una revisión crítica más allá de la comunicación. 
                           Número 73 AGOSTO - OCTUBRE 2010


