
   

Razón y Palabra

ISSN: 1605-4806

octavio.islas@uhemisferios.edu.ec

Universidad de los Hemisferios

Ecuador

Ruiz del Olmo, Francisco Javier

Reseña de "Todo lo sólido se desvanece en el aire" de Marshall Berman

Razón y Palabra, núm. 75, febrero-abril, 2011

Universidad de los Hemisferios

Quito, Ecuador

Disponible en: http://www.redalyc.org/articulo.oa?id=199518706038

   Cómo citar el artículo

   Número completo

   Más información del artículo

   Página de la revista en redalyc.org

Sistema de Información Científica

Red de Revistas Científicas de América Latina, el Caribe, España y Portugal

Proyecto académico sin fines de lucro, desarrollado bajo la iniciativa de acceso abierto

http://www.redalyc.org/revista.oa?id=1995
http://www.redalyc.org/revista.oa?id=1995
http://www.redalyc.org/articulo.oa?id=199518706038
http://www.redalyc.org/comocitar.oa?id=199518706038
http://www.redalyc.org/fasciculo.oa?id=1995&numero=18706
http://www.redalyc.org/articulo.oa?id=199518706038
http://www.redalyc.org/revista.oa?id=1995
http://www.redalyc.org


MODERNIZACIÓN Y MODERNISMO. A PROPÓSITO DE TODO LO SÓLIDO 

SE DESVANECE EN EL AIRE, DE MARSHALL BERMAN. 

Francisco Javier Ruiz del Olmo
1
  

 

Resumen 
Este texto propone un análisis crítico de la emblemática obra de Marshall Berman Todo 

lo sólido se desvanece en el aire, texto visionario e influyente que descubrió claves para 

explicar el mundo moderno. La obra de Berman es un riguroso y fulgurante análisis de 

la dialéctica entre modernidad y modernismo, donde propone una visión integradora 

que nos permite conocer en su totalidad mas amplia las raíces del mundo moderno. 

Remontándose al siglo XVI, pasando por la ola revolucionaria francesa de finales del 

siglo XVIII, para describir finalmente el apogeo de la modernidad en el siglo XX, el 

académico norteamericano descubre, en la obra de Baudelaire, Marx, Goethe o 

Dostoievski, o en la evolución urbana de metrópolis como París, San Petersburgo o 

Nueva York, las constantes contradictorias de la modernidad. 

 

Abstract 
This paper proposes a critical analysis of the iconic work of Marshall Berman All that is 

solid melts into air. This is a visionary and influential text discovered clues to explain 

the modern world. Berman's work is a thorough and brilliant analysis of the dialectic 

between modernity and modernism. The author proposes an integrated vision that 

allows us to fully understand the roots of the wider modern world. The story begins in 

the sixteenth century, then through the French Revolution of the late eighteenth century, 

and finally describes the height of modernity in the twentieth century. This American 

scholar and professor discovers in the work of Baudelaire, Marx, Goethe and 

Dostoevsky, and in urban development of cities like Paris, St. Petersburg or New York, 

the contradictions of modernity. 

 

Palabras clave 
Modernidad - Modernismo - Marxismo - Urbanismo - Berman 

 

Keywords 
Modernity - Modernism - Marxism - Town planning - Berman 

 

 

 

                                               RAZÓN Y PALABRA  
Primera Revista Electrónica en América Latina Especializada en Comunicación 
                                          www.razonypalabra.org.mx

Libros Básicos en la Historia del Campo Iberoamericano de Estudios en Comunicación 
                                        NÚMERO 75  FEBRERO - ABRIL 2011



1. Introducción: la génesis de Todo lo sólido se desvanece en el aire 

 

“Ser modernos es encontrarnos en un entorno que nos promete aventuras, poder, alegría, 

crecimiento, transformación de nosotros y del mundo y que, al mismo tiempo, amenaza 

con destruir todo lo que tenemos, todo lo que sabemos, todo lo que somos” (Berman, 

1988, p. 1). 

 

No resulta infrecuente que algunas influyentes obras científicas y teóricas hayan sido el 

resultado de reflexiones inducidas por problemas prácticos, vivencias personales y, 

además en este caso, también de la docencia universitaria. Mas escasos son los autores 

que lo refieren de forma abierta y franca. Naturalmente no pueden ser éstas las únicas 

razones de la existencia de un texto tan clarificador y esencial como Todo lo sólido se 

desvanece en el aire; seguramente sean las menos importantes, pero tanto la práctica 

docente de Marshall Berman, así como la desintegración alocada y nihilista de la 

izquierda norteamericana en los inicios de los años sesenta, explican buena parte de la 

génesis creativa de la obra. Aunque publicado originariamente en 1980, el mismo 

Berman describe en Aventuras Marxistas (Adventures in Marxism, Verso, 1983) el 

origen intelectual del texto, que se remonta a veinte años antes de su publicación. 

 

Tras su paso como docente por varias universidades norteamericanas, entre las que se 

encontraron Columbia y Harvard, por ejemplo, al final de la década de los años sesenta 

Berman recala en el City College de la City University of New York, con cuyo 

alumnado, extraído de clases mas trabajadoras y menos pudientes que los encontrados 

en las anteriores universidades, Berman estableció un diálogo fructífero. 

Simultáneamente durante esa creativa y azarosa década se adscribió al movimiento de la 

nueva izquierda estadounidense, participando esencialmente en campañas que 

promovían el fin de la extensión de la Guerra del Vietnam, la integración social y la 

obtención de los plenos derechos para minorías raciales como afroamericanos o latinos. 

Es en ese momento vital cuando Berman sufre, digámoslo así, un cierto problema ético 

e intelectual por el que intuye primero, y descubre después, que la deriva del 

movimiento político con el que simpatiza (SDS) no sólo no explica la realidad acelerada 

y cambiante de esos años, sino que su interpretación simplista y absurda se convierte en 

un obstáculo para una comprensión efectiva del mundo moderno. Inicialmente, los 

postulados de la nueva izquierda estaban imbuidos de grandes dosis de humanismo 

                                               RAZÓN Y PALABRA  
Primera Revista Electrónica en América Latina Especializada en Comunicación 
                                          www.razonypalabra.org.mx

Libros Básicos en la Historia del Campo Iberoamericano de Estudios en Comunicación 
                                        NÚMERO 75  FEBRERO - ABRIL 2011



marxista pero, progresivamente, tras los asesinatos de 1968 y la victoria en la 

presidencia norteamericana de Richard Nixon, la deriva de la nueva izquierda se hizo 

para Berman (2003, p. 78) delirante y opresiva.  

 

Nuestro autor observó con estupor cómo sus antiguos compañeros y compañeras se 

deslizaron políticamente hacia una deriva radical, en la que al mismo tiempo defendían 

a delincuentes y asesinos (como Charles Manson) o exaltaban de forma simplista 

cualquier forma de vida primitiva totalmente diferente a la norteamericana, como por 

ejemplo en las invectivas furibundas por esos años de Frank Fanon o Susan Sontag. 

Como nos relata el propio Berman, tanto esa deriva anticívica de lo que luego llamará 

izquierda gastada, como la propia necesidad de dar respuesta a sus alumnos a las 

transformaciones sociales y propiamente vitales, devolvió a Berman a la relectura de la 

obra de Marx: “sentía la necesidad desesperada de encontrar una crítica radical que no 

estallara en odio primitivo hacia uno mismo y que no fuese nihilista con todo el mundo 

moderno” (Berman, 2003, p.79). De esa síntesis, de la resolución de una necesidad muy 

cercana a su propia experiencia, como fue la desintegración de la izquierda humanista, 

junto la cotidiana práctica docente y su voluntad intelectual de encontrar respuestas en 

la obra de Marx, surgió el esbozo primitivo de lo que, años mas tarde, se convertiría 

brillantemente en Todo lo sólido se desvanece en el aire. En estas líneas nos 

proponemos desentrañar la importancia teórica y argumental de esa obra, buscando su 

radical novedad e influencia, aún hasta hoy, en la consideración y clasificación de los 

valores estructurales y artísticos del mundo moderno. Para el presente texto, que 

pretende ser como se ha dicho una revisión crítica de la obra de Berman, hemos 

utilizado la versión de la editorial Siglo XXI, en su primera edición en castellano, 

publicada en marzo de 1988. La primera edición, en idioma inglés original de la obra, 

data del año 1982, en la editorial neoyorquina Simon & Schuster. 

 

2. “Soy el espíritu que todo lo niega” (Mefisto en Fausto). Contradicciones y 

dialécticas en la obra de Marx y Goethe 

Una lectura lúcida y radicalmente novedosa de los textos de Marx impregna toda la 

obra. Berman advirtió una fractura, una evolución muy significativa en la obra de Marx 

que con el tiempo nuestro autor iría desentrañando con mayor detalle y lucidez. Relata 

cómo, por ejemplo, escritos de Marx anteriores a los elaborados en 1844 eran mas 

agresivos y con menos matices: el desencadenante de su interés en ellos fue un texto de 

                                               RAZÓN Y PALABRA  
Primera Revista Electrónica en América Latina Especializada en Comunicación 
                                          www.razonypalabra.org.mx

Libros Básicos en la Historia del Campo Iberoamericano de Estudios en Comunicación 
                                        NÚMERO 75  FEBRERO - ABRIL 2011



Marx sobre la cuestión judía, en el que justifica el antisemitismo en el egoísmo material 

e individual de los judíos; más tarde el comunismo estalinista y el maoísmo abundan en 

la aniquilación de la identidad y la libertad individual para quedar diluido el individuo 

en la colectividad. Sin embargo, extrañamente poco antes Marx había criticado el 

antisemitismo de su compañero y filósofo hegeliano Bruno Bauer. Otra contradicción 

en la obra de Marx que inicialmente también fascinó a Berman fue que observó que en 

la obra del filósofo están presentes casi al mismo tiempo la crítica al capital y la 

alabanza a éste y a la burguesía de forma “lírica y extravagante”, remarcando como esta 

clase social fue la primera en mostrar las maravillas que pueden producir la actividad 

humana, que sobrepasan los grandes monumentos de la antigüedad y que con solo un 

siglo de existencia había creado fuerzas productivas mas masivas y grandiosas que 

todas las generaciones precedentes (según desarrolla en El Manifiesto Comunista). 

Advirtió igualmente cómo Marx en realidad no atacaba al dinero necesario para vivir en 

una sociedad moderna, sino al capital cuya propiedad y control estaba depositado en 

muy pocas manos. De la misma forma su enfrentamiento con el capitalismo lo llevó a 

valorar sus aspectos positivos y luminosos, observando naturalmente sus conflictos, 

contradicciones y numerosas injusticias, pero también sus aspectos creadores y la 

inevitable incubación del movimiento socialista.  

 

Berman observa en este desarrollo dialéctico de la obra de Marx, mas que la 

consecuencia de la deriva política e ideológica, como se pensaba, la construcción de una 

gran narrativa. Y en éste relato, el actor principal es la propia modernidad. En El 

Manifiesto Comunista, por ejemplo, se produce una dramatización de las 

contradicciones internas no tanto del capitalismo, como de la modernidad misma y, su 

análisis en ese sentido, proporciona nuevas claves para explicar el mundo moderno en el 

que nos ha tocado vivir. 

 

Así, desde finales de los años sesenta, el académico norteamericano va forjando el texto 

que alumbrará años más tarde, y en el que Marx cobra una nueva dimensión, se aleja de 

simplismos ideológicos y lo reivindica como figura de la modernidad, equiparable a 

Goethe, T. S. Eliot, Kafka, Schöenberg, Gertrude Stein o Artaud. Para ello dibuja el 

marxismo, la modernidad y la burguesía como figuras atrapadas sin escapatoria en una 

danza dialéctica de la que Berman extrae reflexiones sobre el mundo que compartimos. 

 

                                               RAZÓN Y PALABRA  
Primera Revista Electrónica en América Latina Especializada en Comunicación 
                                          www.razonypalabra.org.mx

Libros Básicos en la Historia del Campo Iberoamericano de Estudios en Comunicación 
                                        NÚMERO 75  FEBRERO - ABRIL 2011



El título de la obra proviene de la frase de Marx Alles Staendische und Stehende 

verdampft que Samuel Moore, amigo del autor del Manifiesto Comunista tradujo 

libremente al idioma inglés como All that is solid melts into air que para Berman 

sintetizaba de forma nítida los avatares de la modernidad; nuestro autor habla de la 

perspectiva cósmica y la grandeza visionaria de esta imagen, su fuerza dramática, su 

tono apocalíptico, la ambigüedad de su punto de vista, resumen de cualidades distintivas 

de la imaginación moderna. Aún mas, en su contexto, esta afirmación de Marx encierra 

para Berman una clave del mundo moderno mucho mas rica y sugestiva que las 

interpretaciones materialistas mas habituales de su obra: lo importante para Berman no 

será el surgir de un nuevo orden revolucionario, sino el drama que encierra el mundo 

moderno: “Todo lo sólido se desvanece en el aire: todo lo sagrado es profanado, y los 

hombres, al fin, se ven forzados a considerar serenamente sus condiciones de existencia 

y sus relaciones recíprocas” (Marx, citado en Berman, 2003, p. 84).  

 

En definitiva las ideas que contiene nuestro texto se incubaron a finales de los años 

sesenta y tuvieron una larga etapa de gestación que incluyó un primer esbozo en la 

revista Dissent en 1978 hasta su publicación definitiva como libro en 1982. 

 

Una metáfora adecuada para describir el torbellino de la modernidad será el Fausto de 

Goethe, entendida como una “tragedia del desarrollo”. Se trata de una figura que ha 

atraído históricamente a la imaginación moderna, adoptando muchas formas, pero 

generalmente se le identifica con un intelectual inconformista sospechoso y marginal. 

Goethe comenzó su obra con veintiún años, en 1770, pero su finalización data de 1831, 

un año antes de morir el escritor. Su elaboración coincidió con una época turbulenta y 

revolucionaria; frente a otras representaciones del mito, el Fausto de Goethe no 

pretende transformar al héroe sino al mundo entero. Por eso la fuerza vital que lo anima 

es descrita  como “el deseo del desarrollo” (Berman, 1988, p. 30).  

 

Las claves que el profesor de Ciencia Política encuentra en esta obra para caracterizar a 

la modernidad son varias. En primer lugar, descubre la existencia de una afinidad, una 

conexión entre la idea de autodesarrollo personal y los movimientos sociales de 

desarrollo económico. Para Goethe estas dos formas de desarrollo deben fusionarse. En 

segundo lugar, observa que los desarrollos que se inician (el intelectual, el moral, el 

económico y el social) terminan siendo catastróficos y de ahí su conexión diabólica, de 

                                               RAZÓN Y PALABRA  
Primera Revista Electrónica en América Latina Especializada en Comunicación 
                                          www.razonypalabra.org.mx

Libros Básicos en la Historia del Campo Iberoamericano de Estudios en Comunicación 
                                        NÚMERO 75  FEBRERO - ABRIL 2011



la misma forma que para Marx el desarrollo se produce mediante “potencias infernales”. 

Y en tercer lugar, Berman encuentra en la obra que la historia encierra tres 

metamorfosis: el Soñador, el Amante y el Desarrollista.  

 

La primera de las metamorfosis muestra a un Fausto humanista invocando sus poderes 

mágicos y desplegando visiones cósmicas fascinantes. Es el sueño de la creación, 

conectado simbólicamente a la que se está produciendo en la primera Europa moderna, 

con la división social del trabajo, los nuevos descubrimientos, y con la riqueza y 

potencialidad de la sociedad, para llevar a cabo los sueños y las visiones imaginadas. El 

dinero será por su parte un mediador fundamental, evidenciando el papel del 

capitalismo en el desarrollo de Fausto. 

 

La metamorfosis del Amante, por su parte, pese a ser considerada en el siglo XIX como 

la parte fundamental de la obra, toma un papel secundario aquí en función de su 

sencillez e inocencia. Ahora bien, la tragedia de Margarita enmarcará la sensibilidad 

moderna dentro de un mundo tradicional. El pequeño y amable mundo del que Fausto 

arranca a Margarita es una tragedia resultado de la intervención de caos moderno en el 

mundo tradicional. 

 

En la tercera metamorfosis de Fausto se describe la conexión de sus impulsos 

personales con las fuerzas económicas, políticas y sociales que mueven el mundo. 

Definida como Desarrollista, Berman insiste en la capacidad de Fausto para destruir y 

construir a la vez y también en su voluntad y determinación para transformar no solo su 

propia vida sino también todo el mundo que le rodea; Fausto se rebela contra los 

elementos, contra la tradición, contra cualquier cosa que limite la voluntad del hombre.  

Fausto despierto y activo es un reflejo de las posibilidades creativas y también 

destructivas de la vida moderna. En este punto Goethe se desliza por la vertiente 

política, parodiando la revolución moderna; el mito pone sus capacidades al servicio del 

emperador y éste les otorga derechos ilimitados para desarrollar la costa. Ambos se 

lanzan de forma frenética a perseguir sus objetivos desarrollistas, no se detienen en 

nada, controla a sus obreros de forma sistemática y poderosa; en expresión de Marx, 

Fausto ejercería el poder sobre la fuerza del trabajo. El frenesí en la actividad es para 

Berman otro signo de la modernidad porque, para el desarrollista, “dejar de moverse, 

reposar en la sombra, dejar que los ancianos lo envuelvan, es la muerte”(1988, p. 61). 

                                               RAZÓN Y PALABRA  
Primera Revista Electrónica en América Latina Especializada en Comunicación 
                                          www.razonypalabra.org.mx

Libros Básicos en la Historia del Campo Iberoamericano de Estudios en Comunicación 
                                        NÚMERO 75  FEBRERO - ABRIL 2011



Lo esencial entonces para Marshall Berman de la obra de Goethe reside en que el 

desarrollo que pretende Fausto es bien intencionado y digno, pero el resultado es la 

tragedia y el horror. La voluntad creadora parece ser en Goethe de inspiración 

saintsimoniana, seguidor como era de los escritos aparecidos en el periódico parisino Le 

Globe del inspirador del socialismo utópico. El autor alemán se entusiasmó con 

proyectos de desarrollo gigantescos, como canales que uniesen el Danubio y el Rin, la 

apertura de la navegación en el istmo de Suez o un canal marítimo en Panamá. Berman 

observa sin embargo que será finalmente el siglo XX el del desarrollo faústico, con la 

aparición de autoridades públicas o grandes agencias que se encarguen de imponentes 

proyectos que transformen la faz de la tierra. Cita un ejemplo catastrófico de desarrollo 

faústico, señalando expresamente el proyecto soviético del canal del Mar Blanco (1931-

1933), y sus múltiples imitaciones en países del tercer mundo. Igualmente describe la 

transformación de barrios urbanos en autopistas y aparcamientos o el abandono de 

ciudades en Nueva Inglaterra. 

 

Por último se advierte del fenómeno actual de obsolescencia del hombre faústico, 

puesto que el progreso ha llegado lo suficientemente lejos, trayendo una seguridad 

económica relativa, que mediante un proceso de selección natural el mismo “hombre 

faústico fue gradualmente eliminado del entorno que él había creado” (1988, p. 74); esta 

situación se mantendrá hasta la crisis de los inicios de los setenta en la que nuevas 

carencias y dificultades económicas harán que retome su papel simbólico.  

 

El Fausto de Goethe es por tanto considerado aquí como una primera expresión, una 

tragedia, que contiene la búsqueda de lo espiritual en un tiempo nuevo. Fausto ya fue 

definida por Pushkin como una “Ilíada de la vida moderna”; la obra es reveladora como 

hemos apuntado porque se desarrolla como un todo coherente en el que no hay 

divisiones entre la vida, la experiencia, la psicología, la política o la espiritualidad. 

Lejos de un fraccionamiento estéril, tanto Fausto como algunos textos de Marx, 

anuncian la modernidad como un todo no fraccionado, aunque contradictorio. 

 

3. Marx, figura de la modernidad 

En la singular relectura de la obra de Marx que efectúa Berman una de las primeras 

aportaciones es la consideración del filósofo social como figura clave de la modernidad. 

Se lamenta Berman, muy lúcidamente, que el pensamiento contemporáneo procede de 

                                               RAZÓN Y PALABRA  
Primera Revista Electrónica en América Latina Especializada en Comunicación 
                                          www.razonypalabra.org.mx

Libros Básicos en la Historia del Campo Iberoamericano de Estudios en Comunicación 
                                        NÚMERO 75  FEBRERO - ABRIL 2011



manera segmentada y fragmentaria renunciando a la noción y el sentido de totalidad. Y 

ese será, justamente, otra de las aportaciones esenciales de nuestro autor. Si en la 

evolución el pensamiento moderno se mantienen históricamente dos corrientes 

claramente diferenciadas, establecidas como compartimentos estancos y sin apenas flujo 

comunicativo y cultural entre ellos, Berman propone la ruptura de esas limitaciones 

empobrecedoras en aras de la compresión global del mundo moderno.  

 

Así, identifica por un lado la denominada “modernización”, ámbito ligado a la 

economía, la política y la sociedad; este es el espacio habitual en el que se ubicaba 

tradicionalmente la lectura e interpretación de las teorías marxistas. Un segundo ámbito 

sería la “modernidad” o el “modernismo” (a menudo utiliza indistintamente ambos 

términos) que se refiere al desenvolvimiento de los procesos estéticos, artísticos y 

culturales, categoría de la que Marx había estado ausente hasta la relectura que Berman 

efectúa sobre su obra y al impacto en el mundo académico y cultural que supuso Todo 

lo sólido se desvanece en el aire. En efecto, aunque la generación de mediados del siglo 

XIX ha sido identificada a menudo como antecedente a veces, u originaria en otras, de 

la modernidad, con figuras como Baudelaire, Flaubert, Wagner, Kierkegaart o 

Dostoiesvki, el propio Marx había sido excluido, desdeñándose en su obra la existencia 

de un pensamiento de la cultura y la sensibilidad. Pero, novedosamente, nuestro autor 

sabe cómo conjugar ambos mundos.  

 

Por un lado sigue atentamente la macronarración, el drama extenso y profundo que 

surge del desarrollo de la burguesía y del proletariado moderno y de los conflictos entre 

ambos; y a la vez identifica en Marx la conciencia del autor sobre lo que está 

sucediendo y sus contradicciones. A caballo entre lo meramente económico y político y 

lo cultural Berman encuentra la existencia de una tensión entre una visión “sólida” y 

una visión “evanescente” de la vida moderna. 

 

El panorama que Marx describe en la primera parte del Manifiesto Comunista ha 

constituido históricamente el referente mas conocido para el debate de la lucha de 

clases. Describe el proceso de modernización económica y la aparición de un mercado 

mundial, cuya expansión va minando las relaciones tradicionales y las antiguas fuerzas 

productivas locales y regionales. Las necesidades humanas se hacen mundiales y 

cosmopolitas, trasladadas y publicitadas por medios de comunicación de masas cada 

                                               RAZÓN Y PALABRA  
Primera Revista Electrónica en América Latina Especializada en Comunicación 
                                          www.razonypalabra.org.mx

Libros Básicos en la Historia del Campo Iberoamericano de Estudios en Comunicación 
                                        NÚMERO 75  FEBRERO - ABRIL 2011



vez más perfectos; el capital se va concentrando mientras que los deseos y las demandas 

humanas crecen exponencialmente, hundiendo a campesinos y artesanos independientes 

que no pueden competir con la producción en serie capitalista. Las ciudades acogen por 

su parte a grandes cantidades de desarraigados en busca de mejores condiciones de vida. 

El proceso se refuerza con el fortalecimiento de los estados nacionales que imponen una 

regulación legal y administrativa. Pero, al mismo tiempo, se produce el despertar de la 

conciencia de clase. Hasta aquí la línea central de pensamiento marxista que ha sido 

ampliamente conocida, discutida, criticada o asumida. Sugestivamente Berman se salta 

ese guión preconfigurado y bucea en la prosa marxista para, de forma novedosa, 

descubrir que lo que Marx describe no resulta únicamente un proceso económico y 

social ajeno, sino que somos parte de la acción. Esto es, un discurrir narrativo en el que 

la modernidad es protagonista, como antes describíamos, pero en el que nosotros somos 

parte del drama, sujetos arrastrados por el ritmo frenético que el capitalismo impone en 

todas las facetas de la vida moderna. 

 

En realidad se trata de una historia en la que, como es sabido, el final es agridulce y, 

como no puede ser de otra forma en la modernidad, de manera desencantada y trágica. 

Porque en el momento final en el que ascenderían y se librarían de sus opresores y de la 

miseria los proletarios marxistas, el escenario se ha transformado a su vez y se ha vuelto 

irreconocible, surrealista y en perpetuo cambio. 

 

Una noción interesante para explicar la modernidad la extrae Berman a partir de las 

alabanzas entusiastas y contradictorias que Marx dedica a la burguesía: se siente 

fascinado por los logros de la actividad incesante de esta clase social. Se trata de una 

celebración del movimiento de la vida en perpetua actividad: la dominación de las 

fuerzas de la naturaleza, la construcción de ciudades, los ferrocarriles, la tecnología 

industrial y agrícola, etc, cuyo origen habría que situarlo en el Renacimiento pero que la 

burguesía moderna habría llevado a su mas extrema y acelerada dimensión, impulsando 

una determinada tecnología y la organización social en su beneficio. Los grandes 

proyectos de construcción, las comunicaciones, los progresos científicos desarrollados 

en su beneficio, etc, todo ello incluye tanto lo sublime como lo trágico.  

 

Y la tragedia es doble: pese a que se abren infinitas y maravillosas posibilidades de 

transformación y crecimientos humanos, solo se desarrollan aquellos cuya actividad 

                                               RAZÓN Y PALABRA  
Primera Revista Electrónica en América Latina Especializada en Comunicación 
                                          www.razonypalabra.org.mx

Libros Básicos en la Historia del Campo Iberoamericano de Estudios en Comunicación 
                                        NÚMERO 75  FEBRERO - ABRIL 2011



concluya en la obtención de beneficios, acumular capital y plusvalía. En segundo lugar 

resulta también trágico la presión de la clase burguesa por transformarse, innovar y 

crecer permanentemente, si no quiere desaparecer ante otros que intuyan con mas 

rapidez los cambios del mercado. Esta permanente actualidad y actividad es un 

paradigma de la modernidad puesto que la moderna burguesía se constituye así en la 

primera clase dominante en la que su autoridad depende cada vez menos de quienes 

fueran sus antepasados, y descansa esencialmente en lo que hagan, produzcan y 

obtengan. Para ello, esta clase propietaria de los medios productivos se encontraría 

incesantemente presionada por el sistema y por la propia pervivencia de su actividad, 

para revolucionar la producción, transformar los procesos de producción y con ello 

también las condiciones sociales.  

 

Todo ello estaría abocado a desbordarse, y a producir frecuentes crisis y caos; 

paradójicamente esa subversión capitalista sirve en realidad para fortalecer a la sociedad 

burguesa de modo que la desintegración tiene paradójicamente una virtud integradora y 

fortalecedora del sistema. Por el contrario, la estabilidad se asocia en la modernidad al 

estancamiento y a una muerte lenta, término opuesto a la concepción moderna de 

progreso. En ese sentido los hombres y mujeres modernos anhelan el cambio 

permanente, lo buscan activamente y lo llevan a cabo. Este deleite de la vida activa y 

móvil, recogido por Marx, tiene en realidad su origen también en el pensamiento de 

Goethe, Schiller y otros sucesores románticos (exceptuando Fausto). Sin embargo la 

búsqueda frenética del cambio y de la transformación a los que la sociedad burguesa 

empuja a sus miembros contiene la paradoja de que sus miembros “superen” a la propia 

sociedad, a su vez combatiéndola para que acepte y se someta a determinados cambios.  

 

Una visión marxista profundamente moderna es identificada por Berman en los escritos 

del primer Marx, alrededor de los años 1844 y 1846. Por ejemplo en la obra La 

ideología alemana, en el que dibuja al comunismo como el movimiento del desarrollo 

de la totalidad de las capacidades de los individuos y de su libertad, opciones sólo 

posibles dentro de la comunidad. Esta visión acerca, siquiera transitoriamente, 

posiciones marxistas y liberales. 

 

Una de las grandes paradojas de la modernidad es que las creaciones burguesas desde 

los edificios de viviendas, las grandes obras civiles o los muebles domésticos están 

                                               RAZÓN Y PALABRA  
Primera Revista Electrónica en América Latina Especializada en Comunicación 
                                          www.razonypalabra.org.mx

Libros Básicos en la Historia del Campo Iberoamericano de Estudios en Comunicación 
                                        NÚMERO 75  FEBRERO - ABRIL 2011



construidos con un sentido de orden y monumentalidad pero, al mismo tiempo, todas las 

construcciones de la burguesía se crean para ser destruidas. Todo está hecho para ser 

destruido, pulverizado, disuelto, para poder ser reemplazado una y otra vez de forma de 

nuevo monumental y más rentable; de modo que las obras burguesas, pese a su audacia 

y significación, son desechables, depreciables y planificadas para quedar obsoletas y ser 

reemplazadas. Berman señala el claro ejemplo de la Quinta Avenida de Nueva York: los 

ciudadanos de la modernidad burguesa destrozarían el mundo si ello fuera rentable; y 

los califica como la clase dominante mas violentamente destructiva de la historia, con 

impulsos anárquicos y explosivos que mas tarde se bautizarían como nihilistas, y que 

Nietzsche atribuyó cósmicamente a la muerte de Dios. Anteriormente, este nihilismo ya 

aparece también en la obra de Turgueniev Padres e hijos y sobre todo en Dostoievski 

(Crimen y castigo, 1866). 

 

Marx y Nietzsche comparten un ritmo frenético en sus narraciones, una gran riqueza 

imaginativa, unos sugerentes y rápidos cambios de inflexión en sus discursos de forma 

que logran captar y expresan un mundo en el que todo contiene su contrario. Es un 

discurso que comparten con los grandes modernistas del siglo XIX: Kierkegaard, 

Whitman, Ibsen, Baudelaire, Melville, Rimbaud, Strindberg y Dostoievski, etc. Pero 

será el siglo XX el que ha significado el culmen en muchos aspectos del proyecto 

moderno, siendo culturalmente un siglo brillantemente creativo (y aquí Berman cita a 

autores como Grass, Fuentes, Cunningham, Fassbinder, Herzog, Robert Wilson, Philip 

Glass, entre otros muchos). Inmediatamente identifica un problema ante tanta riqueza 

modernista “no sabemos cómo utilizar nuestro modernismo; hemos perdido o roto la 

conexión entre nuestra cultura y nuestras vidas” (1988, p. 11); hemos dejado de 

reconocernos como protagonistas del arte y del pensamiento de nuestro siglo, mientras 

que los pensadores del XIX reunían características tanto de la modernidad como del 

mundo antiguo y se presentaban al tiempo como enemigos y entusiastas de la vida 

moderna. En cambio, sus sucesores del siglo XX, se deslizaron hacia polarizaciones 

rígidas y burdas; Berman encuentra un pensamiento crítico sobre la modernidad 

polarizado que, o bien la alaba con ciego entusiasmo, o bien la desprecia 

olímpicamente. Pone ejemplos de esas polarizaciones desde los inicios del siglo: por 

ejemplo los futuristas y su pasión por la máquina, la pasión tecnocrática de la Bauhaus o 

el pensamiento de Marshall McLuhan o Alvin Toffler. En el polo opuesto identifica la 

obra de Max Weber de 1904, La ética protestante y el espíritu del capitalismo y su 

                                               RAZÓN Y PALABRA  
Primera Revista Electrónica en América Latina Especializada en Comunicación 
                                          www.razonypalabra.org.mx

Libros Básicos en la Historia del Campo Iberoamericano de Estudios en Comunicación 
                                        NÚMERO 75  FEBRERO - ABRIL 2011



profunda oposición a la vida moderna. Las limitaciones del pensamiento reduccionista 

sobre la modernidad en el siglo XX alcanzaron también a los miembros más críticos del 

movimiento de la denominada nueva izquierda en Estados Unidos, como describíamos, 

y también influenciaron a Herbert Marcuse y su hombre unidimensional, cuya vida 

estaría totalmente administrada por el sistema social. 

 

Otra aportación del pensador neoyorquino a este respecto es que frente a estas rígidas 

dicotomías contemporáneas, los pensadores modernos del XIX, como Marx, Nietzsche, 

Tocqueville o Mill también comprendían y criticaban el hecho de que la tecnología y la 

organización social limitaran y determinaran a los hombres, sin embargo esperaban que 

éstos pudieran comprender su situación, luchar contra ella y liberarse en un futuro 

esperanzador.  

 

A partir de los años sesenta Berman efectúa una clasificación del modernismo basada en 

la actitud que muestran diversos autores sobre la vida moderna, identificando una 

tendencia afirmativa, una negativa y finalmente una marginada. En primer lugar, 

describe un modernismo que intenta marginarse de la vida moderna, y que se identifica 

con Roland Barthes en literatura y crítica o Greemberg en las artes visuales, por 

ejemplo. Sus autores buscan la legitimación del arte en el arte en sí, buscando un objeto 

puro y autoreferido, dando la espalda a la sociedad o a la historia. Berman critica que 

sin los afectos personales o las relaciones sociales se trata de creaciones carentes de 

vida. En segundo lugar, encuentra un modernismo de la negación, cuya razón de ser es 

la revolución permanente y sin fin contra la existencia moderna. Se trata de autores que 

buscan la destrucción de la cultura moderna y sus valores sin proponer otros diferentes:  

identifica esta postura en Harold Rosenberg o Leo Steinberg. Esta pasión destructiva 

pasa por alto la fuerza y la voluntad de creación de grandes autores modernistas como 

Calder, Le Corbusier, Frank Lloyd Wright, Picasso o el músico John Coltrane, entre 

otros. 

 

Finalmente una visión afirmativa del modernismo se encuentra en autores tan 

heterogéneos como John Cage, Marshall McLuham, Susan Sontag o Robert Venturi, 

que buscan abrir los ojos a la realidad inmediata así como a la colaboración y 

mezcolanza entre distintas ramas artísticas. Ligados en el tiempo a la aparición del pop 

art, a menudo denominados también posmodernistas, exploraron sin cortapisas las 

                                               RAZÓN Y PALABRA  
Primera Revista Electrónica en América Latina Especializada en Comunicación 
                                          www.razonypalabra.org.mx

Libros Básicos en la Historia del Campo Iberoamericano de Estudios en Comunicación 
                                        NÚMERO 75  FEBRERO - ABRIL 2011



infinitas variaciones de la creación modernista. A propósito del posmodernismo, 

Berman criticaría  el hecho de que este tipo de movimiento y sus autores nunca 

desarrollaran una perspectiva crítica: en los inicios de los años ochenta cuando escribió 

Todo lo sólido se desvanece en el aire, faltaba discurso crítico sobre la modernidad, 

desapareciendo de la esfera académica las controversias sobre su significado o su 

evolución.  

 

En el texto que analizamos, esa crítica la extiende su autor a tres campos: la adopción 

mayoritaria de una mística del posmodernismo, que deja de lado procesos históricos y 

dialécticos; el auge del estructuralismo y su evidente reduccionismo, y, por último, la 

inoperante labor de los científicos sociales que no han elaborado modelos fieles para 

entender la vida moderna y han permanecido “incómodos a los ataques críticos a sus 

modelos tecnopastorales” (1988, p. 23). Exceptúa la figura ambivalente de Michel 

Foucault; aunque de él Berman valora sus aportaciones a la modernidad, sin embargo, 

Marshall Berman, humanista al fin, critica el totalitarismo de Foucault, su inflexibilidad 

y el hecho de que niegue posibilidades a la libertad humana. En los inicios de los años 

ochenta Berman encuentra claves mas interesantes para entender la modernidad en la 

obra de Goffman o en la del crítico y poeta mexicano Octavio Paz que en Foucault.  

  

Ante la ausencia de referentes contemporáneos, Berman vuelve la vista una y otra vez a 

Marx, Nietzsche, Goethe, Baudelaire y  Dostoievski porque, paradójicamente descubre 

que finalmente aquellos primeros modernistas comprendían la modernidad y el 

modernismo que constituye nuestra vidas “mejor de lo que nosotros nos 

comprendemos”(1988, p. 27). Para Marx la sociedad burguesa moderna mantiene 

analogías con la figura de un mago que ya no es capaz de dominar y controlar los 

procesos infernales que ha desencadenado con sus conjuros. Este mago burgués se 

encuentra anteriormente tanto en el Fausto de Goethe, como se ha dicho, o en 

Frankenstein de Mary Shelley, figuras míticas que pretenden expandir el poder de los 

hombres utilizando la ciencia y la razón, pero que desencadenan fuerzas demoníacas e 

irracionales imposibles de controlar y de prever. Los artistas y creadores modernos han 

conjugado en sus creaciones ambos temas: la creación frenética, feliz y activa, la 

conciencia del poder humano sobre la tierra, pero también las realizaciones artísticas 

han sido representaciones de visiones apocalípticas, destructivas y sombrías. En su 

traslación marxista, las crisis periódicas del capitalismo serían la representación de ese 

                                               RAZÓN Y PALABRA  
Primera Revista Electrónica en América Latina Especializada en Comunicación 
                                          www.razonypalabra.org.mx

Libros Básicos en la Historia del Campo Iberoamericano de Estudios en Comunicación 
                                        NÚMERO 75  FEBRERO - ABRIL 2011



universo sombrío y autodestructivo. Marx creía que las crisis periódicas del capitalismo, 

que destruyen sistemáticamente una parte significativa tanto de los productos creados 

como de las fuerzas productivas, debilitarían finalmente de manera progresiva el 

capitalismo hasta destruirlo. Sagazmente la lectura que Berman hace de las tesis 

marxistas le lleva por el contrario a afirmar que se trata de procesos de ajuste en los que 

se desecha personas, actividades y grupos ineficientes y obligan a su vez a buscar 

innovación, expansión y desarrollo, reforzando de nuevo al sistema. 

 

El maquinismo será otro de los rasgos de la modernidad plena del siglo XX. Marx creía 

que la división moderna del trabajo en la producción industrial y la necesaria 

cooperación organizativa entre los trabajadores forjaría vínculos que fueran germen de 

movimientos obreros revolucionarios, pero pronto advertirá que los obreros industriales 

se han convertido en un tipo de hombre nuevo, como las propias máquinas. Es una 

modernidad en el que un mismo individuo-máquina se fragmenta y se une a diferentes 

colectividades en cada situación vital, de tal modo que las formas abstractas del 

capitalismo subsisten, mientras que los vínculos humanos están sometidos a un cambio 

perpetuo. Se trata de enfatizar aquí la metamorfosis de los valores, sustituyendo 

dignidad personal y las libertades por la libertad de comercio. En el nihilismo moderno, 

antiguas formas de sentimentalismo, honor y dignidad, adquieren nueva vida como 

mercancías. El campo de las ideas no escapará a estas consideraciones, de modo que la 

libre competencia en el campo del conocimiento hace que las ideas mas subversivas 

contra la burguesía puedan también circular y venderse, puesto que poseen un valor 

económico. La relación entre libertad de comercio y libertad de pensamiento puede 

identificarse incluso en Baudelaire, que en su prefacio Al salón de 1846, desarrollaba el 

tema de la afinidad especial entre el arte moderno y la empresa moderna. La 

mercantilización del pensamiento y de la ciencia es identificada por Marx como “la 

pérdida de la aureola”. La burguesía despojando de su aureola de respeto y veneración a 

profesiones como el médico, el sacerdote, el poeta o el sabio; esta aureola no es mas que 

la experiencia de lo sagrado, signo distintivo que lo eleva y lo separa de lo profano: la 

modernidad capitalista despoja de esa condición a cualquier figura santificada porque 

nada es sagrado y nada es intocable. 

 

 

 

                                               RAZÓN Y PALABRA  
Primera Revista Electrónica en América Latina Especializada en Comunicación 
                                          www.razonypalabra.org.mx

Libros Básicos en la Historia del Campo Iberoamericano de Estudios en Comunicación 
                                        NÚMERO 75  FEBRERO - ABRIL 2011



4. Ciudades y estadios de la modernización y el modernismo: París, San 

Petersburgo, Nueva York 

Baudelaire es un referente esencial en las claves de la modernidad que desgrana el 

ensayo de Berman. Indudablemente sus escritos contienen elementos clarificadores para 

que los hombres y mujeres de su siglo tomaran conciencia de sí mismos como 

modernos y aún hoy apreciemos su obra original, valerosa y profética. Baudelaire 

entiende por modernidad lo efímero y lo contingente y, en las creaciones artísticas, todo 

aquello opuesto a los valores eternos e inmutables. Este concepto, inherente a El pintor 

de la vida moderna, texto publicado en 1863, abre un camino lleno de contradicciones 

que Baudelaire completará con muchos recovecos: el visionario autor tiene a la postre 

diferentes concepciones de la modernidad. 

 

Baudelaire alabará las creaciones burguesas, no únicamente en el ámbito económico, 

sino en otras esferas como la política, la cultura y el arte y, a menudo, su entusiasmo es 

comparable al de Marx. Entre los elementos de la fascinación que la burguesía ejerce en 

Baudelaire encontramos el desfile de modas y su sugestivo mundo de espacios 

brillantemente iluminados, diseños deslumbrantes y decoración. También los 

regimientos militares, su orden, sus uniformes y sus brillantes adornos. Otra de las 

experiencias de ciudad que son posibles en la modernidad es la del flâneur. El verbo 

flâner se puede traducir como callejear, vagar o pasear sin propósito. Para Walter 

Benjamín, flâner es una acción típicamente urbana, en el nuevo y moderno anonimato 

que hacen posibles las grandes metrópolis, ungido por la libertad y la creación. El 

flâneur transita con destreza y facilidad por las calles, se permite deambular sin rumbo 

en una ciudad que conoce y lo acoge (Benjamin, 1969, 167). 

 

Éste es un modernismo optimista que se califica de “pastoral”, que se desarrolla como 

se ha visto en Baudelaire, pero que tiene también su reverso, un modernismo 

“contrapastoral” (Berman, 1988, p. 132). Un ejemplo de este último sería la crítica que 

el poeta lleva a cabo de la confusión moderna entre el orden material y el espiritual 

desarrollando y definiendo los aspectos oscuros del progreso. En el campo de las artes, 

contamos con el emblemático ejemplo del desarrollo e influencia de un nuevo medio, la 

fotografía, que fue un claro exponente de la dicotomía planteada por Baudelaire. Éste 

repudia el hecho de que el público decimonónico busque la Verdad en la fotografía 

desechando la Belleza del Arte, y denunciando el hecho de que los pintores modernos se 

                                               RAZÓN Y PALABRA  
Primera Revista Electrónica en América Latina Especializada en Comunicación 
                                          www.razonypalabra.org.mx

Libros Básicos en la Historia del Campo Iberoamericano de Estudios en Comunicación 
                                        NÚMERO 75  FEBRERO - ABRIL 2011



inclinen por representar lo que ven, no lo que sueñan. Hasta bien entrado el siglo XX no 

encontraríamos creadores artísticos alejados totalmente y de forma pura del referente 

real: Berman advierte de las conexiones con el Manifiesto de 1912 de Kandinski. Con 

todo, y en una línea de pensamiento opuesta, el mismo Baudelaire vuelve pronto a 

reunir al arte moderno y a los motivos de la realidad cotidiana, como en su ensayo de 

1955, El progreso. 

 

Otras características de la modernidad que Baudelaire descubre con notable acierto son 

los conceptos de fluidez y volatilidad. Serán cualidades esenciales en la pintura, la 

arquitectura, el dibujo, la música y la literatura que emergerán a finales del siglo XIX. 

El artista moderno se ubica en el corazón de la multitud, en los flujos de movimiento. 

Varios poemas en prosa de Baudelaire recogidos en El spleen de París llaman la 

atención de Berman. En concreto, Los ojos de los pobres (1964) y La pérdida de una 

aureola (1865). En el primero de ellos una pareja de enamorados se miran a los ojos en 

la terraza de un bulevar cuando súbitamente una familia harapienta se detiene frente a 

ellos, mirando arrobados al interior del brillante café. El contexto de esta escena hay 

que buscarlo en la transformación que en la década de 1850 y 1860 se produjo en París 

por parte de Georges Eugène Haussmann, prefecto de París, y bajo el mandato de 

Napoleón III. Se trató de una transformación urbanística total de la ciudad, creando los 

míticos bulevares parisinos que permitieron que el tráfico circulara por toda la urbe. La 

transformación fue grandiosa, incluyendo además una meticulosa planificación urbana 

que incluía jardines, mercados, puentes, alcantarillado y abastecimiento de servicios. En 

esos trabajos se transformó radicalmente el París medieval y mas miserable, se 

derribaron edificios y se desplazaron a miles de personas, se ocuparon también a una 

ingente cantidad de obreros. Los bulevares crearon un sistema económico, social y 

estético. Permitieron negocios de todo tipo, restaurantes y cafés, como el de los amantes 

de Baudelaire. París se convirtió en un espectáculo seductor, fuente de inspiración 

artística durante generaciones. El bullicio de la vida moderna y sus contradicciones es 

recogido en el texto de Baudelaire al que aludíamos: para los amantes, la ciudad 

moderna es un espacio donde era posible tener intimidad en público y donde en el flujo 

constante de movimientos era posible también el juego de imaginar a los otros. La 

realidad urbana se convierte en mágica y en fuente de inspiración donde lo público y lo 

privado se entremezclan. Pero, al lado de estas escenas idílicas, se encuentran también 

los escombros, los restos de los barrios depauperados y miserables cuyos habitantes no 

                                               RAZÓN Y PALABRA  
Primera Revista Electrónica en América Latina Especializada en Comunicación 
                                          www.razonypalabra.org.mx

Libros Básicos en la Historia del Campo Iberoamericano de Estudios en Comunicación 
                                        NÚMERO 75  FEBRERO - ABRIL 2011



han desaparecido, vagan por los brillantes bulevares buscando su lugar bajo las luces. 

De modo que la nueva ciudad moderna pone en evidencia las divisiones de clase antes 

ocultas. 

 

Por su parte La pérdida de una aureola posee un tono irónico y muestra al hombre 

moderno como un peatón lanzado a la vorágine, al caos circulatorio, al movimiento y a 

las contradicciones que acarrea el tráfico de la ciudad moderna. Por ello, el bulevar 

simboliza también para Berman las contradicciones internas del capitalismo “la 

racionalidad de cada una de las unidades capitalistas individuales conduce a la 

irracionalidad anárquica del sistema social que reúne todas estas unidades” (1988, p. 

159). En definitiva, halla en la obra de Baudelaire la esencia de un proceso histórico 

mundial y las claves para explicar las energías creadoras y destructoras del cambio 

económico y social. Su objetivo final sigue siendo entender a sus contemporáneos, y 

buscar nuevas formas de significado, belleza, libertad y solidaridad. 

 

Pero si París o Nueva York responden, con todas sus contradicciones, a una 

modernización desarrollista, el modelo de San Petersburgo se muestra radicalmente 

diferente: es el modernismo del subdesarrollo y la ilusión. La ciudad ha representado 

durante el siglo XIX un papel simbólico en la modernización de Rusia; mientras que 

San Petersburgo era la Ilustración, Moscú representaba lo sagrado e inmutable del alma 

rusa. A la vez, y bajo una cierta pátina de desarrollo, San Petersburgo ha mostrado las 

cualidades de una “ciudad irreal”, “arquetípica del mundo moderno” (Berman, 1988, p. 

177). Veamos el porqué de estas consideraciones. 

  

Desde el mismo nacimiento de la ciudad, a partir del impulso de Pedro I en 1703, donde 

toda una zona pantanosa fue planificada y diseñada (por arquitectos e ingenieros 

extranjeros esencialmente) como centro comercial y base naval simultáneamente, la 

ciudad se convirtió en el punto de contacto entre la ancestral Rusia y sus vecinos 

europeos. Un primer elemento de este modernismo del subdesarrollo se encuentra en la 

aparición de las primeras revueltas políticas en la ciudad, en diciembre de 1825, a partir 

de la manifestación de los decembristas o reformistas de la guardia imperial. Su destino 

trágico y brutal y el reinado del nuevo zar Nicolás I motivó el poema de Pushkin El 

jinete de bronce, en 1833, en el que describe a la joven ciudad y a sus maravillas 

arquitectónicas, símbolo de la esperanza en la modernización. 

                                               RAZÓN Y PALABRA  
Primera Revista Electrónica en América Latina Especializada en Comunicación 
                                          www.razonypalabra.org.mx

Libros Básicos en la Historia del Campo Iberoamericano de Estudios en Comunicación 
                                        NÚMERO 75  FEBRERO - ABRIL 2011



Para Berman la construcción de una ciudad tan extraordinaria en una zona de lodos por 

la voluntad férrea de sus gobernantes, constituye una dimensión del poder y la voluntad 

del hombre moderno, de tal forma que San Petersburgo es un producto del pensamiento; 

para Dostoievski era “la ciudad mas abstracta y premeditada del mundo”. 

El nefasto reinado del zar Nicolás I incluyó, además de una brutal represión y un 

alcance sistemático de ésta, el retraso deliberado del progreso económico. Tanto el zar 

como su gobierno pensaban que el progreso crearía demandas de reformas políticas y 

nuevas clases sociales, de modo que debía evitarse. De esta forma nos encontramos con 

la paradoja de una magnífica ciudad creada pero a la vez estancada. San Petersburgo 

como ciudad simbólica de la modernidad, como espejismo o ciudad fantasma, lo que 

cobra aquí un nuevo sentido. Por un lado existe una ciudad lóbrega y mal iluminada y, 

como un espejismo moderno, una avenida, la Nevski Prospekt, principal arteria de la 

ciudad y llena de semejanzas con los bulevares parisinos. La Nevski era en efecto un 

espejo en el que, en un mundo subdesarrollado y arcaico, se veía reflejado el tráfico 

moderno, el alumbrado, el asfalto, las manifestaciones políticas o, mas tarde, el cine y 

los automóviles. 

 

Berman incide en esta fantasmagoría y nos hace notar el hecho que, visionando 

litografías de mediados del siglo XIX, la mayoría de los rótulos de la avenida estaban 

escritos en francés o inglés, y en menor medida bilingües: se trataba de un mundo 

extrañamente cosmopolita, superreal de un modernismo tan brillante como importado. 

En las calles laterales de la avenida, débilmente iluminados, los habitantes de San 

Petersburgo continuaban viviendo de manera tradicional. 

  

La ciudad ofrece una nueva muestra de sus contradicciones cuando, a partir de 1861, 

Alejandro II emancipa a los siervos creando una nueva generación de hombre que no 

pertenecía a la nobleza o al campesinado. El espíritu y las contradicciones de la 

anhelada modernidad en Rusia son también tratadas por Chernichevski y, sobre todo por 

Dostoievski, especialmente en su obra Memorias del subsuelo, que muestra el 

nacimiento de una nueva era en la vida de San Petersburgo a partir de la llegada de un 

hombre nuevo. Este singular ciudadano, de orígenes y clases diversos, está llenos de 

“deseos e ideas modernos” (Berman, 1988, p. 235). En cierto sentido, tanto Dostoievski 

como Baudelaire recrean espléndidamente los encuentros cotidianos en las calles de la 

ciudad, sus posibilidades, estímulos y dificultades, pese a que, en San Petersburgo, la 

                                               RAZÓN Y PALABRA  
Primera Revista Electrónica en América Latina Especializada en Comunicación 
                                          www.razonypalabra.org.mx

Libros Básicos en la Historia del Campo Iberoamericano de Estudios en Comunicación 
                                        NÚMERO 75  FEBRERO - ABRIL 2011



avenida Nevski resulte extremadamente irreal y ficticia para las relaciones humanas. En 

conclusión, todas las formas de arte y pensamiento modernistas incluyen un carácter 

dual: son a la vez expresiones del proceso de modernización y protestas contra él (1988, 

p. 243). 

  

El último capítulo de Todo lo sólido se desvanece en el aire tiene un tono tan 

académicamente brillante como los anteriores, pero esta vez con tintes autobiográficos. 

En él Berman descubre algunos símbolos de la modernidad en su ciudad, Nueva York, y 

retrata, en una primera lectura superficial, una cierta historia de la arquitectura y el 

urbanismo en la ciudad norteamericana desde los inicios de la década de 1910 hasta 

finales de 1960, a partir esencialmente de la obra de Robert Moses y de Jane Jacobs. 

Pronto el autor impregna las páginas de un análisis mas profundo: puesto que muchas 

de las construcciones de la ciudad se han convertido en expresión simbólica de la 

modernidad, como Central Park, el puente de Brooklyn, los rascacielos de Manhattan, 

Wall Street, Madison Avenue, etc, el análisis de todos estos símbolos, la historia de su 

construcción, sus conflictos y luchas por emerger, forman un catálogo de las mismas 

contradicciones en las que se ve inmerso el hombre moderno.  

 

Este es, como decíamos, un relato que comienza en primera persona y Berman recupera 

sus recuerdos de infancia para describir su niñez en el Bronx, entonces un barrio sólido, 

asentado y densamente poblado por personas de clase obrera o media baja, en su 

mayoría de origen judío, pero también compuesto por italianos, irlandeses o 

afroamericanos. La visión que nos ofrece de su vida cotidiana en esas calles contrasta 

con la imagen de barrio conflictivo con edificios semiabandonados, solares cubiertos de 

basuras, droga y pandillas; el autor rememora el punto de inflexión entre ambas 

visiones: el otoño de 1953.  

 

Se trata de un ejemplo emblemático de la devastación moderna que un frío 

desarrollismo puso en marcha a partir de la construcción de una autopista urbana que 

cruzaba el centro del barrio. Robert Moses fue el inspirador y ejecutor del proyecto. 

Berman describe con calidez, ternura y un cierto punto de desapego crítico sus juveniles 

impresiones mientras avanzaban las obras: las explosiones de la dinamita, las enormes 

excavadoras, los miles de obreros. El contrapunto lo ofrece las declaraciones del 

arquitecto, que “parecía complacerse en la devastación” ya que según Moses el único 

                                               RAZÓN Y PALABRA  
Primera Revista Electrónica en América Latina Especializada en Comunicación 
                                          www.razonypalabra.org.mx

Libros Básicos en la Historia del Campo Iberoamericano de Estudios en Comunicación 
                                        NÚMERO 75  FEBRERO - ABRIL 2011



problema de una autopista urbana es que “hay mas casas que se interponen... mas gente 

que se interpone, eso es todo” (1988, p. 307). Moses tuvo la habilidad de captar el 

interés de la administración Roosevelt por las obras públicas. Por ejemplo, reordenó 

Central Park y después creó autopistas, puentes y túneles que conectaban distintas zonas 

de Nueva York. Durante décadas mantuvo una conexión permanente con las 

autoridades y obtuvo ingentes cantidades de dinero para sus proyectos urbanísticos, 

muchos de ellos decididamente brillantes. Pero mas importante que esta cuestión es el 

hecho de su poder para convencer a un público masivo de la necesidad del movimiento, 

de la construcción y de la transformación, ideales modernos profundamente arraigados 

en la ciudad de Nueva York.  

 

La construcción de la autopista en el Bronx ofrecería a Berman años después un 

recuerdo tan brillante como triste. Al ver cómo se destruían edificios cercanos, 

familiares y bellos, nuestro autor se sumerge por primera vez en una tristeza que “es 

endémica a la vida moderna”: no se trataba únicamente de la destrucción de ambientes 

tradicionales sino que para Berman es trágico el hecho de la aniquilación de “todo lo 

mas vital y hermoso del propio mundo moderno” (1988, p. 310). La obra de Moses en 

Nueva York está relacionada con otro símbolo de la modernidad, el automóvil, y se 

convierte en un nuevo espacio público extrañamente privatizado. El urbanismo ofrece 

así respuesta al alma automovilística de América, concibiendo las antiguas ciudades 

como obstáculos al tráfico, lugares inhabitables de los que era necesario escapar.  

  

Los modernistas, por su parte, buscaron en los años sesenta nuevos modelos de 

modernización diferentes al modelo de la autopista; su ejemplo se sintetiza bien en el 

texto de Jane Jacobs, The Death and Life of the Great American Cities (1961). Escrito 

en un estilo íntimo y personal, la obra de Jacobs es reivindicada por Berman en el 

sentido que coincide al afirmar que el movimiento moderno ha renovado las ciudades, 

con el resultado paradójico y aterrador de la destrucción de un entorno en los que se 

podían llevar a cabo los valores de la modernidad. Asimismo alaba la perspectiva 

femenina de Jacobs en la descripción de la ciudad, su conocimiento detallista de ésta, su 

papel anticipatorio a un humanismo feminista que se desarrollaría una década después: 

la calle, el barrio y la familia de Jacobs vistos como un “microcosmos de la diversidad y 

plenitud del mundo moderno en su conjunto” (Berman, 1988, p. 340). 

 

                                               RAZÓN Y PALABRA  
Primera Revista Electrónica en América Latina Especializada en Comunicación 
                                          www.razonypalabra.org.mx

Libros Básicos en la Historia del Campo Iberoamericano de Estudios en Comunicación 
                                        NÚMERO 75  FEBRERO - ABRIL 2011



Todos estos procesos históricos son magníficamente ilustrados en Todo lo sólido se 

desvanece en el aire con ejemplos de la obra poetas como Allen Ginsberg, cineastas 

como Walter Ruttmann o Stanley Kubrick, arquitectos como Le Corbusier creadores de 

la música y la cultura popular como Jim Morrison o Bob Dylan, o artistas como Richard 

Serra. 

 

5. Perspectivas y Conclusiones 

Las raíces del mundo moderno que eclosionan de forma plena en el siglo XX se generan 

sin embargo en épocas muy anteriores. Desde esa perspectiva y para delimitar la 

amplitud de la historia de la modernidad, Berman divide esa vasta temporalidad en tres 

fases. Identifica una primera fase entre los siglos XVI y XVIII. Es un momento 

histórico en el que se producen los primeros indicios de modernidad pero en el que no 

existe una conciencia cultural sobre los valores hacia los que se desliza la sociedad. En 

un segundo período, que arranca con el movimiento revolucionario de 1790, los ideales 

de la modernidad se presentan de forma abrupta y violenta en un primer plano de la 

sociedad y la política, sin que a la postre se erradique del todo los valores tradicionales 

del antiguo régimen, de modo que, en el siglo XIX la coexistencia de ambos modelos 

haga que surjan mediante la confrontación dialéctica de ambos mundos las ideas de 

modernización y modernismo. El siglo XX traería una la tercera y última fase, en la que 

la cultura y la economía modernas se expanden primero a todas las esferas de la vida 

humana para, finalmente, la modernidad se fragmenta de tal forma que “pierde su 

capacidad de organizar y dar significado a la vida de las personas”. Berman, con 

obsesión y precisión arqueológica, desentierra cuidadosamente espíritus modernos del 

pasado como Marx, Goethe, Baudelaire o Dostoievski y explora una dialéctica de su 

tiempo que se anticipa al nuestro y nos ofrece claves sobre nuestra propia modernidad e 

identidad. 

 

Berman observa en el desarrollo dialéctico de la obra de Marx, mas que la consecuencia 

de la deriva política e ideológica, la construcción de una gran narrativa, y en ese relato 

el actor principal es la modernidad. Marx cobra una nueva dimensión, se aleja de 

simplismos ideológicos y es reivindicado como figura de la modernidad y el 

modernismo. 

 

Berman también anticipa el movimiento posmoderno, en su desdén hacia esas rémoras 

                                               RAZÓN Y PALABRA  
Primera Revista Electrónica en América Latina Especializada en Comunicación 
                                          www.razonypalabra.org.mx

Libros Básicos en la Historia del Campo Iberoamericano de Estudios en Comunicación 
                                        NÚMERO 75  FEBRERO - ABRIL 2011



del pasado, en la superación de las diversas sensibilidades del modernismo, en su 

fusión, a menudo atolondrada, de diversas disciplinas y técnicas artísticas. En definitiva 

para Berman ser modernos es “experimentar la vida personal y social como una 

vorágine, encontrarte y encontrar a tu mundo en perpetua desintegración y renovación, 

conflictos y angustias, ambigüedad y contradicción: formar parte de un universo en el 

que todo lo sólido se desvanece en el aire” (1988, p. 365). 

 

6. Fuentes 

Benjamin, W. (1969). llluminations. New York: Shocken. 

 

Berman, M. (1970). Politics of Authenticity. New York: Atheneum. 

 

Berman, M. (1988). Todo lo sólido se desvanece en el aire. La experiencia de la 

modernidad. Madrid: Siglo XXI. 

 

Berman, M. (2000). Symposium: Jaytalking in America - Response - Marshall Berman 

replies. Dissent, 47, 44-46. 

 

Berman, M. (2003). Aventuras Marxistas. Buenos Aires: Siglo XXI. 

 

Berman, M. (2005). A brief reply to Marshall Berman - Reply. Dissent, 52, 103-104. 

 

Berman, M. (2006). On the town: One Hundred Years of Spectacle in Times Square. 

New York: Random House. 

 

Binkley, S., Slater, D. (2002). Existentialism with an Historical Imagination: a round-

table discusssion with Agnes Heller and Marshall Berman. Journal of Consumer 

Culture, 2, 119-134. 

 

Forsyth, H. (2008). The energy of the city: Marshall Berman and New Year's Eve in 

Sydney. Continuum, Journal of Media & Cultural Studies, 22, 241-253. 

 

Yehoshua, A. B. (2005). A brief reply to Marshall Berman. Dissent, 52, 101-103. 
                                                           
1 Profesor Titular, Universidad de Málaga. Facultad de Ciencias de la Comunicación. Departamento de 

Comunicación Audiovisual y Publicidad. Campus de Teatinos, s/n, 29071- Málaga (España) 

fjruiz@uma.es 

 

                                               RAZÓN Y PALABRA  
Primera Revista Electrónica en América Latina Especializada en Comunicación 
                                          www.razonypalabra.org.mx

Libros Básicos en la Historia del Campo Iberoamericano de Estudios en Comunicación 
                                        NÚMERO 75  FEBRERO - ABRIL 2011


