Revista de Paz y Conflictos

E-ISSN: 1988-7221

e ¥ conflicios revpaz@ugr.es
Universidad de Granada
Espafa

Mingo Rodriguez, Alicia Maria de
Noviolencia, desobediencia civil y ejemplaridad
Revista de Paz y Conflictos, nim. 3, 2010, pp. 62-75
Universidad de Granada
Granada, Espafia

Disponible en: http://www.redalyc.org/articulo.oa?id=205016387005

Como citar el articulo &\ ' /" 9

Numero completo . -, o
P Sistema de Informacion Cientifica

Red de Revistas Cientificas de América Latina, el Caribe, Espafa y Portugal
Pagina de la revista en redalyc.org Proyecto académico sin fines de lucro, desarrollado bajo la iniciativa de acceso abierto

Mas informacion del articulo


http://www.redalyc.org/revista.oa?id=2050
http://www.redalyc.org/articulo.oa?id=205016387005
http://www.redalyc.org/comocitar.oa?id=205016387005
http://www.redalyc.org/fasciculo.oa?id=2050&numero=16387
http://www.redalyc.org/articulo.oa?id=205016387005
http://www.redalyc.org/revista.oa?id=2050
http://www.redalyc.org

issn: 1988-7221

az y conflictos

ano 2010

ndmero 3

Recepcién: 10/05/2010

Aceptacion: 19/05/2010

Noviolencia, desobediencia civil y ejemplaridad.

UNA APROXIMACION AL PENSAMIENTO ETICO-POLITICO DE M. GHANDI

Nonviolence, civil disobedience and exemplarity.

AN APPROACH TO GHANDI'S ETHICAL AND POLITICAL THOUGHT

Alicia Marfa de Mingo Rodriguez

Universidad de Sevilla
«El hombre no-violento no anuncia que algo nuevo vaya
a suceder en el futuro; anuncia, por el contrario, que algo
nuevo estd ya sucediendo ahora. O, mejor atin, que é|
hace que suceda»
BERrriGAN, 1979: 178
Resumen:

Este articulo intenta mostrar la intima conexién entre el espiritu que anima la noviolen-
cia en Mahatma Gandhi y la modalidad de préctica de dicha noviolencia que representa
la desobediencia civil. No sélo se aborda aquella noviolencia y esta desobediencia en sus
rasgos bésicos, destacdndose la perplejidad que suscita la noviolencia en su asimetria e
irreprocidad (respecto al acto agresivo), sino que expresamente se intenta articularlas
de cara a pensar la relevancia de ambos conceptos para una educacion y filosofia para la
paz. Es por ello por lo que se hace imprescindible traer a primer plano la importancia
del compromiso, la responsabilidad y el sacrificio que comporta la noviolencia, a fin
de que se los pueda hacer trascender socialmente bajo la modalidad (decisiva en una
cultura de paz) de ejemplaridad y autoridad, muy relevantes para que la noviolencia
gane prestigio social real (y no un prestigio utépico).

Palabras-clave: Gandhi, Noviolencia, Desobediencia civil, cultura de paz, sacrificio,
ejemplaridad, autoridad.

Abstract:

This work attempts to show the intimate tie existing between the spirit of Mahatma
Gandhi’s nonviolence and the practice of nonviolence as civil disobedience. We are
going not only to deal that nonviolence and this civil disobedience in their basic fea-
tures, highlighting the perplexity raised by nonviolence in its asymmetry and irreci-
procity (with regard to the aggressive act), but expressly we try to articulate a view in
order to think the relevance of both concepts for education and philosophy for peace.
It is for this reason for what it is essential to bring to the fore the importance of com-
mitment, responsibility and sacrifice that entails nonviolence, so that it could make
them come out socially in the form (crucial in a culture of peace) of exemplarity and
authority, highly relevant in order that nonviolence gains a real social prestige (and not
a utopian prestige).

Keywords: Gandhi, Nonviolence, Civil Disobedience, Culture of Peace, Sacrifice,
Exemplarity, Authority.



issn: 1988-7221

az y conflictos

ano 2010

ndmero 3

1 . Aunque Polemos no
podria concentrarse sobre
todo en la violencia. Se trata
mas bien del conflicto, de la
lucha o de la pugna (entre
contrarios).

Noviolencia, desobediencia civil y ejemplaridad

1. Este hombre piensa, y no es peligroso.

Como se recordard, aquel titulo de uno de los optsculos mds conocidos de Immanuel
Kant (me refiero a La paz perpetua) no era, como nos confiesa el propio autor, sino
la inscripcidn satirica que un hostelero holandés habia puesto en la puerta de su casa,
debajo de una pintura que representaba un cementerio. Kant, al respecto, se preguntaba
hacia 1795 si estaria «dedicada a todos los “hombres” en general, o especialmente a los
gobernantes, nunca hartos de guerra, o bien quizd sélo a los filésofos, entretenidos en
sofar el dulce suefio de la paz» (Kant, 1979: 89). Una pregunta no poco extrafa, en la
medida en que no siempre fue comun a los filésofos, desde luego, ese “dulce suefio de la
paz”. No dejaria de ser un lugar comin recordar cémo desde el comienzo del filosofar,
ya en los fragmentos de Herdclito, lejos de admitirse ese suefo, se afirmaba que Polemos
es el padre de todas las cosas’. Pero también es cierto que la inteligencia del fildsofo se
inclina con frecuencia no del lado de lo real —en el sentido del tipico “realista’-, sino
que mids bien, guiado por el resto casi ineludible de platonismo implicito en sus gestos
de pensamiento, se inclina del lado del Ideal, oponiendo éticamente el Deber al Ser o al
acontecer, desde la confianza profunda en ¢/ cielo estrellado sobre la cabeza y la ley moral en
el corazdn. Frente al cielo estrellado de la Paz —y por utilizar el simil que brinda la caida
de Tales cuando contemplaba el cielo-, el hoyo en que cae el filésofo que suefia el dulce
suefio de la paz serfa como el triunfo del dolor y la muerte en los innumerables (pasados
y desgraciadamente porvenir) campos de guerras y batallas, y en la violencia cotidiana.

En todo caso, seguramente en su introduccién a La paz perpetua, Kant pretendia ante
todo proponer una especie de, digdmoslo asi, “aviso” para que, dada la (presunta)
ingenuidad e inoperancia del gesto filoséfico, el politico dejase espacio de holgura a la
reflexion, procurando que quedase a salvo la libertad de pensamiento. Kant se escuda
y excusa en la presunta inocencia e inocuidad de un “intelectual” fildsofo. En dltimo
término, ;quién temeria al filésofo? En todo caso, al final de su opusculo, Kant pide
que los politicos convoquen y consulten a los filésofos, que cuenten con ellos porque
-pese a su ingenuidad- tal vez pudiesen brindarles buenos consejos. Y que no recurriesen
Unicamente a los juristas, de los que Kant dice que tienen una irresistible inclinacién,
muy propia de su empleo, a aplicar las leyes vigentes, «sin investigar si estas leyes no
serfan acaso susceptibles de algtin perfeccionamiento» (Kant, 1979: 130).

En fin, habria resultado fascinante un encuentro entre el “ingenuo e inoperante” filésofo
(Kant) y aquel mediocre abogado hindt que a finales del S. XIX estudia Derecho en
Londres y, tras varias experiencias profesionales desafortunadas, marcha a Sudéfrica,
donde -si se me permite decirlo asi- le espera un giro radical en su “destino”. Aparte
de jurista, le interesa el mundo de las ideas —especialmente las ideas de hombres como
Tolstoi o Thoreau, que preconizaban la desobediencia civil. Gandhi no era filésofo, y
aunque nadie lo hubiera adivinado por su aspecto, lo cierto es que estaba a punto de
decidir: a) no inclinarse ante las leyes vigentes; b) pensar que las leyes son susceptibles de
perfeccionamiento; y ¢) no ser ni ingenuo, ni inoperante. En suma, habia decidido no
parecerse a aquel esterotipo de jurista que manejaba Kant. En Suddfrica estaba a punto
de dar una leccién, y no sélo a los policias que reprimieron su protesta por tener que
portar un visado especial —ahora me refiero a ello. Iba a dar una leccién que también
iba a ser la del poder de las ideas, tan peligrosas que no sélo iban finalmente a costarle
la vida, sino que iban a poner en cuestién a todo un Imperio.



issn: 1988-7221

az y conflictos

2010

ano

ndmero 3

2 . Para referirse al pacifismo
finalista, Bobbio ofrece dos
interpretaciones de la natura-
leza humana que sustenta-
rian, a su vez, dos tipos de
razones motivantes de la gue-
rra: como consecuencia de

un mal moral, o bien, como
consecuencia explicable en
términos médico-psicolégicos
y sociolégicos; en este ultimo
caso, la solucioén serfa una
terapia o vacuna.

3 . Resulta tremendamente
estimulante y esperanzador el
modo en que han proliferado
los institutos, asociaciones vy,
en general, estudios e investi-
gaciones sobre la no-violencia
-0, si se prefiere: noviolencia
(Cf. Lopez, 2004b, 783-795)- en
los ultimos afnos. En nuestro
pafs ha destacado el Instituto
de la paz y los conflictos, con
sede en la Universidad de Gra-
nada, o la Asociacién Espanola
de Investigacion para la paz, asi
como la Cdtedra de la Unesco
de Filosofia para la Paz, con
sede en la Universidad Jaume
| de Castelldn. Sorprende la
abundancia y calidad de los
estudios sobre la Paz y otras
cuestiones a ella vinculadas
que se han desplegado espe-
cialmente en nuestro pafs. Para
verificar la enorme consistencia
de este drea de estudios basta-
ria consultar la Enciclopedia de
pazy conflictos, dirigida por Dr.
Lopez (2004a).

4 . Para una justificacion de
escribir “Noviolencia”sin guion
de separacién, vid. Lopez,
2004b: 784.

5 . El autor Lopez insiste en
que la noviolencia no se con-
funde, en absoluto, con debili-
dad, apatia o miedo, y que no
es precisamente un arma de
los débiles (Lopez, 2000: 329).
En otro lugar (Lopez, 2004: 496)
recuerda cémo Gandhi distin-
gue, pertinentemente, entre
tres tipos de noviolencia: la del
cobarde (vid. nuestra nota 16),
la del débil y la del fuerte. Es
imprescindible no olvidar que
la noviolencia no se deduce
de debilidad alguna, a fin de
desactivar, entre otras posibles
criticas, la topica critica nietzs-
cheana que vislumbra en acti-
tudes basicamente “cristianas”
o similares (en general, en

Noviolencia, desobediencia civil y ejemplaridad

Habria sido necesario que el (aparentemente) ingenuo e inoperante filésofo al que se
refiere Kant se tornase Agente, o Activista. Y que fuese al servicio de la Paz como pudiera
seguirse defendiendo la oportunidad de pensar y actuar. Quizds la Paz necesita que pen-
semos, o que nos eduquemos y nos eduquen en pensar que, después de todo, lo esencial
no fuese situar el problema en la pregunta acerca de si el amasijo instintivo humano
impedirfa cualquier ensonacién de la paz, porque fuésemos constitutiva e irremediable-
mente agresivos, o en si, de otro modo, por algiin medio de manipulacién biogenética
pudiésemos “transformar” la agresividad humana bajo la forma de “normas” para el
parque humano (Sloterdijk, 2000; Bobbio, 1992: 82-86)>. Este realismo y pesimismo
no suscitarfan demasiadas —ni muy creativas- ideas. Para nosotros, por el contrario, creo
que mds bien se trata, de cara a la cuestidn de la paz posible, de la autopoiesis que define
ala cultura, a la educacién y a la formacién (Bildung) de los individuos y los pueblos,
es decir, a esos “mapas de ideas” en atencién a los cuales somos los humanos capaces de
construir una casa (a diferencia de como un castor construye la suya en el rio) o disenar
un aparato de refrigeracion (Geertz, 1989: 187-192). De ser asi, no habria realmente
ideas inocentes respecto a este asunto de la paz, que mientras se plantee como problema,
en realidad jamds dejard de suscitar —serfa casi imposible que as{ fuese- el aliento que
llamamos “utépico”, porque se reconocerd fécilmente que pocos deseos habran recorri-
do la historia y las culturas con mds frecuencia e intensidad que el de la Paz: firmar la
paz, preservarla, ddrnosla, pensarla... o, en definitiva, hacer las paces (Martinezm 2001,
2005). De esa autopoiesis a que me referia hace un momento se inferiria que la cultura
para la paz no es separable de una educacion para la paz’. Lo que en ella se anuncia
no sé si es “peligroso”, pero si al menos es temible para muchas instancias de poder,
alld donde se las encuentre, pues la noviolencia reserva muchas sorpresas a quien sélo
confiase en armas y pufios.

Y ahora si que estarfamos bien predispuestos para poder comprender lo que Daniel
Berrigan dijo de Gandhi, a saber:

2. «Este hombre estd desarmado y es peligroso» (Berrigan, 1974: 180).

...mds peligroso de lo que podria habérsele ocurrido a cualquiera que no concibiese mds
paz que la que pudiese instaurar o defender “el Poder”. Se equivoca quien confunde, con
apresuramiento, noviolencia con paz, sin mds. En realidad, digdmoslo ya, la noviolencia
no equivale inmediata y llanamente a la paz, sino a una dindmica que tiene por limite,
dirfamos que casi ideal o regulativo, el minimo recurso posible a la violencia, y en primer
lugar y sobre todo, a la violencia fisica, habiéndose desplegado esa idea de noviolencia
en un contexto, como aquel en el que Gandhi vivié, de conflicto bdsicamente politico.
La noviolencia' no rehuye el conflicto, al que pretende elucidar por una via de no agresion.
Y, por otra parte, si no equivale a paz, la noviolencia a que nos referimos aqui tampoco
se identifica con pasividad alguna (Bobbio, 1992: 77-78)°. Casi en ninglin tedrico de
la noviolencia es asi, y menos, si cabe, en Gandhi, como ya veremos. Si debiéramos
senalar, antes de proseguir, que si noviolencia no equivale a paz ni a pasividad (luego
insistiré mds en ello), tampoco equivale simplemente -y con ello pienso en la “diferencia
especifica’ quizds principal que individaa la noviolencia como Ahimsa, expresamente
en el pensamiento de Gandhi- a una mera “estrategia’, sino a lo que podriamos estimar
como una “actitud espiritual” irreductible a cualquier concepcién “pragmdtica” o “poli-
tica”, si por politica se deja entender un comportamiento, razonamiento o estrategia



issn: 1988-7221

az y conflictos

2010

ano

ndmero 3

torno al amor y la caridad) un
caso encubierto de debilidad
decadente.

6 . No en vano, asi comienza
la narracion de Gandhi, el film
de Attenborough basado en la
obra de John Briley, en 1982.
La colaboracién entre director
y guionista volvié a dar fruto en
1987 con Cry Freedom (Grita
libertad en nuestro pais). Si la
configuracion epocal de las
mentalidades colectivas se
deja rastrear con eficacia, en
muchas ocasiones, atendien-
do a los grandes medios de
comunicacién y, en concreto,
a la industria cinematogréfica,
sin duda es del todo sintomati-
ca esta década de los ochenta,
con los dos filmes del calibre
de estos citados, muy ética-
mente comprometidos, y con
gran éxito de critica y publico.
El fin de la guerra fria se pro-
duce a finales de la década de
los afos 80 y es, justamente,
al principio de esa década,
desde que Juan Pablo Il toma-
ra el pontificado (1978), cuan-
do comienza el activismo del
sindicato polaco “Solidaridad”.

7 . Puede consultarse Pontara,
2004: 493-498.

Noviolencia, desobediencia civil y ejemplaridad

no supeditado al fondo moral y espiritual del obrar. Lo extraordinario del pensamiento
de Mahatma Gandhi procede de la confluencia que en €l se produce entre Oriente
y Occidente, entre Hinduismo y Cristianismo, pero también entre Academia, Vida
publica y Activismo politico.

La situacién descriptiva de partida, bdsicamente intuitiva, podria ser, por ejemplo,
la siguiente®. Ante la injusticia provocada por la exigencia de que todo ciudadano no
blanco, aun siendo stibdito britdnico, debiese llevar consigo un visado especial en la
Sudéfrica del Imperio Britdnico, alld por el ano 1893, y después de haber sido arrojado
por la fuerza de su vagén de tren de primera clase por ser “negro”, pese a tener pagado
su correspondiente billete, el joven abogado Gandhi decide poner los medios para
enmendar dicha situacién de injusticia’. En un acto piblico, no violento, consciente y
politico, contrario a la ley imperante, cometido con el propdsito de ocasionar un cambio en
la ley o en los programas de gobierno, Gandhi, acompanado de algunos hindies mds, y,
por supuesto, ante la mirada de la policia, atenta primero, luego escandalizada, después
iracunda y finalmente espantada y sorprendida, decide una quema publica de tales
visados, sin que pueda evitar ser fisicamente agredido por los agentes. La expectativa de
agresividad, en la que podria esperarse que interviniesen puiios, palos o pistolas, se torna
en una situacién en la cual lo que prima es el contexto genuinamente comunicativo, sus-
ceptible de ser abordado (en términos de “sorpresa’, “interrogacién”, etc.) desde lo que
Vicent Martinez ha llamado el “giro epistemoldgico” en la “filosoffa para hacer las paces”
(Martinez, 2001): los agresores no podrian por menos que tornarse “reflexivos” respecto
a su acto de violencia fisica, quedando “emplazados” ante la inquictante posibilidad de
atisbar que el “conflicto” pudiera resolverse de otro modo. Como ha reconocido Mas,

«ante situaciones conflictivas donde el poder se reconoce desequilibrado (una parte es més
débil que la otra), la noviolencia se propone como un elemento que aspira a reequilibrar
la situacién, frenar la espiral, proponiendo acciones que promuevan el “empowerment”, el
“empoderamiento”, la adquisicién de poder por parte de la parte mds débil» (Mas, 2004: 386).
De este modo, estarfamos en la antesala de acceder a los rasgos bdsicos de la noviolencia
(Lépez, 2004b: 786-789). Lo que se ha de retener del anterior breve relato no es la
anécdota sino, sobre todo —si se nos permite decirlo asi-, la sorprendida mirada de la
policia ante la reaccién del propio Gandhi en el sentido de no-devolver la agresién. Lo
decisivo, la estrategia misma, consiste en ir contracorriente de la primitiva inercia de la
reciprocidad (en el fondo, una “versién” de la ley fisica “de accién y reaccién”), que sin
duda ha encontrado en el mundo humano la expresion, muy conocida, del ojo por ojo,
diente por diente. Ante la no-devolucién de la agresion, queda en algiin sentido “desar-
mado” el agresor, en la medida en que la incertidumbre es ya una suerte de desarme. La
tdctica de Gandhi es, pues, la de conducir el conflicto a una zona, inquietante y muy
tensa, de asimetria e irreciprocidad. El mismo nos lo expresé con suficiente claridad:

«La noviolencia no consiste en “abstenerse de todo combate real contra la maldad”. Por el con-
trario, veo en la noviolencia una forma de lucha més enérgica y més auténtica que la simple ley
del talién, que acaba multiplicando por dos la maldad. Contra todo lo que es inmoral, pienso
recurrir a armas morales y espirituales. No deseo embotar el filo del arma que me presenta
el tirano, utilizando un tajo mds cortante todavia que el suyo; procuraré apagar la mecha del
conflicto sin ofrecer ninguna resistencia de orden fisico. Mi adversario tiene que quedar sujeto
por la fuerza del alma. Al principio quedard desconcertado; luego tendrd que admitir que esta
resistencia espiritual es invencible. Si se pone de acuerdo, en vez de sentirse humillado, saldrd



issn: 1988-7221

az y conflictos

ano 2010

ndmero 3

8 . Para un desarrollo de las
ideas con que a continuacion
caracterizaremos el pensa-
miento de Gandhi, cfr. Fraga,
2000: 27 y ss. Sobre la impor-
tancia de la conviccion, vid
Lopez, 2000: 329.

Noviolencia, desobediencia civil y ejemplaridad

de ese combate mds noble que antes. Podria objetarse que es ésta una solucién ideal. Estoy
totalmente de acuerdo» (Gandhi, 1975: 137).

3. Ahimsa. La noviolencia como conviccion.

Se podria pensar que, no en vano, quien esto sostiene es un habil profesional de la
abogacia que utiliza diestramente una sibilina estrategia para extraer algin rendimiento
politico, aprovechando con acierto incluso los materiales culturales y religiosos que
encuentra en su entorno. Tal sospecha resulta absolutamente defraudada conforme se
va desplegando su proceder y se atiende a las razones con que avala su modo de pensar
y obrar. Se descubrirfa, entonces, que la propuesta de Ahimsa defendida por Gandhi
hunde sus raices, indudablemente, en una espiritualidad y una religiosidad sin las cuales
no se habrfa introducido en los senderos pricticos con semejante conviccién® (y de nuevo
cobra vigencia, al menos en cierto modo, el giro epistemoldgico). Es su pasion por la verdad
la que —si hemos de creer sus propias palabras- gufa todo su esfuerzo, conduciéndole a
identificar la verdad como absoluto con Dios, en la que podria ser su tinica o al menos su
mdxima afirmacién metafisica, de la que se desprende toda una concepcién del mundo
y del hombre. En tal sentido, la verdad no habria de ser entendida, para Gandhi, como
una abstraccién, sino que deberfa ser identificada con la vida, que nos sobrepasa y no
comprendemos, al tiempo que es también nuestra propia vida y la de los seres que nos
rodean, siendo el hombre, como manifestacién suprema de la vida, responsable de ella.

Puede entenderse, entonces, que se apela a un hombre que se debe al Absoluto, pero no
de modo pasivo, sino radicalmente activo, en tanto que es libre y responsable, y al que
esta metafisica va a impulsar a una moral resumible en la noviolencia entendida como
Abimsa, palabra extraida del Giza, libro sagrado hindt. Ahimsa como respeto a la vida,
pero todavia mds profundamente, como amor universal, rasgo en el que coincidiria con
la perspectiva cristiana a los ojos de Gandhi. Con sus propias palabras:

«En un sentido positivo, la ahimsa significa un méximo de amor, una caridad perfecta. Si soy
noviolento, rengo que amar a mi enemigo [...]. La ahimsa, para ser eficaz, exige la intrepidez
y el respeto a la verdad. En efecto, no se puede temer ni asustar al que se ama. De todos los
dones que se nos han hecho, el de la vida es sin duda el mds precioso. El que hace el sacrificio
de ese don, desarma toda hostilidad. Abre el camino a la comprensién mutua de los adversarios
y a un arreglo honroso del conflicto. Nadie puede hacer de verdad una entrega de ese tesoro,
sin verse libre de todo miedo. Es imposible ser a la vez cobarde y noviolento. La ahimsa es
sinénimo de valentia ejemplar» (Gandhi, 1975: 136-137).
Valentia —asi pues- para exponer la propia integridad fisica e incluso entregar la vida,
y, més préximamente, valentia para renunciar al egoismo que buscase nuestro propio
provecho y la inmediata e irrespetuosa destruccion del enemigo; la bsqueda del bien
del enemigo, tanto como del propio bien, se traduce en una renuncia a la injusticia.
La lucha por la justicia sin desfallecimiento y sin desdnimo ante eventuales objetivos
no logrados tomard el nombre de Sazyagraha —firmeza en la verdad- dando nombre al
movimiento gandhiano.

No comprenderiamos adecuadamente el pensamiento de Gandhi si no consideramos
que, al igual que no utilizé la religién con fines exclusivamente politicos, tampoco
confundié politica y religién, puesto que esta tltima apela a la intimidad humana y
exige una respuesta personal. Ahora bien, al considerar Gandhi al hombre como unidad,
estima que su modo de proceder, también politico, brota de su enraizamiento religioso,
del mismo modo que su religiosidad debe tener expresién préctica (noviolencia).



issn: 1988-7221

az y conflictos

2010

ano

ndmero 3

9 . No creo que Malem con-
siga probar que en realidad
Gandhi no fue un defensor de
la desobediencia civil (Malem,
1988: 84-92). En todo caso,
habria una desobediencia civil
con especificos rasgos gand-
hianos.

10 . «La resistencia pasiva
es un método que permite
defender todo derecho que se
encuentre amenazado, hacien-
do recaer sobre si mismo los
sufrimientos que se pueden
derivar. Pasa lo contrario con
la resistencia armada. Cuando
me niego a hacer una cosa
que repugna a mi conciencia,
apelo a las fuerzas del alma.
Supongamos que el gobierno
implanta una ley que me toca
en alguno de mis intereses.
Si recurro a la violencia para
hacer abrogar la ley, empleo lo
que puede llamarse la fuerza
del cuerpo. Por el contrario, si
no obedezco ala ley a costa de
incurrir en las sanciones previs-
tas, utilizo la fuerza del alma; y
esto supone un sacrificio para
mi mismo» (Gandhi, 1975:131-
132).

11 . Cfr. Rawls, 1979: 404-409,
asf como Garcfa, 2001: 29-31.

12 . Cfr.ladistincion de Bobbio
(1992: 75-78 y 82-86) entre la
noviolencia como momento
del pacifismo instrumental y el
"espiritualismo” del pacifismo
finalista, en la que también
creemos puede situarse la
propuesta gandhiana, y que
presentaria una busqueda més
profunda de la causay solucion
del problema que plantea la
violencia.

13 . Casado da Rocha cita a
Randle, 1998: 67.

Noviolencia, desobediencia civil y ejemplaridad

4. La desobediencia civil.

Decia al comienzo del epigrafe 2 que la noviolencia no se identifica simplemente, en
absoluto, con la paz, ni con la debilidad o la pasividad. No debe, pues, desorientarnos ni
confundirnos la negacién (“no-") en el término “noviolencia”. No se trata de inactividad
alguna —ni de, como suele decirse hoy, “pasotismo”. Para Gandhi,

«la noviolencia no tiene nada de pasivo. Por el contrario, es la fuerza mds activa del mundo...
Es la ley suprema. No he encontrado ninguna situacién que me haya desconcertado por
completo en términos de noviolencia. Siempre ha llegado a tiempo algiin remedio» (Gandhi,
1975: 142).
De ahi que sea en este sentido en el que Gandhi rechace a veces la expresion “resistencia
pasiva’, que utilizé en algunas ocasiones, en tanto que parece negar la accién, ademds de
inducir a error pareciendo atribuir la noviolencia a débiles o a cobardes (Gandhi, 1975:
147). Para verificar que la noviolencia no es pasiva puede recurrirse al caso, estudiado en
el marco general del derecho a la resistencia, de la desobediencia civil, que hizo cosechar
a Gandhi su primer “éxito” en Sudéfrica. La expresion procede bdsicamente de Henry
David Thoreau, cuando en 1849 publica su Civil Disobedience (Thoreau, 1994). Thoreau
se negd a pagar los impuestos a un Estado que, ademds de esclavista, los empleaba para
hacer una guerra injusta contra México (Casado da Rocha, 2001: 39). Se ha de notar —y
ello es tremendamente importante- que el calificativo de “civil” se aplica porque quien
practica la desobediencia no cree transgredir los deberes que impone la ciudadania, sino
mds bien se ve obligado a desobedecer para continuar siendo un buen ciudadano (Bobbio,
1997: 117). Pues bien, para Gandhi

«la desobediencia, para que sea civil, tiene que ser sincera, respetuosa, mesurada y exenta de

todo recelo. Tiene que apoyarse en principios muy sélidos, no verse nunca sometida a caprichos

y, sobre todo, no dejar que la dicte nunca el odio o el rencor» (Gandhi, 1975: 144)°.
No en vano, que la noviolencia gandhiana como Ahimsa no es meramente una estrategia
pragmdtica se comprenderd mejor al considerar que la posibilidad del sacrificio constituye
un refuerzo extremadamente valioso del gesto politico, razonado, de la desobediencia
civil'®. Y un refuerzo exterior tanto a la estricta argumentacién y razonamiento que
debe apoyar al desobediente, como a cualquier conviceion que se resolviese, en tltima
instancia, en veleidad psicoldgica o en mera estrategia instrumental.

En realidad, cuando se describié sumariamente (en el epigrafe 2) aquella protesta pro-
movida por Gandhi en Sudéfrica, a raiz de ser expulsado del tren, lo hicimos siguiendo
literalmente la definicién rawlsiana de la desobediencia civil. En efecto, para Rawls dicha
desobediencia constituye un «acto publico, no violento, consciente y politico, contrario
a la ley, cometido con el propédsito de ocasionar un cambio en la ley o en los programas
de gobierno» (Rawls, 1979: 405). Por mds que podria llevarse a cabo un “recorrido”
minucioso de esta caracterizacién, a la que les remitimos pero que no podemos repro-
ducir aqui'?, ya que en este contexto resultarfa imposible una penetracién exhaustiva en
el concepto de desobediencia civil, si nos gustarfa sefialar, para sitcuarnos en disposicion
de comprender lo que diferencia la Ahimsa gandhiana de la mera noviolencia®, que la
definicién que acabamos de recordar no agota completamente la caracterizacién de la
misma llevada a cabo por el propio Rawls. De la definicién anterior no se ha explicitado
1°) el rasgo de aceptacién del marco constitucional, lo que aparta a la desobediencia
civil de la desobediencia que pudieramos considerar “revolucionaria’, y 2°) el rasgo en
virtud del cual se ha de aceptar el castigo o represién que pueda derivarse del gesto de



issn: 1988-7221

az y conflictos

2010

ano

ndmero 3

Noviolencia, desobediencia civil y ejemplaridad

desobediencia. No: en efecto, la desobediencia civil no es nada “divertida”, si se nos
permite decirlo asi, ni siquiera tiene aureola alguna de romanticismo o malditismo (en
tanto no se la podria vincular al delito comtn) (Garcia, 2001). Es muy importante este
segundo rasgo afadido a la definicién rawlsiana de la desobediencia civil, que quizds
Rawls deberia haber incluido en la definicién misma. En este sentido, parece oportuno
recordar las palabras de Gandhi, con las que afirma que

«No soy un visionario. Pretendo ser un idealista que tiene sentido de la realidad. La religion
de la noviolencia no estd reservada tinicamente a los 7ishis y a los santos. Estd destinada a todo
el mundo. La noviolencia es la ley de nuestra especie por la misma razén que la violencia es la
ley de los brutos [...]. La dignidad humana exige que el hombre se refiera a una ley superior,
que haga vibrar la fuerza del espiritu.

He procurado que tenga nuevamente vigencia en mi pais la antigua ley del sacrificio de si
mismo. Pues el Satyagraha y sus dos prolongaciones, la no-colaboracién y la resistencia civil,
no son mds que palabras nuevas para traducir las ideas de sufrimiento y de renuncia [...].

Para ser eficaz, la noviolencia exige una voluntad decidida de aceptar el sufrimiento. No se trata
ni mucho menos de una sumisién servil a la voluntad del tirano, sino de oponerse con toda el
alma a sus abusos. Al respetar esta ley de nuestro ser, un solo individuo puede llegar a desafiar
todo el poder de un imperio basado en la injusticia y, dejando a salvo su honor, su religién
y su alma, conseguird quebrantar los cimientos de ese imperio o promover su regeneracién»

(Gandhi, 1975: 152-153).

Si, como dijimos, la noviolencia rompe la inercia de la reciprocidad en la devolucién
de la agresion, ahora también se puede comprobar que la publicidad del gesto de des-
obediencia y la aceptacién de la pena impuesta a la transgresion es la contrarréplica
perfecta al “tirar la piedra y esconder la mano”, propio de un gesto politico o prictico
de escasisimo prestigio moral. El “reforzamiento” de la aceptacién de la responsabilidad
es una prueba de autenticidad e implica un sacrificio, una suerte de heroismo en las
antipodas del conformismo, y es en este punto en el que, nos parece, la desobediencia
civil entra de lleno no simplemente en una capacidad para denunciar y razonar, sino
en una actitud espiritual que requiere de una fortisima conviccién moral o, por decirlo
de otro modo, hace referencia a un gesto de “pensar por si mismo” que también resulta
comun a la objecién de conciencia (de la que encontramos un buen ejemplo, muy peda-
gbgico, en Antigona).

Si bien la justificacién de la desobediencia civil no se confunde con un acto intimo de
conciencia psicoldgica, la fuerza que requiere el paso de la desobediencia “en la teorfa”
a la préctica exige un fuerte convencimiento, ser fiel —lo decia el propio Gandhi- a “la
voz de la conciencia”. Es indudable que con ello se entronca, pues, con una de las mds
venerables tradiciones de la lucidez occidental. Y ello porque la desobediencia civil exige,
en el horizonte de la noviolencia, asumir la soledad de la rebelién (incluso aunque no se
trate de un individuo, sino de un grupo). El pensar por uno mismo, primera maxima del
sensus communis logicus kantiano (Kant, 1981: 199-200), que alude explicitamente a una
razén “nunca pasiva’, no se desenvuelve en el vacio de la mera posibilidad, sino, como
lo formula el propio Kant, en un atreverse (el término alemdan es habe Mut, equivalente
al conocido sapere aude: de “audeo”, osar, atreverse), es decir, en un osar, en un arrojo
especial, se lo llame salida de la minoria de edad o de otro modo, y siempre apuntando
a un trascendimiento de los limites de la conciencia propia. En el caso de Gandhi, ya
ha sido dicho antes, a lo que se apunta es a la verdad y a la justicia, por cuanto una /ey
injusta, ilegitima —promulgada por alguien sin poder para ello- o0 70 vdlida —anticonsti-



issn: 1988-7221

az y conflictos

2010

ano

ndmero 3

Noviolencia, desobediencia civil y ejemplaridad

tucional (Bobbio, 1997: 117)- habria de mover a la desobediencia civil para combatitla.
De este modo, la principal fuente de justificacién de la desobediencia civil serfa

«la idea, religiosa en origen y posteriormente laicizada en la doctrina del derecho natural, de
una ley moral que obliga a los hombres en cuanto hombres, y que, como tal, obliga indepen-
dientemente de toda coaccidn, es decir, en conciencia; y se distingue de la ley de la autoridad
publica, que obliga s6lo exteriormente y si lo hace en conciencia es sélo en la medida en que se
adecua a la ley moral. Atn hoy, los grandes movimientos de desobediencia civil, desde Gandhi
a Martin Luther King, han tenido una fuerte impronta religiosa. En cierta ocasién, Gandhi
se dirigié de este modo a un tribunal que lo juzgaba por un acto de desobediencia civil: “Me
atrevo a hacer esta declaracién no ciertamente por eludir el castigo que deberd imponérseme,
sino para demostrar que he desobedecido el orden que se me ha impuesto no por falta de
respeto a la autoridad legitima, sino para obedecer a la ley mds elevada de nuestro ser: la voz
de la conciencia’» (Bobbio, 1997: 124-125).
A juicio de Bobbio, la otra fuente histdrica es la iusnaturalista, que declara la primacia
del individuo frente al Estado, con derechos originarios e inalienables, y cuyo mayor
tedrico (especificamente del derecho a la resistencia) serfa John Locke. Verfamos que el
horizonte dltimo de la desobediencia civil nos puede remitir a la defensa de los derechos
humanos'y a la escucha de la voz de las minorias. Por esta razén, la desobediencia civil
es un mecanismo dinamizador, nada despreciable, y se dirfa que casi imprescindible,
de una democracia no adocenada en el conformismo acomodaticio o el simple voto de
la mayoria -que quizds la condenarfan al estatuto de democracia meramente formal
(Mingo, 2003). Estamos de acuerdo en afirmar, pues, que

«si la politica la entendemos como la formacién discursiva de la voluntad comin, entonces la
representacion sélo tiene sentido como una cuestién técnica, como un mecanismo para suplir la
imposibilidad fictica de la participacién igual y efectiva en la toma de decisiones [...]. Pero esto
no significa que podamos hacer dejadez, como nos recordaba Rousseau, de nuestra autonomia,
de nuestra capacidad para conducir nuestra propia vida individual y colectiva. Significa mds
bien que debemos buscar una conexién interna entre el sistema representativo y el «todos»
caracteristico de la democracia. Es decir, abrir nuevas vias de participacién que complementen
a las juridicamente institucionalizadas. No podemos reducir lo politico al poder administrativo,
al estado. Debemos conceptualizar el papel que desempenan y pueden desempefiar la sociedad
civil y la opinién publica, como canales de participacion, en esta formacién democratica de
la voluntad colectiva» (Garcfa, 2001: 27).

5. Noviolencia y prudencia.

Volviendo a una afirmacién anterior, recordemos que lo que tiene de provocativa la
noviolencia es su transgresion de la simetria en la reciprocidad tipica de agresor-agredido.
La réplica del agredido que asume la noviolencia seria “desmesurada”, en la estricta
medida en que contraviniese la expectativa del agresor, al que obligaria a una violencia
creciente, hasta culminar en la muerte, o a cambiar de actitud y tornarse reflexivo. Esta
serfa una de las criticas que la propuesta gandhiana puede recibir, en tanto que en vez
de conseguir una disminucién de la violencia, se provocase su acrecentamiento vertigi-
noso. Asi, algunos autores como Rawls matizan que este tipo de estrategia puede tener
vigencia en una sociedad “casi” justa, podriamos decir, democrdtica (Rawls, 404). En
el caso concreto de Gandhi, se dirfa que tuvo la “suerte” de toparse con un enemigo
civilizado. El “enemigo” fue, tanto en el caso de Sudéfrica como en el de la India, el
Imperio inglés. Aquella disimetria que utiliza como arma el pacifista desobediente civil
requiere de la esperanza en un resquicio de justicia, razonabilidad y vergiienza -e incluso
compasion- en quien detenta el poder.



Noviolencia, desobediencia civil y ejemplaridad

issn: 1988-7221

az y conflictos

2010

Podrd discutirse ampliamente, asi pues, si la prictica de esa asimetria e irreciprocidad
es efectiva en situaciones extremas de violencia (por ejemplo, pensemos en el campo de
exterminio nazi o, imaginémoslo, en el contexto de las masacres genocidas entre hutus
y tutsis en Ruanda, en 1994). En 1939, Buber pregunté a Gandhi, cuando éste sugirié
que los judios practicasen la resistencia no violenta contra los nazis, si era consciente

ano

ndmero 3

de lo que significaba el campo de concentracién. Le decia Buber que

«cabe combatir la irracionalidad de ciertos seres humanos con una actitud efectiva de novi-
olencia porque siempre queda un hélito de esperanza de que, paulatinamente, entren en razén;
pero uno no puede enfrentarse mansamente a una diabélica apisonadora que lo barre todo a
su paso. Hay ciertas situaciones en las que del saryagraha de la fuerza espiritual no emana un
satyagraha de la potencia de la verdad. La palabra “mdrtir” significa testigo, pero si no existen
hombres ;quién va a dar testimonio?» (Casado da Rocha, 2001: 49).
En tal sentido, por ejemplo, George Orwell, que reconocié la nobleza y valentia de
la actitud de Gandhi —en tanto no rehufa enfrentarse al mal y a la injusticia- aunque
la consideraba inhumana, crefa, sin embargo, que Gandhi no llegd a comprender la
naturaleza del totalitarismo porque su experiencia negociadora se limité al gobierno
britdnico; en su opinién, la suerte de la sazyagraha en la Rusia de Stalin o en la Alemania
de Hitler habria sido bastante diferente. Aunque también existe el contracjemplo de la
resistencia danesa contra los nazis, que tuvo éxito utilizando la desobediencia civil y la
resistencia no violenta (Casado da Rocha, 2001: 50)'4. Ademds, con la amenaza de la
guerra nuclear reconoce que la estrategia gandhiana adquiriria un nuevo valor.

En todo caso, y para no confundir prudencia con actitudes pusildnimes, ademds de
ratificar la no-debilidad de la noviolencia —que ya habfamos comentando-, Gandhi no
oculta su abominacion de la cobardia. E incluso desmonta esa asociacidén de conceptos
con afirmaciones que nos hacen pensar sobre las circunstancias en las que la adhesién
a la noviolencia nos propondria dificiles dilemas, afirmaciones como, por ejemplo, la
siguiente: «no tengo ningdn reparo en decir que, cuando sélo es posible elegir entre la
cobardia y la violencia, hay que decidirse por la solucién violenta» (Gandhi, 1975: 151).
Resulta claro que Gandhi estd refiriéndose a circunstancias en las que se tratase de obrar
a favor de otro y sélo cupiese decidir entre defenderse o huir. Desde su perspectiva,
habria que optar por no abandonar al débil a su suerte, so pretexto de una presunta
actitud de noviolencia -probablemente se estarfa recurriendo a una excusa para ocultar
la propia cobardia. Gandhi recuerda c6mo en cierta ocasién

«los hombres de una aldea cerca de Bettia me dijeron que habfan emprendido la huida mientras
que la policia saqueaba sus casas y molestaba a sus mujeres. Cuando anadieron que habian
obrado de ese modo porque yo les habia aconsejado que no fueran violentos, experimenté
tanta vergiienza que no tuve mds remedio que bajar la cabeza. Tuve que demostrarles que no
era aquel el sentido de la noviolencia. Hubiera preferido ver cémo se situaban de escudo entre
los mds fuertes que proferfan sus amenazas y los mds débiles a los que tenfan que proteger.
Sin el menor espiritu de venganza, deberfan haber tomado sobre si mismos los sufrimientos
del combate, dispuestos a hacerse matar, sin huir jamds ante el huracdn. Habfa cierto coraje
en la defensa por la espada de los bienes, del honor y de la religién. Todavia habria sido mds
noble asegurar su defensa sin devolver mal por mal. Pero era indigno, anormal y deshonroso
abandonar el puesto y, por salvar la piel, dejarlo todo en manos de los malhechores. A los que
saben morir sé muy bien cémo hay que ensefiarles el camino de la ahimsa. Pero me parece
imposible hacerlo con los que tienen miedo a la muerte» (Gandhi, 1975: 148).

14 . Sobre paz religiosa, paz , C. . . .
éticay paz pg‘mca o pamidear Por lo demds, si bien es cierto, tal y como acabamos de mostrar, que Gandhi abomi-

2002: 55y ss.

naba de la violencia pero rechazaba por completo la cobardia —lo que, llegado el caso,



issn: 1988-7221

az y conflictos

ano 2010

ndmero 3

15 . «Admirar equivale a
alumbrar una virtud, tanto la
ajena de que se trate como la
propia y peculiar de admirar»
(Arteta, 2002: 288). Arteta

cita a Savater (1986: 69), y
continua Arteta: <Y como tal,
en definitiva, ella misma admi-
rable. Admirar lo admirable
también es digno de ser
admirado. jTambién? Para ser
coherentes, y si la admiracion
sigue siendo la potencia
misma de todas las virtudes,
habria que decir mejor: es lo
primero que hay que admirar
en el sujeto moral. Lo mismo
el excelente, a fin de perseve-
rar en serlo, que el aspirante a
la excelencia son admirables
ante todo en su condicion de
admiradores. Unos admirables
admiradores» (Arteta, 2002:
288).

16 . Los textos citados por
Arteta proceden de Russell,
1996: 62-65.

Noviolencia, desobediencia civil y ejemplaridad

incluso justificarfa el uso de la violencia -, del mismo modo habria que recordar que
en su propuesta de desobediencia civil llegaria hasta el extremo de dar la vida. Lo que
valora el que supedita la puesta en préctica de la noviolencia a un entorno minimamente
civilizado es la ¢ficacia de dicha prictica con respecto a su éxito masivo, lo que, en el
caso de Gandhi, no desdice la radicalidad del compromiso, no supeditado al criterio
pragmdtico del éxito.

6. La exigencia de ejemplaridad y autoridad.

Quizds en las antipodas de la noviolencia se encuentra la guerra preventiva, versién
grandilocuente de aquel dicho segn el cual la mejor defensa es un buen ataque. Sin
embargo, el universo de Gandhi dista anos-luz de semejante punto de vista. Aunque no
se aceptara el espiritu y el compromiso moral, restaria atn la estrategia y la oportunidad
politica. Gandhi fue un maestro en ambas instancias, independientemente de cualquier
perspectiva de éxito (Gandhi, 1975: 131), aunque éste a la postre se alcance —como asi
ocurrié en més de un sentido.

De la ética-politica de Gandhi podria decirse lo que decia Kant en el Apéndice a La
paz perpetua:

«La politica dice: “sed astutos como la serpiente”. La moral afade esta condicién limitativa:

“y cdndidos, como la inocente paloma”. Si ambos consejos no pudiesen entrar en un mismo

precepto, existirfa realmente una oposicién entre la politica y la moral; pero si ambos deben ir

unidos absolutamente, serd absurdo el concepto de la oposicién, y la cuestién de c6mo se ha

de resolver el conflicto no podrd ni plantearse siquiera como problema» (Kant, 1979: 134)".
No dudemos, en todo caso, que en Gandhi el estratega politico se debié inequivoca-
mente, y en todo momento, al hombre espiritual, y que de no ser por el aliento de éste,
aquél, el politico, no habria pasado de la propuesta de una eficaz téctica (me refiero a la
desobediencia civil), en lugar de una Gran Praxis. En efecto, para Gandhi, a quien no
gustaba el término “desobediencia civil”, se trataba, nada mds y nada menos, que de la
satyagraba (firmeza en la verdad), y no fue un ingenuo, ni un utopista en el vacio (fue
entre los propios hinddes entre quienes la doctrina de la @himsa encontrd a veces fuertes
resistencias). No olvidemos, en fin, que como dijo Einstein de Walter Rathenau, «no
tiene mérito ser idealista cuando se vive en Babia; lo tiene, en cambio, viviendo en la
Tierra y conociendo su hedor» (cit. por Ferndndez Buey 2004: 66). Gandhi demostrd,
con una profundidad admirable, la compatibilidad entre rebelion y respeto (Soler, 2004).
Y lo pagé con su vida, como Jesucristo o Luther King. Pero es a partir de este alto precio
—no sélo por él, pero quizds ante todo por él- por lo que reluce aquello por lo que, en
éstos como en otros casos, decfamos que su profundidad fue admirable.

Si es cierto que «la admiracién de la virtud ya es en si misma una virtud», como decia
Fernando Savater —y nos lo recordaba Aurelio Arteta en su ensayo sobre La virtud en la
mirada'®-, al convertirnos Gandhi en sus admiradores consiguid, al menos, que asomara
en nosotros un pequefio destello de virtud. La admiracién nos propone una senda no
suficientemente recorrida en la actualidad. Vivimos desbordados por el espectdculo de la
violencia, en muchos niveles: desde las guerras hasta los videojuegos violentos, pasando
por la violencia de género, sin olvidar la agresividad cotidiana. Y no estdn de moda, pre-
cisamente, ni un sentido profundo de una interioridad moral que alentase convicciones
morales profundas, ni la voluntad, ni la disciplina, ni la ejemplaridad piiblica. Uno de
los mayores problemas con que nos encontramos en la actualidad radica en la sensacién



issn: 1988-7221

az y conflictos

2010

ano

ndmero 3

Noviolencia, desobediencia civil y ejemplaridad

de vacio vital, traducida en una falta de ilusion y hastio, probablemente provocada por
un encauzamiento erroneo de las metas vitales a alcanzar, de los valores que sirven de
pardmetros a tales metas, y que lleva aparejado ademds una enorme falta de modelos
a los que admirar hasta el punto de imitarles, en tanto que los que se proponen como
modelos para el seguimiento de las masas adolecen de falta de profundidad -no pasan
de ser fenémenos de moda con la intencidn de ser ficilmente sustituibles y con la
expectativa, en quienes los promueven, de producir un rendimiento econémico- y, por
consiguiente, para su propia finalidad deben adormecer lo médximo posible el espiritu
critico. Con este diagndstico apresurado no pretendemos resolver uno de los mayores
retos a que nos enfrentamos en la actualidad, pero si nos parece adecuado como punto
de partida para abordar tal problema, en el que la preocupacion por la educacién en
general, y por la educacién moral en concreto, encuentra sin duda uno de sus puntos
principales y mds conflictivos. Asi, deberfamos prestar atencién a Bertrand Russell, tal y
como nos sugiere Arteta, cuando se referfa a la ensefanza de la excelencia a los jévenes
del siguiente modo:

«En otras palabras, el afin del maestro del cardcter moral serd imbuir en los jévenes el propdsito
de “no rebajar nunca la altura de sus expectativas; infundir en ellos un amor apasionado por la
excelencia y por las cosas que la determinan”. La consigna educativa no se hace esperar: “Muy
especialmente, la admiracién -el mds puro y noble de los placeres- y la admiracién apasionada,
debe ser estimulada por todos los medios posibles”. ;Habrd algo mds que anadir?» (Arteta,
2002: 323-324).
Esta preocupacién por el ambiente social y su relacién con el problema de la ejemplari-
dad, en tanto propuesta de figuras admirables que inciten a su seguimiento e imitacién
a todos los niveles, ha encontrado también eco en los tltimos afios en autores como
Gomd, para quien se ha de admitir el proponer modelos

«no con la pretensién de que esos modelos cancelen por ellos mismos —merced a su armonifa
de valores- todos los conflictos sociales, sino con la de que dichos conflictos sean definitiva-
mente conciliados mediante la generalizacién entre todos los ciudadanos de aquella “actitud
ejemplar al servicio de la polis”. Los ejemplos puiblicos no son la solucién, sino el modelo de
solucién susceptible de repeticién por la “mayoria” que la “polis” por ese motivo convierte en
espectdculo» (Gomd, 2004: 381).
Y continda reconociendo la importancia de que el hombre publico predique con el
ejemplo, llamando la atencidn sobre la diferencia entre el discurso moral y el discurso
de la ciencia y de la técnica: a este tltimo simplemente se le exige claridad y coherencia
en sus conceptos, sin plantear mayores requerimientos morales al transmisor de esos
contenidos para su credibilidad, mientras que en el caso del discurso moral no basta
con su evidencia tedrica para que sean adoptados. La verdad moral «debe acompanarse
del testimonio personal para ser aceptable» (Gomd, 2004: 382), hasta el punto de que
cualquier contradiccién entre teorfa y praxis en este dmbito lo desacredita; y no nos
referimos inicamente al descrédito del transmisor oral de esos valores, sino al descrédito
del propio dmbito moral. Entonces, ;qué significa predicar con el ejemplo?

«Quien es ejemplo de lo que predica tiene auctoritas. Se le reconoce autoridad moral a quien
prueba con su comportamiento la verdad de su proposicién sobre valores. En cambio, si se
advierte una contradiccién en alguien entre lo que dice y lo que hace, prevalece siempre esto
segundo, de modo que la accién real impugna la pretension de validez del aserto o proposicién,
y no viceversa [...] Si desapareciera de nuestro mundo el ejemplo de virtud, no podria volverse
a traer ni con ayuda de todos los libros escritos por los mds eximios moralistas. El valor del
amor y el antivalor del odio se perciben y se comprenden en los ejemplos concretos experi-



issn: 1988-7221

az y conflictos

2010

ano

ndmero 3

17 . De cualquier modo, es
completamente cierto que

la paz, su educaciény su
filosoffa requieren imperio-
samente de la esperanza

y del optimismo. No un
optimismo iluso, sino ltcido.
Como bien reconoce Mario
Lopez, «cabe pensar que, la
noviolencia seguira teniendo
un gran poder cultural y social
en las préximas décadas.

Su capacidad para desen-
mascarar las mas diversas
formas de violencia, para
resaltar las injusticias y para
levantar simpatias han estado
demostradas como realidades
historicas. Asimismo, para
todas las formas y expresiones
del pacifismo, la noviolencia
ha supuesto una renovacion
tedrica, metodoldgica y epis-
temoldgica muy considerable.
También, ha permitido legar
una importante contribucion
a la permanente construccién
de la ciudadania, no sélo a la
teorizacion, sino muy singu-
larmente a su ejercicio. Igual-
mente ha mantenido viva la
teoria politica mas elemental
sobre los cimientos en los
que se sostiene todo poder,
arrinconada por el realismo
maquiavélico y hobbesiano,
sin caer en falsos idealismos

o utopismos, ha vuelvo a
poner en su sitio a los tedricos
que antafo u hogano han
hablado del empoderamiento
de los ciudadanos frente a las
tiranias y malos gobiernos»
(Lopez, 2000: 339-340).

18 . Citado por Arteta, 2002:
324.

Noviolencia, desobediencia civil y ejemplaridad

mentados de amor y odio, y ante ellos la explicacién verbal suena a huera sofistica. La edu-
cacién sentimental del hombre se alimenta de los ejemplos concretos de valores y antivalores
experimentados en su vida, y no en el discurso moral ni el sermén. En suma, predicar con el
ejemplo significa que el ejemplo predica, es decir, que es el Gnico capaz de hablar a la conciencia
y al corazén con toda la elocuencia, aunque sea un ejemplo silencioso, y ante él la voz mds
ardiente del mds inflamado predicador puede llegar a ser muda» (Gom4, 2004: 383).
Por eso quien, como Gandhi, no sélo predica la noviolencia, sino que la ejercita, y si,
ademds, como sucede respecto a la desobediencia civil, asume la responsabilidad y, en su
caso, el ser “castigado” por el poder, estd planteando un caso extraordinario de ejemplo
moral con autoridad: el convincente sujeto moral de la noviolencia. Y ademds nos sitda
ante una verdad dificil de rebatir".

De este modo, se encuentra aqui uno de los baluartes que responderia a los desafios
de la educacién en el siglo XXI, y que no puede postergarse porque no constituya una
tarea fécil y rdpida, de resultados inmediatos: la educacién siempre ha sido una labor a
largo plazo. En este sentido, Mario Lépez nos recuerda que

«tanto porque son actos fundamentados en comportamientos éticos y racionales, asi como
porque requieren de una importante disciplina y autocontrol, la noviolencia suele ser un
proceso individual y colectivo muy interiorizado, al que se llega tras un largo debate interno
y social, y no por un transcurso espontdneo o mds o menos natural. Debate (formacién, apre-
ndizaje, experimentacidn, etc.) al que suele ayudar a decantarse, especialmente para muchos
ciudadanos, si existe un fuerte liderazgo, un modelo a seguir, unas personas que hacen de
influenciadores o facilitadores [...], los cuales, unos u otros, pueden marcar el camino ante las
dudas y vacilaciones. Pero, al contrario que la violencia, no vale sélo su capacidad mimética,
sino un aprendizaje y un entrenamiento previo que, histéricamente considerado, nunca ha
resultado infranqueable allf donde se ha pretendido utilizar» (Lépez Martinez, 2000: 330).

Esa siempre costosa tarea educativa puede encontrar sendas que la orienten, aunque

no vayan a simplificarla, tal y como estamos apuntando con las siguientes palabras de
Durkheim:

«Aunque no haga falta seguramente perder de vista la necesidad de disciplinar la energia

moral, no obstante, el educador debe aplicarse sobre todo a despertarla, a desarrollarla (...).

Por consiguiente, en las condiciones presentes, hay que dedicarse a despertar sobre todo la fe

en un ideal comtn (...). Ante todo, tenemos que hacernos un alma» (Durkheim, 1992: 87)'%.
Ningtn colofén més adecuado para nuestro trabajo que la peticion a hacernos un alma
—y ahora comenzamos a comprender que hacernos un alma no podria ser separado del
hacernos las paces (Martinez, 2001)-, teniendo en cuenta que Mahatma, tal y como sus
seguidores comenzaron a llamar a Gandhi, significa alma grande.



az y conflictos

issn: 1988-7221

ano 2010

ndmero 3

Noviolencia, desobediencia civil y ejemplaridad

Bibliografia

* Arteta, A. (2002) La virtud en la mirada. Ensayo sobre la admiracion moral, Valencia,
Pre-textos.

* Berrigan, E. (1979) Conciencia, ley y desobediencia civil, Salamanca, Sigueme.

* Bobbio, N. (1992) El problema de la guerra y las vias de la paz, Barcelona, Gedisa.

e Bobbio, N. (1997) El tercero ausente, Madrid, Cétedra.

* Casado Da Rocha, A. (2001) «Henry Thoreau y compania. De la teoria a la praxis»,
en Ewxeberria, X. (2001) Enfoques de la desobediencia civil, Bilbao, Universidad de
Deusto.

e Durkheim, E. (1992) L ‘éducation morale, Paris, PUF.

* Etxeberria, X. (2001) Enfoques de la desobediencia civil, Bilbao, Universidad de
Deusto.

* Ferndndez Buey, F. (2004) «Sobre el pacifismo de Albert Einstein», en Prat, E. (ed.)
(2004): Pensamiento pacifista, Barcelona, Icaria.

* Fraga, A. (2000) E/ pensamiento politico de Gandhi, Valencia, Ahimsa.
* Gandhi, M. K. (1975) Todos los hombres son hermanos, Madrid, Sigueme.

* Garcia Marzd, D. (2001) «Naturaleza y justificacién de la desobediencia civil», en
Etxeberria, X. (ed.) (2001) Enfoques de la desobediencia civil, Bilbao, Universidad de
Deusto.

o Geertz, C. (1989) La interpretacion de las culturas, Barcelona, Gedisa.
» Gomd, ]. (2004) Imitacion y experiencia, Valencia, Pre-textos.

» Kant, 1. (1979) La paz perpetua, en el vol. Lo bello y lo sublime, La paz perpetua,
Madrid, Espasa-Calpe.

» Kang, L. (1981) Critica del Juicio, Madrid, Espasa-Calpe.

* Ldpez Martinez, M. (2000) «La sociedad civil por la paz», en Mufoz, EA. y Lépez
Martinez, M. (2000) Historia de la paz: tiempos, espacios y actores, Granada, Instituto
de la Paz y los Conflictos y Universidad de Granada.

* Ldpez Martinez, M. (dir.) (2004a) Enciclopedia de paz y conflictos, Instituto de la Paz
y los Conflictos y Universidad de Granada, Granada.

* Ldpez Martinez, M. (2004b) «Noviolencia», en Lépez Martinez, M (2004a) Enci-
clopedia de paz y conflictos, Granada, Instituto de la Paz y los Conflictos y Universidad
de Granada.

* Malem Sena, J.E (1988) Concepto y justificacion de la desobediencia civil, Barcelona,
Ariel.

* Martinez Guzmdn, V. (2001) Filosofia para hacer las paces, Barcelona, Icaria.

* Martinez Guzmadn, V. (2005) Podemos hacer las paces. Reflexiones éticas tras el 11-S y
el 11-M, Bilbao, Desclée de Brouwer.



W — Noviolencia, desobediencia civil y ejemplaridad

o X

— I~

0 <

— O

= 2

G :

(5] ]

=

N o , . . , , .

[ S * Mas Solé, M. (2004) «Educar en la noviolencia», en Lépez Martinez, M. (dir.)
2 (2004a) Enciclopedia de paz y conflictos, Instituto de la Paz y los Conflictos y Universi-

dad de Granada, Granada.

ndmero 3

* Mingo Rodriguez, A. M2. de (2003) «Una jornada de reflexién. Consideraciones
sobre la minorfa de la mayoria de edad y la cultura democrdtica», en Castro y otros
(eds.), A propdsito de Kant. Estudios conmemorativos en el bicentenario de su muerte,
Sevilla, Innovacién Editorial Lagares.

* Muioz, FA. y Lépez Martinez, M. (2000) Historia de la paz: tiempos, espacios y acto-
res, Granada, Instituto de la Paz y los Conflictos y Universidad de Granada.

* Danikkar, R. (2002) Paz y desarme cultural, Madrid, Espasa-Calpe.

* Dontara, G., (2004) «Gandhismo», en Lépez Martinez, M. (dir.) (2004a) Enciclope-
dia de paz y conflictos, Instituto de la Paz y los Conflictos y Universidad de Granada,
Granada.

s Drat, E. (ed.) (2004) Pensamiento pacifista, Barcelona, Icaria.

* Randle, M. (1998) Resistencia civil. La ciudadania ante las arbitrariedades de los gobier-
nos, Barcelona, Paidés.

Rawls, J. (1979) Teoria de la justicia, Madrid, FCE.
* Russell, B. (1996) El credo del hombre libre y otros ensayos, Madrid, Cétedra.
o Savater, E (1986) El contenido de la felicidad, Madrid, El Pais-Aguilar.

* Sloterdijk, P. (2000) Normas para el parque humano, Madrid, Siruela.
¢ Soler Ricart, A. (2004) «Gandhi y la no violencia», en Prat, E. (ed.) (2004) Pensa-

miento pacifista, Barcelona, Icaria.

* Thoreau, H.D. (1994) Desobediencia civil y otros escritos, Madrid, Tecnos.

Alicia Maria de Mingo Rodriguez fue becaria de investigacion de la Univer-
sidad de Sevilla (1988-1991) y premio extraordinario de doctorado por una
Tesis, presentada en 1999, sobre el tema de la Filosofia de la Naturaleza en
el Kant critico, en sus conexiones con la Ciencia newtoniana. Es autora de
dos libros: Materia y experiencia. La filosofia de la Naturaleza en Kant-1786
(1999) y Percepcidn y juicio. Juicios de percepcion y juicios de experiencia en
Kant (2003), asi como de numerosos articulos en publicaciones especia-
lizadas. En los dltimos afios se ha aproximado con vivo interés al drea de
temas de la Filosoffa moral y politica, con especial atencién a las exigencias
ideales de una sociedad y cultura democrdticas: pluralismo, intercultura-
lidad, esperanza, reflexién, sensus communis, paz, desobediencia civil, etc.
Correo electrénico: amingo@us.es



