¥y ¥ ¥y

Indiana

ISSN: 0341-8642
indiana@iai.spk-berlin.de
Ibero-Amerikanisches Institut Preul3ischer
Kulturbesitz

Alemania

Rossbach de Olmos, Lioba
¢Vienen los espiritus cuando se les llama sin bastéon? o Cémo mantuvo su identidad de
chaman un jaibana embera del Chocé (Colombia) cuando efectué un ritual fuera de regla
Indiana, vol. 24, 2007, pp. 339-359
Ibero-Amerikanisches Institut Preuf3ischer Kulturbesitz
Berlin, Alemania

Disponible en: http://www.redalyc.org/articulo.oa?id=247016522015

Coémo citar el articulo e &\ \/C /\\ o

Numero completo Sistema de Informacién Cientifica

Mas informacion del articulo Red de Revistas Cientificas de América Latina, el Caribe, Espafia y Portugal
Pagina de la revista en redalyc.org Proyecto académico sin fines de lucro, desarrollado bajo la iniciativa de acceso abierto


http://www.redalyc.org/revista.oa?id=2470
http://www.redalyc.org/revista.oa?id=2470
http://www.redalyc.org/articulo.oa?id=247016522015
http://www.redalyc.org/comocitar.oa?id=247016522015
http://www.redalyc.org/fasciculo.oa?id=2470&numero=16522
http://www.redalyc.org/articulo.oa?id=247016522015
http://www.redalyc.org/revista.oa?id=2470
http://www.redalyc.org

Lioba Rossbach de Olmos’

. Vienen los espiritus cuando se les llama sin baston? o Como
mantuvo su identidad de chaman un jaibana embera del
Choco (Colombia) cuando efectud un ritual fuera de regla

Resumen: Dentro de la antropologia existen muchas teorias que giran
alrededor del origen, del contexto, del significado, de la funcion y de las
caracteristicas de lo que es un ritual. En un sentido mas estricto son el
caracter de la accion, una codificacion del procedimiento y su efecto de
cambio que distinguen un ritual religioso de otros rituales y de otras ac-
tividades de la vida cultural. El presente articulo toma estas caracte-
risticas para discutir un ritual organizado artificialmente y realizado
fuera de regla por un chaman indigena embera en una comunidad de la
poblacion negra del Chocé (Colombia). Analizando el ritual desde dife-
rentes perspectivas se llega a la conclusion que tanto el control sobre el
procedimiento establecido como su ruptura forman parte del ritual, el
mismo que se basa en la identidad y personalidad del chaman que lo
efectua.

Summary: Within anthropology there are a variety of theories regard-
ing the origin, context, significance, function and character of what is
considered to be a ritual. In a stricter sense, it is its quality of action, a
certain codification of the procedure and the effects of changing what
distinguishes a religious ritual from other rituals and activities in cul-
tural life. The present article takes these distinctive features for discuss-
ing a ritual that has been organized artificially and performed
irregularly by a shaman of the Embera Indians within a community of
black people in the Chocod (Colombia). Analysing the ritual from
different perspectives the article comes to the conclusion that the
control over the established procedure and its break as well are integral
parts of the ritual itself, which is based on the identity and personality
of the shaman who performs it.

*  Antropdloga, Universidad de Marburgo, Alemania.

INDIANA 24 (2007), 339-359



340 Lioba Rossbach de Olmos

La antropologia ha creado desde su surgimiento como disciplina cientifica un sinnu-
mero de teorias que giran alrededor del origen, del contexto, del significado, de la
funcion y de las caracteristicas del ritual. Abarca una amplia gama de explicaciones
tales como que el ritual debe entenderse como una técnica ineficiente basada en la
irracionalidad que acompaiia a la humanidad antes que ésta desarrollase sus técnicas
cientificas modernas, o la conviccion que el ritual crea estabilidad y cohesion entre los
hombres en un mundo lleno de inseguridades y miedos, o frente a sus grandes desafios
individuales como son la muerte, la fertilidad o la alimentacion o al contrario ayuda a
tematizar conflictos sociales latentes. Incluyen asi mismo el pensamiento mas bien
dialéctico de la teoria estructuralista que supone que el ritual reintegra mediante actos
y acciones lo que la mente habia separado mediante los mitos y hasta el concepto mas
reciente que el ritual se caracteriza primordialmente por el hecho de que carece de
significado alguno, realizdndose sin que los participantes conozcan el sentido de sus
acciones (Kramer 1987: 181ss.). Mientras que en tiempos de la modernidad se asocia-
ba el ritual directamente con la religion, en la postmodernidad se identifican rituales
en toda la vida privada y publica de los seres humanos (Krieger/Belliger 2006: 7s.).
Hoy en dia disponemos de una tipologia de rituales. Podemos distinguir entre actos
individuales de ritualizacion,' ademas las asi llamadas buenas costumbres, las ceremo-
nias, los actos de magia, los rituales litirgicos y diferentes tipos de fiestas (Grimes
1995: 40ss.). Pero sea cual sea la teoria del ritual en que deseamos basar nuestras re-
flexiones y sea cual sea el tipo de ritual que nos interesa, la mayoria de las definicio-
nes comparten ciertos elementos y estos son que el ritual puede entenderse como un
“complejo de actos no-cotidianos los que se efectiian para ocasiones especiales de
acuerdo con un procedimiento tradicionalmente establecido”.? Tal vez esta definicion
tendra sus limitaciones y seguramente no sera aplicable para todos los rituales y actos
ritualizantes identificados como tales por las corrientes postmodernas. Pero aun asi nos
presenta dos aspectos fundamentales que nos ayudan a distinguir el ritual de otras
expresiones religiosas y seculares parecidas. Estos aspectos son el caracter de “accion”
que es esencial para que podamos hablar de un ritual y “cierta codificacion” de la
misma. Esta codificacion sigue relevante para los rituales que se inscriben en un en-
torno religioso pero no asi en los de los debates postmodernos en donde la atencion ya
no se dirige al cumplimiento de reglas establecidas sino a la ritualizacién o incluso las
performancias de aquellas acciones que las elevan por encima de las actividades coti-
dianas y con esto las constituyen como rituales. Dado que en el presente contexto tra-
taremos de un ritual netamente religioso-curativo observaremos con cuidado el tema
de la codificacion.

1 Por ejemplo el ritual de fumarse una pipa.
2 Kopping (1988: 406s.), la traduccion fue hecha por la autora.



( Vienen los espiritus cuando se les llama sin bastén? 341

Un criterio adicional seria oportuno introducir, el que puede ayudar a clarificar el
concepto del ritual en su sentido tradicional y religioso y es el criterio del efecto, del
cambio. A través de acciones rituales se supone que algo cambia, un joven se convier-
te en adulto, un enfermo se sana o alguien tiene mas claridad sobre lo que le esta espe-
rando en un futuro proximo. Es este cambio, este efecto que se produce mediante el
ritual lo que lo distingue de, por ejemplo, una funcion de teatro a pesar que ésta pudie-
se tener aspectos ritualizantes, lo que en resumen ha sido también una base fundamen-
tal para que se desarrollara una teoria de performancia dentro de las investigaciones
sobre el ritual (Belliger/Krieger 2006: 12ss., 21).

(Pero que pasa si una accion, que podria identificarse como ritual por cumplir con
muchos de los criterios mencionados, no sigue el procedimiento codificado? ;Pierde el
ritual por esto su efecto? ;Pierde la accion su caracter de ritual? ;Y no habra una ins-
tancia que vigile la integridad del ritual?

Estas preguntas seran discutidas en este articulo’ entorno a un acontecimiento ocu-
rrido hace casi veinte afos en el Chocd. Se trata de un ritual artificialmente organizado
y encargado por la autora de estas lineas quien, como antropdloga, estaba realizando
estudios sobre la organizacion social de las comunidades negras en el Medio Atrato
(Rossbach 1992; Rossbach de Olmos 2000; 2001) cuando se presento la oportunidad
de adquirir algunos experiencias con el chamanismo embera. Ocurri6 entonces que un
chaman indigena embera visit6 la comunidad negra donde permanencia la antropdloga
y realizé un ritual a pedido de ella. Este ritual servira de ejemplo para discutir las pre-
guntas arriba formuladas. Para la mejor comprension del ritual y las condiciones en
que se realiz6 es conveniente primero proporcionar algunas informaciones sobre la
poblacion indigena y negra del Choco y las relaciones que mantienen. Después se
presentara el ritual tal como lo observo la antropdloga para posteriormente proseguir
con la interpretacion del mismo desde diferentes enfoques y perspectivas.

1. Elementos del trasfondo general

Desde la época colonial la mayoria de la poblacion del Choco colombiano la confor-
man afrocolombianos, es decir descendientes de esclavos de minas de oro y libertos de
origen africano (Sharp 1976; Rossbach de Olmos 2000: 75ss.). De acuerdo con las
cifras oficiales en 2005 ellos constituian el 82% de los 441.395 habitantes del Choco
(DANE 2005). La poblacion indigena embera, waunand y cuna a su vez constituye
una minoria que en 1993 contaba de entre 21.000 y 26.700 personas los que corres-

3 Estearticulo ha sido galardonado con el Premio Iberoamericano 2006 con el que el Cuerpo Consular
Iberoamericano acreditado en Frankfurt am Main premi6 al mejor trabajo en idioma espaiiol, reali-
zado en la Philipps-Universitit Marburg.



342 Lioba Rossbach de Olmos

pondian al 5,8%.* Es conocido en la literatura (West 1957; Castrillon 1982: 187s.) que
la relacion entre la poblacion indigena y la negra del Chocd ha sido desde siempre
compleja y hasta conflictiva a pesar que nunca alcanzé dimensiones de violencia como
las causadas en los afios pasados por paramilitares y guerrilleros que mayoritariamente
no fueron originarios de la region. Una novedad en esta relacion fue la cooperacion
politica que se desarroll6 entre 1990 y 1991durante la reforma constitucional de Co-
lombia cuando un constituyente indigena proveniente del Choco apoy®6 las reivindica-
ciones negras lograndose al final el mejoramiento de la situacion legal de las comuni-
dades negras de la region del pacifico.’

Hasta hace algtin tiempo atras era comun que ambos grupos se mantuvieran sepa-
rados y distanciados. Mientras que la mayoria de los embera y waunana se habian
retirado a los cursos superiores de los afluentes de los grandes rios chocoanos como
son el Atrato y el San Juan, las comunidades negras se habian asentado a lo largo de
las orillas de los rios principales y los cursos bajos de sus afluentes (West 1957). Es
igualmente conocida por la literatura la endogamia de los embera que tiende a impedir
relaciones sexuales y matrimoniales biculturales y previene especialmente uniones
entre mujeres indigenas y hombres afrochocoanos, situacion que para la poblacion
negra en cambio no solamente estuviera permitida sino deseada dado que cualquier
cambio del fisico negro en los progénitos como lo es por ejemplo el pelo cabelludo
liso esta considerado como una “mejora de laraza”. Independientemente si estas rela-
ciones distanciadas deben considerarse como resultado de una politica de segregacion
impuesta por el régimen colonial o por la iglesia catdlica, hoy en dia coinciden con
una actitud indigena, la que hace que las fronteras étnicas entre ambos grupos se man-
tengan.

Existe, sin embargo, un mecanismo que ayuda a regular las relaciones interétnicas
anivel local, y éste es el compadrazgo. No se sabe con exactitud por qué motivo y a
partir de cuando los indigenas chocoanos empezaron a buscar sus padrinos entre los la
poblacion negra para bautizar a sus hijos y contar, por ende, con compadres negros. Es
de suponer que el compadrazgo tiene un origen catolico y fue introducido por la igle-
sia a la cultura indigena. Pero su conversion en una institucion de relacion interétnica
debe provenir de los indigenas mismos siendo ellos, al menos en la actualidad, el mo-
tor detras de este sistema de compadrazgo. Sobre las ventajas que existen para ellos de
contar con compadres negros, s6lo podemos especular. Sabemos por la literatura que
el negro® apoyaba antes a su compadre indigena a moverse en el mundo occidental y a

4 Véase Jimeno/Sotomayor/Valderama (1995: 64) y en el Internet <http://www.finagro.com.co/
colombia/departamento.asp?IDDepartamento=04&Tema=07> (27.05.2006).

5 Aqui nos referimos mas concretamente al articulo transitorio 55 de la Constitucion Colombiana de
1991 y la Ley 70 de 1993.

6  Enlosultimos afios la denominacion “negros” para la poblacion afroamericana se ha ido perdiendo
debido a que tiene connotaciones racistas e identifica rasgos biolodgicos como el color de la piel con



( Vienen los espiritus cuando se les llama sin bastén? 343

aprender el sistema del mercado y el manejo del dinero (Castrillon 1982: 176ss.). Lo
trataba con cierto paternalismo hasta el punto de aprovecharse de ¢l lo que le ha dado
al compadrazgo interétnico fama de ser una institucion de la explotacion del indigena
por el negro. Pero hay otros aspectos. Dado que el compadrazgo puede comprenderse
como un tipo de parentesco ritual es evidente que existen prohibiciones sexuales y
matrimoniales entre los compadres y sus familiares. Es conocido el respeto que tienen
los negros a esta institucion (Rossbach de Olmos 2000: 268ss.), y es por eso que un
embera con su familia podria hospedarse donde su compadre negro sin miedo que
algin hombre de la casa se acerque a su mujer, sus hijas, cuiiadas o hermanas. Y esto
es lo que frecuentemente se hacia y se sigue haciendo, es decir reposar a medio cami-
no donde el compadre negro antes de seguir de viaje a la ciudad.

En el Medio Atrato las relaciones de compadrazgo tienen algunas particularidades.
Se dan por lo general entre indigenas que viven en un afluente del Atrato y negros que
son del pueblo de o cerca de la desembocadura del mismo al Atrato. Estas relaciones
parecen tener rasgos hereditarios, pues un nuevo compadre se busca dentro de una
familia con la cual ya se mantienen relaciones de compadrazgo desde generaciones
anteriores. Por el otro lado, en el pueblo de negros en donde la autora ha tenido la
oportunidad de conocer algunos detalles del compadrazgo interétnico, no tiene cada
persona negra un compadre indigena. Para los negros el compadrazgo implica obliga-
ciones con el ahijado y con los compadres lo que significan costos. En un entorno
chocoano de pobreza generalizada y una circulacion reducida de dinero son sélo las
familias negras un poco mas acomodadas las que estan dispuestas a asumirlo. Sin em-
bargo parece que muchas familias indigenas, hablamos de familias extendidas patrili-
neales (de un hombre con su mujer, todos sus hijos no casados, sus hijos casados con
sus mujeres y los hijos de ellos), mantienen relaciones de compadrazgo con una fami-
lia negra del pueblo cercano. En el caso concreto del pueblo de afrochocoanos donde
la autora realizo sus estudios, el sefior Domingo V., quien era el mismo jaibana al cual
nos referiremos después, era compadre con Don Domingo C., uno de los hijos del
fundador del pueblo de negros que por su prestigio y por ser poseedor de una exten-
sion de terreno respetable formaba parte de los mas acomodados del lugar. Algunos
hijos de ambos ya habian entrado en una nueva relacion de compadrazgo.

También para los negros parece tener ventajas contar con compadres indigenas.
Muchas veces es mas favorable comprar una “champa” (canoa) de ellos que hacerla
con manos propias. De la buena relacion entre un compadre indigena y un compadre
negro tiene provecho muchas veces el pueblo entero comprando los negros, por ejem-

particularidades culturales. “Afrodescendientes” es el termino que actualmente puede considerarse
politicamente correcto. El mismo que es neutral y libre de racismo y discriminaciones escondidas,
solo no expresa la compleja realidad social y cultural del Chéco de afios pasados. Pero en este senti-
do se sigue usando en el presente articulo.



344 Lioba Rossbach de Olmos

plo, canoas de los indigenas a un precio moderado. Los jovenes indigenas son siempre
bienvenidos como ayudantes en los trabajos de la siembra y cosecha de arroz, un pro-
ducto que —a diferencia de los productos tradicionales como el platano, el maiz o las
frutas de la palma de “chontaduro”— requiere de mucha mano de obra. Ademas los
negros a pesar de tener sus propios médicos tradicionales y un propio sistema de salud
basado en la “uromancia” (vista de la orina) y el uso de plantas, estiman mucho los
tratamientos de los chamanes embera, los jaibana, y sus capacidades visionarias, in-
cluyendo, por ejemplo, la de encontrar al autor de un embrujo o de descubrir oro es-
condido. Debido a que en la mayoria de los casos hay un jaibana en un asentamiento
indigena, los negros por medio de sus compadres tienen acceso directo a un chaman de
relativa confianza. Recurriendo a la asistencia médica de los indigenas los negros con-
tribuyeron al surgimiento de una situacion pluralista de salud en el Choco, donde
coexisten el chamanismo indigena, el curanderismo afrochocoano y la medicina occi-
dental (Rossbach de Olmos 2001).

Es seguro que el compadrazgo interétnico tiene dimensiones y aspectos todavia
desconocidos, no estudiados o incomprendidos. Como ejemplo puede indicarse un
acontecimiento en el cual estaba involucrado el sefior Domingo C., compadre de su
tocayo embera chaman mencionado. Se trataba de la eliminacion de un “aripada” que
€s un monstruo con rasgos zoo- y antropomorfos ya descrito en la literatura (Vasco
1985: 87ss.). El aripada forma parte del mundo mitico-religioso de los embera quienes
lo consideran como muerto resucitado, muerto que se convirtié en una bestia que ata-
ca, mata'y come a los vivos. De acuerdo con las informaciones recogidas por la autora
que en groso modo coinciden con lo publicado anteriormente se trata de un jaibana
quien durante la vida habia consumido hojas de una planta especial’ por lo cual, al
morir, se convierte en aripada o “mohan”, designacion mas comun entre la poblacion
negra. Después de algun tiempo de haberse enterrado al muerto la bestia sale de la
tumba que se encuentra tradicionalmente debajo del tambo, o sea la casa indigena
construida sobre altos pilares, y mata a todas las personas de los alrededores. No le
importa al aripada si éstas hayan sido sus familiares en la vida real. Los negros dicen
que el mohan es una bestia que parece animal con pelo tan largo que no se pueden ver
sus ojos. Si los indigenas se enteran que hay un aripada recorriendo los bosques diri-
gen sus pasos por otros senderos para no chocarse con el. Por miedo de la aparicion de
un aripada pueden dejar sus asentamientos para construir sus casas en otro lugar.

Entonces ocurrid, en tiempos pasados, que el jaibana Domingo V. pidi6 a su com-
padre Domingo C. ayuda para evitar que un difunto se convirtiera en un aripada. La
autora no ha podido averiguar todas las circunstancias del caso y solamente conoce las
explicaciones de uno de los protagonistas negros al respecto. Hecho es que el indigena

7  La autora no ha podido conocer el nombre de la planta la que Vasco (1985: 92) indica como “gui-

£

ban”.



( Vienen los espiritus cuando se les llama sin bastén? 345

pedia a su compadre negro que viniera al asentamiento indigena para eliminar un di-
funto que se sospechaba podria convertirse en un aripada. Este no dudé en ir acompa-
fiado por un sobrino. Sin embargo éste hecho no se entiende por si mismo debido a
que los embera son, por lo general, considerados mucho mas habiles en asuntos reli-
giosos, magicos o de hechiceria que los negros y no necesitan la ayuda de estos.

Larazon de esta solicitud la explica el compadre Domingo C. bajo el concepto de
que la relacion entre los compadres se considera como algo sagrado, religioso y digno
de respeto siendo por esto una institucion opuesta a la hechiceria indigena. Por eso —
asi lo interpretaron los negros involucrados— el compadre tiene el poder de ayudar. El
método que aplicaban los indigenas apoyados por los negros para eliminar el muerto
en transicion a un aripada e impedir que salga de su tumba era el de desenterrar el
cadaver, descuartizar el cuerpo y enterrar las partes en lugares distantes el uno del
otro. El sefior Domingo quien no tardo en prestar a su compadre la asistencia solicita-
da no dudaba que el muerto que desenterraron y descuartizaron se hubiera convertido
efectivamente en un mohan. Lo que a Domingo C. ha convencido y lo que el siempre
relataba cuando tocaba el tema era el hecho que el cadaver después de haber estado
bajo tierra por mas de una semana seguia intacto y sin sintomas de putrefaccion. Falta
decir que el nieto del jaibana Domingo V., Emiliano, de 18 afios de edad, creia que su
propio abuelo ya habia consumido la planta que le iba a resucitar como aripada des-
pués de su muerte. No descartd la posibilidad que en este caso toda la familia se muda-
ria a otro lugar.

Lo que aqui tal vez interesa mas son las dimensiones complejas del compadrazgo
entre indigenas y negros, que demuestra este acontecimiento, actuando, entre otras
cosas, como instancia de intercambio cultural. Es precisamente la relacion de los com-
padres mencionados que constituye el trasfondo del ritual artificial, al que nos dedica-
remos ahora, pues fue al compadre negro Domingo C. a quién la antropdloga pidio
solicitar a su compadre indigena Domingo V. “cantar jai” o sea llamar a los espiritus
titulares del chaman por medio de cantos y asi lo hizo.

2. Un ritual fuera de regla

El ritual que se realizé fue un acto improvisado y organizado a la carrera. En la tarde
de un dia viernes del julio de 1988, lleg6 el jaibana Domingo V. en su “champa” con
su hijo y un sobrino al pueblo en las orillas del Medio Atrato viniendo desde el rio
Buchadé donde tenia su casa y su familia. Cuando su compadre le solicit6 cantar jai,
lo primero que dijo fue que no estaba preparado, que no habia traido sus bastones que
son un requisito importante. Después cambio6 de idea diciendo que si podia cantar jai
sin bastones. Nos cont6 que ¢l por lo general andaba acompanado de algunos de sus
jais y que esta vez eran cuatro. Se acordo realizar el ritual en la misma noche en la sala
del centro de acopio que servia, ademas de depodsito para almacenar las cosechas de
arroz, de lugar de las reuniones comunales. Se tuvo que improvisar. No se adorn¢ la



346 Lioba Rossbach de Olmos

sala como se suele hacer segtin la literatura en los tambos indigenas para estas ocasio-
nes (Vasco 1985: 15ss.). No habia altar ni tampoco hojas de palma para usarlos en el
ritual. No se pudo preparar chicha® de maiz. Se utiliz6 la mesa de la sala como lugar
para poner ciertas ofrendas. Velas, tabaco, biche y dinero habia que ofrecer para que
los jais se sientan atraidos. Biche, el aguardiente casero hecho de cafia de azucar, no
habia en el pueblo en ese momento. Tuvo que usarse aguardiente fabricado indus-
trialmente. Tampoco habia tabaco, es decir cigarro. En vez de eso a los jais se les oftre-
cio cigarrillos.

Pero habia que darle una razon al jaibana para que cante jai. El no queria llamar a
los jais sin motivo. La antropdloga solicité entonces que el sefior Domingo consulte
los jais sobre la situacion de su familia en la lejana Alemania y averigiie también por
su salud actual en tierra tan foranea como era para ella el Chocé. La gente del pueblo,
al enterarse que el jaibana iba a cantar jai, vinieron y se reunieron en el centro de aco-
pio. El nimero de personas presentes era respetable y un tanto mas alto que el de las
asambleas politicas o comunales del pueblo. Entre estas habian algunas que querian
pedir ayuda al jaibana. Parecido a lo relatado sobre los mismos embera en la literatura
publicada no habia una atmosfera de piedad. La gente llegaba al lugar de los hechos,
se sentaba y empezaba a conversar, entreteniéndose sin guardar silencio, y sin poner
mucha atencion a lo que estaba pasando en el transcurso de la noche.

Al caer la noche empez6 la ceremonia. El jaibana se sento frente a la mesa con las
ofrendas y empezo a cantar con la cabeza inclinada. Largos minutos de cantos de un
ritmo mondtono y en un lenguaje en parte incomprensible salian de su boca interrum-
pidos solamente por los sorbos de aguardiente que tomaba. jDe pronto una interrup-
cion! El jaibana deja de cantar y habla. Su voz cambia. Si, habian venido los jais que
se expresaban por la boca de su duefio. Se quejaban. jQue no se habia puesto la platita
en la mesa; ;Que porqué faltaba el dinero? jQue no habia tabaco en la mesa! ;Que era
eso de los cigarrillos? ;Y ademas porque no los llamaba con los bastones?

El problema del dinero se solucion6. Se habia olvidado de ponerlo e inmediata-
mente se depositd. Acerca de las otras quejas de los jais, el jaibana les regafi6 diciendo
que la gente presente habia solicitado su ayuda lo que éI no habia previsto y no habia
traido los bastones. ;Como les iban a negar la asistencia? Por eso los llamaba sin bas-
ton. Claro quedd, sin embargo, que los jais no iban a entrar a la sala sino quedarse en
la orilla del rio que pasaba a pocos metros de distancia. Tienen reservas, asi se dijo, de
entrar a pueblos de “libres” —como los indigenas chocoanos llaman a los negros cuan-
do hablan espafol— sabiendo que en una de las casas habia representaciones de santos
catolicos que son antagonicos de los jais. Y efectivamente los habitantes del pequefio
pueblo de negros guardan unas imagenes representando a San Antonio y la Virgen del
Carmen. Es por eso que no sucedi6 lo que, de acuerdo con los negros, siempre suele

8 Bebida fermentada de maiz.



( Vienen los espiritus cuando se les llama sin bastén? 347

suceder cuando los jais o, lo que para ellos es algo parecido, “el diablo”, entra en una
casa: que empieza a temblar fuerte.

El jaibana logré calmar a su jais, seguia sus cantos, seguia tomando aguardiente y
permitia con ciertos intervalos que los jais se pronunciaran por medio de su voz. Era
obvio que el jaibana, en la medida en la que seguia cantando y tomando, entraba en lo
que esta conocido como “suefio”, es decir este estado visionario en que el chaman en
contacto con las fuerzas sobrenaturales encuentra los medios que necesita para hacer
solucionar los problemas que se le han solicitado que solucione.

Larelacion entre jaibana y jais no parece como uno se la imagina después de haber
leido los clasicos textos sobre el chamanismo (Eliade 1980). El medio no fue el éxtasis
extrovertido ni tampoco la fuerte embriaguez con drogas. El jaibana no parece salir de
su cuerpo ni el espirita entrar en el de él cambiando la identidad del chaman por com-
pleto. El “suefio” del jaibana (lo que corresponde a la técnica de éxtasis segiin Eliade)
si bien requiere del canto y del trago se asemeja mas a un encuentro de dos entidades
de mundos diferentes que se retinen por medio del jaibana. El chamanismo embera
tiende a compaginarse con algunas aspectos del postmodernismo, especialmente con el
paradigma del didlogo, pues la relacion entre jaibana y jai parece ser un didlogo donde
las dos participantes intervienen. Este dialogo no es, sin embargo, de igual a igual.
Hay dimensiones de poder y queda claro que el jaibana domina la situacion; esto es lo
que ha aprendido en el transcurso de su aprendizaje, pero los jais tienen voz y se pro-
nuncian a veces fuerte y decididamente. A esto el jaibana reacciona presentando ar-
gumentos y no puede simplemente imponer su autoridad. Por supuesto que esta obser-
vacion de la antropologa sobre la relacion entre el jaibana y el jai y su reflexion dentro
de un concepto de didlogo se basa en una sola experiencia y puede, por eso, solamente
servir como hipoétesis que habria que comprobar o rechazar. En el acontecimiento rela-
tado el caracter de didlogo ha sido de todos modos tan notable que vale la pena men-
cionarlo.

En un instante el jaiband interrumpi6 la ceremonia y se dirigi6 a las personas re-
unidas. Sabia, asi decia, que habia gente en la sala quienes le consideraban un charla-
tan que no entendia nada de curar sino sélo tenia el propdsito de sacarles plata a la
gente. No quedo claro si este breve discurso sobre su reputacion era un resultado de
algo de que se habia enterado en su suefio o0 no. Sea como sea, su intervencion fue tan
insistente que provoco a los presentes a confirmar lo contrario o sea el respeto que le
tenian. Los lideres del pueblo trataron de desvanecer cualquier duda sobre el recono-
cimiento que se le brindaba y subrayaron la credibilidad de la que gozaba.

Después el jaibana siguié con el canto por mas de una hora. Por ciertas expresio-
nes que incluian la mencion del nombre de la antropdloga se podia desprender que su
suefio estaba dedicado a ella. Al terminar se acerco a su cliente extranjera y le confir-
mo que su familia en Alemania estaba bien y que ella misma sufria de un malestar que
no tenia que ver con brujeria sino era por causa natural. Tenia probablemente su razén



348 Lioba Rossbach de Olmos

en sus constantes vuelos largos. Este malestar requeria un tratamiento que el jaibana
procedio a efectuar inmediatamente de la siguiente manera: sigui6é cantando y en un
intervalo del canto chupo la parte superior de la cabeza de la antrop6loga y asi de la
misma manera en dos oportunidades. Con esto termino el ritual en lo referente a la
antropologa.

Antes que el jaiband atendiera a las otras personas que en la sala buscaban su ayu-
da, el dedico cierto tiempo mas a la antropdloga explicandole algunos detalles sobre
los jais. La investigadora no ha podido verificar los resultados de esta conversacion en
la literatura existente sobre el tema. Es posible que esto se deba en parte al estilo de
discurso particular del jaibana. Por sus contactos con los negros, blancos y mestizos de
la region el estaba familiarizado con las dimensiones de la alteridad, es decir con per-
sonas y discursos provenientes de otras culturas y traducia sus conceptos indigenas no
solamente al espaiiol para que la antropologa los entendiera si no al mismo tiempo
también al habla de los negros y, tal vez, “paisa”.’ La palabra “jai” la tradujo como
“espiritu” y la relaciond con el diablo exactamente como los negros lo harian hablando
de los “brujos” de los “cholos”, es decir de los jaibana de los indigenas. Esta particula-
ridad provoca nuevas preguntas acerca de la multivocalidad de la escena. Mientras que
tradicionalmente el antropdlogo fue quien hizo las traducciones de otra cultura a la
suya y/o a la cientifica, era ahora el representante de la “otra” cultura quien traducia,
usando para este efecto el lenguaje cultural de terceros.

Después de haber leido en la literatura que al jai no hay que entender como espiri-
tu sino como la esencia de las cosas o una energia (Vasco 1985: 101s.), resulta mas
confusa la calidad sumamente humana y mundana con que fue presentado por el cha-
man. No es solamente que algunos jais pueden aparecer en forma humana asemejan-
dose al diablo en la concepcion negra, sino que otros parecen tener gustos muy huma-
nos. A lo menos el jaibana decia que los ve en sus suefios como seres humanos y los
trata como “compafieros”. El mismo los compar6 con las mujeres a las que los hom-
bres deben entender y ofrecerles algo para que asi se sientan comodas y se queden.
Son los jais que ya estan bajo control del jaibana que establecen el primer contacto con
nuevos jais, los invitan a tomar y reunirse para conversar. Dijo el jaibana, que un jai
que se siente comodo se queda (Vasco 1985: 102). Afiadioé que habia también aquellos
jais que el jaibana deberia mantener encerrados por que tienden a vagabundear como
personas mal educadas. Por el otro lado el jai puede matar al jaibana si el no lo sabe
controlar. El jaibana debe actuar como “patrén”. Son siempre varios los jai con los
cuales el jaibana trabaja y entre estos hay buenos y malos. El sefior Domingo V. me
hizo entender que cuanto mas alto es el nimero de jais de los cuales el jaibana dispone

9  “Paisa” es la denominacion usual en el Choco para la gente blanca. Al mismo tiempo es el nombre
popular que se les da en todo Colombia a los Antioquefios.



( Vienen los espiritus cuando se les llama sin bastén? 349

tanto mas es su poder y su influencia. Ademas decia que el estd siempre acompafiado
de cierto numero de jais, algunos estan con ¢l cuando esta de viaje.

El ritual que acabamos de presentar se habia realizado por solicitud de la antropo-
loga quien fue la que puso los ofrendas, es decir el aguardiente, el tabaco, el dinero y
las velas para llamar a los jais. Esto, sin embargo, no impidi6é que otros pacientes se
acercaran para pedir la ayuda del jaibana. Vino por ejemplo la sefiora Soraida que
raras veces salia de su casa que quedaba a 1.000 m de distancia rio arriba del pueblo.
Ella tenia, de acuerdo con el diagnostico popular de la gente negra, reumatismo en la
rodilla, sufria fuertes dolores y pedia que el jaibana la atendiera. El lo hizo, cantando
nuevamente y dialogando con su jais. Después chupaba la rodilla de donde sacaba una
mezcla de “sangre y materia”. Para repetir esta medida pero también para curar las
visiones nocturnas de las que la sefiora Soraida sufria y las que le producian miedos
terribles, el jaibana la invit6 que venga donde el. De acuerdo con sus explicaciones era
un mal “mandado”, una hechiceria, que requeria un tratamiento especial y prolongado.
En la misma sala los hijos de la sefiora se sentaron a hablar de como y cuando llevar a
la madre a la casa del jaibana y como reunir los 500 pesos y el biche que el jaibana
pedia para su tratamiento.

Finalmente el compadre negro del jaibana en quien se habia apoyado la antropolo-
ga para organizar el ritual solicit6 la ayuda de él. Queria conocer el lugar de perma-
nencia de un tesoro que un antepasado de ¢l habia enterrado y escondido, lo que entre
otras cosas parece ser un fendmeno frecuente, a 1o menos un tema muy presente en el
Chocé. El duefio original del tesoro fue un hombre fuerte, dotado con conocimientos
magicos y al mismo tiempo recordado como el fundador del pueblo. El jaibana en su
suefio se dio cuenta que el tesoro habia estado enterrado en una lata de galletas media
vara bajo tierra en las cercanias del pueblo pero que una persona ya lo habia encontra-
do que sin hablar de su hallazgo vivia “suavemente” del mismo. El dinero del tesoro,
asi indicaba el jaibana, no habia sido lo espectacular, mas interesante fue su oro. Do-
mingo quien desde tiempos atras tenia claras indicaciones de un tesoro escondido por
su abuelo no habia iniciado la busqueda sistematica temiendo la posible envidia de los
parientes. El jaibana le dio el nombre del nuevo duefio de las riquezas de su antepasa-
do pero no se sabe si su descendiente Domingo haya tomado después medidas para
recuperar lo que ¢l consideraba herencia suya y la de su familia.

Aqui termino la consulta del jaibana después de la medianoche. Algunas personas
quedaron sin embargo trasnochando.

Con esto termina el relato de los acontecimientos tal como la antropdloga los ha
observado, percibido y anotado. El proximo paso sera el de analizar el caso viendo
hasta que grado lo ocurrido coincide con o se desvia de lo que podria llamarse un ri-
tual regular. Veremos en adelante que esta pregunta no tiene una respuesta univoca 'y
clara, sino que los resultados dependen del punto de vista desde donde se hace la pre-
gunta. Existen claros indicios de un rompimiento del procedimiento establecido. Pero



350 Lioba Rossbach de Olmos

al mismo tiempo vemos a un chaman quien procura mantener la situacion dentro de la
normatividad tradicional y cuando no lo logra la reconstituye. Desde otra perspectiva
se nos presenta la ruptura del procedimiento establecido para el ritual como una expe-
riencia ya integrada al mismo.

3. Lectura niimero uno del ritual: la ruptura de la normatividad

Un ritual efectuado fuera del contexto normal y arreglado de una manera artificial no
es un acontecimiento desconocido dentro de la antropologia cultural. Se sabe, por
ejemplo, que Audrey Richards (1939/1949), alumna de Bronislaw Malinowski que
trabajo en Africa en la primera mitad del siglo XX, hizo realizar danzas rituales que-
riendo observar para documentarlas antes que desaparezcan y caigan en el olvido fren-
te a las presiones de la modernizacion y aculturacion. Afios después se veia este estilo
etnografico con ojos criticos porque la autenticidad de lo observado no estaba garanti-
zada. Para las generaciones anteriores de antropdlogos esta problematica fue secunda-
ria comparada con la gran tarea que se veian en estudiar y documentar las culturas
supuestamente “antiguas” que se consideraban en peligro de extincion. Hoy por hoy se
asume al contrario que no todas las culturas que parecen antiguas lo son y no todas
van a desaparecer sino muchas seguiran existiendo a pesar que han de cambiar y adap-
tarse. Ademas el cambio no esta necesariamente considerado como destruccion sino
forma parte integrante de cualquier cultura.

Pero asi como las danzas rituales encargadas por Audrey Richards también el ri-
tual arriba descrito plantea el problema de la autenticidad. Antropologos como Mauri-
cio Pardo (Pardo 1980/81) o Luis Guillermo Vasco (Vasco 1985) para mencionar sélo
algunos de la generacion actual han estudiado la cultura embera en el Choco6 durante
varios aflos y tendrian criterios propios para dar una respuesta contundente. La autora
carece de esta base solida y puede solamente recurrir al ritual mismo y a los elemen-
tos, actitudes, discursos y argumentos presentes en el mismo. El personaje principal es
el jaibana, el que en varias ocasiones hacia —asi a lo menos se puede entender— refe-
rencias a las irregularidades del caso. Es por eso oportuno repasar las irregularidades
las que el jaibana mismo indicd, analizando los problemas que afrontaba y las solucio-
nes que encontraba. Para esto se escoge un método “pragmatico”, es decir se analiza el
ritual dentro del contexto de su propia realizacion y de su propia dindmica sin perder
de vista las definiciones “externas” arriba mencionadas de lo que constituye un ritual.

Debe recordarse que el jaibana Domingo, al pedirsele que cante jai, lo primero
que hizo fue indicar que no estaba preparado por no tener sus bastones consigo. Esta
claro que los bastones de madera de 80 hasta 100 cm de largo y con motivos antropo-
y zoomorficos en su parte superior que probablemente son representaciones del los
jais o de poderes espirituales (Vasco 1985: 49ss.) son un requisito indispensable para
invitar a los jais. Al referirse el chaman a la falta de los bastones indicaba que la regla
general es usarlos. Después el confirma que si se puede cantar jai aun sin tener los



( Vienen los espiritus cuando se les llama sin bastén? 351

bastones y asi lo hizo. Es por supuesto dificil juzgar si la falta de los bastones cuestio-
naba la realizacion correcta del ritual o no. Lo que se puede confirmar es que el jaiba-
na manejo el problema enfrentandolo y no ignorandolo o negandolo. Solo después
tomo la decision de realizar el ritual.

Sobre algunas parafernalias como las flores, el banco, la chicha, el altar que cono-
cemos como elementos centrales y claves del cantar jai no tenemos referencia ninguna
de parte de Don Domingo V. Asi que no podemos decir si su falta durante la realiza-
cion de la ceremonia cuestiono la efectividad de la misma. Lo mismo es valido para la
hoja de palma que entre los embera es un objeto muy importante en los rituales curati-
vos. Referente a las ofrendas que la clienta, en este caso la antropologa, aporto para el
ritual parece no haber estado en concordancia con las reglas establecidas para el efec-
to, pero el jaibana no hizo alusion alguna al respecto.

Las velas no estan explicitamente mencionadas en la literatura como requisitos in-
dispensables del ritual asi como tampoco el biche, es decir el aguardiente casero, el
que con la chicha como bebidas embriagantes usuales en las sesiones de jaibana, tie-
nen en comun que provienen de una produccion casera, de las mujeres de la casa, pero
que se distinguen porque el biche so6lo lo producen las mujeres negras que lo venden a
los indigenas. El dinero es otra ofrenda de la cual no sabemos con exactitud si forma
parte de un procedimiento establecido del ritual curativo de los embera. Se sabe que
hay situaciones en que la “compra” forma parte de las tradiciones chamanisticas embe-
ra. Es cuando un hombre decide aprender el arte del jaibana, entonces va con este fin a
un maestro al cual le tiene que “comprar” el banco. Pero no es de suponer que el dine-
ro es indispensable cuando el jaiband, y ésta es seguramente la situaciéon mas comun,
canta jai para curar un enfermo de su propia familia.

Lo interesante del caso es que los mismos jais, evidentemente los cuatro que estu-
vieron acompafiando al jaibana Domingo V., parecian haber jugado un papel como
instancia de vigilancia sobre el buen procedimiento del ritual. Fueron los jais quienes
reclamaron la falta de dinero que se habia olvidado poner. Fueron ellos los que critica-
ron que se les habian ofrecido cigarrillos en vez de cigarros y una botella de aguar-
diente en vez del biche. Ademas se quejaron que habian sido llamados sin bastones.
Fue después el jaibana que evaluaba las quejas presentadas distinguiendo entre los que
el consideraba legitimos como la falta del dinero y los que consideraba de menor im-
portancia como la sustitucion de los cigarros por los cigarrillos y del biche por el
aguardiente. Su argumento principal fue que habia quienes solicitaban la ayuda que no
se les iba a negar. El jaibana hizo entender a los jais que deberian arreglarselas. El
dialogaba con sus jais pero se reservaba la ultima palabra sobre lo correcto y lo legiti-
mo del ritual.

El jaibana después de haber iniciado su canto lo interrumpié creando un espacio
para atender las posibles dudas sobre sus capacidades curativas que pueden haber exis-
tido entre los participantes del ritual. La cronologia de los acontecimientos hace supo-



352 Lioba Rossbach de Olmos

ner que el discurso fue el resultado de algo que vio el jaibana en su suefio porque lo
hizo después de haber iniciado el canto. Con tanta insistencia se referia a aquellas
personas que supuestamente no confiaban en sus conocimientos que provocaba decla-
raciones confirmandole la credibilidad de la cual gozaba. El jaiband no solamente
dialogaba con sus jais valiéndose por ultimo del poder que tiene sobre ellos sino se
dirigia también a los participantes asegurandose de su confianza y lealtad. Este breve
discurso parece haber estado directamente relacionado con las condiciones extraordi-
narias bajo las cuales se efecto el ritual, es decir frente a una clientela que era mayori-
tariamente negra y no indigena.

El hecho que el ritual se realizé dentro de un pueblo de negros y, por esto, fuera de
su entorno regular indigena tuvo entonces su impacto pero no fue tema ni durante las
expresiones de los jais ni de las deliberaciones del jaibana. Simplemente se hizo en-
tender que los jais no entraban a la sala donde se efectuo el ritual sino se quedaron en
la orilla del rio para no tropezar con los santos del pueblo que parecen ser antagonicos
a éstos. Las opiniones de los indigenas sobre esta reserva se desconocen. De acuerdo
con los conceptos negros chocoanos tiene su origen en la oposicion entre lo santo que
esta asociado con lo divino, con Dios y lo bueno, mientras que todas las actividades
del jaibana estan asociadas con lo humano y tienen que ver con el diablo incluyendo lo
malo. A lo menos en la cultura afrochocoana existe esta division del mundo en dos
conceptos opuestos. Este esquema se pone encima de todas las cosas existentes del
universo, incluyendo enfermedades, plantas, animales, espiritus, etc. (Rossbach de
Olmos 2000: 278ss.). La autora no sabe hasta que grado esta concepcion del mundo
forma también parte de la cosmovision indigena. Pero el hecho que los jais que forman
parte de la cosmovision indigena se comportan de acuerdo con las reglas inherentes a
la concepcion negra, es decir respetando el antagonismo entre los jais del jaibana y las
imagenes de santos de los negros parece indicar que, si no lo comparten los indigenas
también, se han acomodado a este detalle de la cultura negra. Los jais parecen respetar
y reconocer esta concepcion dualista oposicionista del mundo que los negros conside-
ran innata a la creaciéon del mismo aceptando por eso también que lo divino y lo
humano hasta cierto grado se toleran y respetan mutuamente.

Partiendo del analisis de estos detalles que se presentaron antes y durante el ritual,
no es facil juzgar hasta que punto este cumplié o rompid con los requisitos tradicio-
nalmente establecidos. Pero se puede confirmar que si contd con unas instancias y
mecanismos que vigilaban el cumplimiento de los procedimientos establecidos recla-
mando la falta de unos utensilios o lo inadecuado de otros. Lo cierto es que el ritual
mismo proporciond las instancias correspondientes y el jaibana reacciond a las defi-
ciencias. Si tuviéramos que constatar una ruptura del ritual entonces seria una ruptura
controlada. Pero antes de llegar a una conclusion seria importante mirar el problema
desde otra perspectiva.



( Vienen los espiritus cuando se les llama sin bastén? 353

4. Lectura numero dos del ritual: la ruptura como parte de la tradicion

La antropologia contemporanea enfrenta hoy en dia un mundo diferente que su antece-
sora del siglo pasado. Es posible que la suposicion de ésta ha sido correcta y que mu-
chas culturas y sus rituales tradicionales han ido desapareciendo por las fuerzas acultu-
radoras que representan el mundo moderno y globalizado. Pero la antropologia ha sido
también testiga de la creacion de nuevos rituales que tal vez carecen de los requisitos
necesarios en su sentido estricto pero, al verlos de cerca, comparten muchos elementos
con ellos o los inventan de nuevo.

Un buen ejemplo es el ritual del agua que se ha creado y realizado una sola vez du-
rante una conferencia internacional de gran alcance, donde representantes guberna-
mentales y no-gubernamentales se reunieron para tratar los grandes temas de desarro-
llo y de medio ambiente del planeta tierra, es decir la Cumbre Mundial de Desarrollo
Sostenible en Agosto y Septiembre de 2002 en Johannesburgo (Sudafrica).'” En el asi
llamado “Ubuntu-Village” se reunieron una tarde mas de 20 mujeres indigenas de
todas partes del mundo para realizar, bajo la orientacion y guia de un curandero masai
de Kenia, este ritual al que cada mujer contribuy6 con una pequeiia ceremonia desde
su contexto cultural especifico.'’ A pesar que no se traté de un ritual en el sentido
clasico de la palabra sobre todo por la falta de un procedimiento establecido, retine, sin
embargo, algunos de los criterios mas importantes. Podemos identificar por ejemplo la
accion, que se dio en la misma realizacion del ritual. Asi mismo podemos distinguir un
efecto, pues el ritual establecid a un nivel simbolico una unidad entre las participantes
que correspondio a la cooperacion y solidaridad construida durante el trabajo politico
de largas reuniones en los dias anteriores de la conferencia oficial. Trascendio tanto la
experiencia politica como la realidad cotidiana. Mas aun, se pueden encontrar en el
ritual las ideas de las grandes teorias que giraban en torno al tema. La estabilidad y la
cohesion estuvo presente entre las mujeres participantes. El ritual fue antes que nada
un acto simbolico pero llego a juntar a las mujeres por unos instantes encima de las
diferencias culturales, idiomaticas, de nacionalidad y otras. Cre6 un sentido de unidad
y construyo una identidad. El ritual tematizé ademas uno de los retos centrales actua-
les del mundo que es el agua, de la cual toda la humanidad depende. En lo que respeta
a este tema, el ritual (re)unificé por medio de su realizacion lo que los debates politi-
cos habian separado, es decir agua potable, agua sanitaria, agua de regadio en la agri-
cultura, agua para la recreacion, etc. Hasta el mas reciente concepto antes mencionado
sobre la falta de un sentido claro en los rituales puede encontrarse, pues el ritual del

10 La autora ha tenido el gusto de estar presente como observadora en el ritual.

11 Es un interesante detalle de las Naciones Unidas que los representantes de los pueblos indigenas
introducen en las conferencias donde participan en un mundo de conferencias y reuniones muy re-
glamentadas la costumbre de realizar un ritual para solicitar a las fuerzas sobrenaturales el éxito de
la reunién.



354 Lioba Rossbach de Olmos

agua efectivamente carecid de un sentido coherente y un significado genérico basan-
dose, si es que existen, en los distintos significados que las distintas mujeres le habian
atribuido. Este proceso tiene algunos rasgos en comun con lo que Bell llama la “cons-
truccion de ritual” (Bell 2006).

Pero el ritual cont6, como ya se ha dicho, con un tipo de “maestro de ceremonias”,
un curandero masai, quien orquesto la multitud de los pequeios, dispares y distintos
actos rituales de las mujeres. Los integr6 hasta donde le fue posible y probablemente
los relacion6 con el sistema de simbolos y significados que correspondian a los de €1
y, por ende, a los de los masai, simbolos y significados que ninguna de las mujeres
conocia.

Aqui se presenta un problema relevante para nuestra reflexion. Aquellos rituales
como el que acabamos de presentar podrian calificarse como “postmodernos”. “Post-
moderno” en este contexto quiere decir que los rituales son multivocales por incluir
varias voces, son multiples por tener diferentes origines y son eclecticistas por integrar
varios estilos. Por todo ello incluyen fendmenos disonantes, discrepantes, incongruen-
tes y hasta arbitrarios, los que la antropologia tiende a relacionar con los procesos de
intercambio y de mezcla cultural. Los asocia con fendmenos de entretejimiento cultu-
ral y bricolaje que son la base de las nuevas culturas hibridas. Estos elementos encon-
tramos también en el ritual del agua y su intencion, contexto y contorno fuera de lo
comun. En este ritual nadie, ni el curandero masai, estaria en condiciones de definir
cuales de los aspectos corresponden a alguna tradicion establecida y cuales aspectos
han sido inventados o creados en el transcurso del mismo acto ritual. Nadie podria
tener la autoridad de arrogarse los conocimientos de la verdad.

Esta evidencia hace también ver el ritual artificial del jaiband Domingo V. con
otros 0jos porque la situacion se presenta igual de ambigua. No se refiere tanto a que
en este ritual, como en todos los rituales tradicionales, hubo fenomenos los que las
personas comunes no comprenden debido por ejemplo al lenguaje secreto o los cono-
cimientos secretos del chaméan. El problema consiste més bien en que en la primera
lectura del ritual algunos aspectos se consideraron y se trataron como indicios de una
ruptura de la tradicion pero debe preguntarse si tiene que ser asi o si no se los puede
leer en conformidad con la misma. Viéndolo de esta manera los mismos detalles que
antes entendiamos como parte de un ritual artifical ahora los podemos distinguir como
parte de una tradicion existente.

Un ejemplo tiene que ver con los bastones. De la literatura conocemos el caso del
jaibana Clemente N. quien habia destruido sus bastones por la presion de la adminis-
tracion publica y de la iglesia catolica que perseguian fuertemente las practicas cha-
manisticas de los indigenas chocoanos en los afios 70 del siglo pasado (Vasco 1985:
14ss.). La ruptura de sus bastones debe haber sido un acto grave para el jaibana, por-
que se dice que romper los bastones es matar a su duefio. Tuvo que haber superado
esta crisis y seguir existiendo sin bastones. Pero después, por necesidad de curar a su



( Vienen los espiritus cuando se les llama sin bastén? 355

nieto quien estaba gravemente enfermo, decidio cantar jai sin bastones logrando apa-
rentemente también asi sanar al nifio enfermo. Parece entonces que el uso de los bas-
tones es un requisito importante en el ritual embera pero que los jaibana por fuerza
mayor, tuvieron que adquirir también experiencias como la de cantar jai sin bastones y
lograron integrarlo en su manera de realizar el ritual.

Otro detalle ambiguo es el discurso del jaibana a los escépticos que ¢l sospechaba
que desconfiaban de sus conocimientos y capacidades. Esto claramente parecio expre-
sion de una situacion excepcional en que la clientela no era la de siempre. Pero existe
entre las anotaciones publicadas en el diario etnografico del mencionado antropélogo
Vasco la transcripcion de un canto del jaiband en espafiol que nos da otra pista. En este
canto el jaiban4 se refiere repetitivamente a los del Cauca'” que no creen en su capaci-
tad de curar la fiebre e insiste que el es un hombre que entiende de estos trabajos
(Vasco 1985: 18s.). Se puede suponer que se trata de un discurso que formaba parte de
la rivalidades y fricciones que existen desde hace mucho tiempo entre los distintos
jaibands que se acusan mutuamente de fracasos e incapacidades y hasta brujerias
(Vasco 1985: 148). Las rivalidades son especialmente fuertes entre los jaibanas de un
mismo rio y obviamente forman parte integrante de los suefios de ellos. Siendo asi, el
discurso que lineas arriba se identificd como resultado de lo artificial del ritual bien
puede haber sido parte de un mecanismo muy tradicional.

Otro detalle interesante fue la dinamica que provoco el ritual. A pesar de su carac-
ter artificial las circunstancias y las personas involucradas hicieron que el ritual siguie-
ra siendo un ritual y no se convirtiera en un espectaculo de teatro. Cuando la noticia
corri6 por el pueblo que el jaibana iba a cantar jai a pedido de la antropologa, muchos
de los habitantes, entre ellos los que requerian ayuda y los que no hubieran tomado
solos la iniciativa de rogarselo al jaibana, se hicieron presentes y contribuyeron a que
el ritual no se convirtiera en un evento apocrifo.

Lo que nos muestra este ejemplo es que en la improvisacion del ritual esta presente
la tradicion y que la misma ruptura del camino tradicional sigue de una u otra manera
los pasos del mismo.

5. A manera de conclusion: acerca la identidad del jaibana

En el ritual el jaiband Domingo V. se mostrd conciente de la tradicidon sin manifestar
especial preocupacion por guardarla. Han habido otras instancias que reclamaban el
cumplimiento del procedimiento establecido, es decir los jais. El jaibana tomo en con-
sideracion estos reclamos, pero se valio de su autoridad para decidir cuales aspectos de
la tradicidn se tuvieran que respetar y cuales no eran lo suficientemente importantes

12 El Cauca es uno de los principales rios del pais. Pero “Cauca” se llama también a un departamento
del sur de Colombia que comparte el litoral pacifico con el Chocd y tiene poblacion embera.



356 Lioba Rossbach de Olmos

para no sacrificarlos en favor de las necesidades de la clientela. En un sentido estricto
el jaibana actuo de intermediario entre el mundo real y los jais dotados con el poder de
intervenir.

En este contexto se abrid el espacio para introducir el cambio y el jaibana en dia-
logo con los jais asumio la tarea de procurar la reintegracion de este cambio a la nor-
matividad. Se llamo a los jais sin bastones, el aguardiente remplazo6 al biche, el cigarri-
llo al tabaco etc. Es interesante recordar aqui la actitud de los jais en el pueblo de los
negros donde son temidos por su poder espiritual. Los jais que normalmente estan
presentes cuando se les canta jai, se quedaron en la orilla del rio respetando la esfera
de influencia de los santos catolicos sin queja ni reclamo. Seguramente esto no ha sido
siempre asi. En algin momento debe haberse presentado esta situacion, tal vez tras
una ruptura del procedimiento codificado y un jaibana que daba prioridad a las necesi-
dades de sus (nuevos) clientes sobre la tradicion. Se puede llegar entonces a la conclu-
sion que los rituales se modifican en la medida en que se imponen las condiciones que
los determinan (Krieger/Belliger 2006: 21).

Intermediario fue el jaibana también frente a los participantes del ritual insistiendo
en sus capacidades y haciéndoselas confirmar por estos. El didlogo del jaibana con sus
jais es parte integral del ritual, asi mismo también el didlogo con sus clientes. El jaiba-
na es un puente entre estos dos lados buscando mantener o crear un equilibrio entre
ellos. Esto es lo que define su identidad, o sea el manejo de la mediacion entre el mun-
do de los espiritus y el mundo de los seres humanos incluyendo los cambios y rupturas
que se presentan.

A pesar que la funcion del chaman como mediador esta ampliamente conocida en
la literatura €sta no se refleja en las teorias de rituales que siguen dominadas por cues-
tiones sociales, de la comunidad, de lo colectivo, sin enfocar el papel de aquellos pro-
tagonistas que efectian los rituales. Los “maestros de ceremonia” como se les llamo
lineas arriba juegan muchas veces un papel central. En el caso del jaibana Domingo V.
se revela no solamente la importancia que él tiene para el ritual concreto sino ayuda
ademés a relacionar el ritual con algunas tendencias actuales del debate tedrico."

Haciendo un resumen de lo dicho se vio que el chaméan emple6 un discurso de dia-
logo primero con los jais y después con los participantes del ritual. El hizo referencia a
las reglas y los procedimientos convencionales asi como a las posibles reservas de los
participantes. Esto puede considerarse un mecanismo de comunicacion —un aspecto
importante en los debates actuales sobre las teorias del ritual— para integrar o incorpo-
rar a los participantes y a los jais en el ritual por medio de la creacion de un entendi-
miento mutuo y de un significado comun. Esto era importante dado que los jais no

13 Se refiere aqui a los debates que Krieger/Belliger (2006: 7-34) analizan en la introduccion de su
libro sobre las teorias del ritual.



( Vienen los espiritus cuando se les llama sin bastén? 357

forman parte del mundo religioso de los participantes del ritual y los participantes no
eran los clientes regulares del jaibana.

Con estos didlogos el chaman enfocd y actualizo el significado del ritual y su pro-
cedimiento tradicionalmente establecido. Pero en el curso del mismo ritual prosigué
deconstruyéndolo para inmediatamente reconstruirlo y recodificarlo de acuerdo con
las condiciones del contexto dado. Esta deconstruccion, reconstruccion y recodifica-
cion la efectud con el consentimiento tanto de los jais que colaboraron como asi mis-
mo de los participantes que asistieron al evento. Con esto el jaibana no solamente se
mostré como agente de transformacion intersubjetivo e intercultural sino también ex-
perto en la “pragmatica generativa” (Krieger/Belliger 2006: 13), es decir en las reglas
que permiten deconstruir y reconstruir el ritual.

Un pequeiio detalle falta relatar. Este detalle pone en claro el problema que se esta
tratando aqui. Demuestra que lo tradicional orienta y guia su propia ruptura y la ruptu-
ra se basa en lo tradicional. Nuevamente es el jaibana el centro de atencion. Es asi que
el jaibana Domingo V. después de haber hablado con la antropdloga sobre las particu-
laridades de sus jais insisti6 que queria visitarla en su tierra. Ella respondi6 que su
tierra quedaria muy lejos, que hacia mucho frio y que el viaje hasta alla era muy costo-
so. Don Domingo V. insistio hasta que desperto la curiosidad a la antrop6loga quien
queria conocer la razon de este deseo. Salid a la luz que el jaibana habia visto en su
suefio el pais de la antropologa y habia conocido suficientes aspectos como para for-
marse su propia idea de esta tierra lejana. Comentaba que habia muchos jais sueltos en
Alemania pero no habia nadie quien los pueda controlar porque esta tierra carecia de
jaibanas, los que saben tratar a los jais. Si ¢l mismo hubiese llegado a esta tierra lle-
vando su propios jais hubiera podido recoger toda esta tropa de jais sueltos lo que le
permitiria, al regresar a su tierra chocoana, convertirse en un jaibana sumamente pode-
10S0.

Esto puede considerarse una manera muy “jaiband” de relacionarse con una tierra
desconocida. El sefior Domingo V. no usaba libros, television, teléfono y mucho me-
nos las tecnologias modernas de comunicacion que acompafiaban la globalizacion y
que estaban por surgir en este entonces sino el suefio (tradicional) visionario del cha-
man emberd. Si esta experiencia ha sido por un lado tipica para el jaiband, por otro
lado debe haber sido nueva y a la vez exotica porque fue un tipo de experiencia etno-
grafica visionaria, un encuentro con la alteridad en un mundo sobre el cual Don Do-
mingo no tenia mayor referencia en ese momento siendo la tinica fuente posible algu-
nos misioneros alemanes que estaban presentes en la region desde hace algunos afios
atras.

A pesar, entonces, que esta experiencia fue extraordinaria, es a la vez parte de la
experiencia usual del jaibana. Esta ambivalencia es aun mas compleja porque fue el
resultado de un ritual efectuado fuera de su contexto usual. Aqui puede verse otra vez
cuan importante es la personalidad y la identidad del jaibana siendo €l la instancia que



358 Lioba Rossbach de Olmos

integra o no esta experiencia al repertorio y a los parametros “tradicionales” de un
chaman. Es ¢l quien decide frente a una realidad ajena y desconocida si se deja atraer
por los jais sueltos o por otros aspectos que en su suefio seguramente se le revel6. En
ultima instancia seria ¢l quien decidiria regresar a su tierra con los jais europeos con-
quistados o por el contrario con aquellos articulos de consumo de este mundo ajeno
que despiertan grandes anhelos y simbolizan el poder y la vida moderna: es decir el
dinero y una multitud de articulos comerciales. Posiblemente Domingo V. hubiera
optado por el camino tradicional de agrandar su poder. Tal vez ¢l hubiera aumentado
el nimero de su jais trayéndolos de tierra ajena aprovechandose que a los jais les gusta
hacerse invitar como a las mujeres coquetas. Pero tal vez hubieran sido estos jais de
origen europeo los que hubieran seducido al jaibana hacia los atractivos articulos de
consumo europeos despertandole desconocidos deseos y rompiendo nuevamente los
esquemas tradicionales.

(No puede ser, entonces, que una accion ritual que no se realiza dentro del esque-
ma del procedimiento establecido confirma a su vez el mismo esquema? ;No es posi-
ble que ambas cosas co-existen a la par, la continuacion de la tradicion y su ruptura? A
lo menos, esta ambivalencia no entraria en contradiccion con Victor Turner y su “pro-
ceso ritual”. Segun Turner unas rupturas y unas crisis son inherentes a los rituales los
que tras de un proceso de anti-estructura o liminaridad proporcionan la experiencia de
“communitas” y conducen a la solucion y reintegracion (Turner 2000). Es a través del
caos, que se produce la reconstruccion y renovacion de la comunidad, la que en el caso
presentado aqui conforman el indigena y el afrochocoano, el curandero y el enfermo
asi como el chaman y el cliente incluyendo a una antropéloga.

Una vez llegada a la conclusion que los rituales, incluyendo los clésicos rituales
religiosos, tienen un procedimiento establecido pero al mismo tiempo tienen reglas
para cambiarlos, el concepto que acompafio a la argumentacion de estas deliberaciones
se vuelve obsoleto; es el de la autenticidad que ayudaba a enfocar el problema pero
que se ha vuelto innecesario al ver que el procedimiento establecido esta abierto a
reestablecerse cuantas veces sea necesario.

Bibliografia

Bell, Catherine (2006): “Ritualkonstruktion”. En: Belliger, Andréa/Krieger, David J. (eds.):
Ritualtheorien. Ein einfiihrendes Handbuch. Opladen/Wiesbaden: Westdeutscher Verlag,
pp. 37-48.

Belliger, Andréa/Krieger, David J. (ed.) (2006): Ritualtheorien. Ein einfiihrendes Handbuch.
Opladen/Wiesbaden: Westdeutscher Verlag.

Castrillon C., Héctor (1982): Choco Indio. Medellin: Ediciones Centro de Pastoral Indigena.

DANE (Departamento Administrativo Nacional de Estadistica) [Colombia] (2005): Poblacién
censada después de compensada por omisiones de cobertura geografica (1,22%) y contin-



( Vienen los espiritus cuando se les llama sin bastén? 359

gencia de transferencia (0,26%), en 1973, 1985, 1993 y 2005, por areas, segun
departamentos. http://www.dane.gov.co/files/censo2005/censo_1964.pdf (24.07.2007).

Eliade, Mircea (1980): Schamanismus und archaische Ekstasetechnik. Frankfurt am Main:
suhrkamp wissenschaft.

Grimes, Ronald (1995): Beginnings in Ritual Studies. Columbia, South Carolina: University of
South Carolina Press.

Jimeno, Miriam/Sotomayor, Maria Lucia/Valderrama, Luz Maria (1995) Choco. Diversidad
cultural y medio ambiente. Bogota: Fondo FEN Colombia.

Kopping, Klaus Peter (1988): “Ritual”. En: Hirschberg, Walter (ed.): Neues Worterbuch der
Vélkerkunde. Berlin: Dietrich Reimer Verlag, pp. 406-407.

Kramer, Fritz (1987): “Ritual”. En: Streck, Bernhard (ed.): Wérterbuch der Ethnologie. Kdln:
Dumont Taschenbiicher, pp. 181-183.

Krieger, David J./Belliger, Andréa (2006): “Einfiihrung”. En: Belliger, Andréa/Krieger, David
J. (ed.): Ritualtheorien. Ein einfiihrendes Handbuch. Opladen/Wiesbaden: Westdeutscher
Verlag, pp. 7-34.

Pardo Rojas, Mauricio (1980/81): “Bibliografia sobre indigenas choc6”. En: Revista Colom-
biana de Antropologia (Bogotd), 23: 464-528.

Richards, Audrey 1. (1939/1949). “The Development of Field Work Methods in Social Anthro-
pology”. En: Bartlett, Frederic C./Ginsberg, Morris/Lindgren, Ethel J./Thonless, Robert H.
(eds.): The Study of Society. Methods and Problems. London: Routledge & Kegan Paul
Ltd., pp. 272-316.

Rossbach, Lioba (1993): “Flulabwérts und fluBaufwirts: Schwarze und Indianer in der kolum-
bianischen Pazifikregion Choc6”. En: Dirmoser, Dietmar/Gabbert, Wolfgang/Meschkat,
Klaus/Miiller-Plantenberg, Clarita/Miiller-Plantenberg, Urs/Rediske, Michael/Strobele-
Gregor, Juliana (eds.): Die Wilden und die Barbarei. Lateinamerika — Analysen und Be-
richte, 16. Hamburg/Miinster: LIT Verlag, pp. 15-31.

Rossbach de Olmos, Lioba ([1998] 2000): Komplexe Beziehungen. Zur Rezeption und Sozia-
lorganisation der schwarzen Bevolkerung im Choco (Kolumbien). Inauguraldissertation,
Johannes Gutenberg-Universitit in Mainz. Curupira, Band 11. Marburg: Forderverein
“Volkerkunde in Marburg e.V.”.

— (2001): “Schwarze Heiler, indianische Schamanen und Chirurgen. Medizinische Postmo-
derne und postmoderne Medizin”. En: Buche, Irina (ed.): Gottheiten, Geister und Schama-
nen. Heilkunst in Amerika. Hamburg: Akademie freier Autoren, pp. 241-272.

Sharp, William F. (1976): Slavery on the Spanish Frontier: the Colombian Choco, 1680-1810.
Norman, Oklahoma: University of Oklahoma Press.

Turner, Victor Witter (2000): Das Ritual: Struktur und Anti-Struktur. Frankfurt am Main/New
York: Campus-Verlag.

Vasco, Luis Guillermo (1985): Jaibands. Los verdaderos hombres. Bogota: Biblioteca Banco
Popular.

West, Robert C. (1957): The Pacific Lowlands of Colombia. A Negroid Area of the American
Tropics. Baton Rouge: Louisiana State University Press.

Wicker, Hans-Rudolf (s.f.): Leitfaden fiir die Einfiihrungsvorlesung in Religionsanthropologie.
<http://www.anthro.unibe.ch/unibe/philhist/anthro/content/e297/e1386/e3578/
linkliste3581/ leitfaden_religionsethno. ger.pdf> (28.11.20006).



