
   

Diálogo Andino - Revista de Historia,

Geografía y Cultura Andina

ISSN: 0716-2278

rda@uta.cl

Universidad de Tarapacá

Chile

QUIROZ NEYRA, ROSEMARY

EL ZORRO, EL ZORRINO Y EL PERRO EN LA TRADICIÓN CULTURAL DE LOS POBLADORES

DEL VALLE DE VÍTOR

Diálogo Andino - Revista de Historia, Geografía y Cultura Andina, núm. 29, agosto, 2007, pp. 65-74

Universidad de Tarapacá

Arica, Chile

Disponible en: http://www.redalyc.org/articulo.oa?id=371336239006

   Cómo citar el artículo

   Número completo

   Más información del artículo

   Página de la revista en redalyc.org

Sistema de Información Científica

Red de Revistas Científicas de América Latina, el Caribe, España y Portugal

Proyecto académico sin fines de lucro, desarrollado bajo la iniciativa de acceso abierto

http://www.redalyc.org/revista.oa?id=3713
http://www.redalyc.org/revista.oa?id=3713
http://www.redalyc.org/revista.oa?id=3713
http://www.redalyc.org/articulo.oa?id=371336239006
http://www.redalyc.org/comocitar.oa?id=371336239006
http://www.redalyc.org/fasciculo.oa?id=3713&numero=36239
http://www.redalyc.org/articulo.oa?id=371336239006
http://www.redalyc.org/revista.oa?id=3713
http://www.redalyc.org


65El Zorro, el Zorrino y el Perro en la tradición cultural… / Rosemary Quiroz Neyra

Recibido el 03 de Mayo de 2007
Aprobado el 30 de Mayo de 2007

DIÁLOGO ANDINO Nº 29, 2007
Departamento de Ciencias Históricas y Geográficas
Facultad de Educación y Humanidades
Universidad de Tarapacá, Arica-Chile.	 Páginas 65-74	 ISSN 0716-2278

EL ZORRO, EL ZORRINO Y EL PERRO EN LA 
TRADICIÓN CULTURAL DE LOS POBLADORES  

DEL VALLE DE VÍTOR

The fox, the skunk, and the dog in the cultural tradition  
of the Vítor valley inhabitants

por:

mg. ROSEMARY QUIROZ NEYRA
Licenciada en Educación Secundaria

Magíster en Geografía Ambiental y Ordenamiento Territorial
Institución Educativa Privada "Carlos Baca Flor"

Calle 27 de Noviembre Nº 111, Urbanización la Libertad, Distrito de Cerro Colorado, Arequipa-Perú
E-mail: jardin_baca_flor@yahoo.com 

RESUMEN

Se explica a través de una historia local en particular. Vítor, como el proceso cultural de oleadas 
migratorias de población andina hacia los valles costeños, dejó sus huellas en las tradiciones 
culturales de los pueblos de la costa.	
	 Palabras clave: Tradición cultural andina.

ABSTRACT

Through a local tale it is explained how the cultural process of some migrating surges of 
Andean population towards the coastal valleys left their mark in the cultural traditions of 
coastal villages.
	 Key words: Traditional Andean culture.



DIÁLOGO ANDINO (Chile) Nº 29, Agosto, 200766

INTRODUCCIÓN

En estas líneas trataremos de explicar en forma 
sucinta una visión de la historia local, regional, que 
nos permita tener una idea del proceso cultural a 
través de las primeras oleadas de migrantes del al-
tiplano hacia los valles costeños, hasta los procesos 
cambiantes en el periodo colonial, que nos permita 
comprender y explicar los momentos actuales. 

Cuando aún migrante el hombre andino dejaba 
sus huellas en “mapas pétreos”, petroglifos, para 
que sus congéneres se guíen y orienten de las 
experiencias de los primeros, se buscaba utilizar 
diversos espacios que le permita contar con nuevos 
productos para complementar su dieta alimenticia. 
Estos espacios de producción y de intercambio 
se mantuvieron en constante actividad durante el 
proceso de la historia del Perú. 

Las costumbres de la gente de estos lugares se 
pueden rescatar por la tradición oral; aún hoy los 
que tienen chacras y mantienen cultivos mencionan 
estos pasajes de las creencias andinas; lo denomi-
naremos “cosmovisión”, con prácticas como: curar 
el mal de susto, el viento, el mal de ojo, la utiliza-
ción de hierbas para curar, tomar mates, preparar 
emplastos para el cólico, fiebres, torceduras de 
pies, brazos, golpes, etc. Pero lo que más llama la 
atención es que tienen una lectura de la Cruz del 
Sur en el firmamento con la sombra y ojos de la 
llama y otras lecturas que aprendimos en el curso 
de mentalidades andinas.

Nos abocaremos a la fauna de la localidad y 
cómo es asociada a la cotidianeidad y las creencias 
de raíces andinas. 

EL ESPACIO

El valle de Vítor se encuentra situado en el 
departamento y provincia de Arequipa. Comprende 
desde la confluencia de los ríos Yura y Chili, a la 
altura de Palca, y va descendiendo por medio del 
desierto hasta Huañamarca, donde confluye el río 
Vítor con el Siguas para formar el río Quilca y 
desemboca al Océano Pacífico. 

Las zonas de petroglifos se pueden encontrar 
en todo el trayecto del valle, en diversas quebradas 
y abrigos, de las que ponemos énfasis en la zona 
de “La Capilla”, a pocos metros de la bodega de 
Hermigio Zegarra, que en la actualidad sigue produ-
ciendo vinos y pisco. La región natural corresponde 
a la yunga marítima, con un clima cálido, escasez 

de precipitaciones pluviales, viento por la tarde y 
fuerte insolación durante el día.

En el valle, las áreas para cultivo son muy 
reducidas, llegando a terminar en la hacienda. El 
Quemado de la familia Cárdenas; hacia adelante 
el curso del río se encañona formando escarpas 
casi inaccesibles. Las rocas predominantes son 
las ígneas intrusivas y metamórficas del batolito 
de la costa. 

La ecología, según Holdridge, es el matorral 
desértico montano bajo; tiene una vegetación 
semixerófita como el carrizo Arundo donax, la 
chilca Baccharis s.p., el huarango o espino Acacia 
macracantha y nolanas. En cuanto a la fauna 
nativa, encontramos algunos mamíferos como 
zorros, zorrino, hurones; roedores, reptiles como 
la lagartija; arácnidos e insectos; la fauna reciente 
es de mucha variedad.

LOS PETROGLIFOS

Los motivos de los grabados en los petroglifos 
de la zona de La Capilla reflejan el momento en que 
el hombre domestica a los animales y los utilizaba 
como herramientas de trabajo. También se puede apre-
ciar variedad de escenas de rituales, caza, pastoreo, 
imágenes sincretizadas, entre chamanes y camarón 
(molusco de río), símbolos estelares, zorros, perros, 
serpientes bicéfalos, meandros, sapos, que necesitan 
de una detenida interpretación de la simbología de 
estos elementos en un contexto tan especial de un 
valle en medio del desierto peruano1.

En las quebradas a lo largo del valle existen 
petroglifos, son más de 30 lugares inventariados. La 
zona en estudio fue utilizada desde tempranas épocas 
con el propósito de obtener recursos complementarios 
tanto del valle como del litoral y las lomas. Esta 
manera de organizar el espacio andino ha sido estu-
diada y debatida tanto por John Murra (1972) como 
por María Rostworowski (1977), quienes proponen 
las estrategias económicas del Control Vertical de 
pisos ecológicos, y las Relaciones Horizontales o 
Longitudinales, respectivamente, lo que nos lleva 
a pensar que en este espacio se ejerció una fuerte 
actividad económica de intercambio entre grupos 
de la costa y sierra para obtener una complemen-
tariedad económica y su dieta alimenticia. 

1	 Trabajo de campo en noviembre del 2005, fotos y entrevis-
tas.



67El Zorro, el Zorrino y el Perro en la tradición cultural… / Rosemary Quiroz Neyra

Debido a que existe una estrecha relación entre 
asentamientos humanos y caminos, las aldeas se 
ubican en lugares estratégicos, conformándose en 
puntos de parada de caravanas de migrantes estacio-
narios, de las partes altas a la costa del Pacífico.

ACTIVIDAD AGRÍCOLA: EL VINO Y el PISCO

Las actividades en el agro son notables. El 
Valle de Vítor ha contribuido al desarrollo de 
esta región sur del País. Durante el Virreynato, 
los propietarios de estas tierras se dedicaron a la 
producción del vino desde años muy tempranos, 
en la viña de Miguel Cornejo, en los años 1550, 
teniendo en cuenta que se necesitaba de unos 6 a 
7 años de cultivos de la parra, ingresando de tal 
manera a una actividad económica muy rentable 
para la época, teniendo como mercado cautivo a 
las provincias altas del virreynato (la sierra) con el 
Centro Minero de Potosí (hoy Bolivia), descubierto 
en 1546, cuyos años de gloria son a comienzos 
del siglo XVII. 

La comercialización se dio en grandes pro-
porciones a través del transporte de arrieros, en 
un sistema de Trajines a la provincia de Chucuito 
y otras partes del distrito de los Charcas, la Villa 
de Potosí, y a Viacha provincia de Chuquiabo. En 
otros casos, el vino de Vítor fue comercializado en 
el puerto de Guatulco en México.

El vino se transportaba y comercializaba en 
vasijas de barro llamadas Botijas, estos envases 
servían también para conservarlos. La preparación 
y fermentación del vino se hacía en Tinajas, que 
era una vasija de barro con medida de capacidad 
para líquidos equivalente a unos 128 litros. 

La producción de pisco en los valles de Vítor, 
y vecinos aparece un poco tardía en comparación 
a Ica, Chincha, debido a la excelente calidad de 
los vinos y a que este producto tenía un mercado 
cautivo como el Alto Perú, donde las mercancías 
circulaban en menor tiempo, por la abundancia de 
consumidores, ya que en Potosí, en sus mejores 
momentos, bordeaba los 160 mil habitantes. Por 
lo tanto era poco al vino almacenado y se vendía 
con mucha rapidez. Hay una baja en la venta y los 
precios a mediados del siglo XVIII, cuando los valles 
de Lima, Ica, producen a gran escala y cubren parte 
de estos mercados del sur del Virreynato. Por esta 
razón los productores de Vítor comienzan a pasar 
sus vinos por la falca y destilarlos, convirtiéndolos 
en aguardiente.

Sin embargo en estos últimos años se han 
formado asociaciones de productores de pisco y 
vinos en Vítor para recobrar tan añorado pasado, 
recuperar sus tinajas y producir estos vinos y 
aguardientes como una alternativa de empresa, de 
trabajo y desarrollo de este Valle tan importante en 
la historia del Perú y América2.

Hoy en día esta zona también puede servir de 
ruta turística, de esparcimiento de fin de semana 
para muchas familias, que puedan visitar el Valle 
de Vítor, donde se podrán apreciar las haciendas 
y chacras con cultivos de viñedos y se elaboran 
vinos, recorriendo las bodegas y alambiques, las 
eras donde trillaban el trigo, la zona arqueológica, 
petroglifos, y puedan bañarse para luego degustar 
los camarones acompañados de un buen vino.

LA FAUNA Y LA SIMBOLOGÍA EN LA 
COSMOVISIóN ANDINA

Luego de esta visión de la historia de los 
pobladores del Valle de Vítor nos abocaremos a 
explicar las tradiciones y costumbres con relación 
a los animales y su medio geográfico, así como la 
vida cotidiana con los animales que circundan estos 
lugares, que es una bonita manera de ingresar al 
estudio de la formas de convivencia y existencia en 
el mundo andino, a través de su cosmovisión.

Decía en líneas anteriores que los motivos de los 
grabados en los petroglifos en toda esta zona sur del 
Perú reflejan el momento en que el hombre domes-
tica a los animales y los utiliza como herramientas 
de trabajo. También se puede apreciar variedad de 
escenas de rituales, de caza, de pastoreo, imágenes 
sincretizadas, entre chamanes y camarón (molusco 
de río), símbolos estelares, zorros, zorrinos, perros, 
serpientes bicéfalos, sapos, etc. que necesitan de una 
detenida interpretación de la simbología de estos 
elementos en un contexto tan especial.

Cada uno de los animales de la grandiosa fauna 
del mundo andino forma parte de su comunidad de 
vivos y comunidad de difuntos.

Por ejemplo: El lago Titicaca tiene la figura de 
un puma persiguiendo a una vizcacha. Esta última 
sería el lago Poopo.

Para los Moche tenía mucha importancia el 
estudio del movimiento de los animales durante 
todo el año, estación por estación del calendario 
astronómico, debido a que les permitía predecir 

2	 Entrevista al Alcalde de Vítor en julio del 2006.



DIÁLOGO ANDINO (Chile) Nº 29, Agosto, 200768

lo que podía suceder con el clima. Es así que la 
araña cusi cusi en temporadas de sequía tejía sus 
redes en las partes bajas de las plantas, en cambio 
en las temporadas de lluvias las tejía un poco más 
arriba3.

En estos lugares el sapo tiene connotación 
maligna. Se dice que se pega a la vagina de las 
mujeres al momento que van a orinar en algún 
pastizal, y que solamente se puede despegarlos con 
una plancha caliente.

Que la culebra o alguna víbora también ingresa 
a la vagina de las mujeres al momento de orinar en 
los pastizales, carrizales y en el monte cuando iban a 
pastar su ganado, pero que sólo saldría de ese lugar 
cuando se pone leche caliente en un recipiente para 
que se siente la mujer.

La lechuza depende del tamaño del animal, 
según las regiones del Perú. Es un ave maligna, pero 
que su presencia significa un malestar, la maldad, 
la pesadumbre, la muerte. Depende del contexto 
donde aparece.

Hoy en día es común escuchar a los poblado-
res del Valle de Vítor acerca de la sombra negra 
de la llama en el firmamento y cómo les permite 
guiarse con dirección de la cabeza de la llama, de 
los ojos cerca de la Cruz del Sur (constelación) y 
el tráfico de intercambio comercial que realiza-
ban años antes por la hacienda el Quemado para 
trasladar su ganado con dirección a las lomas de 
la costa peruana.

Pero de los animales que nos ocuparemos son 
los que lleva el título del presente ensayo.

EL ZORRINO, EL ZORRO Y EL PERRO

El Zorrino. Este felino de color gris o negro, 
con una mancha blanca o de color claro en el lomo, 
era muy frecuente verlo en las chacras, sobre todo 
cerca de los gallineros; entraba en una lucha con el 
perro guardián de la casa. El zorrino orina un líquido 
muy pestilente y espeso que puede dejar ciegos a los 
perros y si les cae esos orines el olor es tan fuerte 
que los perros empiezan a revolcarse y meterse a las 
acequias muchas veces, y el animalito “indefenso” 
huye mientras tanto. Comer chicharrón de zorrino 
se hizo común en los pobladores del lugar.

3	 Entrevista a don Manuel Álvarez, Vítor Bodega de Pancho 
Zegarra, julio del 2006.

El Perro. Es un mamífero doméstico de la 
familia de los cánidos, de tamaño, forma y pelaje 
muy diversos, según las razas. Tiene olfato muy 
fino, es inteligente y muy leal al hombre. En Vítor 
se dice que tienen tratos con el zorro, y que se hacen 
compadres (no vamos a detallar la cosmovisión 
del perro).

El Zorro. Mamífero cánido de menos de un 
metro de longitud, incluida la cola, no es muy grande, 
de hocico alargado y orejas empinadas, pelaje de 
color pardo rojizo y muy espeso, especialmente 
en la cola, de punta blanca. Es de costumbres cre-
pusculares y nocturnas; abunda en toda América y 
Europa, caza con gran astucia toda clase de animales, 
incluso de corral.

La hembra de esta especie, la zorra, se dice que 
es más astuta que el macho.

La tradición. También en el valle de Vítor se 
tiene una tradición histórica sobre la presencia del 
zorro en las casas y los destrozos que realiza. Es un 
animal destructor, engañoso y tramposo; se presenta 
con su cara de “yo no fui”, para conseguir lo que 
busca. Se dice que a las chicas bonitas, simpáticas 
pero fastidiosas, las comparan con este animal “su 
carita es chiquita, bonita, linda y finita, como de 
zorra hambrienta”4.

Cuenta don Manuel Álvarez, quien desde 
los 14 años trabajó en la bodega de los señores 
Bustamante, y desde hace 30 años trabaja en la 
bodega de Armando Zegarra, que:

“…antiguamente había mucha cantidad de 
zorros, pero estos son destructores por gusto 
matan a los animales, son pues “mala fe”, es 
una zorra maldita rompe la quincha ingresa al 
gallinero. Un día cuando amaneció fueron a dar 
de comer las gallinas en su corral y se dieron 
con la sorpresa que todas estaban muertas, y 
puestas en fila como soldaditos desfilando, ni 
siquiera las llevó, solamente lleva algunas. Por 
eso es que todos los del valle tienen escopetas 
para matar estos animales y también para 
cuidar sus propiedades”5.

4	 Entrevista a Lorenzo Quiroz Díaz, en su chacra de Vítor, 
julio del 2006.

5	 Agosto del 2006.



69El Zorro, el Zorrino y el Perro en la tradición cultural… / Rosemary Quiroz Neyra

Otra versión similar es la siguiente6:

“… que después de que cantaron los gallos se 
acercó a su gallinero para darles maíz a las 
gallinas y ¡Oh! sorpresa. “La zorra de m… 
me ha madrugado”, mató todas las gallinas y 
esta zorra astuta las colocó en fila donde las 
gallinas una miraba para el lado izquierdo y 
otra para el lado derecho, quedaron vivos los 
gallos finos de pelea que estaban enjaulados 
en la parte alta. Entonces pensó la zorra va a 
regresar en la noche a llevarse mis gallos, y 
preparó una estrategia para matar a la zorra. 
Llegada la noche sacó uno de sus gallos de la 
jaula y lo amarró de las patas con una sogui-
lla y lo colgó en una horqueta de sauce que 
estaba cerca al gallinero y él se colocó detrás 
de la quincha de caña haciendo un pequeño 
agujero por donde introdujo el cañón de la 
escopeta. Estuvo atento por varias horas pero 
el cansancio era tan grande que se durmió, y 
de pronto en medio sueño escuchó el cacareo 
del gallo distinto anormal angustiante en un 
tono suave que casi no se escuchaba y un aleteo 
medio adormecido, y el sonido de la zorra que 
era más o menos “ticki ticki… ticki ticki… 
ticki ticki…” en forma escalonada, y vio a la 
zorra grandísima bien sentada con su mirada 
fija a los ojos del gallo y su rabo moviéndolo 
de izquierda a derecha, como hipnotizando 
al gallo. Entonces apuntó con la escopeta y 
disparó, matando a la zorra perforándola con 
un hueco inmenso.

Nos comentaba que no sabe qué poder tenía 
el rabo de la zorra, que hipnotiza a los animales y, 
prácticamente las aves se entregan para que se las 
coma, es como el movimiento del rabo del gato.

En la propiedad del señor Oscar Álvarez Rojas, 
fundo “El Valle”, sector Sotillo La Cano, se han 
podido observar seis cuevas de zorros, con excre-
mento de estos animales y refleja lo que comían, 
huesos de pajaritos, escarabajos, maíz y restos de 
plumas de gallinetas, patos silvestres, garzas y aves 
de corral. También nos cuenta que su abuelita en una 
ocasión encontró a la zorra en pleno día llevándose 
una gallina, y la señora salió corriendo de la cocina 

6	 Entrevista a Lorenzo Quiroz Díaz, en su Fundo “El Pasto” 
Vítor, agosto del 2006.

e intentó quitársela, pero con la fuerza, el animal se 
llevó una parte y otra se quedó con la señora.

En el fundo “La Nieto” de la zona La Caleta 
de la señora María Díaz Postigo era común que 
siempre se perdieran gallinas o patos, como había 
en abundancia no tenía importancia, pero cierto día 
en plena luz de la mañana vieron cómo una zorra 
se llevaba una gallina y se pusieron a perseguirla, 
todos los hijos y trabajadores gritaban y se pasaban 
la voz diciendo “zorro”, “zorro”, zorro”, y con 
escopetas la persiguieron hasta su madriguera que 
estaba cerca en una quebrada en donde estaban sus 
cachorros, los tomaron como botín, los trajeron a 
la hacienda y los tuvieron en el corral de su casa 
en una jaula, en lo alto, para ver qué sucedía, ya de 
día, la zorra venía a buscar a sus críos con ciertos 
sonidos extraños, ciertos aullidos bajitos, estuvo 
así dos días hasta que una mañana no amanecieron, 
imaginamos que se llevó a sus crías. Pero más allá 
a la entrada del corral estaba el perro de la casa 
muerto con un mordisco en el pescuezo, hecho por 
la zorra, algunos dicen que el zorro es compadre 
del perro porque al momento de robar gallinas le 
dejaba su parte. Pero en esta ocasión parece que no 
fue así y vino a vengarse de su compadre7.

APROXIMACIONES A LA COSMOVISIÓN

Dentro de la variada bibliografía se pueden 
rescatar algunos elementos que se relacionan en 
el contexto de la localidad estudiada.

El Qamaque, o Atojj (el zorro). En la cosmo-
visión andina el zorro andino (Dusicyon culpeus) 
es un animal sagrado, simbólico y ritual, conocido 
como “Titula”, Tiula”, “Lari”, al que en la época 
de carnales se le señala un cordero, a fin de que no 
pueda atacar el rebaño, porque podría ser que en la 
confusión de la noche se lleve al suyo8.

El zorro es compadre del Kunturi (Mallku) (en 
aymara y quechua respectivamente), y mitológica-
mente es “embajador y mensajero de Wiracocha”. 
Existen numerosísimos cuentos y leyendas relacio-
nados con este símbolo de la cosmovisión andina 
que han sido extensamente descritos desde la época 
del inca Garcilaso de la Vega (1616), y otros au-
tores, los cuales han dado origen a una abundante  

7	 Entrevista a Fermín Valdivia, Vítor, julio del 2006.
8	 Bustinza Menéndez, Julio, “Ideología y Mentalidad Andina” 

II, especialidad en Historia y Espacio Regional. Edit, UNSA, 
Arequipa 2006, pp. 65-66.



DIÁLOGO ANDINO (Chile) Nº 29, Agosto, 200770

literatura indígena, sin tomar en cuenta la impor-
tancia simbólica de dicho animal y sus productos 
(cola, dientes y orejas, etc.)9.

En el Killpa (la marcación del ganado), para el 
zorro hay que darle su ganadito, el regalito de un 
animalito: dicen que este ganado sabe reproducirse 
bastante. Entonces el zorro ya no molestará al rebaño, 
al contrario, protege y defiende, porque sabe que 
en el rebaño está su ganado concedido”10.

Muchos cuentos dan una explicación de insti-
tuciones y costumbres o cuentan el origen divino 
de las mismas, otros explican por qué el zorro tiene 
un pellejo rojizo, un hocico negro y una cola con 
punta negra; por qué come cadáveres, habita terrenos 
silvestres y rocosos; por qué sale cazando de noche; 
siempre es perseguido y castigado, su carne no se 
come y su pellejo no es apreciado.

Las leyendas andinas del zorro, y de otros ani-
males, suelen cumplir con tres objetivos: entretener, 
moralizar y explicar. Las leyendas persiguen un fin 
moralizador y sancionan socialmente la vigencia de 
los principios éticos y mitológicos de la cosmovi-
sión andina. El mismo animal mítico (el zorro) fue 
mencionado por Polo de Ondegardo (1916a) y Cobo 
(1956ª, II: 159-60) (1653: Lib. II, Cap. VI)11.

En la cosmovisión andina, el orden jurídico y 
político del Incario fue cimentado en el Arajpacha 
(en quechua llamado Hanaqpacha). Posteriormente, 
después de la conquista, el Arajpacha cobijó es-
pecialmente el panteón cristiano encabezado por 
“Tatita Awki Tius” (Dios padre), el señor Jesucristo, 
los santos, los ángeles y las vírgenes. El Nuevo 
orden andino cristiano estuvo también anclado en 
el Arajpacha, el que siguió siendo el ambiente del 
Fas (Kusch, 1970,131).

El Akapacha, nuestro mundo aquí, fue ordenado, 
modelado y cultivado desde el Arajpacha, aunque 
nació de Pachamama, la madre tierra. Akapacha es 
mundo de seres vivientes en que todos son parte del 
cuerpo de la madre tierra o criaturas nacidas de ella. 
Es un mundo concebido como un gran organismo 
vivo. Las cosas son vivas y se relacionan entre ellas 
como seres vivientes. El ser humano no es su dueño, 

9	 Ibídem, pp. 65-66.
10	 Kessel, Jean Van, “El tramposo engañado: El zorro en 

la cosmovisión andina”, en: Revista de Investigaciones 
científicas, serie Ciencias Sociales, nº 3 Univ. Arturo Prat, 
Iquique, Chile, 1993, p. 27.

11	 Makowski, Kryszof, El Manto de Gotenburgo y los calenda-
rios Prehispánicos”, en: El Hombre y los Andes, Homenaje 
a Franklin Pease, Edit. PUCP. Tomo II, p. 477.

sino que las puede tener prestadas: su ganado, sus 
chacras, su casa…, y los animales nacen como sus 
“hermanos de madre”. Aparecieron en este mundo 
los héroes culturizadores especialmente Wiracocha 
y ordenaron el Akapacha al modelo de Arajpacha, 
pero respetando los deslindes que lo distinguen y 
separan del mundo de arriba y de abajo.

Manqhapacha –originalmente el mundo de 
adentro del subsuelo, de las minas– es en la cos-
movisión andina el mundo de los dioses vencidos 
de tiempos anteriores a los sucesivos “Pachakuti”, 
los cataclismos generales o vuelcos de los mundos 
anteriores. Allí se encuentran el pez, la serpiente, 
los demonios preincaicos. 

Los misioneros venidos de España pretendieron 
ubicar allí a Satanás, los condenados y también 
los dioses andinos, llamados ahora “ídolos”. Sin 
embargo, lograron solamente en parte su intención, 
porque el aymara supo reservarse con autonomía 
e independencia su propio universo, poblándolo 
dignamente de acuerdo a su antigua cosmovisión 
actualizada por los Yatiris posincaicos. Como sea, 
los seres del Manqhapacha constituyen la amenaza 
fatal del orden existente y la fuente de toda subver-
sión contra normas y costumbres. El Manqhapacha 
como foco subversivo contiene también la posibi-
lidad de un orden nuevo que surgirá de una nueva 
catástrofe con colapso total del orden existente: un 
nuevo Pachacuti.

La leyenda el campesino y el puma. Una vez 
el puma quiso cazar los bueyes de un campesino que 
estaba arando. El zorro se le ofreció para ayudarle 
si le conseguía en pago un borreguito. Gracias a las 
mentiras del zorro el campesino se liberó primero 
del puma y luego le armó una trampa al zorro con 
la ayuda de sus perros. 

En esta leyenda se presentan varios elementos 
foráneos (el arado, la yunta de bueyes, el borre-
go) incorporados en el universo de la leyenda 
aymara. La moraleja es: “el tramposo engañado”. 
El agricultor (aquí nuevamente el autorretrato del 
indígena amenazado por todos lados) resulta ser el 
más inteligente, supera los peligros y vence a sus 
acechadores, demostrando cómo hay que resistir a 
los enemigos (criollos y mestizos, políticos, jueces, 
hacendados, curas) y cuidarse de sus trampas. El 
secreto es: enfrentarlos entre ellos.

Entre el cóndor y el zorro suelen hacerse com-
padres para servirse de las carnes de los animales, 
pero resulta engañado el cóndor. Porque el cóndor es 
un personaje de respeto de alto rango, un achachila, 



71El Zorro, el Zorrino y el Perro en la tradición cultural… / Rosemary Quiroz Neyra

también representa al sol y al inca, come solamente 
las partes finas de presas de prestigio como la llama. 
Y pertenece al Arajpacha, el mundo de arriba. El 
zorro es en todo su contrario, pertenece al Saclla, 
el mundo silvestre, o al Manqhapacha, el mundo 
de abajo. No se deben transgredir los límites de los 
dos espacios12.

Sin embargo, está en la memoria de los pobladores, 
este recuerdo perdura hasta hoy en las tradiciones 
populares. Los campesinos se la imaginan de pie y 
protegiendo con las patas traseras a su cría del ataque 
del vecino Atoq, el astuto y voraz zorro13.

El zorro invade los aposentos de las personas, 
es también ladrón de choclo, es quien cae engañado 
por el ratón para comer la mazamorra en una olla, 
y lo descubre el campesino de la casa. Y en la casa 
los campesinos sospechan que el zorro tiene rela-
ciones sexuales con su esposa, no significa excesos 
de celos del hombre. Sino que con razón reacciona 
así porque debía saber qué papel juega el zorro en 
los cuentos sobre sus fechorías con mujeres.

En Vítor, en los meses de agosto a octubre las 
zorras entran en celo y hacen una bulla inmensa 
de noche (huacaquean, es decir, se llaman unas a 
otras) que no dejaban dormir a los lugareños; en-
tonces, los jóvenes con el pretexto de ir a cazar los 
zorros (para cortarles las orejas, el rabo y sacarle 
los caninos) salían de noche, pero no se dirigían 
a las quebradas y matorrales, sino que iban a las 
casas de sus enamoradas o amigas donde pasaban 
un buen momento, y retornaban a sus casas con la 
apariencia triste de no haber casado ningún zorro 
y las mamás afligidas al ver que sus hijos después 
de mucho trabajo y llegaban de madrugada les 
preparaban un buen caldo de gallina para reponer 
energías (¿quién será el zorro?).

Lo que se debe distinguir es el mundo cultural 
de la comunidad de los lugareños, del mundo sil-
vestre y salvaje del zorro. Son dos mundos distintos 
el humano y el silvestre.

El zorro que es una figura nocturna, figura del 
Sallqa y del Manqhapacha, es una constante amenaza 
para el orden existencial y la comunidad humana. 
El zorro no debe penetrar en nuestro mundo, el 
Akapacha, porque eso sería el colapso del orden 
y el fin de este mundo (recordemos que el mundo 
andino está en constante equilibrio).

12	 Ibídem, p. 29.
13	 Ortiz Rescaniere, Alejandro, “Huarochirí 400 años después”, 

Edit. PUCP, Lima 1980.

El objetivo de los cuentos del zorro es confir-
mar y sancionar los límites entre Manqhapacha y 
Akapacha, entre orden y desorden, entre Sallqa y 
Comunidad.

En uno de los cuentos del mito del viaje al 
cielo el zorro se enteró que arriba se haría una gran 
fiesta con mucha comida; quiso ir también pero no 
estaba invitado, y le pidió al cóndor que lo llevara, 
y aceptó siempre que no se comiera los huesos  
sobrantes, el zorro llenó su estómago de toda clase de 
frutas y semillas que había en el cielo y los huesos, 
olvidándose de los avisos del cóndor, y se portó 
mal con todos. Por eso el cóndor se enojó y volvió 
solo a la tierra, el zorro hizo un trenzado de paja y 
se deslizó por ella, y en el camino se encontró con 
un loro y no pudo resistir la tentación de insultar 
al loro, le gritó “¡loro bocón!”, el loro furioso da 
media vuelta y en venganza muerde la soga con 
su pico y la parte en dos, el zorro cayó a la tierra 
reventándose y derramando todas las semillas de 
los productos que devoró en la fiesta el cielo. Esto 
explica el origen de los productos que son cultivados 
en la comunidad hasta hoy en día14.

El mito del viaje al cielo marca varios traspasos 
de límites del zorro por el eje vertical (araj - Aka 
- Manqhapacha) entre la tierra y el cielo, donde se 
mete en un mundo que no le corresponde, no se 
porta bien y su castigo es la caída a la tierra, que 
se transforma en un segundo traspaso.

La tradición oral andina, la que parte de mitos y 
leyendas, abarca también las costumbres, rituales y 
fiestas, tiene por función principal conservar y renovar 
el saber y la tecnología, la cosmovisión y la ética 
del ayllu y entregarlas a la nueva generación.

CONCLUSIÓN

Las representaciones zoomorfas y de la ecología 
son características propias del mundo andino de las 
sociedades preagrícolas y agrícolas. Sin embargo, 
la continuidad de las representaciones se observa en 
la elaboración de tejidos, en los ofrecimientos a la 
tierra, o en los mensajes utilizados por la sociedad 
vitoreña al observar los zorros y zorrinos en el valle 
de abundante vegetación natural y agrícola. 

14	 Arnold, Dense, y Yapita, Juan de Dios, “Sallqa, dirigirse a 
las bestias silvestres en los Andes meridionales”, en: Hacia 
un orden andino de las cosas, Edit., HISBOL ILCA, La Paz, 
Bolivia, 1998, p. 183.



DIÁLOGO ANDINO (Chile) Nº 29, Agosto, 200772

BIBLIOGRAFÍA

Bonavia, Duccio (1996). Los camélidos sudamericanos, 
una introducción a su estudio. IFEA UPCH, Lima.

Bustinza, Julio (1994). La religiosidad en los Qollas. 
Universidad Técnica de Oruro. 

Custred, Glynn (1974). “Llameros y Comercio 
Interregional”, en: Reciprocidad e intercambio en los 
Andes Peruanos. Instituto de Estudios Peruanos, Lima 
pp. 253-289. 

Davies, Keith (1993). Viñedos y propietarios en la 
Arequipa del siglo XVI, en: Cuadernos de Antropología 
Social e Historia. UNSA. Arequipa. 

Descola, Jean (1962). “La vida cotidiana en el Perú. 
Edit., Hachette, Buenos Aires. 

Flores, Galindo A. (1977). “Arequipa y el Sur Andino, 
Horizonte, Lima. 

Gordillo, Jesús (1996). Miculla Petroglifos: La magia 
de los Signos, EPF Editores, Tacna. 

Lockhart, James (1982). “El Mundo Hispano Peruano”. 
FCE, México. 

Lumbreras, Burga y Otros (1980). “Nueva Historia 
General del Perú”. Mosca Azul, Lima.

Murra, John (1975). “Formaciones económicas y po-
líticas del Mundo Andino. IEP, Lima. 

Neira Máximo y Otros (1990). Historia General de 
Arequipa, Edit. Bustamante de la Fuente, Arequipa.

Pease, Franklin (1992). “Perú Hombre e Historia”, tomo 
II. Edubanco, Lima. 

Roel P. Virgilio (1970). “Historia Social y Económica 
de la Colonia”. Labor, Lima. 

Wachtel, Nathan (1976). “Los Vencidos: Los indios del Perú 
frente a la conquista española”.Alianza Ed. Madrid. 



73El Zorro, el Zorrino y el Perro en la tradición cultural… / Rosemary Quiroz Neyra

El zorro, petroglifos frente a la hacienda “La Gamio”, de Pancho Zegarra.

El perro, petroglifos en la hacienda el Chañal, de Hermilio Meza.



DIÁLOGO ANDINO (Chile) Nº 29, Agosto, 200774

El zorro y el perro compadres, petroglifos frente a la hacienda “La Gamio”, de Pancho Zegarra.

El zorrino, petroglifos en la hacienda el Chañal, de Hermilio Meza.


