
   

Revista Portuguesa de Educação

ISSN: 0871-9187

rpe@ie.uminho.pt

Universidade do Minho

Portugal

Xypas, Constantin

La construction de lidée de patrie et  lapparition des stéréotypes nationaux  chez lenfant

Revista Portuguesa de Educação, vol. 14, núm. 1, 2001, pp. 287-304

Universidade do Minho

Braga, Portugal

Disponible en: http://www.redalyc.org/articulo.oa?id=37414113

   Comment citer

   Numéro complet

   Plus d'informations de cet article

   Site Web du journal dans redalyc.org

Système d'Information Scientifique

Réseau de revues scientifiques de l'Amérique latine, les Caraïbes, l'Espagne et le Portugal

Projet académique sans but lucratif, développé sous l'initiative pour l'accès ouverte

http://www.redalyc.org/revista.oa?id=374
http://www.redalyc.org/articulo.oa?id=37414113
http://www.redalyc.org/comocitar.oa?id=37414113
http://www.redalyc.org/fasciculo.oa?id=374&numero=1796
http://www.redalyc.org/articulo.oa?id=37414113
http://www.redalyc.org/revista.oa?id=374
http://www.redalyc.org


Revista Portuguesa de Educação, 2001, 14(1), pp. 287-304
© 2001, CEEP - Universidade do Minho

La construction de l’idée de patrie et
l’apparition des stéréotypes nationaux
chez l’enfant

Constantin Xypas
Université Catholique de l’Ouest, France

Université de Sherbrooke, Canada

Résumé

Contrairement à des théories expliquant xénophobie et nationalisme comme

des déviances, des écarts par rapport à la normalité, Piaget, fidèle au principe

méthodologique qui a fait sa notoriété, aborde la question à partir de la

normalité. Quel est, se demande-t-il, le développement normal à la fois de

l’idée de patrie et du sentiment patriotique? Il découvre avec surprise

l’existence de trois stades, dont le deuxième est précisément celui du

nationalisme et de la xénophobie. Il s’agit donc d’une étape normale du

développement de l’enfant que l’éducation, selon le cas, peut soit aider à

dépasser, soit au contraire fixer. Cette étude n’est pas sans rappeler le

concept de la "banalité du mal" mis en lumière par Hannah Arendt.

Introduction
La construction de l’Union Européenne, en tant que confédération

d’États, pose pour l’éducation un problème nouveau: d’une part, l’idée de

patrie se trouve élargie, puisque tout petit Français, Anglais, Allemand, Grec,

etc., doit apprendre qu’il devient aussi citoyen de l’Union Européenne; mais

d’autre part, et corrélativement, la notion d’étranger se trouve bouleversée. Il

y a moins d’une génération, on apprenait aux écoliers qu’il y avait "nous" et les

"autres", ceux qui habitent à l’intérieur de nos frontières et ceux qui sont à

l’extérieur, ceux qui parlent notre langue et partagent notre culture et ceux qui



sont "différents" de nous. Or tous les peuples ne font pas partie de l’Union, loin

s’en faut. Pour nous limiter aux Européens, les Danois sont à l’intérieur de

l'Union, mais non les Norvégiens, qui, pourtant, parlent la même langue et

partagent la même culture; les Suisses n’y sont pas, alors que les Autrichiens

y sont, etc.

Nous voici membres d’un État supranational qui, par définition, englobe

et dépasse nos pays d’origine et se superpose à nos vieilles nations; un État

nouveau, mais inachevé, ou plus exactement en voie de construction, dont les

frontières sont provisoires et mouvantes. Comment, dans ces conditions, les

citoyens en général et les jeunes en particulier pourraient-ils acquérir un

nouveau sentiment d’identité collective? Qui fait partie du nouveau "nous"?

Qui en est exclu et jusqu’à quand? Cette incertitude quant à l’avènement de la

"nation européenne" et la confusion identitaire qui s’ensuit entraîne deux

conséquences. La première prend la forme d’un attachement grandissant au

niveau régional et local et l’on peut se demander si, d’un point de vue

psychologique, il s’agit d’un progrès ou d’une régression. La seconde

concerne la xénophobie grandissante dans tous les États de l’Union à

l’encontre, non plus de la nation voisine, mais des "vrais" étrangers, ceux qui

ne sont ni citoyens de l’Union ni même Européens de l’extérieur en attente

d’adhésion, mais originaires du Tiers monde. Tout se passe donc comme si les

progrès à l’intérieur de l’Union en termes de compréhension et d’acceptation

mutuelles s'accompagnaient à l’extérieur d’une incompréhension et d’un rejet

accrus.

Or si l’on admet, avec Piaget, qu’identité et altérité constituent les deux

faces d’une seule et même problématique, — c’est l’autre qui me permet de

prendre conscience de moi-même —, il s’ensuit que l’éducation à la

citoyenneté, dont le but est d’apprendre aux membres d’une communauté

nationale à vivre ensemble, doit être complétée par une éducation à

l’interculturel et à l’international visant la compréhension de l’autre. La tâche

étant nouvelle, immense et ardue, l’éducateur ne sait comment s’y prendre. Il

lui faut un éclairage psychologique fondamental expliquant le développement,

chez l’enfant, des idées de patrie et d’étranger et comment elles peuvent

déraper en nationalisme et xénophobie. Cet éclairage théorique existe-t-il?

288 Constantin Xypas



1. Piaget et l’éducation internationale
Il se trouve que Piaget s’est vivement intéressé à l’éducation

internationale, d’abord, parce qu’elle correspondait à un mobile personnel

puissant, en lien avec son projet moral et éducatif que nous avons présenté

ailleurs1; c’est la raison pour laquelle il assuma la direction du Bureau

International de l’Éducation, de 1929 à 1968! Ensuite, en tant que question

théorique: comment se développent la pensée et la morale, qu’est-ce que

l’enfant reçoit de son environnement familial et scolaire, qu’est-ce qu’il

construit lui-même en dépit de la pression de conformité des adultes? Par quel

mécanisme psychologique une certaine forme d’éducation aboutit-elle à

imposer l’hétéronomie intellectuelle et morale et le conformisme quant aux

idées et aux valeurs ambiantes? Inversement, par quel autre mécanisme

certains sujets réussissent-ils à penser librement et à se construire une

échelle de valeurs autonome? Ayant vécu deux guerres effroyables et

fratricides, assisté à la montée des régimes totalitaires les plus odieux,

observé l’adhésion des masses et même des intellectuels à des idéologies

aberrantes, prônant la haine et le racisme, Piaget a cherché à comprendre. Il

l’a fait à sa manière: en distinguant l’engagement personnel de la recherche

scientifique, tout en reconnaissant que l’affectif et le cognitif sont

indissociables, le premier fournissant l’énergétique et le second les cadres de

la connaissance.

Lorsque l’on consulte sa biographie et la liste de ses publications, l’on

s’aperçoit aisément qu’il existe deux périodes d’engagement à la cause de

l’éducation internationale, pendant lesquelles il écrivit ses principales

publications à ce sujet: la première, avant la guerre, concerne les années

trente, la seconde, après la guerre, les années cinquante2.

Piaget s’engage en faveur de l’éducation internationale dès 1929,

lorsqu’à quelques mois d’intervalle, il est nommé à la fois directeur du BIE et

directeur adjoint de l’Institut des sciences de l’éducation (jusqu’alors appelé

Institut Jean-Jacques Rousseau), Pierre Bovet en étant le directeur. L’entre-

deux-guerres est pour lui une époque d’intense activité en faveur de

l’Éducation nouvelle, comme moyen de promouvoir la paix et la

compréhension entre les peuples. C’est durant cette même période qu’il publie

le sublime Jugement moral chez l’enfant, (Paris, PUF, 1932), lequel fait date

dans l’étude de cette question. La barbarie de la deuxième guerre mondiale lui

289L’idée de patrie et les stéréotypes nationaux chez l’enfant



fit douter, pour un moment, de la capacité de l’éducation à libérer l’homme de

son égocentrisme et du nationalisme — qui n’est qu’une forme de

égocentrisme collectif, un sociocentrisme — pour le faire accéder à l’universel. 

Le corpus des années trente comprend trois articles, récemment

réédités, par nos soins, dans L’éducation morale à l’école. 

"L’esprit de solidarité chez l’enfant et la collaboration internationale", (1931), pp.
59-77.
"Introduction psychologique à l’éducation internationale", (1931), pp. 79-88.
"Les difficultés psychologiques de l’éducation internationale", (1932), pp. 89-104.
"Une éducation pour la paix est-elle possible?", (1934), pp. 107-122.

Sa confiance en l’éducation revient après la guerre, avec la création de

l’Unesco. Dès 1945, on le trouve sous-directeur général de l’Unesco chargé

du Département de l’éducation, et en même temps, président de la

Commission nationale suisse à l’Unesco. On le retrouvera à cette présidence

de 1949 à 1952. Par ailleurs, de 1948 à 1953, il est président de la délégation

suisse à la conférence générale de l’Unesco: 1948 à Beyrouth, 1949 à Paris,

1950 à Florence, 1951, 1952 et 1953 à Paris également.

C’est dans ce contexte marqué par la peur de la guerre froide, mais

aussi par l’espoir généré par la reconstruction de l’Europe occidentale et la

création de l’ONU, que Piaget déploie de nouveaux efforts en faveur de

l’éducation internationale et publie quelques recherches fort originales,

injustement méconnues, sur la socialisation du sujet, dont nous

mentionnerons celles-ci3:

"Les relations entre la morale et le droit ", Publications de la Faculté des sciences
économiques et sociales de l’Université de Genève, Genève, Georg, 1944.
"Les opérations logiques et la vie sociale", Ibidem, 1945.
"Pensée égocentrique et pensée sociocentrique", Cahiers internationaux de
sociologie, 1951, vol. X, pp. 34-49.
"L’explication en sociologie", in J. Piaget, Introduction à l’épistémologie
génétique, t. III: La pensée biologique, la pensée psychologique et la pensée
sociologique, Paris, PUF, 1951.
"Le développement, chez l’enfant, de l’idée de patrie et des relations avec
l’étranger", Bulletin international des sciences sociales, Paris, Unesco, 1951,
vol. III, n° 3, pp. 605-6214.

Ce dernier texte mérite d’être examiné avec une attention particulière.

Il nous servira de base pour l’étude de l’idée de patrie et pour l’apparition des

stéréotypes nationaux chez l’enfant.

290 Constantin Xypas



2. Comment se développe l’idée de patrie
Lorsque le Bulletin international des sciences sociales de l’Unesco

décide de publier un numéro spécial intitulé "Stéréotypes nationaux et

compréhension internationale", Piaget ne se contente pas d’un texte de

circonstance. En collaboration avec Anne-Marie Weil, il lance une enquête

approfondie dans le but d’étudier comment se développe l’idée de patrie chez

l’enfant, comment il découvre l’existence des autres nations, comment, en fin,

se développe la notion d’étranger. Pour ce faire, l’équipe a interrogé plus de

deux cents enfants de Genève, de cinq à quatorze ans. Il est curieux qu’une

opération d’une telle envergure et portant sur un sujet aussi cher à Piaget ait

seulement abouti à un article d’à peine seize pages, au lieu de donner

naissance à un livre. 

L’article de Piaget étant déjà un résumé, nous ne prétendons rendre ni

toute sa richesse, ni toutes ses nuances; nous incitons donc le lecteur à

découvrir le texte original. Dans les pages qui suivent nous ne dirons rien de

la méthodologie de l’enquête et nous ne reproduirons que peu d’exemples

illustrant les réponses des enfants. Notre but est de comprendre par quel

mécanisme l’enfant construit l’idée de patrie et comment apparaissent les

stéréotypes nationaux et la xénophobie.

Le cadre théorique dans lequel s’inscrit la recherche de 1951 peut se

résumer en trois points: la théorie de l’égocentrisme et de la décentration, la

complémentarité de l’intelligence et de l’affectivité et la progression par stades.

La théorie de l’égocentrisme et de la décentration a été développée

dans de nombreux écrits, les plus anciens datant des années vingt, les plus

récents des années soixante5. Elle fut présentée pour la première fois dans Le

langage et la pensée chez l’enfant (1923)6. L’égocentrisme, écrivait Piaget, est

un" mode d’aperception spontané, naturel à tout individu et ne requérant

aucune explication préalable, l’égocentrisme constitue une sorte de centration

première de la pensée, une "innocence de l’esprit" au sens d’absence de toute

relativité intellectuelle et de tout système rationnel de connaissance" (p. 69).

Au départ, le jeune enfant a une pensée égocentrique, et c’est la socialisation

progressive de sa pensée qui peut le conduire "à prendre conscience de ce

qui est subjectif en lui, à se situer parmi l’ensemble des perspectives

possibles, et par là même à établir entre les choses, les personnes et son

propre moi un système de relations communes et réciproques. Égocentrisme

291L’idée de patrie et les stéréotypes nationaux chez l’enfant



s’oppose donc à objectivité, dans la mesure où objectivité signifie relativité sur

le plan physique et réciprocité sur le plan social" (p. 70). Comment le sujet

peut-il se libérer de la vision déformante que constitue l’égocentrisme? Par un

mécanisme qui, selon Piaget, est psychologique autant que sociologique, et

qui aboutit à des décentrations successives7.

La complémentarité de l’intelligence et de l’affectivité dans le

développement de l’idée de patrie. Pour chaque stade, l’aspect cognitif

concerne le raisonnement logique, alors que l’aspect affectif exprime les

valeurs du sujet. La découverte que fait l’enfant d’appartenir à un pays

déterminé suppose une construction à la fois intellectuelle et affective, les

deux constructions étant parallèles, comme les deux faces d’une même

monnaie. Même si, de manière générale, tout comportement mental est

toujours, en même temps, cognitif et affectif8, pour des raisons

méthodologiques, Piaget étudie séparément les deux aspects, posant aux

enfants, comme nous le verrons, des questions différentes.

L’idée de patrie se développe peu à peu, selon trois stades: le stade I

est caractérisé par l’égocentrisme du sujet et son incapacité à employer

l’inclusion logique. Au stade II, le sujet commence à maîtriser l’inclusion

logique et, du point de vue des valeurs, il s’ouvre à celles de son entourage

familial, qu’elles soient positives ou négatives à l’égard des étrangers; à ce

stade, l’égocentrisme cède progressivement la place à un sociocentrisme,

c’est-à-dire à une centration collective. Le stade III est celui de la découverte

de l’objectivité, de la relativité et de l’universalité des valeurs.

2. 1. Les stades du développement de l’idée de patrie, sous

l’aspect cognitif

Piaget se pose des questions aussi fondamentales que: Qu’est-ce que

la patrie pour l’enfant: sa ville, son canton, son pays? Quelle opération logique

lui permet de différentier les niveaux d’emboîtement? Aux enfants, il pose, bien

sûr, des questions simples et concrètes.

Exemples du premier stade, avant sept — huit ans:

Arlette C. 7 ans et 6 mois. (Les réponses de l’enfant sont en italiques). 

"— Tu as entendu parler de la Suisse? — Oui, c’est un pays. — Il est où ce
pays? — Je ne sais pas, c’est très grand. — C’est loin ou près d’ici? — C’est
près, je crois. — Qu’est-ce que c’est que Genève? — Une ville. — Genève se

292 Constantin Xypas



trouve où? — En Suisse. (L’enfant dessine Genève et la Suisse sous forme de
deux ronds juxtaposés)"9 (p. 607).

Mathilde B. 6 ans et 8 mois. "— Tu as entendu parler de la Suisse? — Oui. —
Qu’est-ce que c’est? — Un canton. — Et Genève, qu’est-ce que c’est? — Une
ville. — Genève se trouve où? — En Suisse. — (L’enfant dessine les deux ronds
juxtaposés). — Tu es Suisse? — Non, je suis Genevoise" (ibid.).

Piaget observe que jusqu’à sept-huit ans, l’enfant, tout en affirmant

l’appartenance de Genève à la Suisse, n’en continue pas moins à penser sur

le mode de la juxtaposition, comme en témoigne son dessin. En effet, à la

demande de dessiner au moyen de "ronds" la relation entre Genève et la

Suisse, il juxtapose les deux entités.

Exemples du deuxième stade, de sept-huit à dix-onze ans:

Florence N. 7 ans et 3 mois" — Qu’est-ce que la Suisse? — C’est un pays. —
Et Genève? — C’est une ville. — Où se trouve Genève? — En Suisse. (Dessin
correct). — Tu es de quelle nationalité? — Je suis Vaudoise. — Le canton de
Vaud se trouve où? — Pas loin d’ici, en Suisse. (On fait refaire un dessin avec
la Suisse et le canton de Vaud: résultat correct). — Tu es Suisse aussi? — Non.
— Comment ça se fait, tu as dit que le canton de Vaud est en Suisse? — On ne
peut pas être deux choses à la fois, il faut choisir; on peut être Vaudoise comme
moi, mais pas deux choses à la fois" (p. 608).

Jean-Claude B. 9 ans et 3 mois "— Tu as entendu parler de la Suisse? — Oui,
c’est un pays. — Et Genève, c’est quoi? — Une ville. — Où se trouve cette ville?
— En Suisse. (Le dessin est correct). — Tu as quelle nationalité? — Je suis
Bernois. — Tu est Suisse? — Oui. — Comment cela se fait-il? — C’est parce
que Berne est dans la Suisse. — Alors on peut être Bernois et Suisse à la fois?
— Non, c’est pas possible. — Pourquoi? — Mais puisqu’on est déjà Bernois" (p.
608).

Au cours de ce deuxième stade, remarque Piaget, l’emboîtement

spatial est compris comme en témoigne le dessin: il n’exprime plus une

juxtaposition, mais un enveloppement. Seulement, si la classe des Genevois

est relativement concrète, celle des Suisses demeure confuse: on ne peut être

"à la fois" Genevois et Suisse. Force est donc de conclure que le rapport

d’inclusion entre classes logiques n’est pas encore atteint. Tout se passe

comme si les enfants du deuxième stade se sentaient obligés d’admettre la

double appartenance à la ville (ou au canton) et au pays, "sous la pression des

affirmations sans cesse entendues dans leur famille ou à l’école", mais qu’au

fond ils n’y croyaient pas! Jean-Claude qui l’admet un instant s’empresse de

le nier, dès qu’on prononce l’expression "à la fois". Et Piaget de conclure: " En

293L’idée de patrie et les stéréotypes nationaux chez l’enfant



réalité, le pays, à ce stade, n’est encore qu’une abstraction: seules comptent

la famille, la ville, etc., et ce qu’on y affirme, mais sans que la synthèse entre

les affirmations reçues donne encore naissance à un système cohérent"

(ibid.).

Exemple du troisième stade, dès dix-onze ans:

Micheline P. 10 ans et 3 mois. "(L’enfant répond correctement aux premières
questions. Le dessin est correct). — Quelle est ta nationalité? — Je suis Suisse.
— Comment cela se fait-il? — C’est parce que mes parents sont Suisses. — Tu
es aussi Genevoise? — Bien sûr, puisque Genève est en Suisse. — Alors on
peut être deux choses à la fois? — Mais oui, puisque Genève est en Suisse. —
Et si je demande à un Vaudois, est-ce qu’il est aussi Suisse? — Bien sûr, le
canton de Vaud est en Suisse. Un Vaudois est Suisse comme nous. Tous les
gens qui habitent la Suisse sont Suisses et encore d’un canton" (p. 608).

Ce n’est qu’à partir de ce niveau seulement, conclut Piaget, que le

problème de l’inclusion de la partie dans un tout est résolu. Les petits

genevois, bernois, etc. savent à présent qu’ils sont tous Suisses.

2. 2. Les stades du développement de l’idée de patrie, sous

l’aspect  affectif

Mais qu’en est-il des sentiments que l’enfant éprouve à l’égard de son

pays? Pour le savoir, Piaget et Anne-Marie Weil vont poser aux enfants des

questions banales en apparence mais qui leur permettront d’exprimer des

jugements de valeur: Quel pays préfères-tu? Pourquoi? Voici quelques

exemples de réponses d’enfants, illustrant les trois stades sous l’aspect

affectif. 

Exemples du premier stade (aspect affectif).

Évelyne M. 5 ans et 9 mois. "— J’aime l’Italie. C’est plus beau que la Suisse. —
Pourquoi? — J’ai été cette fois pendant les vacances. Il y a de très bons
gâteaux, pas comme en Suisse où il y a des choses dedans qui font pleurer…"
(p. 609).

Denise S. 6 ans. "— J’aime la Suisse parce qu’il y a de jolies maisons. A la
montagne j’ai vu, il y avait tout plein de chalets. C’est joli et on reçoit du lait"
(ibid.).

Jacques G. 6 ans et 3 mois. "— J’aime mieux l’Allemagne parce que ma maman
arrive ce soir de là-bas. C’est très loin et très grand et ma maman habite là"
(ibid.).

294 Constantin Xypas



Piaget remarque que les enfants du premier stade présentent une

caractéristique forte: ils centrent la réalité en fonction de leurs intérêts

immédiats; ils ne parviennent ni à une décentration intellectuelle suffisante

pour inclure leur ville ou leur canton en une totalité plus large, ni à une

décentration affective suffisante pour se référer aux valeurs communes de leur

groupe d’appartenance, la famille notamment. Ils énoncent leurs préférences

en fonction d’impressions momentanées, voire accidentelles. En d’autres

termes, leur jugement de valeur dépend encore de ce que Freud appelle le

principe de plaisir.

Exemples du deuxième stade (aspect affectif).

Pierrette J. 8 ans et 3 mois. "— J’aime la Suisse parce que c’est mon pays. Mon
papa, ma maman sont Suisses, alors on aime la Suisse" (p. 610).

Jacqueline M. 9 ans et 3 mois. "J’aime la Suisse. C’est le plus beau pays pour
moi. C’est mon pays" (ibid.).

Piaget relève qu’un changement important survient à ce stade. Même

si la forme verbale des réponses reste égocentrique comme au stade

précédent, l’enfant se décentre à présent de ses intérêts immédiats pour

adopter les valeurs familiales. Pierrette par exemple exprime clairement cet

attachement à la famille et à la tradition des pères qui commence à l’emporter

sur les mobiles strictement individuels. Piaget remarque une évolution

parallèle: d’une part, un début de décentration intellectuelle permettant au

sujet de subordonner spatialement sa ville (ou canton) à une réalité plus vaste

qui l’englobe, et d’autre part, un début de décentration affective lui permettant

de subordonner ses motivations égocentriques à des valeurs collectives qui le

dépassent.

Exemples du troisième stade (aspect affectif).

Juliette N. 10 ans et 3 mois. "— J’aime la Suisse parce qu’il n’y a jamais de
guerre" (ibid.).

Lucien O. 11 ans et 2 mois. "— J’aime la Suisse parce que c’est un pays libre"
(ibid.).

Michelle G. 11 ans et 5 mois. "— J’aime la Suisse parce que c’est le pays de la
Croix-Rouge. En Suisse on est charitable parce que notre neutralité l’oblige"
(ibid.).

295L’idée de patrie et les stéréotypes nationaux chez l’enfant



On aurait tort de rire de ces clichés, avertit Piaget, même si, "on croirait

lire le résumé naïf de discours patriotiques de village", car leur banalité même

est révélatrice: l’enfant a désormais dépassé l’attachement simpliste aux

valeurs familiales pour se hisser à des idéaux collectifs. On pourrait, bien sûr,

objecter qu’il répète ce qu’on lui a dit à l’école, et de manière générale, les

valeurs du discours ambiant, mais cela ne répond pas à la question de savoir

pourquoi, à présent, il les prend à son compte. Piaget y répond que l’enfant à

ce stade découvre qu’il existe une collectivité plus large, disposant de valeurs

propres, fort distinctes de celles du moi, de la famille ou de la ville ; les idéaux

collectifs sont différents des réalités visibles et concrètes que l’enfant

privilégiait précédemment. En même temps qu'il parvient à une hiérarchie de

valeurs ayant pour sommet des valeurs abstraites et universelles, l’enfant

réussit à coordonner, comme nous l’avons vu précédemment, les relations

spatio-temporelles et logiques dans le cadre abstrait de cette totalité qu’est la

nation ou la patrie. 

3. Le développement des stéréotypes nationaux
Dans cette deuxième partie de sa recherche, Piaget veut vérifier

l’hypothèse selon laquelle la compréhension et les réactions affectives de

l’enfant à l’égard de son propre pays et à l’égard des pays étrangers

s’élaborent de façon semblable. 

Au cours du premier stade, il retrouve en effet les mêmes difficultés

intellectuelles d’inclusion de la partie dans le tout et les mêmes jugements de

valeur fondés sur des mobiles subjectifs et momentanés.

Exemple du premier stade (aspect cognitif).

Arlette 7 ans et 6 mois. "— Tu connais d’autres pays étrangers? — Oui,
Lausanne. — Où se trouve Lausanne? — Dans Genève (cercles juxtaposés)"
(p. 611).

Exemple du premier stade (aspect affectif).

Monique C. 5 ans et 5 mois. "— Est-ce qu’il y a des gens qui n’habitent pas
Genève? — Oui, ils habitent aux Diablerets. — Comment sais-tu? — J’ai été là
en vacances. — Il y a des gens qui n’habitent ni à Genève ni aux Diablerets? —
Oui, à Lausanne. Ma tante vit là-bas. — Il y a des différences entre les gens de
Genève et les autres gens? — Oui, les autres sont plus gentils. — Pourquoi?
Les gens qui n’habitent pas Genève sont plus gentils que les gens qui habitent
Genève? — Oh oui, aux Diablerets je reçois toujours du chocolat.

296 Constantin Xypas



Concernant le deuxième stade, Piaget note une différence entre les

dimensions cognitives et affectives. Ainsi, au niveau de la compréhension, les

réponses obtenues confirment bien un début d’inclusion des parties dans le

tout, conformément à ce qu’il avait observé lorsqu’il questionnait les enfants

sur leur propre pays. Sur le plan affectif, en revanche, les jugements de valeur

concernant les pays étrangers doivent être regardés avec attention, car c’est

à ce stade qu’apparaissent les stéréotypes nationaux, tant positifs que

négatifs.

Exemple du deuxième stade (aspect affectif).

Murielle D. 8 ans et 2 mois. "— Tu as entendu parler des étrangers ? — Oui, des
Allemands, des Français. — Est-ce qu’il y a des différences entre ces
étrangers? — Oui, les Allemands sont méchants, ils font toujours la guerre. Les
Français sont pauvres et tout est sale là-bas. Ah! p[u]is, j’ai entendu parler des
Russes, ils sont pas sympathiques10. — Tu connais personnellement des
Français, des Allemands ou des Russes, ou bien as-tu lu quelque chose à leur
sujet? — Non. — Mais alors comment sais-tu? — Tout le monde le dit" (p. 612).

Alors qu’au premier stade, Monique déclarait préférer les gens des

Diablerets au motif qu’elle y reçoit toujours du chocolat (égocentrisme),

Murielle adopte le point de vue de son entourage proche, notamment de sa

famille. D’un point de vue formel, elle fait donc preuve de décentration, mais

moralement parlant est-ce bien un progrès? Monique au moins jugeait en

connaissance de cause, alors que Murielle prend pour de l’argent comptant ce

qui n’est que des stéréotypes.

Piaget a souvent décrit l’effet foncièrement paradoxal de l’éducation qui

transmet à l’enfant le meilleur et le pire. Selon que le milieu familial de l’enfant

est bienveillant et compréhensible ou critique, voire médisant, à l’égard de

l’étranger, il influencera celui-ci dans un sens ou dans un autre. La décentration

des attitudes en faveur des traditions familiales peut conduire l’enfant soit à un

début de "patriotisme sain", soit "à cette sorte d’esprit tribal dont les valeurs

reposent sur la dévaluation des autres" (p. 913). "Tout se passe, écrit-il, comme

si, en découvrant les valeurs liées au milieu proche, le sujet commençait par se

faire un devoir d’admettre les opinions de celui-ci sur tous les autres groupes

nationaux" (ibid.). Le deuxième stade, de sept-huit à dix-onze ans, est donc

celui où les stéréotypes se forgent, positifs comme négatifs ; à ce stade, l’enfant

cherche à s’ouvrir à autrui, à élargir ses horizons, à adopter les normes et

perspectives de son environnement. Il fait confiance aux adultes de son

297L’idée de patrie et les stéréotypes nationaux chez l’enfant



entourage, mais il n’a pas encore construit l’instrument intellectuel et affectif qui

lui permettra de juger le bien fondé des différentes affirmations. Il est encore

trop respectueux de l’autorité intellectuelle et morale des adultes pour douter de

leur sagacité et employer pleinement son esprit critique.

C’est ce qui se passera lorsque l’enfant accède au troisième stade.

Progressivement, la soumission à l’autorité des parents et des maîtres est

remplacée par des rapports de réciprocité, conduisant l’enfant à une plus

grande autonomie intellectuelle et morale.

Exemple du troisième stade (aspect affectif).

Jacques W. 13 ans et 9 mois. (A la question s’il connaît des pays étrangers, il
en cite un très grand nombre). "— Il y a des différences entre tous ces gens? —
Oui, il n’y a pas la même race11, la même langue. Et p[u]is ce n’est pas partout
les mêmes visages, les mêmes caractères, la même morale et la même religion.
— Et alors ça a une influence sur les gens toutes ces différences? — Oh ! oui,
ils n’ont pas la même mentalité. Chacun a d’autres souvenirs" (p. 614).

Jean B. 13 ans et 3 mois. (Il cite un très grand nombre de pays étrangers). "—
Il y a des différences entre tous ces pays? — Entre tous ces pays il n’y a qu’une
différence de grandeur et de situation. Ce n’est pas le pays qui fait la différence,
mais les gens. Et p[u]is il y a partout un peu de toutes les espèces de gens"
(ibid.).

Piaget observe que, contrairement aux réponses du deuxième stade

où l’on voit aisément une forte opposition entre la patrie et l’étranger, celles du

troisième semblent se diriger vers une attitude de réciprocité et de respect

mutuel. Alors qu’au deuxième, l’enfant fait preuve d’antagonisme et compare

les pays étrangers au sien au détriment des premiers, les réponses du

troisième stade montrent un changement: le clivage n’est plus entre son pays

et les autres, mais à l’intérieur de chaque pays. Aux positions dogmatiques du

deuxième stage succèdent les positions plus équilibrées et plus nuancées du

troisième. Tout se passe en fait comme si à l’égocentrisme du premier stade

avait succédé un sociocentrisme au deuxième. Car qu’est-ce que le

nationalisme et le chauvinisme, la xénophobie et le racisme, sinon des

centrations sur un ego collectif?

4. Discussion et perspectives
Concernant l’idée de patrie, le lecteur a certainement remarqué que,

selon Piaget, elle se construit suivant trois stades, chacun étant à la fois

298 Constantin Xypas



intellectuel et affectif, l’enfant progressant en même temps quant au

raisonnement logique et quant à la décentration affective. Il a

vraisemblablement été surpris de l’insistance du maître de Genève sur la

dimension affective de tout acte mental, en contradiction avec son image

courante de cognitiviste pur.

Le lecteur a aussi probablement été étonné de lire que, sous le terme

affectif, Piaget inclut non seulement les émotions mais aussi les valeurs. Il a

certainement souligné que les trois stades, vus sous l’angle des valeurs,

correspondent en gros: aux intérêts personnels et immédiats du jeune enfant

(égocentrisme naïf); à l’adhésion aux valeurs familiales ainsi qu’à celles d’un

groupe d’appartenance (sociocentrisme ou égocentrisme collectif); enfin, à

une certaine autonomie de jugement. Parvenu au stade III, le sujet dispose

dorénavant d’un raisonnement logique suffisamment puissant et d’idéaux

suffisamment universels pour débusquer les idées reçues. Mais alors,

objectera le lecteur, pourquoi tant d’adolescents, a fortiori tant d’adultes, n’ont-

ils pas dépassé les clichés relatifs au sociocentrisme, pourquoi n’ont-ils pas

atteint le troisième stade?

1° Lorsque Piaget écrit que les enfants atteignent le troisième stade

aux environ de onze ans, il n’entend pas dire que tous les enfants

de cet âge accèdent réellement à ce stade, mais que dans la

population étudiée d’enfants Genevois, il n’apparaît pas avant.

2° D’une manière générale, ce n’est pas l’âge chronologique qui

compte (il peut varier d’une population à l’autre), mais l’ordre de

succession des stades. 

3° Tous les sujets ne franchissent pas les trois stades. Certains, sous

la pression de leur "éducation", restant fixés à des stades

antérieurs, le deuxième, voire le premier. 

4° Des régressions sont par ailleurs possibles, notamment à des

moments historiques entraînant une forte pression sociale de

conformité, (notamment la guerre). On voit alors des millions

d’individus communier en une même exaltation collective, ressentir

un même sentiment de colère, de joie, de peur ou de haine,

partager les mêmes idées simplistes et se laisser entraîner à

désigner des boucs émissaires. Ce sont là des manifestations

299L’idée de patrie et les stéréotypes nationaux chez l’enfant



d’une régression à un stade antérieur, qui, suivant le mobile de

chacun, peut être le deuxième (recherche de l’approbation du

groupe), voire le premier.

Quelles conséquences pour l’éducation scolaire? On pourrait penser

qu’il suffirait d’identifier le stade de développement des élèves pour les aider

à atteindre le suivant. Mais comment? Et que faire avec les élèves de collège

et de lycée présentant des cas de régression ou de fixation au stade II, voire

I? Laissons de côté, provisoirement, la recherche de solution et continuons la

discussion.

Concernant les stéréotypes nationaux et la xénophobie, le lecteur

attentif a remarqué qu’ils apparaissent au stade II. Ils n’existent pas avant et

ils disparaissent après. Alors que les stades I et III, qu’il s’agisse de l’idée que

l’on se fait de son propre pays ou des pays étrangers, présentent une

progression logique et morale, le stade II, lui, apparaît comme contradictoire:

le sujet, mû par un sentiment de loyauté envers son propre pays, se croit

obligé d’établir des comparaisons désobligeantes envers les autres pays.

Comme si l’affirmation du "nous" ne pouvait se faire qu’au détriment du "eux".

Comme si une certaine forme de loyauté envers sa communauté entraînait

nécessairement une certaine forme d’exclusion. 

Les faits découverts par Piaget, grâce à sa démarche génétique, ne

sont pas sans rappeler les recherches expérimentales menées dans les

années 1950, aux USA, par Sherif et son équipe, dans une perspective de

psychologie sociale12. Sherif observe que lorsque deux groupes doués de

cohésion sont maintenus à la fois dans un état de voisinage et de ségrégation,

ils tendent à développer des relations d'hostilité croissante, sous l'influence de

modèles culturels de style concurrentiel et compétitif. Tout se passe comme si

le progrès dans la cohésion d'un groupe s'accompagnait d'un risque croissant

de rejet d'autres groupes. 

Les recherches de Piaget et Sherif se complètent et, dans une certaine

mesure, corroborent. Cependant, la découverte de Piaget est plus inquiétante

car plus fondamentale: elle n'est pas liée à des conditions particulières, telles

que la cohésion, le voisinage et la ségrégation, les modèles culturels

concurrentiels; elle concerne tous les enfants, sans exception aucune; elle est

d’ordre anthropologique. Autrement dit, le sociocentrisme, sous une forme ou

une autre, constitue le passage obligé de tout être humain. Comment le

300 Constantin Xypas



dépasser? Qu’est-ce qui permet les décentrations successives à partir de

l’égocentrisme initial? Piaget réfléchit à cette question, non pas dans l’article

de 1951, mais dans les textes réédités dans L’éducation morale à l’école. Il y

voit deux mécanismes complémentaires. D’une part, l’action des adultes sur

l’enfant dans la mesure où elle vise sa socialisation. D’autre part, l’action de

l’enfant lui-même sur les autres, dans la mesure où elle permet un conflit de

centrations.

Mais l’action des adultes sur l’enfant est en elle-même paradoxale. Elle

peut être la meilleure ou la pire des choses. Elle peut libérer l’enfant de son

égocentrisme, ou, au contraire, l’y enfermer. Elle le libère si, et seulement si,

elle lui permet d’accéder à une vision plus large, plus nuancée et plus

objective du monde, en d’autres termes, si elle lui permet de s’ouvrir du

particulier à l’universel. Mais l’éducation peut hélas ! obtenir l’effet inverse: elle

peut l’empêcher d’évoluer en le maintenant dans son propre égocentrisme; le

sujet demeure alors au stade I. Elle peut aussi, en lui imposant une idéologie

close, au sens de Bergson, (nationaliste, sectaire, totalitaire, raciste, etc.),

entraver sa découverte de l’universel. Le sujet sera alors victime d’un

sociocentrisme, d’une sorte d’"égocentrisme collectif", et, quelque soit son

âge, il restera fixé au stade II. Les méthodes expositives notamment sont de

faible secours car elles reviendraient à opposer un discours et des valeurs en

contradiction avec ceux du milieu familial. Et l’élève pourrait refuser ce que, à

tort ou à raison, apparaîtrait comme une demande de se désolidariser de son

groupe d’appartenance.

Contre ce risque d’impasse, Piaget conseille de privilégier l’action des

élèves eux-mêmes, de leur permettre d’abord de découvrir l’Autre par le débat

libre et contradictoire, de manière à favoriser un "conflit de centrations"13. C’est

alors seulement que la parole du professeur pourra porter des fruits. Voilà pour

le principe. Quant aux modalités éducatives, Piaget leur consacre un

développement long et approfondi dans L’éducation morale à l’école (1997).

Notes
1 Voire notre postface " Le projet moral et éducatif de Jean Piaget ", in Jean Piaget,

L’éducation morale à l’école. De l’éducation du citoyen à l’éducation internationale,
Paris, Anthropos, 1997, pp. 157-178.

301L’idée de patrie et les stéréotypes nationaux chez l’enfant



2 Voir à ce sujet notre Piaget et l’éducation, Paris, PUF, coll. Pédagogues et
pédagogies, 1997.

3 Ces textes, dont nous ne saurions trop recommander la lecture, furent réédités —
ainsi que quelques autres portant sur des problématiques voisines — dans un
ouvrage injustement méconnu de Jean Piaget, Études sociologiques, Genève,
Droz, 1965 et 1977.

4 Réédité dans Études sociologiques, pp. 283-306.

5 Nous pensons notamment aux " Problèmes de la psychosociologie de l’enfance ",
(1960).

6 Neuchâtel, Delachaux et Niestlé, 1923.

7 Voir Jean Piaget, " Problèmes de la psychosociologie de l’enfance ", (1960), réédité
in Études sociologiques, Genève, Droz, 1965, 1977, pp. 320-356.

8 Piaget développera largement le parallélisme entre l’intelligence et l’affectivité, lors
de ses cours de Sorbonne, en 1953-1954. Voir Jean Piaget, Les relations entre
l’affectivité et l’intelligence dans le développement mental de l’enfant, Paris, Centre
de documentation universitaire, 1954.

9 "Le développement, chez l’enfant, de l’idée de patrie et des relations avec
l’étranger", Bulletin international des sciences sociales, Unesco, 1951, vol. III, n° 3.

10 Dans l’après-guerre, il était fréquent d’imputer aux Allemands la responsabilité des
deux guerres mondiales et aux Russes leur régime communiste. Quant à la France,
elle pansait doucement ses plaies, se nourrissait difficilement avec des tickets de
rationnement, accueillait ses prisonniers, se mettait au travail, déblayait les gravats,
construisait des HLM, reconstruisait son industrie… Heureuse Suisse de la
neutralité et du bien-être, îlot de prospérité au milieu de tant de voisins sinistrés et
exsangues.

11 Le terme de race était employé à l’époque au sens de nation : la race française,
allemande, etc.

12 Mustapha Sherif, Des tensions intergroupes aux conflits internationaux, 1971.

13 Expression utilisée par Piaget, équivalente au conflit socio-cognitif de Doise et
Mugny.

Bibliographie
ARENDT, Hannah (1966, 1997). Eichman à Jérusalem. Rapport sur la banalité du mal.

Paris: Gallimard, collection Folio Histoire.

BERGSON, Henri (1932, 1997). Les deux sources de la morale et de la religion. Paris:
PUF.

DOISE, Wilhem et MUGNY, Gabriel (1981). Le développement social de l’intelligence.
Paris: Interéditions.

PIAGET, Jean (1944). "Les relations entre la morale et le droit", Publications de la
Faculté des sciences économiques et sociales de l’Université de Genève,
Genève: Georg.

302 Constantin Xypas



PIAGET, Jean (1945). "Les opérations logiques et la vie sociale". Ibid.

PIAGET, Jean (1951). "Pensée égocentrique et pensée sociocentrique". Cahiers
internationaux de sociologie, vol. X, pp. 34-49.

PIAGET, Jean (1951). "Le développement, chez l’enfant, de l’idée de patrie et des
relations avec l’étranger", Bulletin international des sciences social. Paris:
Unesco, vol. III, n° 3.

PIAGET, Jean (1951). "L’explication en sociologie", in J. Piaget, Introduction à
l’épistémologie génétique, t. III: La pensée biologique, la pensée psychologique
et la pensée sociologique. Paris: PUF.

PIAGET, Jean (1954). Les relations entre l’affectivité et l’intelligence dans le
développement mental de l’enfant. Paris: Centre de documentation
universitaire.

PIAGET, Jean (1965, 1977). "Problèmes de la psychosociologie de l’enfance", (1960),
réédité in Études sociologiques. Genève: Droz, pp. 320-356.

PIAGET, Jean (1997). L’éducation morale à l’école. De l’éducation du citoyen à
l’éducation internationale. Paris: Anthropos.

SHERIF, Mustapha (1971). Des tensions intergroupes aux conflits internationaux. Paris:
ESF.

XYPAS, Constantin (1997). Piaget et l’éducation. Paris: PUF, coll. Pédagogues et
pédagogies.

A CONSTRUÇÃO DA IDEIA DE PÁTRIA E O APARECIMENTO DOS ESTEREÓTIPOS

NACIONAIS NAS CRIANÇAS

Resumo

Contrariamente às teorias que explicam a xenofobia e o nacionalismo como

desvios, Piaget, fiel ao princípio metodológico que o notabilizou, aborda a

questão a partir da normalidade. Qual é o desenvolvimento normal no que

respeita a ideia de pátria e de sentimento patriótico? Piaget descobre, com

surpresa, a existência de três estádios, sendo o segundo o do nacionalismo e

da xenofobia. Trata-se, pois, de uma etapa normal do desenvolvimento da

criança que a educação, consoante o caso, pode ajudar a ultrapassar ou, ao

contrário, a fixar. Este estudo recupera o conceito de "banalidade do mal"

introduzido por Hannah Arendt.

303L’idée de patrie et les stéréotypes nationaux chez l’enfant



THE IDEA OF PATRIOTISM AS A CONSTRUCTED CONCEPT AND THE CHILD'S

FIRST AWARENESS OF NATIONAL STEREOTYPES

Abstract

Adopting a different position to those theories accounting for xenophobia and

nationalism in terms of deviation from the norm, Piaget remains true to the

methodology which has made his reputation by looking at the question from

the standpoint of normality. He asks himself what constitutes a normal

development both of the idea of patriotism and of patriotic feeling. He finds with

some surprise that it is made up of  three stages, the second of which is

precisely that of patriotism and xenophobia. This means it is a quite normal

stage of development for the child and that education may in different cases

either help in getting over it or on the contrary establish it for good. This study

recalls the famous concept of "the banality of evil" introduced by Hannah

Arendt.

304 Constantin Xypas

Toda a correspondência relativa a este artigo deve ser enviada para: Constantin Xypas, Institut des
Sciences de la Communication et de l’Éducation d’Angers, Université Catholique de l’Ouest, 3, Place
André-Leroy - B. P. 808, 49008 Angers Cedes 01, France.


