Universitas Philosophica

ISSN: 0120-5323
uniphilo@javeriana.edu.co

Pontificia Universidad Javeriana
Colombia

Calvo de Saavedra, Angela
LA CONFIANZA:  CATEGORIA MEDIADORA ENTRE LA OBLIGACION Y EL CUIDADO
EN FILOSOFIA MORAL? LA VOZ DE ANNETTE BAIER EN LA FILOSOFIA FEMINISTA
Universitas Philosophica, vol. 26, nim. 53, diciembre, 2009, pp. 37-53
Pontificia Universidad Javeriana
Bogota, Colombia

Disponible en: http://www.redalyc.org/articulo.0a?id=409534417003

Coémo citar el articulo I &\ /!

Numero completo Sistema de Informacion Cientifica

Mas informacion del articulo Red de Revistas Cientificas de América Latina, el Caribe, Espafia y Portugal
Pagina de la revista en redalyc.org Proyecto académico sin fines de lucro, desarrollado bajo la iniciativa de acceso abierto


http://www.redalyc.org/revista.oa?id=4095
http://www.redalyc.org/revista.oa?id=4095
http://www.redalyc.org/articulo.oa?id=409534417003
http://www.redalyc.org/comocitar.oa?id=409534417003
http://www.redalyc.org/fasciculo.oa?id=4095&numero=34417
http://www.redalyc.org/articulo.oa?id=409534417003
http://www.redalyc.org/revista.oa?id=4095
http://www.redalyc.org

UNIVERSITAS PHILOSOPHICA 53, ANO 26: 37-53
diciembre 2009, Bogota, Colombia

LA CONFIANZA: ;CATEGORIA
MEDIADORA ENTRE LA OBLIGACION Y EL
CUIDADO EN FILOSOFiA MORAL?

LA VOZ DE ANNETTE BAIER EN LA FILOSOFIA
FEMINISTA

ANGELA CALVO DE SAAVEDRA *

RESUMEN

Por fuera de todo contractualismo liberal y de todo
intelectualismo impersonal y abstracto, la confianza —presente
en la nociébn humeana de simpatia como condicion de la
naturaleza humana— moldea nuestro caracter y fundamenta
nuestras distinciones morales entre la virtud y el vicio. Para
Baier, sostiene la autora de este articulo, la confianza es un
poderoso catalizador de nuestra reflexion moral toda vez que ésta
se origina en la modulacion del poderoso deseo de compaiiia, y
las contradicciones personales e interpersonales. A partir de una
lectura innovadora de Hume, se aprende que es preciso ser cada
vez menos los jueces morales y cada vez mas unos aprendices
que con humor conversan sobre sus convicciones y sospechas.
La sola reflexion destruye la vida. Todo orden moral, entonces,
emerge con parsimonia de una comunidad de personas que,
sabedoras de sus matrices socioecondmicas y culturales, juzgan
la virtud y el vicio por estandares compartidos.

Ante el horror de una vida en la que reine la sospecha
generalizada —conjetura la autora del articulo— las mujeres
poseen suficiente deseo, sensibilidad y competencia, asi
como la conviccidn y el valor de participar en una educacion
sentimental de la humanidad que permita esperar los
beneficios de una confianza solida y sostenible, mediante
una conversacion y una escritura apropiadas, estableciendo
asi un pensamiento moral innovador y riguroso.

Palabras clave: Annette Baier, David Hume, confianza,
moralidad, feminismo.

* Facultad de Filosofia Pontificia Universidad Javeriana. Una primera version del
texto fue presentada en el panel “Filosofia feminista”, en el Coloquio interno de
profesores de la Facultad de Filosofia, Universidad Javeriana, 13 de septiembre de
2007. ReciBipo: 01.11.07. Aceprapo: 04.05.09



UNIVERSITAS PHILOSOPHICA 53, ANO 26: 37-53

diciembre 2009, Bogota, Colombia

CONFIDENCE: MEDIATING CATEGORY
BETWEEN OBLIGATION AND CARE IN
MORAL PHILOSOPHY?

ANNETTE BAIER’S VOICE IN FEMINIST
PHILOSOPHY

ANGELA CALVO DE SAAVEDRA
ABSTRACT

Outside of any liberal contractualism and of an impersonal and
abstract intellectualism, confidence —present in the Humean
notion of sympathy as a condition of human nature— shapes
our character and is the foundation of our moral distinctions
between virtue and vice. According to Baier, holds the author
of this article, trust is a powerful catalyst for our moral thinking
whenever it arises in the modulation of the powerful desire for
companionship, and personal and interpersonal contradictions.
From an innovative reading of Hume, one needs to learn how
to become less the judge of morality and increasingly one of
those who talk about their beliefs and suspicions with humor.
Reflection alone destroys life. All moral order, then, emerges
with parsimony of a community of people who, knowing of
their socioeconomic and cultural matrices, judge of virtue and
vice by shared standards.

Faced with the horror of a life in which there reigns the
widespread suspicion —it’s the conjecture of this article’s
author— women have enough desire, sensitivity and
competence as well as the conviction and courage to
participate in a sentimental education of humanity that allows
expect benefits of a strong and sustainable confidence through
appropriate conversation and writing, thus establishing an
innovative and rigorous moral thinking.

Key words: Annette Baier, David Hume, confidence,
morality, feminism.



Introduccion

LA FiGURA DE ANNETTE BAIER merece tener voz en un panel de Filosofia
feminista al menos por tres razones: la primera, sensible a las demandas del
feminismo frente a las éticas liberales modernas, centradas en la obligacion de
la justicia, propone, de la mano de Hume, —a quien otorga el titulo honorario
de ‘voz femenina’ en el concierto del canon filoséfico— una nueva forma de
practica de la filosofia moral, con la cual podrian sintonizar las mujeres del
presente. Segundo, consciente del caracter aparentemente inconmensurable
de las demandas de la justicia y del cuidado (care) en la configuracion de
una moral sensata para promover sociedades estables en las cuales sea viable
realizar plurales formas de vida buena, introduce la confianza como categoria
mediadora plausible entre dichas demandas. La importancia que puede adquirir
la confianza en la moral, amerita a su juicio ser explorada, pues esta tarea no
ha sido emprendida hasta ahora por ningun fildsofo inscrito en las grandes
tradiciones de ética normativa moderna, la tradicion kantiana y el utilitarismo
en sus multiples mascaras. Por ultimo, pero, desde mi perspectiva, quiza lo
mas importante, con su forma de ejercicio filosofico, riguroso, dinamico,
cargado de humor y claramente vinculado al mundo de la vida cotidiana,
introdujo un giro definitivo en la lectura de Hume, con quien ha sostenido un
apasionado dialogo critico durante largos afios. Su aporte no se reduce a ser una
interpretacion juiciosa a la espera de tornarse candnica, es al mismo tiempo una
invitacion al ejercicio renovado de la conversacion filosofica —no al debate ni
al combate—, uno de cuyos efectos ha sido el fortalecimiento de la Hume
Society, con sus conferencias anuales, en las cuales su figura es un icono de la
“confianza adecuada” (appropriate trust) entre interlocutores, como escenario
propicio para la creacion de conceptos y la apertura de sendas convergentes
hacia puntos de vista inclusivos y motivantes. En ese contexto tuve el placer
de conocerla en 2006, y puedo decir sin duda alguna, que experimentar su
acogida simpatética, su interés genuino y su participacion calida y critica
en todas las presentaciones, constituyé el encuentro mas importante en mi
trayectoria filosofica.

Con el 4animo de motivar la curiosidad de ustedes hacia los
planteamientos de Annette Baier, considerada por Richard Rorty como
“una de las filésofas feministas mas destacadas del presente”, (Rorty,
1999: 72-90, 75-76) quiero referirme a dos puntos decisivos de su filosofia
moral, su caracter y su telos, a partir de la exploracion de la confianza, de
sus alcances y de sus limites como virtud.

UNIVERSITAS PHILOSOPHICA 53, ANo 26, pic 2009: 37-53



40 ANGELA CALVO DE SAAVEDRA

1. ;(Necesita la vida moral y su desarrollo de teorias morales?

EN su articuLo What do Women Want in a Moral Theory? Baier, desde
los analisis de Carol Gilligan acerca de las actitudes y los parametros de
desarrollo moral especificamente femeninos, se pregunta si cabria esperar
que las mujeres escribiesen teorias morales y, en caso afirmativo, en qué se
diferenciarian éstas de las producidas por los hombres (Baier, 1995a: 1-17,
1).! Su abordaje de la pregunta, fiel al camino experiencial fenomenologico
humeano, es la observacion de las contribuciones concretas a la filosofia
moral hechas por mujeres. Constata el dictamen de Gilligan, en cuanto en
este escenario parece escucharse “una voz diferente” (Gilligan, 1982), pero
avanza al afirmar que dicha diferencia radica justamente en que las mujeres
parecen no desear ni requerir teorias morales.

Para comprender este diagndstico, es preciso caracterizar la nocion de
teoria dominante en la tradicion de Occidente, aplicada tanto a la ciencia
empirica como a la ética. Lo que paradigmaticamente se conoce como una
teoria moral, no se determina tanto por su caracter comprehensivo y su
coherencia interna, sino por el tipo de coherencia a la que aspira, a saber,
la de un sistema explicativo en el amplio campo de la moralidad, con un
fundamento que sirva como soporte al conjunto del edificio (Baier, 1995a:
3). Son teorias normativas fuertes, entendidas como sistemas de principios
morales generales, fuente de justificacion del juicio y la accion (Baier,
1995h: 232). Naturalmente, tal pretension no proviene de la experiencia del
mundo moral existente, sino de la sublime contemplacion de una realidad
independiente de las vicisitudes y contingencias de la deliberacion moral
de espectadores y agentes.

Larenuencia femenina a producir tal tipo de teoria moral revela, a juicio
de Baier, la importancia y agudeza de sus preocupaciones e intelecciones
en el &mbito de la moralidad cotidiana. Ya Hume asignaba a las mujeres un
lugar privilegiado en el mundo de la conversacion, complemento necesario
del mundo de los doctos. En efecto, el saber resulta siendo el mayor
perjudicado al quedar encerrado en claustros y universidades y “cultivado

I'El asunto es tratado de manera mas general en el articulo Doing without Moral
Theory en el que Baier cuestiona la necesidad que tienen los agentes morales de
teorias éticas que les digan lo que deben hacer ademas de teorias que les presenten
el mundo en el que deben llevar a cabo sus acciones.

UNIVERSITAS PHILOSOPHICA 53, ANo 26, pic 2009: 37-53



LA CONFIANZA: (’,CATEGORiA MEDIADORA ENTRE LA OBLIGACION Y EL CUIDADO EN FILOSOFiA MORAL? 41

por hombres que no tienen el menor gusto por la vida y por las buenas
maneras, y que carecen de esa libertad y facilidad de expresion que solo
puede adquirirse mediante la conversacion” (EW, EM 534, CM 26).> Hume,
pionero de la inclusion de las voces de las mujeres en la republica de las
letras, se propone con sus ensayos filoséficos convertirse en “embajador
entre el mundo de los doctos y el de los conversadores” (EW, EM 535,
CM 27), fomentando asi un comercio con enorme potencial civilizador. Su
invitacion es clara: “soy de la opinion que las mujeres [...] de buen gusto y
educacion, juzgan mucho mejor sobre cuestiones literarias” —cabe anotar
que en la época en ellas estaba incluida la filosofia— “que los hombres
que poseen el mismo grado de entendimiento; y es un temor infundado el
que las hace asustarse, por causa del ridiculo al que suele someterse a las
mujeres doctas, y abandonar en manos de los de nuestro sexo la dedicacion
a los libros y al estudio. Dejemos que ese horror al ridiculo tenga como
unico efecto el que las mujeres se abstengan de comunicar su conocimiento
a los estipidos que, ni merecen obtenerlo, ni son dignos de ellas. Estos
hombres continuaran presumiendo, neciamente, de que son superiores
solo porque pertenecen al sexo masculino” (EW, EM 536, CM 28). Tan
inusitada aprobacion de la voz femenina en pleno siglo XVIII, da lugar a
pensar que el camino propuesto por Hume para el cultivo de la verdadera
filosofia, puede convertirse en una senda util y agradable a la filosofia
feminista contemporanea.

A partir de tal invitacion, Baier se propone avanzar en la linea de
la investigacion moral humeana que, al tomar distancia de la pretension
teoricaracionalista imprime un nuevo caracter a tal empresa. A continuacion
caracterizaremos sus rasgos centrales.

1. La aspiracion de una teoria moral femenina en ninglin caso seria la de
cautivar solo a las mujeres; su meta seria suscitar también la curiosidad,
el interés y el didlogo con interlocutores masculinos. Mas aun, al situar
su reflexion en las practicas morales mundovitales, su pretension es
ser comprendidas y discutidas en la esfera publica, de manera que sus
aportes no queden reducidos a la comprension y ensefianza por parte

2HUME, D. Of Essay-Writing. En Essays Moral, Political and Literary. Se citara
dentro del texto con las iniciales en inglés, seguido de las paginas correspondientes
de la edicion inglesa y espafiola.

UNIVERSITAS PHILOSOPHICA 53, ANo 26, pic 2009: 37-53



42

ANGELA CALVO DE SAAVEDRA

de los intelectuales. Esta aspiracion coincide con la de Hume, quien
expresa en repetidas ocasiones su inquietud por construir una nueva
filosofia, una ciencia de la naturaleza humana, que pudiera resultar
provechosa y agradable para el publico lector, contribuyendo a la vez a
su ilustracion y entretenimiento.

2. Lo anterior resulta plausible si se logra desintelectualizar y desacralizar
el ambito moral, es decir, si se concibe de modo natural: como la cadena
de respuestas cognitivas y emocionales que en tanto seres encarnados en
un cuerpo e inmersos en el teatro del mundo, nos vemos determinados
a dar en situaciones que suscitan esperanza y temor, agrado o aversion,
aprobacion o censura. Tales respuestas podemos decir, siguiendo a Hume,
se reflejan en aquellos con quienes interactuamos pues “las mentes |...]
son espejos unas de otras, y esto no sélo porque cada una de ellas refleja las
emociones de las demas, sino también porque la irradiacion de las pasiones,
sentimientos y opiniones puede ser en muchas ocasiones reverberada, e ir
decayendo por grados imperceptibles” (THN, 2.2.5.21, SB, 365, FD, 499).3
Ese juego reciproco devuelve a cada uno una imagen de si mismo y suscita
orgullo (autoestima) o humildad (vergiienza), configurando asi el caracter,
la disposicion mas o menos estable mas no definitiva, cuyos rasgos se
busca que sean utiles y/o agradables para su poseedor o para los otros,
es decir, virtuosos. Asi, la moralidad tiene su origen en esas respuestas
espontaneas que se van modulando en el espejo de otros en la riesgosa
aventura que genera nuestra ineludible interdependencia. Esta condicion de
la naturaleza humana, la captura Hume en la nocion de simpatia “principio
de comunicacion de sentimientos y afecciones entre los hombres”, que hace
que nuestro orgullo y humildad dependan en gran medida de la afeccion
—agrado o desagrado— que susciten en el espectador: “No podemos
concebir deseo alguno que no tenga referencia a la sociedad [...] El alma
o principio vivificante de todas las pasiones es la simpatia; cualquier otra
pasion por la que podamos ser movidos [...] no tendria fuerza alguna si

3 HUME, D. 4 Treatise of Human Nature, THN, 2.2.5.21, SB, 365, FD, 499. Se
seguira la forma de citacion actual de esta obra, que incluye la referencia a la edicion
mas reciente, de 2000 de D. F. NORTON y M. J. NORTON, en la cual los niameros
corresponden al libro, la parte, la seccion y el paragrafo, respectivamente, seguida
de la pagina correspondiente en la edicion de 1978 de L. A. SELBY-BIGGE y
P. H. NIDDITCH (SB). Adicionalmente, se incluira la pagina de la edicion en
espaiiol de 1998 la traducida por F. Duque. En adelante se citara dentro del texto.

UNIVERSITAS PHILOSOPHICA 53, ANo 26, pic 2009: 37-53



LA CONFIANZA: (’,CATEGORiA MEDIADORA ENTRE LA OBLIGACION Y EL CUIDADO EN FILOSOFIA MORAL? 43

hiciéramos entera abstraccion de los pensamientos y sentimientos de otras
personas” (THN, 2.2.5.15, SB 363, FD 496-497).

3. La simpatia no solamente configura y modula la imagen de
nosotros mismos, el caracter, sino se convierte en el fundamento de
las distinciones morales entre virtud y vicio. Es el dispositivo del
sentimiento moral, placer o dolor peculiar que genera la aprobacion
o la censura de un caracter; sin embargo, “s6lo cuando un caracter es
considerado en general y sin referencia a nuestro interés particular
causa esa sensacion o sentimiento en virtud del cual lo denominamos
moralmente bueno o malo” (THN, 3.1.2.4, SB 472, FD, 638).
Pero la simpatia es usualmente parcial, varia de acuerdo a nuestra
proximidad o lejania con el agente, asi como de acuerdo a nuestra
situacion presente, de tal manera que la adopcion del punto de vista
moral requiere la correccion de la simpatia —de una simpatia débil
a una fuerte, de una parcial a una extendida—: “Seria imposible que
pudiéramos conversar con alguien en términos razonables si cada uno
de nosotros juzgara acerca de caracteres o personas solamente desde
el angulo de nuestro peculiar punto de vista. Por lo tanto, y para que
no se produzcan esas continuas contradicciones y podamos establecer
un juicio mas constante sobre cualquier asunto, convenimos (we
fix on) en mirarlo desde algun punto de vista estable y general, de
modo que en nuestros razonamientos no situemos siempre en €l, con
independencia de nuestra real situacion en ese momento” (THN,
3.3.1.15, SB 581-582, FD 772-773).

4. Al derivar de la simpatia corregida, la emergencia del punto de
vista moral imparcial e intersubjetivo, Hume introduce la importancia
de la reflexion, cuestion problemdtica para una postura moral
sentimentalista, pues esa nocion tipicamente se ha vinculado a la obra
de la razon, especificamente en la figura del didlogo del alma consigo
misma. La novedosa interpretacion de Baier, que supera la aparente
contradiccion, asi como las lecturas emotivistas y relativistas del autor,
entiende que Hume vincula reflexiéon con pasion y con sentimiento,
de manera que captura el término para el empirismo. El giro es
posible si se asume la reflexion como el recurso para apreciar nuestras
evaluaciones y practicas cotidianas de manera colectiva, cooperativa
y coordinada. La reflexion humeana es hecha por todos los miembros
del partido de la humanidad, escuchando y dejandose influir por las

UNIVERSITAS PHILOSOPHICA 53, ANo 26, pic 2009: 37-53



44

ANGELA CALVO DE SAAVEDRA

perspectivas plurales de los interlocutores. Su conclusion es que
Hume, mas que negar el papel de la razon en la moral, transforma su
concepto: de una facultad casi divina, pasa a ser una capacidad natural
de todos los seres que aprenden de la experiencia, mediante la cual
es posible compartir expresiones corporales y lingiiisticas, compartir
sentimientos, criterios intelectuales, morales y estéticos, con miras a
la construccion de sociedades estables, inclusivas y civilizadas (Baier,
1995¢: 76-94, 86-87, 94).

5. Tales posibilidades se hacen visibles desde una filosofia moral
entendidacomo investigacion cuyabase es la“geografiamental, ciencia
que describe las diferentes operaciones de la mente —entendimiento
y pasiones— separa las unas de las otras, [las] ordena y distingue”
(EHU, SB 13, JSO, 27).* Se trata de una filosofia moral descriptiva,
empirica, anclada en el mundo vital, que ligada a la investigacion
empirica de las instituciones sociales, muestra la maleabilidad de la
naturaleza humana asi como los alcances y limites del refinamiento
de sus propias practicas, mediada por el artificio y la conversacion.
Baier, desde este enfoque, enfatiza como “el filosofo moral ha de
adquirir rasgos del no filésofo para realizar su trabajo filosofico de
manera adecuada” (Baier, 1995h: 237). La clave es la voluntad de
ser cada vez menos juez intelectual y convertirse en participante
aprendiz, que mira con humor tanto sus convicciones como sus dudas.
Naturalmente, hay respuestas mas sensatas que otras en el repertorio
de opiniones, sentimientos y acciones, pero ellas se van ganando en
ese proceso autocorrectivo de la vida compartida, de modo que ni
las reglas ni su posible justificacion provienen de teorias filosoficas
normativas; tampoco tienen la pretension de ser universales ni
necesarias. A juicio de Baier el mayor acierto de la geografia mental
humeana fue mostrar que los motivos y sentimientos se corrigen
y refinan mediante el sentimiento y la costumbre, sin requerir la
intervencion de una razon puramente intelectual. Avanzar sobre su
manifiesto, que la autora sintetiza como “el llamado a una filosofia
moral autocritica, no intelectualista y socialmente responsable”
implica que “debemos buscar nuevas y mejores formas de pensar

*HUME, D. An Enquiry Concerning Human Understanding. Investigacion sobre
el conocimiento humano. EHU, SB 13, JSO, 27.

UNIVERSITAS PHILOSOPHICA 53, ANo 26, pic 2009: 37-53



LA CONFIANZA: (’,CATEGORiA MEDIADORA ENTRE LA OBLIGACION Y EL CUIDADO EN FILOSOFIA MORAL? 45

nuestro rol asi como de conducir nuestra reflexion y examen de las
practicas morales de nuestro tiempo [...] La vida examinada puede
ser una meta sostenible, pero solamente si el modo de examen no
destruye la vida” (Baier, 1995h: 238, 241).

6. Desde una tal naturalizacion de la ética, la empresa moral se asume
desde la confianza en que los intereses plurales de seres simpatéticos,
animados por el interés egoista, pero también con un poderoso deseo
de compaiiia, podran reconciliar sus intereses gracias al artificio de
la convencidn y a la conversacion moral. Asi mismo, el orden moral
se concibe como la emergencia paulatina de una comunidad de
personas que juzgan la virtud y el vicio por estandares compartidos,
informados por los contextos socioecondémicos y culturales.

2. La confianza: categoria moral mediadora entre la obligacion y el amor

DEsDE su comPRENSION del racionalismo moral como el villano en la
filosofia moderna, Baier (1995h: 236) procede a atacar lo que considera
el eje de su enfoque, a saber, el privilegio del concepto de obligacion y
su justificacion.

A partir de la inteleccion feminista de que esta problematica no agota
el ambito moral y, por ende, las teorias masculinas del deber han de ser
complementadas con las demandas de cuidado, amor y reconocimiento,
Baier se pregunta por una categoria puente entre ambas pretensiones. Su
respuesta tentativa es el concepto de “confianza apropiada” (appropriate
trust), que también sirve de mediador entre la razon y el sentimiento
(Baier, 1995a: 10). En efecto, confiar no equivale a creer algo acerca de
alguien ni implica necesariamente sentir determinada emocion hacia él
o ella; la confianza es mas bien una actitud informada por creencias que
motiva a actuar.

La confianza, concepto curiosamente excluido del 1éxico de las
teorias morales, ciertamente esta involucrado en la ética del cuidado y
del amor; aunque sea mas dificil incluirlo en las éticas de la obligacion,
en alguna medida se da por supuesto en tanto reconocer ciertas
obligaciones implica confiar en algunos que inculquen el respeto a
ellas y exijan su cumplimiento, incluso otorgandoles cierto poder de
sancidn. Tal poder de unos sobre otros requiere justificacion y ésta no

UNIVERSITAS PHILOSOPHICA 53, ANo 26, pic 2009: 37-53



46 ANGELA CALVO DE SAAVEDRA

puede ser otra que la confianza que tenemos en que sus depositarios lo
ejerceran con prudencia.’

El acento en la confianza y no en la obligacion, implica desplazar
del centro de las relaciones humanas el modelo contractual, apto para
representar el modo de relaciones humanas entre sujetos autonomos
e iguales, en prosecucion de su mutuo beneficio. Este modelo resulta
atractivo para las éticas que entienden la moral en términos de obediencia
a leyes universales de justicia, pero como ya sefialara Hume, en el espectro
tipico de interacciones que configuran nuestro mundo emocional, este
tipo de relacion contractual dista de ocupar un lugar central. Su analisis
de la génesis de la cooperacion social remite a las relaciones familiares
como caso paradigmatico de los vinculos morales, y estas relaciones se
diferencian de las contractuales por ser intimas, no elegidas ni desiguales,
por lo tanto, conservarlas y fomentarlas en otros contextos requiere otro
tipo de virtudes y compromisos que los propios del contrato social entre
ciudadanos. De suyo, si se redujera nuestra vida moral a este tltimo tipo de
relaciones, seria emocionalmente muy pobre y desagradable.

El modelo contractualista liberal considera a la libertad como el
problema central de la moral, de modo que zanjarlo depende del acuerdo
en normas de justicia capaces de resolver los conflictos entre intereses
individuales, y garantizar asi la coexistencia pacifica y la estabilidad de
las instituciones. Para Hume, en cambio, el problema que la moral ha de
resolver es mas profundo, se trata del conflicto y la contradiccion personal
e interpersonal de deseos, asi como las variaciones de la simpatia. Para
solucionarlo, las normas generales no bastan, es preciso un progreso de
los sentimientos, mediante artificios que se convierten en naturaleza, con
el objetivo de no obstaculizar las relaciones entre las personas. Desde una
comprension de la naturaleza humana como dependiente de la interaccion
para ganar identidad y necesitada de que sus miserias y sus placeres sean
secundados por otros con el fin experimentarlos a cabalidad, la autonomia
no resulta ser el ideal supremo, basta con cierta libertad de pensamiento y
expresion (Baier, 1995b: 51-75, 61-63). Es pertinente sefialar como, a la base

5 “So the whole question of when moral pressure of various sorts, formative,
reformative, and punitive, ought to be brought to bear by whom is subsumed
under the question of whom to trust when and with what, and for what good
reasons” (Baier, 1995a: 13).

UNIVERSITAS PHILOSOPHICA 53, ANo 26, pic 2009: 37-53



LA CONFIANZA: (’,CATEGORiA MEDIADORA ENTRE LA OBLIGACION Y EL CUIDADO EN FILOSOFiA MORAL? 47

de esta diferencia en torno al problema moral fundamental, se encuentran
dos visiones de la naturaleza humana: el contractualista es deudor de
Hobbes, de su version egoista e individualista del ser humano —presente
en la insociable sociabilidad kantiana—; Hume quien puede liberarse del
modelo contractual y proponer la convencién como alternativa porque, sin
negar el interés propio, introduce junto a €l la simpatia, principio capaz de
impulsar la sociabilidad y el aprecio moral por la justicia misma.

Segun las diferencias que se han descrito entre dos tipos de teorias
morales, salta a la vista que las teorias de la obligacion —tipicamente
contractualistas— en su afan por defender la libertad individual, son
consistentes en la exclusion que hacen en su léxico del vocablo ‘confianza’,
y en su apelacion a la razon practica como categoria moral fundamental.
Si bien, como anota Baier, en la teoria moral de Hume no encontramos
ningun analisis de la confianza como categoria moral, su reconstruccion
de las virtudes, da cabida a ella. Tal desarrollo sera la tarea que anime la
investigacion de Baier.

En el marco de un enfoque experiencial, fenomenologico de las
operaciones de la mente, la confianza no se puede definir estrictamente.
Sin embargo, en un plano descriptivo, que cada uno podra reconocer en su
propia experiencia, se puede decir que “la confianza (frust) es la aceptacion
de la vulnerabilidad al dafio que otros podrian infligir, pero que juzgamos
de hecho no ocasionaran” (Baier, 1995f: 152-182, 152) a aquello que
consideramos valioso para nuestras vidas, y cuyo control voluntariamente
hemos abandonado parcialmente a su merced. Confiar implica contar con
la competencia y la buena voluntad de otros para cuidar y evitar dafar los
bienes mas preciados que hemos puesto en sus manos.

Baier adelanta la hipdtesis de que sin confianza lo que es realmente
importante en el mundo humano no puede florecer, reconoce asi mismo que
no todo lo que sucede en un clima de confianza es digno de promoverse: asi
como da lugar a la amistad, al amor y a la justicia, igualmente puede generar
relaciones de explotacion y abuso. Si es innegable que “existen relaciones de
confianza morales e inmorales” (Baier, 1995d: 95-129) se requiere investigar
las variantes para comprender el valor moral de la confianza como virtud en
los ambitos privado y publico. Se precisa preguntar cuestiones como jen
quién creer?, ;como creer? y ¢ por qué creer?; pero, sobre todo, supuesto que
la confianza puede potencialmente enriquecer la vida moral compartida o

UNIVERSITAS PHILOSOPHICA 53, ANo 26, pic 2009: 37-53



48 ANGELA CALVO DE SAAVEDRA

conducir a la perpetuacion de la inmoralidad, el interrogante central gira en
torno a la manera apropiada de juzgar las relaciones de confianza desde un
punto de vista moral (Baier, 1995d: 96).

Emprender una investigacion de este orden, significa enfrentarse con
dificultades peculiares. En primer lugar, constatamos que la confianza
es un fenomeno tan habitual y familiar en la vida cotidiana, que s6lo nos
percatamos de su presencia y variedad cuando ésta es vulnerada o traicionada.
En efecto, es justo en estas situaciones cuando nos damos cuenta de la
amplitud y de los matices que admiten nuestras demostraciones de confianza
y confiabilidad en el espectro de las relaciones proximas, de las relaciones
con extrafos e incluso con competidores y enemigos. Lo notable es que
una actitud tan generalizada e indiscriminada resulta ser en principio una
respuesta espontanea, casi inconsciente, que usualmente se refina y se torna
reflexiva ante experiencias adversas, que generan la conciencia de riesgo asi
como la inquietud acerca de los motivos para correrlo, al darnos cuenta de
las consecuencias benéficas o perniciosas que puede acarrear.

Ahora bien, un proceso investigativo de caracter tan personal
constituye en si mismo una aventura cognitiva y emocional de
autoconocimiento, pues requiere cuestionar los motivos por los cuales
otorgamos a otros voluntariamente cierto poder de control sobre aquello
que hace valiosa nuestra vida, atn reconociendo la posibilidad que existe
de que resultemos seriamente lesionados. En una primera aproximacion,
la respuesta es simple, no tenemos alternativa: “en virtud de que las
cosas que tipicamente valoramos incluyen cosas que no podemos
crear ni sostener individualmente (nuestra vida, salud, reputacion,
nuestros hijos y su calidad de vida, asi como bienes intrinsecamente
compartidos como la conversacion y su equivalente escrito, el teatro y
otras formas de juego, la musica de camara, el intercambio mercantil, la
vida politica, etcétera), tenemos que permitir que multiples personas se
sitlien en posiciones desde las cuales, si eligen hacerlo, puedan causar
dafo a lo que es objeto de nuestro cuidado. Esto, porque tienen que
estar justamente en tales posiciones para podernos ayudar a cuidarlo”
(Baier, 1995d: 100-101). En una mirada mas atenta a la complejidad
del fendmeno, a su inexcusable mutualidad, notamos ademas la
exigencia de examinar nuestros limites internos como candidatos a ser
depositarios de la confianza de otros; la pregunta acerca de si podemos
considerarnos personas confiables, se torna acuciante y angustiosa. Asi,

UNIVERSITAS PHILOSOPHICA 53, ANo 26, pic 2009: 37-53



LA CONFIANZA: (’,CATEGORiA MEDIADORA ENTRE LA OBLIGACION Y EL CUIDADO EN FILOSOFIA MORAL? 49

en la esencia misma de la confianza esta el riesgo y el reconocimiento
de la inmensa vulnerabilidad humana.

En segundo lugar, puesto que la confianza es un bien en extremo
vulnerable, en virtud de ser tan facilmente amenazada y tan dificil de
restaurar cuando ha sido defraudada, deseariamos contar con métodos o
medidas conducentes a garantizar condiciones sensatas para confiar. Sin
embargo, esta pretension, tipicamente explicita en las teorias morales
masculinas que hacen de la validez universal de ciertos principios su
criterio de justificacion, parece dificil de vindicar en el escenario de la vida
compartida. En realidad, aunque es posible reflexionar y conversar acerca
de la bondad del fin al que en cada situacion intentan servir las relaciones
de confianza, asi como en la equidad en la distribucion de los beneficios
esperados, e incluso discernir acerca de la sinceridad de la actitud de los
involucrados, Baier es enfatica en su escepticismo frente a la viabilidad
y utilidad de formular principios morales validos que regulen de manera
abstracta las acciones y expectativas de quienes participan en relaciones de
confianza mutua (Baier, 1995¢: 130-151, 142).6

Las dificultades sefialadas conducen a pensar el caracter de la
investigacion moral que sea adecuado al ambito de relaciones que desbordan
el modelo contractual. La autora considera que ésta ha de llevarse a cabo
de modo prudencial, es decir, a partir de la experiencia, el didlogo y el
testimonio compartido. Conciente del amplio rango de la vulnerabilidad
implicado en la confianza, asi como de los peligros que comporta, la autora
subraya la complejidad y la sutileza requerida para lograr una deliberacion
correcta y una decision acertada. En el caso de quien se dispone a confiar, los
riesgos van desde la posibilidad de errar en el juicio acerca del depositario
idoneo y sobre aquello de lo que realmente debemos entregar parcialmente
el control, pasando por la dificultad de discernir cuando y como es preciso
vigilar el proceder de aquellos en quienes hemos confiado, hasta definir con
discrecion en qué contextos es razonable otorgar una nueva oportunidad y
perdonar la fragilidad del otro. Cuando recibimos la confianza ajena, al
analisis anterior se ha de sumar la inspeccion de nuestras emociones y la

¢ En este articulo la autora examina varios intentos de establecer un criterio que dé
suficiente garantia a las actitudes de confianza, para concluir en la sospecha frente
a sus pretensiones de validez general.

UNIVERSITAS PHILOSOPHICA 53, ANo 26, pic 2009: 37-53



50 ANGELA CALVO DE SAAVEDRA

disposicion de nuestra voluntad para acoger y asumir con responsabilidad
el compromiso, asi como de someternos a la evaluacion del otro, en la cual
arriesgamos el vinculo que nos une con ¢l. Mas aun, si caemos en cuenta de
que la confianza usualmente se presenta tejida en redes mas amplias que la
estricta relacion entre dos personas, la deliberacion prudente ha de incluir
a los posibles afectados en caso de que consideremos necesario modificar
los parametros de la relacion inicial.’

Ante la imposibilidad de esperar teorias que fundamenten de manera
adecuada los juicios relativos a la confianza, el recurso idoneo con que
contamos para la deliberacion prudente es la narracion, el testimonio
que brindan las historias vividas que han tenido éxito en la construccion,
ampliacion y preservacion de redes de confianza apropiada. La pretérita
experiencia compartida de aciertos y desengafios, nos habilita para
conjeturar y esperar, nos convierte en participantes de una comunidad de
aprendizaje moral que ird paulatinamente refinando su comprension de las
condiciones en las que la confianza resulta justificable (Baier, 1995f: 164).
No obstante, el pasado nunca es garante del porvenir, confiar es apostar
parte de la seguridad presente en aras de la imagen bondadosa de la calidad
de la vida en un clima de confianza sostenida.

La prosecucion de una linea de investigacion como la iniciada por
Annette Baier en la serie de articulos a los que se ha ido haciendo referencia,
exige cierta actitud filosofica, el abandono de la pretension sistemadtica y
fundamentalista en la practica de la filosofia moral, abandono que no ha de
estar acompafiado por la melancolia ni por la nostalgia, sino por el humor
escéptico jovial que ya Hume sefialara como la disposicion de animo propia
de la verdadera filosofia: “La conducta del hombre [y la mujer] que estudia
filosofia de esta manera, libre de preocupaciones (in this careless manner),
es mas verdaderamente escéptica que la de quien, sintiéndose inclinado
hacia ella, se encuentra sin embargo tan doblegado por dudas y escripulos

7 “Trust comes in webs, not in single strands, and disrupting one strand often rips
apart whole webs. Sometimes we judge that this has to be done, despite the cost to
“innocent” victims. And all of us, as ones caught up in such webs of trust, know
that sometimes the abrupt cessations of friendly and mutually trusting relationships
mysteriously inflicted upon us by some people can be responses to the offenses of
others in the same web. We come to learn to share each other’s penal burdens and
burdens of suspicion” (Baier, 1995¢: 149-150).

UNIVERSITAS PHILOSOPHICA 53, ANo 26, pic 2009: 37-53



LA CONFIANZA: (’,CATEGORiA MEDIADORA ENTRE LA OBLIGACION Y EL CUIDADO EN FILOSOFiA MORAL? 51

que la rechaza por completo. El verdadero escéptico desconfiara lo mismo
de sus dudas filosoficas que de sus convicciones, y no rechazara nunca por
razén de ninguna de ellas cualquier satisfaccion inocente que se le ofrezca”
(THN, 1.4.7.14, SB 273, FD, 382-383).

En la investigacion moral sugerida resuenan ecos de la perspectiva
aristotélica y, sobre todo, humeana, que pueden ser moduladas por las
preocupaciones ¢ intelecciones de las mujeres contemporaneas. En efecto,
para ambos autores, la investigacion moral —orientada al cultivo del
caracter mas que a la obediencia de una ley— es parte del desarrollo moral;
la forma adecuada de emprenderla es la exploracion dialéctica, en la cual se
delibera acerca de situaciones concretas, atendiendo a inquietudes referidas
al como, cuando, cuanto, respecto a quién y porqué de un sentimiento,
para que este sea una virtud (Aristoteles, 1109 a-1109 b). En este enfoque,
el virtuoso y el prudente se identifican. Toda virtud se persigue por sus
bienes internos lo cual, en el ambito de la fragilidad humana, nos conduce
a pensar que la mejor forma de autorrealizacion que nos es dable alcanzar,
depende de la configuracion de un caracter que proporcione a la vez cierta
paz interna o contento de si, y la habilidad para convertirnos en buena
compaiiia para otros, como amigos, compaiieros, padres, hijos, amantes,
interlocutores, conciudadanos.

Incluir la confianza apropiada como virtud importante para la vida
personal y social, asi como motivar la exploracion de sus condiciones en
la investigacion ética —ese es el aporte de Baier—, implica reconocerla
como un habito que crece y se fortalece en su ejercicio en las practicas
sociales compartidas. No se trata de convertirla en la virtud suprema, pues
a su juicio la vida moral de seres contingentes requiere siempre el concierto
de variadas virtudes que posibiliten una vida equilibrada, moderada. Su
pretension es mas modesta: “Poner un poco de moda en la filosofia el
topico de la confianza y la desconfianza, para incrementar el entendimiento
de nuestra propia confianza selectiva en la confianza, para acrecentar la
autoconciencia acerca de nuestras capacidades para crear las condiciones
para confiar de una manera sensata” (Baier, 1995g: 188). La inclusion
de la confianza en el tinglado de virtudes resulta razonable, concluye
Baier, si asumimos nuestra condicion moral, nuestra capacidad finita de
conocimiento y control mutuo, asi como nuestra proclividad a compartir
con otros el duro oficio de vivir. Ambas caracteristicas nos hacen sentir
el horror de una forma de vida en la que reine la sospecha generalizada,

UNIVERSITAS PHILOSOPHICA 53, ANo 26, pic 2009: 37-53



52 ANGELA CALVO DE SAAVEDRA

asi como intuir el valor de participar en una educaciéon sentimental que
permita esperar los beneficios de una confianza solida y sostenible, sobre
todo si nos convencemos de que la “confianza y la desconfianza tienden a
ser contagiosas” (Baier, 1995g: 197).

Para avanzar hacia el objetivo anterior, es pertinente hacer referencia a un
ultimo aspecto cuya importancia es subrayada y ejemplificada tanto por Baier
como por un nimero creciente de intervenciones y escritos de mujeres: es
preciso investigar formas, estilos y géneros alternativos para la investigacion
filosofica de la moral. Si la experiencia torna razonable desconfiar de la
construccion de teorias abstractas en este ambito y sugiere mas bien realizar
lo que Hume denominara “historias naturales” —hoy diriamos estudios
de caso, testimonios, narrativas configuradas desde diversos contextos y
disciplinas—, el estilo impersonal que se ha tornado canénico en el discurso
filosofico, no sera el mas acertado. La adopcion de las voces de la primera
y segunda persona del singular y del plural amerita ser experimentada en
su poder de convocatoria de una sensibilidad y un pensamiento moral a la
vez innovador y riguroso. Quiza sea plausible conjeturar que las mujeres
tenemos la competencia, la sensibilidad y el deseo suficientes para la apuesta
inicial, para dar los primeros pasos en la conversacion y en la escritura
apropiada. Cabe esperar que en la complejidad y en la variedad de las batallas
feministas por la inclusién y por el reconocimiento que se han dado en los
ultimos tiempos, hayamos podido ganar la confianza suficiente para atraer a
los hombres hacia la busqueda de maneras alternativas, agradables y utiles
de cultivo de la filosofia moral.

Referencias
ARISTOTELES. (1985). Etica Nicomaquea. Madrid: Gredos.

BAIER, A. (1995a). What do Women Want in a Moral Theory? En Moral Prejudices
(1-17). Cambridge: MA, Harvard University Press.

BAIER, A. (1995b). Hume, the Women’s Moral Theorist? En Moral Prejudices (51-
75). Cambridge: MA, Harvard University Press.

BAIER, A. (1995c). Hume, the Reflective Women’s Epistemologist? En Moral
Prejudices (76-94). Cambridge: MA, Harvard University Press.

BAIER, A. (1995d). Trust and Antitrust. En Moral Prejudices (95-129). Cambridge:
MA, Harvard University Press.

UNIVERSITAS PHILOSOPHICA 53, ANo 26, pic 2009: 37-53



LA CONFIANZA: (’,CATEGORiA MEDIADORA ENTRE LA OBLIGACION Y EL CUIDADO EN FILOSOFIA MORAL? 53

BAIER, A. (1995¢). Trust and its Vulnerabilities. En Moral Prejudices (130-151).
Cambridge: MA, Harvard University Press.

BAIER, A. (1995f). Sustaining Trust. En Moral Prejudices (151-182). Cambridge:
MA, Harvard University Press.

BAIER, A. (1995g). Trusting People. En Moral Prejudices (183-202). Cambridge:
MA, Harvard University Press.

Baier, A. (1995h). Claims, Rights, Responsibilites. En Moral Prejudices (223-
246). Cambridge: MA, Harvard University Press.

GILLIGAN, C. (1982). In a Different Voice: Psychological Theory and Women's
Development. Cambridge: MA, Harvard University Press.

Hume, D. (2000). A Treatise of Human Nature. D. F. Norton y M. J. Norton.
Oxford: Oxford University Press.

Huwme, D. (1998). Tratado de la naturaleza humana. F. Duque (trad.). Madrid: Tecnos.

HuwmE, D. (1995). Sobre el género ensayistico. En Sobre el suicidio y otros ensayos.
C. Mellizo (trad.). Madrid: Alianza.

Huwme, D. (1985). Of Essay-Writing. En Essays Moral, Political and Literary. E.
Miller, (ed.). Indianapolis: Liberty Fund.

Huwmeg, D. (1983). Investigacion sobre el conocimiento humano. J. de Salas (trad.).
Madrid: Alianza.

Huwmeg, D. (1978). A Treatise of Human Nature. L.A. Selby-Bigge y P.H. Nidditch
(eds.). Oxford: Clarendon Press.

Huwme, D. (1975). An Enquiry Concerning Human Understanding. L.A. Selby-
Bigge y P.H. Nidditch (eds.). Oxford: Clarendon Press.

Rorty, R. (1999). Ethics Without Principles. En Philosophy and Social Hope.
London: Penguin Books.

UNIVERSITAS PHILOSOPHICA 53, ANo 26, pic 2009: 37-53



