
   

Universitas Philosophica

ISSN: 0120-5323

uniphilo@javeriana.edu.co

Pontificia Universidad Javeriana

Colombia

Calvo de Saavedra, Ángela

LA CONFIANZA: ¿CATEGORÍA MEDIADORA ENTRE LA OBLIGACIÓN Y EL CUIDADO

EN FILOSOFÍA MORAL? LA VOZ DE ANNETTE BAIER EN LA FILOSOFÍA FEMINISTA

Universitas Philosophica, vol. 26, núm. 53, diciembre, 2009, pp. 37-53

Pontificia Universidad Javeriana

Bogotá, Colombia

Disponible en: http://www.redalyc.org/articulo.oa?id=409534417003

   Cómo citar el artículo

   Número completo

   Más información del artículo

   Página de la revista en redalyc.org

Sistema de Información Científica

Red de Revistas Científicas de América Latina, el Caribe, España y Portugal

Proyecto académico sin fines de lucro, desarrollado bajo la iniciativa de acceso abierto

http://www.redalyc.org/revista.oa?id=4095
http://www.redalyc.org/revista.oa?id=4095
http://www.redalyc.org/articulo.oa?id=409534417003
http://www.redalyc.org/comocitar.oa?id=409534417003
http://www.redalyc.org/fasciculo.oa?id=4095&numero=34417
http://www.redalyc.org/articulo.oa?id=409534417003
http://www.redalyc.org/revista.oa?id=4095
http://www.redalyc.org


Universitas Philosophica 53, año 26: 37-53
diciembre 2009, Bogotá, Colombia

LA CONFIANZA: ¿CATEGORÍA 
MEDIADORA ENTRE LA OBLIGACIÓN Y EL 

CUIDADO EN FILOSOFÍA MORAL?

LA VOZ DE ANNETTE BAIER EN LA FILOSOFÍA 
FEMINISTA

Ángela Calvo de Saavedra *

RESUMEN

Por fuera de todo contractualismo liberal y de todo 
intelectualismo impersonal y abstracto, la confianza —presente 
en la noción humeana de simpatía como condición de la 
naturaleza humana— moldea nuestro carácter y fundamenta 
nuestras distinciones morales entre la virtud y el vicio. Para 
Baier, sostiene la autora de este artículo, la confianza es un 
poderoso catalizador de nuestra reflexión moral toda vez que ésta 
se origina en la modulación del poderoso deseo de compañía, y 
las contradicciones personales e interpersonales. A partir de una 
lectura innovadora de Hume, se aprende que es preciso ser cada 
vez menos los jueces morales y cada vez más unos aprendices 
que con humor conversan sobre sus convicciones y sospechas. 
La sola reflexión destruye la vida. Todo orden moral, entonces, 
emerge con parsimonia de una comunidad de personas que, 
sabedoras de sus matrices socioeconómicas y culturales, juzgan 
la virtud y el vicio por estándares compartidos. 

Ante el horror de una vida en la que reine la sospecha 
generalizada —conjetura la autora del artículo— las mujeres 
poseen suficiente deseo, sensibilidad y competencia, así 
como la convicción y el valor de participar en una educación 
sentimental de la humanidad que permita esperar los 
beneficios de una confianza sólida y sostenible, mediante 
una conversación y una escritura apropiadas, estableciendo 
así un pensamiento moral innovador y riguroso.

Palabras clave: Annette Baier, David Hume, confianza, 
moralidad, feminismo.

* Facultad de Filosofía Pontificia Universidad Javeriana. Una primera versión del 
texto fue presentada en el panel “Filosofía feminista”, en el Coloquio interno de 
profesores de la Facultad de Filosofía, Universidad Javeriana, 13 de septiembre de 
2007. Recibido: 01.11.07.  Aceptado: 04.05.09



Universitas Philosophica 53, año 26: 37-53
diciembre 2009, Bogotá, Colombia

CONFIDENCE: MEDIATING CATEGORY 
BETWEEN OBLIGATION AND CARE IN 

MORAL PHILOSOPHY?

ANNETTE BAIER’S VOICE IN FEMINIST 
PHILOSOPHY

Ángela Calvo de Saavedra

ABSTRACT

Outside of any liberal contractualism and of an impersonal and 
abstract intellectualism, confidence —present in the Humean 
notion of sympathy as a condition of human nature— shapes 
our character and is the foundation of our moral distinctions 
between virtue and vice. According to Baier, holds the author 
of this article, trust is a powerful catalyst for our moral thinking 
whenever it arises in the modulation of the powerful desire for 
companionship, and personal and interpersonal contradictions. 
From an innovative reading of Hume, one needs to learn how 
to become less the judge of morality and increasingly one of 
those who talk about their beliefs and suspicions with humor. 
Reflection alone destroys life. All moral order, then, emerges 
with parsimony of a community of people who, knowing of 
their socioeconomic and cultural matrices, judge of virtue and 
vice by shared standards. 

Faced with the horror of a life in which there reigns the 
widespread suspicion —it’s the conjecture of this article´s 
author— women have enough desire, sensitivity and 
competence as well as the conviction and courage to 
participate in a sentimental education of humanity that allows 
expect benefits of a strong and sustainable confidence through 
appropriate conversation and writing, thus establishing an 
innovative and rigorous moral thinking.

Key words: Annette Baier, David Hume, confidence, 
morality, feminism.



universitas philosophica 53, Año 26, dic 2009: 37-53

Introducción

La figura de Annette Baier merece tener voz en un panel de Filosofía 
feminista al menos por tres razones: la primera, sensible a las demandas del 
feminismo frente a las éticas liberales modernas, centradas en la obligación de 
la justicia, propone, de la mano de Hume, ―a quien otorga el título honorario 
de ‘voz femenina’ en el concierto del canon filosófico― una nueva forma de 
práctica de la filosofía moral, con la cual podrían sintonizar las mujeres del 
presente. Segundo, consciente del carácter aparentemente inconmensurable 
de las demandas de la justicia y del cuidado (care) en la configuración de 
una moral sensata para promover sociedades estables en las cuales sea viable 
realizar plurales formas de vida buena, introduce la confianza como categoría 
mediadora plausible entre dichas demandas. La importancia que puede adquirir 
la confianza en la moral, amerita a su juicio ser explorada, pues esta tarea no 
ha sido emprendida hasta ahora por ningún filósofo inscrito en las grandes 
tradiciones de ética normativa moderna, la tradición kantiana y el utilitarismo 
en sus múltiples máscaras. Por último, pero, desde mi perspectiva, quizá lo 
más importante, con su forma de ejercicio filosófico, riguroso, dinámico, 
cargado de humor y claramente vinculado al mundo de la vida cotidiana, 
introdujo un giro definitivo en la lectura de Hume, con quien ha sostenido un 
apasionado diálogo crítico durante largos años. Su aporte no se reduce a ser una 
interpretación juiciosa a la espera de tornarse canónica, es al mismo tiempo una 
invitación al ejercicio renovado de la conversación filosófica ―no al debate ni 
al combate―, uno de cuyos efectos ha sido el fortalecimiento de la Hume 
Society, con sus conferencias anuales, en las cuales su figura es un icono de la 
“confianza adecuada” (appropriate trust) entre interlocutores, como escenario 
propicio para la creación de conceptos y la apertura de sendas convergentes 
hacia puntos de vista inclusivos y motivantes. En ese contexto tuve el placer 
de conocerla en 2006, y puedo decir sin duda alguna, que experimentar su 
acogida simpatética, su interés genuino y su participación cálida y crítica 
en todas las presentaciones, constituyó el encuentro más importante en mi 
trayectoria filosófica.

Con el ánimo de motivar la curiosidad de ustedes hacia los 
planteamientos de Annette Baier, considerada por Richard Rorty como 
“una de las filósofas feministas más destacadas del presente”, (Rorty, 
1999: 72-90, 75-76) quiero referirme a dos puntos decisivos de su filosofía 
moral, su carácter y su telos, a partir de la exploración de la confianza, de 
sus alcances y de sus límites como virtud. 



40 ángela calvo de saavedra

universitas philosophica 53, Año 26, dic 2009: 37-53

1. ¿Necesita la vida moral y su desarrollo de teorías morales?

En su artículo What do Women Want in a Moral Theory? Baier, desde 
los análisis de Carol Gilligan acerca de las actitudes y los parámetros de 
desarrollo moral específicamente femeninos, se pregunta si cabría esperar 
que las mujeres escribiesen teorías morales y, en caso afirmativo, en qué se 
diferenciarían éstas de las producidas por los hombres (Baier, 1995a: 1-17, 
1).1 Su abordaje de la pregunta, fiel al camino experiencial fenomenológico 
humeano, es la observación de las contribuciones concretas a la filosofía 
moral hechas por mujeres. Constata el dictamen de Gilligan, en cuanto en 
este escenario parece escucharse “una voz diferente” (Gilligan, 1982), pero 
avanza al afirmar que dicha diferencia radica justamente en que las mujeres 
parecen no desear ni requerir teorías morales. 

Para comprender este diagnóstico, es preciso caracterizar la noción de 
teoría dominante en la tradición de Occidente, aplicada tanto a la ciencia 
empírica como a la ética. Lo que paradigmáticamente se conoce como una 
teoría moral, no se determina tanto por su carácter comprehensivo y su 
coherencia interna, sino por el tipo de coherencia a la que aspira, a saber, 
la de un sistema explicativo en el amplio campo de la moralidad, con un 
fundamento que sirva como soporte al conjunto del edificio (Baier, 1995a: 
3). Son teorías normativas fuertes, entendidas como sistemas de principios 
morales generales, fuente de justificación del juicio y la acción (Baier, 
1995h: 232). Naturalmente, tal pretensión no proviene de la experiencia del 
mundo moral existente, sino de la sublime contemplación de una realidad 
independiente de las vicisitudes y contingencias de la deliberación moral 
de espectadores y agentes. 

La renuencia femenina a producir tal tipo de teoría moral revela, a juicio 
de Baier, la importancia y agudeza de sus preocupaciones e intelecciones 
en el ámbito de la moralidad cotidiana. Ya Hume asignaba a las mujeres un 
lugar privilegiado en el mundo de la conversación, complemento necesario 
del mundo de los doctos. En efecto, el saber resulta siendo el mayor 
perjudicado al quedar encerrado en claustros y universidades y “cultivado 

1 El asunto es tratado de manera más general en el artículo Doing without Moral 
Theory en el que Baier cuestiona la necesidad que tienen los agentes morales de 
teorías éticas que les digan lo que deben hacer además de teorías que les presenten 
el mundo en el que deben llevar a cabo sus acciones.  



universitas philosophica 53, Año 26, dic 2009: 37-53

41la confianza: ¿categoría mediadora entre la obligación y el cuidado en filosofía moral?        	

por hombres que no tienen el menor gusto por la vida y por las buenas 
maneras, y que carecen de esa libertad y facilidad de expresión que sólo 
puede adquirirse mediante la conversación” (EW, EM 534, CM 26).2 Hume, 
pionero de la inclusión de las voces de las mujeres en la república de las 
letras, se propone con sus ensayos filosóficos convertirse en “embajador 
entre el mundo de los doctos y el de los conversadores” (EW, EM 535, 
CM 27), fomentando así un comercio con enorme potencial civilizador. Su 
invitación es clara: “soy de la opinión que las mujeres […] de buen gusto y 
educación, juzgan mucho mejor sobre cuestiones literarias” ―cabe anotar 
que en la época en ellas estaba incluida la filosofía― “que los hombres 
que poseen el mismo grado de entendimiento; y es un temor infundado el 
que las hace asustarse, por causa del ridículo al que suele someterse a las 
mujeres doctas, y abandonar en manos de los de nuestro sexo la dedicación 
a los libros y al estudio. Dejemos que ese horror al ridículo tenga como 
único efecto el que las mujeres se abstengan de comunicar su conocimiento 
a los estúpidos que, ni merecen obtenerlo, ni son dignos de ellas. Estos 
hombres continuarán presumiendo, neciamente, de que son superiores 
sólo porque pertenecen al sexo masculino” (EW, EM 536, CM 28). Tan 
inusitada aprobación de la voz femenina en pleno siglo XVIII, da lugar a 
pensar que el camino propuesto por Hume para el cultivo de la verdadera 
filosofía, puede convertirse en una senda útil y agradable a la filosofía 
feminista contemporánea. 

A partir de tal invitación, Baier se propone avanzar en la línea de 
la investigación moral humeana que, al tomar distancia de la pretensión 
teórica racionalista imprime un nuevo carácter a tal empresa. A continuación 
caracterizaremos sus rasgos centrales. 

 1. La aspiración de una teoría moral femenina en ningún caso sería la de 
cautivar sólo a las mujeres; su meta sería suscitar también la curiosidad, 
el interés y el diálogo con interlocutores masculinos. Más aún, al situar 
su reflexión en las prácticas morales mundovitales, su pretensión es 
ser comprendidas y discutidas en la esfera pública, de manera que sus 
aportes no queden reducidos a la comprensión y enseñanza por parte 

2 HUME, D. Of Essay-Writing. En Essays Moral, Political and Literary. Se citará 
dentro del texto con las  iniciales en inglés, seguido de las páginas correspondientes 
de la edición inglesa y española.



42 ángela calvo de saavedra

universitas philosophica 53, Año 26, dic 2009: 37-53

de los intelectuales. Esta aspiración coincide con la de Hume, quien 
expresa en repetidas ocasiones su inquietud por construir una nueva 
filosofía, una ciencia de la naturaleza humana, que pudiera resultar 
provechosa y agradable para el público lector, contribuyendo a la vez a 
su ilustración y entretenimiento. 

 2. Lo anterior resulta plausible si se logra desintelectualizar y desacralizar 
el ámbito moral, es decir, si se concibe de modo natural: como la cadena 
de respuestas cognitivas y emocionales que en tanto seres encarnados en 
un cuerpo e inmersos en el teatro del mundo, nos vemos determinados 
a dar en situaciones que suscitan esperanza y temor, agrado o aversión, 
aprobación o censura. Tales respuestas podemos decir, siguiendo a Hume, 
se reflejan en aquellos con quienes interactuamos pues “las mentes […] 
son espejos unas de otras, y esto no sólo porque cada una de ellas refleja las 
emociones de las demás, sino también porque la irradiación de las pasiones, 
sentimientos y opiniones puede ser en muchas ocasiones reverberada, e ir 
decayendo por grados imperceptibles” (THN, 2.2.5.21, SB, 365, FD, 499).3 
Ese juego recíproco devuelve a cada uno una imagen de sí mismo y suscita 
orgullo (autoestima) o humildad (vergüenza), configurando así el carácter, 
la disposición más o menos estable más no definitiva, cuyos rasgos se 
busca que sean útiles y/o agradables para su poseedor o para los otros, 
es decir, virtuosos. Así, la moralidad tiene su origen en esas respuestas 
espontáneas que se van modulando en el espejo de otros en la riesgosa 
aventura que genera nuestra ineludible interdependencia. Esta condición de 
la naturaleza humana, la captura Hume en la noción de simpatía “principio 
de comunicación de sentimientos y afecciones entre los hombres”, que hace 
que nuestro orgullo y humildad dependan en gran medida de la afección 
―agrado o desagrado― que susciten en el espectador: “No podemos 
concebir deseo alguno que no tenga referencia a la sociedad […] El alma 
o principio vivificante de todas las pasiones es la simpatía; cualquier otra 
pasión por la que podamos ser movidos […] no tendría fuerza alguna si 

3 HUME, D. A Treatise of Human Nature, THN, 2.2.5.21, SB, 365, FD, 499. Se 
seguirá la forma de citación actual de esta obra, que incluye la referencia a la edición 
más reciente, de 2000 de D. F. NORTON y M. J. NORTON, en la cual los números 
corresponden al libro, la parte, la sección y el parágrafo, respectivamente, seguida 
de la página correspondiente en la edición de 1978 de L. A. SELBY-BIGGE y 
P. H. NIDDITCH (SB). Adicionalmente, se incluirá la página de la edición en 
español de 1998 la traducida por F. Duque. En adelante se citará dentro del texto.



universitas philosophica 53, Año 26, dic 2009: 37-53

43la confianza: ¿categoría mediadora entre la obligación y el cuidado en filosofía moral?        	

hiciéramos entera abstracción de los pensamientos y sentimientos de otras 
personas” (THN, 2.2.5.15, SB 363, FD 496–497). 

 3. La simpatía no solamente configura y modula la imagen de 
nosotros mismos, el carácter, sino se convierte en el fundamento de 
las distinciones morales entre virtud y vicio. Es el dispositivo del 
sentimiento moral, placer o dolor peculiar que genera la aprobación 
o la censura de un carácter; sin embargo, “sólo cuando un carácter es 
considerado en general y sin referencia a nuestro interés particular 
causa esa sensación o sentimiento en virtud del cual lo denominamos 
moralmente bueno o malo” (THN, 3.1.2.4, SB 472, FD, 638). 
Pero la simpatía es usualmente parcial, varía de acuerdo a nuestra 
proximidad o lejanía con el agente, así como de acuerdo a nuestra 
situación presente, de tal manera que la adopción del punto de vista 
moral requiere la corrección de la simpatía ―de una simpatía débil 
a una fuerte, de una parcial a una extendida―: “Sería imposible que 
pudiéramos conversar con alguien en términos razonables si cada uno 
de nosotros juzgara acerca de caracteres o personas solamente desde 
el ángulo de nuestro peculiar punto de vista. Por lo tanto, y para que 
no se produzcan esas continuas contradicciones y podamos establecer 
un juicio más constante sobre cualquier asunto, convenimos (we 
fix on) en mirarlo desde algún punto de vista estable y general, de 
modo que en nuestros razonamientos no situemos siempre en él, con 
independencia de nuestra real situación en ese momento” (THN, 
3.3.1.15, SB 581–582, FD 772–773).

 4. Al derivar de la simpatía corregida, la emergencia del punto de 
vista moral imparcial e intersubjetivo, Hume introduce la importancia 
de la reflexión, cuestión problemática para una postura moral 
sentimentalista, pues esa noción típicamente se ha vinculado a la obra 
de la razón, específicamente en la figura del diálogo del alma consigo 
misma. La novedosa interpretación de Baier, que supera la aparente 
contradicción, así como las lecturas emotivistas y relativistas del autor, 
entiende que Hume vincula reflexión con pasión y con sentimiento, 
de manera que captura el término para el empirismo. El giro es 
posible si se asume la reflexión como el recurso para apreciar nuestras 
evaluaciones y prácticas cotidianas de manera colectiva, cooperativa 
y coordinada. La reflexión humeana es hecha por todos los miembros 
del partido de la humanidad, escuchando y dejándose influir por las 



44 ángela calvo de saavedra

universitas philosophica 53, Año 26, dic 2009: 37-53

perspectivas plurales de los interlocutores. Su conclusión es que 
Hume, más que negar el papel de la razón en la moral, transforma su 
concepto: de una facultad casi divina, pasa a ser una capacidad natural 
de todos los seres que aprenden de la experiencia, mediante la cual 
es posible compartir expresiones corporales y lingüísticas, compartir 
sentimientos, criterios intelectuales, morales y estéticos, con miras a 
la construcción de sociedades estables, inclusivas y civilizadas (Baier, 
1995c: 76-94, 86-87, 94).

 5. Tales posibilidades se hacen visibles desde una filosofía moral 
entendida como investigación cuya base es la “geografía mental, ciencia 
que describe las diferentes operaciones de la mente ―entendimiento 
y pasiones― separa las unas de las otras, [las] ordena y distingue” 
(EHU, SB 13, JSO, 27).4 Se trata de una filosofía moral descriptiva, 
empírica, anclada en el mundo vital, que ligada a la investigación 
empírica de las instituciones sociales, muestra la maleabilidad de la 
naturaleza humana así como los alcances y límites del refinamiento 
de sus propias prácticas, mediada por el artificio y la conversación. 
Baier, desde este enfoque, enfatiza cómo “el filósofo moral ha de 
adquirir rasgos del no filósofo para realizar su trabajo filosófico de 
manera adecuada” (Baier, 1995h: 237). La clave es la voluntad de 
ser cada vez menos juez intelectual y convertirse en participante 
aprendiz, que mira con humor tanto sus convicciones como sus dudas. 
Naturalmente, hay respuestas más sensatas que otras en el repertorio 
de opiniones, sentimientos y acciones, pero ellas se van ganando en 
ese proceso autocorrectivo de la vida compartida, de modo que ni 
las reglas ni su posible justificación provienen de teorías filosóficas 
normativas; tampoco tienen la pretensión de ser universales ni 
necesarias. A juicio de Baier el mayor acierto de la geografía mental 
humeana fue mostrar que los motivos y sentimientos se corrigen 
y refinan mediante el sentimiento y la costumbre, sin requerir la 
intervención de una razón puramente intelectual. Avanzar sobre su 
manifiesto, que la autora sintetiza como “el llamado a una filosofía 
moral autocrítica, no intelectualista y socialmente responsable” 
implica que “debemos buscar nuevas y mejores formas de pensar 

4 HUME, D. An Enquiry Concerning Human Understanding. Investigación sobre 
el conocimiento humano. EHU, SB 13, JSO, 27. 



universitas philosophica 53, Año 26, dic 2009: 37-53

45la confianza: ¿categoría mediadora entre la obligación y el cuidado en filosofía moral?        	

nuestro rol así como de conducir nuestra reflexión y examen de las 
prácticas morales de nuestro tiempo […] La vida examinada puede 
ser una meta sostenible, pero solamente si el modo de examen no 
destruye la vida” (Baier, 1995h: 238, 241). 

 6. Desde una tal naturalización de la ética, la empresa moral se asume 
desde la confianza en que los intereses plurales de seres simpatéticos, 
animados por el interés egoísta, pero también con un poderoso deseo 
de compañía, podrán reconciliar sus intereses gracias al artificio de 
la convención y a la conversación moral. Así mismo,  el orden moral 
se concibe como la emergencia paulatina de una comunidad de 
personas que juzgan la virtud y el vicio por estándares compartidos, 
informados por los contextos socioeconómicos y culturales. 

2. La confianza: categoría moral mediadora entre la obligación y el amor

Desde su comprensión del racionalismo moral como el villano en la 
filosofía moderna, Baier (1995h: 236) procede a atacar lo que considera 
el eje de su enfoque, a saber, el privilegio del concepto de obligación y 
su justificación.

A partir de la intelección feminista de que esta problemática no agota 
el ámbito moral y, por ende, las teorías masculinas del deber han de ser 
complementadas con las demandas de cuidado, amor y reconocimiento, 
Baier se pregunta por una categoría puente entre ambas pretensiones. Su 
respuesta tentativa es el concepto de “confianza apropiada” (appropriate 
trust), que también sirve de mediador entre la razón y el sentimiento 
(Baier, 1995a: 10). En efecto, confiar no equivale a creer algo acerca de 
alguien ni implica necesariamente sentir determinada emoción hacia él 
o ella; la confianza es más bien una actitud informada por creencias que 
motiva a actuar. 

La confianza, concepto curiosamente excluido del léxico de las 
teorías morales, ciertamente está involucrado en la ética del cuidado y 
del amor; aunque sea más difícil incluirlo en las éticas de la obligación, 
en alguna medida se da por supuesto en tanto reconocer ciertas 
obligaciones implica confiar en algunos que inculquen el respeto a 
ellas y exijan su cumplimiento, incluso otorgándoles cierto poder de 
sanción. Tal poder de unos sobre otros requiere justificación y ésta no 



46 ángela calvo de saavedra

universitas philosophica 53, Año 26, dic 2009: 37-53

puede ser otra que la confianza que tenemos en que sus depositarios lo 
ejercerán con prudencia.5 

El acento en la confianza y no en la obligación, implica desplazar 
del centro de las relaciones humanas el modelo contractual, apto para 
representar el modo de relaciones humanas entre sujetos autónomos 
e iguales, en prosecución de su mutuo beneficio. Este modelo resulta 
atractivo para las éticas que entienden la moral en términos de obediencia 
a leyes universales de justicia, pero como ya señalara Hume, en el espectro  
típico de interacciones que configuran nuestro mundo emocional, este 
tipo de relación contractual dista de ocupar un lugar central. Su análisis 
de la génesis de la cooperación social remite a las relaciones familiares 
como caso paradigmático de los vínculos morales, y estas relaciones se 
diferencian de las contractuales por ser íntimas, no elegidas ni desiguales, 
por lo tanto, conservarlas y fomentarlas en otros contextos requiere otro 
tipo de virtudes y compromisos que los propios del contrato social entre 
ciudadanos. De suyo, si se redujera nuestra vida moral a este último tipo de 
relaciones, sería emocionalmente muy pobre y desagradable.

El modelo contractualista liberal considera a la libertad como el 
problema central de la moral, de modo que zanjarlo  depende del acuerdo 
en normas de justicia capaces de resolver los conflictos entre intereses 
individuales, y garantizar así la coexistencia pacífica y la estabilidad de 
las instituciones. Para Hume, en cambio, el problema que la moral ha de 
resolver es más profundo, se trata del conflicto y la contradicción personal 
e interpersonal de deseos, así como las variaciones de la simpatía. Para 
solucionarlo, las normas generales no bastan, es preciso un progreso de 
los sentimientos, mediante artificios que se convierten en naturaleza, con 
el objetivo de no obstaculizar las relaciones entre las personas. Desde una 
comprensión de la naturaleza humana como dependiente de la interacción 
para ganar identidad y necesitada de que sus miserias y sus placeres sean 
secundados por otros con el fin  experimentarlos a cabalidad, la autonomía 
no resulta ser el ideal supremo, basta con cierta libertad de pensamiento y 
expresión (Baier, 1995b: 51-75, 61-63). Es pertinente señalar cómo, a la base 

5 “So the whole question of when moral pressure of various sorts, formative, 
reformative, and punitive, ought to be brought to bear by whom is subsumed 
under the question of whom to trust when and with what, and for what good 
reasons” (Baier, 1995a: 13).



universitas philosophica 53, Año 26, dic 2009: 37-53

47la confianza: ¿categoría mediadora entre la obligación y el cuidado en filosofía moral?        	

de esta diferencia en torno al problema moral fundamental, se encuentran 
dos visiones de la naturaleza humana: el contractualista es deudor de 
Hobbes, de su versión egoísta e individualista del ser humano ―presente 
en la insociable sociabilidad kantiana―; Hume quien puede liberarse del 
modelo contractual y proponer la convención como alternativa porque, sin 
negar el interés propio, introduce junto a él la simpatía, principio capaz de 
impulsar la sociabilidad y el aprecio moral por la justicia misma. 

Según las diferencias que se han descrito entre dos tipos de teorías 
morales, salta a la vista que las teorías de la obligación ―típicamente 
contractualistas― en su afán por defender la libertad individual, son 
consistentes en la exclusión que hacen en  su léxico del vocablo ‘confianza’, 
y en su apelación a la razón práctica como categoría moral fundamental. 
Si bien, como anota Baier, en la teoría moral de Hume no encontramos 
ningún análisis de la confianza como categoría moral, su reconstrucción 
de las virtudes, da cabida a ella. Tal desarrollo será la tarea que anime la 
investigación de Baier. 

En el marco de un enfoque experiencial, fenomenológico de las 
operaciones de la mente, la confianza no se puede definir estrictamente. 
Sin embargo, en un plano descriptivo, que cada uno podrá reconocer en su 
propia experiencia, se puede decir que “la confianza (trust) es la aceptación 
de la vulnerabilidad al daño que otros podrían infligir, pero que juzgamos 
de hecho no ocasionarán” (Baier, 1995f: 152-182, 152) a aquello que 
consideramos valioso para nuestras vidas, y cuyo control voluntariamente 
hemos abandonado parcialmente a su merced. Confiar implica contar con 
la competencia y la buena voluntad de otros para cuidar y evitar dañar los 
bienes más preciados que hemos puesto en sus manos. 

Baier adelanta la hipótesis de que sin confianza lo que es realmente 
importante en el mundo humano no puede florecer, reconoce así mismo que 
no todo lo que sucede en un clima de confianza es digno de promoverse: así 
como da lugar a la amistad, al amor y a la justicia, igualmente puede generar 
relaciones de explotación y abuso. Si es innegable que “existen relaciones de 
confianza morales e inmorales” (Baier, 1995d: 95-129) se requiere investigar 
las variantes para comprender el valor moral de la confianza como virtud en 
los ámbitos privado y público. Se precisa preguntar cuestiones como ¿en 
quién creer?, ¿cómo creer? y ¿por qué creer?; pero, sobre todo, supuesto que 
la confianza puede potencialmente enriquecer la vida moral compartida o 



48 ángela calvo de saavedra

universitas philosophica 53, Año 26, dic 2009: 37-53

conducir a la perpetuación de la inmoralidad, el interrogante central gira en 
torno a la manera apropiada de juzgar las relaciones de confianza desde un 
punto de vista moral (Baier, 1995d: 96).

Emprender una investigación de este orden, significa enfrentarse con 
dificultades peculiares. En primer lugar, constatamos que la confianza 
es un fenómeno tan habitual y familiar en la vida cotidiana, que sólo nos 
percatamos de su presencia y variedad cuando ésta es vulnerada o traicionada. 
En efecto, es justo en estas situaciones cuando nos damos cuenta de la 
amplitud y de los matices que admiten nuestras demostraciones de confianza 
y confiabilidad en el espectro de las relaciones próximas, de las relaciones 
con extraños e incluso con competidores y enemigos. Lo notable es que 
una actitud tan generalizada e indiscriminada resulta ser en principio una 
respuesta espontánea, casi inconsciente, que usualmente se refina y se torna 
reflexiva ante experiencias adversas, que generan la conciencia de riesgo así 
como la inquietud acerca de los motivos para correrlo, al darnos cuenta de 
las consecuencias benéficas o perniciosas que puede acarrear. 

Ahora bien, un proceso investigativo de carácter tan personal 
constituye en sí mismo una aventura cognitiva y emocional de 
autoconocimiento, pues requiere cuestionar los motivos por los cuales 
otorgamos a otros voluntariamente cierto poder de control sobre aquello 
que hace valiosa nuestra vida, aún reconociendo la posibilidad que existe 
de que resultemos seriamente lesionados. En una primera aproximación, 
la respuesta es simple, no tenemos alternativa: “en virtud de que las 
cosas que típicamente valoramos incluyen cosas que no podemos 
crear ni sostener individualmente (nuestra vida, salud, reputación, 
nuestros hijos y su calidad de vida, así como bienes intrínsecamente 
compartidos como la conversación y su equivalente escrito, el teatro y 
otras formas de juego, la música de cámara, el intercambio mercantil, la 
vida política, etcétera), tenemos que permitir que múltiples personas se 
sitúen en posiciones desde las cuales, si eligen hacerlo, puedan causar 
daño a lo que es objeto de nuestro cuidado. Esto, porque tienen que 
estar justamente en tales posiciones para podernos ayudar a cuidarlo” 
(Baier, 1995d: 100-101). En una mirada más atenta a la complejidad 
del fenómeno, a su inexcusable mutualidad, notamos además la 
exigencia de examinar nuestros límites internos como candidatos a ser 
depositarios de la confianza de otros; la pregunta acerca de si podemos 
considerarnos personas confiables, se torna acuciante y angustiosa. Así, 



universitas philosophica 53, Año 26, dic 2009: 37-53

49la confianza: ¿categoría mediadora entre la obligación y el cuidado en filosofía moral?        	

en la esencia misma de la confianza está el riesgo y el reconocimiento 
de la inmensa vulnerabilidad humana.  

En segundo lugar, puesto que la confianza es un bien en extremo 
vulnerable, en virtud de ser tan fácilmente amenazada y tan difícil de 
restaurar cuando ha sido defraudada, desearíamos contar con métodos o 
medidas conducentes a garantizar condiciones sensatas para confiar. Sin 
embargo, esta pretensión, típicamente explícita en las teorías morales 
masculinas que hacen de la validez universal de ciertos principios su 
criterio de justificación, parece difícil de vindicar en el escenario de la vida 
compartida. En realidad, aunque es posible reflexionar y conversar acerca 
de la bondad del fin al que en cada situación intentan servir las relaciones 
de confianza, así como en la equidad en la distribución de los beneficios 
esperados, e incluso discernir acerca de la sinceridad de la actitud de los 
involucrados, Baier es enfática en su escepticismo frente a la viabilidad 
y utilidad de formular principios morales válidos que regulen de manera 
abstracta las acciones y expectativas de quienes participan en relaciones de 
confianza mutua (Baier, 1995e: 130-151, 142).6 

Las dificultades señaladas conducen a pensar el carácter de la 
investigación moral que sea adecuado al ámbito de relaciones que desbordan 
el modelo contractual. La autora considera que ésta ha de llevarse a cabo 
de modo prudencial, es decir, a partir de la experiencia, el diálogo y el 
testimonio compartido. Conciente del amplio rango de la vulnerabilidad 
implicado en la confianza, así como de los peligros que comporta, la autora 
subraya la complejidad y la sutileza requerida para lograr una deliberación 
correcta y una decisión acertada. En el caso de quien se dispone a confiar, los 
riesgos van desde la posibilidad de errar en el juicio acerca del depositario 
idóneo y sobre aquello de lo que realmente debemos entregar parcialmente 
el control, pasando por la dificultad de discernir cuándo y cómo es preciso 
vigilar el proceder de aquellos en quienes hemos confiado, hasta definir con 
discreción en qué contextos es razonable otorgar una nueva oportunidad y 
perdonar la fragilidad del otro. Cuando recibimos la confianza ajena, al 
análisis anterior se ha de sumar la inspección de nuestras emociones y la 

6 En este artículo la autora examina varios intentos de establecer un criterio que dé 
suficiente garantía a las actitudes de confianza, para concluir en la sospecha frente 
a sus pretensiones de validez general. 



50 ángela calvo de saavedra

universitas philosophica 53, Año 26, dic 2009: 37-53

disposición de nuestra voluntad para acoger y asumir con responsabilidad 
el compromiso, así como de someternos a la evaluación del otro, en la cual 
arriesgamos el vínculo que nos une con él. Más aún, si caemos en cuenta de 
que la confianza usualmente se presenta tejida en redes más amplias que la 
estricta relación entre dos personas, la deliberación prudente ha de incluir 
a los posibles afectados en caso de que consideremos necesario modificar 
los parámetros de la relación inicial.7

Ante la imposibilidad de esperar teorías que fundamenten de manera 
adecuada los juicios relativos a la confianza, el recurso idóneo con que 
contamos para la deliberación prudente es la narración, el testimonio 
que brindan las historias vividas que han tenido éxito en la construcción, 
ampliación  y preservación de redes de confianza apropiada. La pretérita 
experiencia compartida de aciertos y desengaños, nos habilita para 
conjeturar y esperar, nos convierte en participantes de una comunidad de 
aprendizaje moral que irá paulatinamente refinando su comprensión de las 
condiciones en las que la confianza resulta justificable (Baier, 1995f: 164). 
No obstante, el pasado nunca es garante del porvenir, confiar es apostar 
parte de la seguridad presente en aras de la imagen bondadosa de la calidad 
de la vida en un clima de confianza sostenida. 

La prosecución de una línea de investigación como la iniciada por 
Annette Baier en la serie de artículos a los que se ha ido haciendo referencia, 
exige cierta actitud filosófica, el abandono de la pretensión sistemática y 
fundamentalista en la práctica de la filosofía moral, abandono que no ha de 
estar acompañado por la melancolía ni por la nostalgia, sino por el humor 
escéptico jovial que ya Hume señalara como la disposición de ánimo propia 
de la verdadera filosofía: “La conducta del hombre [y la mujer] que estudia 
filosofía de esta manera, libre de preocupaciones (in this careless manner), 
es más verdaderamente escéptica que la de quien, sintiéndose inclinado 
hacia ella, se encuentra sin embargo tan doblegado por dudas y escrúpulos 

7 “Trust comes in webs, not in single strands, and disrupting one strand often rips 
apart whole webs. Sometimes we judge that this has to be done, despite the cost to 
“innocent” victims. And all of us, as ones caught up in such webs of trust, know 
that sometimes the abrupt cessations of friendly and mutually trusting relationships 
mysteriously inflicted upon us by some people can be responses to the offenses of 
others in the same web. We come to learn to share each other’s penal burdens and 
burdens of suspicion” (Baier, 1995e: 149-150).



universitas philosophica 53, Año 26, dic 2009: 37-53

51la confianza: ¿categoría mediadora entre la obligación y el cuidado en filosofía moral?        	

que la rechaza por completo. El verdadero escéptico desconfiará lo mismo 
de sus dudas filosóficas que de sus convicciones, y no rechazará nunca por 
razón de ninguna de ellas cualquier satisfacción inocente que se le ofrezca” 
(THN, 1.4.7.14, SB 273, FD, 382-383).

En la investigación moral sugerida resuenan ecos de la perspectiva 
aristotélica y, sobre todo, humeana, que pueden ser moduladas por las 
preocupaciones e intelecciones de las mujeres contemporáneas. En efecto, 
para ambos autores, la investigación moral ―orientada al cultivo del 
carácter más que a la obediencia de una ley― es parte del desarrollo moral; 
la forma adecuada de emprenderla es la exploración dialéctica, en la cual se 
delibera acerca de situaciones concretas, atendiendo a inquietudes referidas 
al cómo, cuándo, cuánto, respecto a quién y porqué de un sentimiento, 
para que este sea una virtud (Aristóteles, 1109 a-1109 b). En este enfoque, 
el virtuoso y el prudente se identifican. Toda virtud se persigue por sus 
bienes internos lo cual, en el ámbito de la fragilidad humana, nos conduce 
a pensar que la mejor forma de autorrealización que nos es dable alcanzar, 
depende de la configuración de un carácter que proporcione a la vez cierta 
paz interna o contento de sí, y la habilidad para convertirnos en buena 
compañía para otros, como amigos, compañeros, padres, hijos, amantes, 
interlocutores, conciudadanos.

Incluir la confianza apropiada como virtud importante para la vida 
personal y social, así como motivar la exploración de sus condiciones en 
la investigación ética ―ese es el aporte de Baier―, implica reconocerla 
como un hábito que crece y se fortalece en su ejercicio en las prácticas 
sociales compartidas. No se trata de convertirla en la virtud suprema, pues 
a su juicio la vida moral de seres contingentes requiere siempre el concierto 
de variadas virtudes que posibiliten una vida equilibrada, moderada. Su 
pretensión es más modesta: “Poner un poco de moda en la filosofía el 
tópico de la confianza y la desconfianza, para incrementar el entendimiento 
de nuestra propia confianza selectiva en la confianza, para acrecentar la 
autoconciencia acerca de nuestras capacidades para crear las condiciones 
para confiar de una manera sensata” (Baier, 1995g: 188). La inclusión 
de la confianza en el tinglado de virtudes resulta razonable, concluye 
Baier, si asumimos nuestra condición moral, nuestra capacidad finita de 
conocimiento y control mutuo, así como nuestra proclividad a compartir 
con otros el duro oficio de vivir. Ambas características nos hacen sentir 
el horror de una forma de vida en la que reine la sospecha generalizada, 



52 ángela calvo de saavedra

universitas philosophica 53, Año 26, dic 2009: 37-53

así como intuir el valor de participar en una educación sentimental que 
permita esperar los beneficios de una confianza sólida y sostenible, sobre 
todo si nos convencemos de que la “confianza y la desconfianza tienden a 
ser contagiosas” (Baier, 1995g: 197).

Para avanzar hacia el objetivo anterior, es pertinente hacer referencia a un 
último aspecto cuya importancia es subrayada y ejemplificada tanto por Baier 
como por un número creciente de intervenciones y escritos de mujeres: es 
preciso investigar formas, estilos y géneros alternativos para la investigación 
filosófica de la moral. Si la experiencia torna razonable desconfiar de la 
construcción de teorías abstractas en este ámbito y sugiere más bien realizar 
lo que Hume denominara “historias naturales” ―hoy diríamos estudios 
de caso, testimonios, narrativas configuradas desde diversos contextos y 
disciplinas―, el estilo impersonal que se ha tornado canónico en el discurso 
filosófico, no será el más acertado. La adopción de las voces de la primera 
y segunda persona del singular y del plural amerita ser experimentada en 
su poder de convocatoria de una sensibilidad y un pensamiento moral a la 
vez innovador y riguroso. Quizá sea plausible conjeturar que las mujeres 
tenemos la competencia, la sensibilidad y el deseo suficientes para la apuesta 
inicial, para dar los primeros pasos en la conversación y en la escritura 
apropiada. Cabe esperar que en la complejidad y en la variedad de las batallas 
feministas por la inclusión y por el reconocimiento que se han dado en los 
últimos tiempos, hayamos podido ganar la confianza suficiente para atraer a 
los hombres hacia la búsqueda de maneras alternativas, agradables y útiles 
de cultivo de la filosofía moral.  

Referencias

Aristóteles. (1985). Ética Nicomaquea. Madrid: Gredos. 

Baier, A. (1995a). What do Women Want in a Moral Theory? En Moral Prejudices 
(1-17). Cambridge: MA, Harvard University Press.

Baier, A. (1995b). Hume, the Women’s Moral Theorist? En Moral Prejudices (51-
75). Cambridge: MA, Harvard University Press.

Baier, A. (1995c). Hume, the Reflective Women’s Epistemologist? En Moral 
Prejudices (76-94). Cambridge: MA, Harvard University Press.

Baier, A. (1995d). Trust and Antitrust. En Moral Prejudices (95-129). Cambridge: 
MA, Harvard University Press.



universitas philosophica 53, Año 26, dic 2009: 37-53

53la confianza: ¿categoría mediadora entre la obligación y el cuidado en filosofía moral?        	

Baier, A. (1995e). Trust and its Vulnerabilities. En Moral Prejudices (130-151). 
Cambridge: MA, Harvard University Press.

Baier, A. (1995f). Sustaining Trust. En Moral Prejudices (151-182). Cambridge: 
MA, Harvard University Press.

Baier, A. (1995g). Trusting People. En Moral Prejudices (183-202). Cambridge: 
MA, Harvard University Press.

Baier, A. (1995h). Claims, Rights, Responsibilites. En Moral Prejudices (223-
246). Cambridge: MA, Harvard University Press.

Gilligan, C. (1982). In a Different Voice: Psychological Theory and Women’s 
Development. Cambridge: MA, Harvard University Press.

Hume, D. (2000). A Treatise of Human Nature. D. F. Norton y M. J. Norton. 
Oxford: Oxford University Press. 

Hume, D. (1998). Tratado de la naturaleza humana. F. Duque (trad.). Madrid: Tecnos.

Hume, D. (1995). Sobre el género ensayístico. En Sobre el suicidio y otros ensayos. 
C. Mellizo (trad.). Madrid: Alianza.

Hume, D. (1985). Of Essay-Writing. En Essays Moral, Political and Literary. E. 
Miller, (ed.). Indianapolis: Liberty Fund.

Hume, D. (1983). Investigación sobre el conocimiento humano. J. de Salas (trad.). 
Madrid: Alianza.

Hume, D. (1978). A Treatise of Human Nature. L.A. Selby-Bigge y P.H. Nidditch 
(eds.). Oxford: Clarendon Press.

Hume, D. (1975). An Enquiry Concerning Human Understanding. L.A. Selby-
Bigge y P.H. Nidditch (eds.). Oxford: Clarendon Press. 

Rorty, R. (1999). Ethics Without Principles. En Philosophy and Social Hope. 
London: Penguin Books.


