
   

Universitas Philosophica

ISSN: 0120-5323

uniphilo@javeriana.edu.co

Pontificia Universidad Javeriana

Colombia

Burbano Alarcón, Mauricio

LA “TEORÍA MIMÉTICA” DE RENÉ GIRARD Y SU APORTE PARA LA COMPRENSIÓN DE LA

MIGRACIÓN

Universitas Philosophica, vol. 27, núm. 55, enero, 2010, pp. 159-181

Pontificia Universidad Javeriana

Bogotá, Colombia

Disponible en: http://www.redalyc.org/articulo.oa?id=409534420010

   Cómo citar el artículo

   Número completo

   Más información del artículo

   Página de la revista en redalyc.org

Sistema de Información Científica

Red de Revistas Científicas de América Latina, el Caribe, España y Portugal

Proyecto académico sin fines de lucro, desarrollado bajo la iniciativa de acceso abierto

http://www.redalyc.org/revista.oa?id=4095
http://www.redalyc.org/revista.oa?id=4095
http://www.redalyc.org/articulo.oa?id=409534420010
http://www.redalyc.org/comocitar.oa?id=409534420010
http://www.redalyc.org/fasciculo.oa?id=4095&numero=34420
http://www.redalyc.org/articulo.oa?id=409534420010
http://www.redalyc.org/revista.oa?id=4095
http://www.redalyc.org


Universitas Philosophica 55, año 27: 159-181
diciembre 2010, Bogotá, Colombia

LA “TEORÍA MIMÉTICA” DE RENÉ 
GIRARD Y SU APORTE PARA LA 

COMPRENSIÓN DE LA MIGRACIÓN

Mauricio Burbano Alarcón, S.J. *

RESUMEN

En este artículo el autor indaga acerca del alcance de la 
“teoría mimética” de René Girard para comprender la 
migración. Con este propósito, hace una breve descripción de 
la “teoría mimética” y una caracterización de la migración. 
Posteriormente, plantea la necesidad de nuevas perspectivas 
investigativas sobre la migración, que vayan más allá del 
abordaje positivista de las ciencias humanas que deja de lado 
el aporte de una comprensión filosófica. En este sentido, la 
filosofía girardeana resulta pertinente para la comprensión 
de cierto tipo de migración: inmigración irregular, 
desplazamiento forzado y refugio. Finalmente, propone una 
praxis que evite, o al menos minimice, el proceso mimético 
persecutorio relacionado con la migración.

Palabras clave: René Girard, teoría mimética, migración, 
chivo expiatorio, alteridad.

* Filósofo y Teólogo. Faculdade Jesuita de Filosofía e Teología (FAJE), Belo Horizonte, 
MG, Brasil. Recibido: 27.09.10  Aceptado: 02.12.10



Universitas Philosophica 55, año 27: 159-181
diciembre 2010, Bogotá, Colombia

RENÉ GIRARD’S ‘MIMETHIC 
THEORY’ AND HIS CONTRIBUTION TO 

UNDERSTAND MIGRATION

Mauricio Burbano Alarcón, S.J

ABSTRACT

In this article the author explores the extent of René Girard’s 
“mimetic theory” to understand migration phenomenon. 
To this end, a brief description of the “mimetic theory” 
and a characterization of the migration are presented. 
Subsequently, it raises the need to explore new perspectives 
on migration beyond the positivist approach in the human 
sciences which leaves the contribution of a philosophical 
understanding out. In this sense, girardian philosophy is 
pertinent to understand several types of migration: irregular 
immigration, forced displacement and refuge. Finally, the 
author proposes a praxis to avoid, or at least minimizes, the 
persecutory mimetic process related to migration.

Key words: René Girard, mimetic theory, migration, 
scapegoat, alterity.



universitas philosophica 55, Año 27, dic 2010: 159-181

El “fantasma” de las migraciones cumple ―en algunas sociedades― un 
doble rol; por un lado, aparece como el necesario “enemigo externo” frente 
al que hay que aglutinarse; por el otro, es el “chivo emisario” que explica 
los problemas internos que no se pueden resolver.

Lelio Mármora

1. La teoría mimética de René Girard

En sus investigaciones iniciales, Girard concibió su noción de deseo 
mimético relacionándolo con el aspecto interindividual. Desde esta 
perspectiva, el deseo elige sus objetos gracias a la mediación de un modelo, 
produciéndose así la imitación. Ahora bien, el modelo puede convertirse en 
obstáculo para la consecución del mismo objeto, de tal manera que se llega 
a producir la rivalidad mimética en la que los contendientes pasan a olvidar 
el objeto y se entregan a la violencia mimética. Posteriormente, Girard 
profundiza su intuición de la mímesis desde la antropología y aquí entrarán 
en juego los mitos, ritos, e incluso la Biblia, como texto desmitificador por 
cuanto muestra la inocencia de la víctima. 

La mímesis, a partir de la antropología, deja de ser un fenómeno 
exclusivamente “interindividual”, para ser considerada como fenómeno 
cultural. Girard, con base en el estudio de diversos mitos, considera que las 
comunidades religiosas primitivas entraban en crisis cuando se presentaban 
elementos indiferenciadores motivados por discordias internas o por diversos 
acontecimientos que inquietaban al mundo arcaico (un terremoto, una peste,…). 
En la crisis, la comunidad se indiferenciaba; es decir, las jerarquías sociales 
tendían a eliminarse. En esas circunstancias, se buscaba de manera aleatoria un 
culpable (chivo expiatorio), que a la vez era visto como culpable de la crisis, 
y por lo tanto, el que causaba la perdición de la comunidad; pero, a la vez, 
pasaba a ser el salvador de la misma porque al eliminarlo, al sacrificarlo, la 
crisis se superaba restableciéndose así la paz. Esta doble cualidad de la víctima 
(culpable/salvador) llegaba a producir lo sagrado. 

Además de las referencias míticas que nos muestran el proceso de la 
mímesis generadora de lo sagrado, propio de las comunidades religiosas 
primitivas, tenemos las referencias históricas de los textos de mistificada 



162 Mauricio Burbano Alarcón, S.J.

universitas philosophica 55, Año 27, dic 2010: 159-181

persecución. En tales escritos se pueden localizar estereotipos o modelos 
cuya presencia nos asegura que estamos ante un texto que presenta 
distorsiones que favorecen la perspectiva de los perseguidores. Partiendo 
del análisis de los textos de mistificada persecución, se amplía el campo de 
comprensión de la teoría mimética al postular una persecución real mítica. 

El paso de la persecución mítica a la persecución histórica está dado 
por un proceso que va de una mayor ocultación de la persecución a una 
develación de la misma. En los mitos, las distorsiones persecutorias son 
enormes, mientras que en persecuciones occidentales de nuestro tiempo, 
éstas se debilitan. No sucede lo mismo en el caso de la presencia de la 
dimensión sagrada, donde se da un proceso inverso. En los mitos, la 
presencia de lo sagrado es evidente, produciéndose así la paz. Por el 
contrario, en las persecuciones contemporáneas encontramos huellas de 
lo sagrado puesto que se mira a la víctima como culpable, pero con escaso 
poder de salvar o reconciliar la comunidad1. 

El “chivo expiatorio”

La expresión ‘chivo expiatorio’ es usada en el sentido de víctima inocente o 
acusada injustamente. En el pensamiento de René Girard, ‘chivo expiatorio’2 
es una categoría, un objeto reflexivo que revela un saber ya constituido: 
nosotros no podemos hablar de chivo expiatorio sin decir al mismo tiempo 
el estado de nuestro saber sobre la cuestión. No se puede concebir al 
chivo expiatorio sin comprender al mismo tiempo las condiciones de su 
conocimiento (Fremont, 1986: 198-200)..El chivo expiatorio no se nos da 
como un objeto localizable en los textos mitológicos, sino que más bien es el 
término de un análisis3. Se trata de una categoría cognoscitiva, que permite 

1 “Girard argues that the failure of the sacred during modernity can be readily detected in 
some varieties of contemporary totalitarianism and extreme forms of nationalism, political 
forms which represent reversions to the primitive sacred- but reversions whose brutality 
is all the more evident to us insofar as they cannot be successfully completed” (Fleming, 
2004: 146).
2 Girard usa en sus obras la expresión francesa bouc émissaire o su equivalente en inglés 
scapegoat. 
3 El ocultamiento del mecanismo victimario en los mitos, se da porque no existe duda de 
la culpabilidad de la víctima. Este ocultamiento hace que, en la mitología, el mecanismo 
victimario no aparezca representado expresamente, por lo que en un primer análisis parecería 
que dicho mecanismo se encuentra ausente. Pero, precisamente por su ocultamiento, el 



universitas philosophica 55, Año 27, dic 2010: 159-181

163LA “TEORÍA MIMÉTICA” DE RENÉ GIRARD

vislumbrar el grado de saber que una cultura tiene o no de ella misma. Esta 
categoría es desmitificadora por cuanto muestra que el supuesto culpable 
es inocente, denunciando así un saber que se quiere ignorar4. 

2. Caracterización de la migración

Según la Organización Internacional para las Migraciones (OIM), la 
migración se define como el “movimiento de población hacia el territorio 
de otro Estado o dentro del mismo que abarca todo movimiento de personas 
sea cual fuere su tamaño, su composición o sus causas; incluye migración 
de refugiados, personas desplazadas, personas desarraigadas, migrantes 
económicos” (OIM, 2006: 38). 

El movimiento poblacional se puede presentar como emigración o 
inmigración. La emigración es el acto de salir de un Estado con el propósito 
de asentarse en otro, mientras que la inmigración es el proceso por el cual 
personas no nacionales ingresan a un país con el fin de establecerse en el 
mismo. En todo caso, se puede afirmar que emigración-inmigración son como 
las dos caras de una misma moneda. El hecho de que una persona emigre de 
un país significa que en otro país será inmigrante. Por otro lado, tenemos la 
migración interna que es el “movimiento de personas de una región a otra 
en un mismo país con el propósito de establecer una nueva residencia. Esta 
migración puede ser temporal o permanente” (OIM, 2006: 40). Este es el caso 
de las personas que emigran de zonas rurales hacia la ciudad. 

Si los movimientos poblacionales son forzados tenemos el 
desplazamiento interno y externo. El desplazamiento interno se presenta 
cuando personas o grupos se ven obligados a dejar su residencia para 

mecanismo mimético en los mitos resulta eficaz, de tal manera que el mecanismo mimético 
cumple cabalmente su papel en la mitificación. ¿Cómo justifica Girard la presencia del 
mecanismo victimario en los mitos? Por la presencia de los estereotipos de la persecución 
que se encuentran en los textos con referencias históricas.
4 Se puede considerar a la teoría mimética como un modelo de análisis filosófico. Este 
modelo nos brinda una dilucidación de los orígenes religiosos de nuestra cultura. Con todo, 
su análisis no se queda en un pasado remoto, sino que su alcance resulta fructífero para el 
análisis de los orígenes miméticos de las instituciones, de aquí su capacidad de diálogo con 
diversas disciplinas de las ciencias sociales.



164 Mauricio Burbano Alarcón, S.J.

universitas philosophica 55, Año 27, dic 2010: 159-181

trasladarse a otro lugar dentro del mismo país5. Hay desplazamiento externo 
cuando individuos o grupos humanos “han tenido que abandonar su país 
debido a persecución, violencia generalizada, violación masiva de derechos 
humanos, conflictos armados u otras situaciones de esta naturaleza. Estos 
individuos huyen, a menudo, en masa. A veces también se les denomina 
‘refugiados de facto’” (OIM, 2006: 19).

En cuanto a los aspectos que tienen que ver con la legislación de los 
países, tenemos que se presenta migración regular cuando la migración se 
produce a través de canales regulares que legislan el traspaso de fronteras. 
A su vez, se habla de migración irregular cuando se da un desplazamiento 
migratorio “al margen de las normas de los Estados de envío, de tránsito o 
receptor” (OIM, 2006: 40).

Esta caracterización conceptual de la migración no está libre de 
dificultades, puesto que la migración puede deberse a una multiplicidad 
de factores, de tal modo que en algunos casos es reduccionista encasillar 
a un migrante en una definición migratoria. También está presente el 
debate del uso de la palabra migración vs. movilidad ya que para algunos 
especialistas (como Stephen Castles) la categoría ‘migración’ estaría basada 
en la inequidad y discriminación, mientras que la categoría movilidad” 
representaría el sueño de un nuevo estilo de vida basado en una conciencia 
mundial y en un mundo sin fronteras.

Necesidad de un análisis de la migración desde nuevas perspectivas 

No se puede negar la importancia del fenómeno de la migración por lo cual 
es comprensible que abunden estudios sobre ésta desde las más diversas 
áreas: sociología, antropología, psicología, economía, derecho, entre otras. 
No obstante, se constata un déficit de estudios migratorios desde una 
comprensión filosófica. Esto posiblemente se debe a una sobrevaloración 
de los estudios en los que se levanta información, estadísticas, datos. Jaime 

5 El desplazamiento interno se presenta cuando “Personas o grupos de personas que se han 
visto forzadas u obligadas a huir o dejar sus hogares o su residencia habitual, particularmente 
como resultado o para evitar los efectos de un conflicto armado, situación de violencia 
generalizada, violación de los derechos humanos o desastres naturales o humanos y que no 
han atravesado una frontera de un Estado internacionalmente reconocido. (Principios rectores 
de los desplazamientos internos, Doc. ONU, E/CN.4/1998/53/Add.2.)” (OIM, 2006: 20).



universitas philosophica 55, Año 27, dic 2010: 159-181

165LA “TEORÍA MIMÉTICA” DE RENÉ GIRARD

Rubio, querido docente de la Universidad Javeriana que ya no está entre 
nosotros, afirmaba que en América Latina se presenta una positivización de 
las ciencias humanas6 en la que no se reconoce la inadecuación esencial de 
todo conocimiento científico respecto a la totalidad social investigada. No se 
trata de una desvalorización al estatuto propio y legítimo de las disciplinas 
científicas, antes bien, la crítica hace referencia a la “absolutización” en la 
que se presenta un único criterio de validez científica (Rubio, 1983: 48). 
Por otro parte, nos encontramos con una parcelación disciplinar en la que 
se analiza la migración desde sectores autónomos.

Analizar la migración es una tarea compleja ya que no se puede hablar 
de una única causa de ésta, sino que más bien es un fenómeno que puede 
abarcar diversas motivaciones familiares, laborales, políticas, económicas, 
culturales, religiosas,… Esto hace que aunque los expertos en migración 
intenten distinguir categorías, no es siempre posible definirlas con claridad 
ya que la migración es un fenómeno multidimensional (Castles, 1998: 
180). Analizar la migración por parcelas disciplinares, simplemente, 
crea la ilusión de comprensión total del fenómeno. Por otra parte, en el 
mismo fenómeno de la migración hay sectores grises en los que resulta 
prácticamente imposible hacer un análisis objetivo en el sentido positivista, 
por lo que se corre el riesgo de invisibilizar o desconocer ciertas realidades 
asociadas a la migración ya que, en ciertos casos, los mismos migrantes 
prefieren pasar desapercibidos para evitar la estigmatización. Este es el 
caso de los migrantes erróneamente calificados de “ilegales”7. 

6 Esta positivización de las ciencias “es resultado de un proceso histórico que pone en juego 
un cierto tipo de racionalidad al declarar como científico lo meramente eficaz para sustentar 
y multiplicar el sistema; una racionalidad que se agota en el rendimiento y en la estrategia 
política que busca prevenir riesgos para el Estado” (Rubio, 1983: 47).
7 Más adecuado sería hablar de ‘migrante irregular’ ya que nadie es “ilegal” por cruzar una 
frontera. La ilegalidad debe estar asociada a delitos que de hecho atentan criminalmente 
contra la integridad de otras personas como en el caso la trata de personas tipificada por 
la Convención de las Naciones Unidas contra la Delincuencia Organizada Transnacional 
(2000). Por otro lado, la equiparación de “inmigrante irregular” a “ilegal” no es legítima 
porque da la idea errónea de que el ilegal no es sujeto de ningún derecho. Es así como un 
trabajador ‘inmigrante irregular’ aunque vaya a ser expulsado o deportado de un Estado, 
esa circunstancia “no menoscabará por sí sola ninguno de los derechos que haya adquirido 
de conformidad con la legislación de ese Estado un trabajador migratorio o un familiar 
suyo, incluido el derecho a recibir los salarios y otras prestaciones que se le adeuden” 
(Convención Internacional sobre la Protección de los Derechos de Todos los Trabajadores 
Migratorios y de sus Familiares. Artículo 22 n° 9). 



166 Mauricio Burbano Alarcón, S.J.

universitas philosophica 55, Año 27, dic 2010: 159-181

El peligro real de invisibilizar ciertos aspectos de la migración 
conlleva a la necesidad de entrar en diálogo con nuevas perspectivas 
de análisis que permitan ampliar los horizontes comprensivos de este 
fenómeno. Así, resulta pertinente el aporte de la filosofía8. No se trata 
de aprobar un análisis y deslegitimar otro, sino, más bien, de responder 
a una realidad compleja desde una visión interdisciplinaria9. En este 
sentido, la teoría mimética puede proporcionar un aporte para la 
comprensión de ciertos aspectos de la migración. Se trata de un aporte 
modesto pero importante. Modesto, por cuanto la teoría mimética 
no puede pretender convertirse en un modelo de explicación para la 
totalidad del fenómeno migratorio. Con todo, es un aporte importante 
pues su fuerza reside en su componente desmitificador que puede ser 
aplicado a cierto tipo de migración.

3. Migración y teoría mimética

Para establecer una relación fructífera entre migración y teoría 
mimética, tenemos que responder esta pregunta: ¿en qué medida la 
teoría mimética nos ayuda a entender la migración? La respuesta exige 
considerar los textos de persecución, que son “relatos de violencias 
reales, frecuentemente colectivas, redactados desde la perspectiva de 
los perseguidores, y aquejados, por consiguiente, de características 
distorsiones” (Girard, 1986: 18). En la obra El chivo expiatorio, Girard 
hace un análisis de un texto del siglo XIV titulado Juicio del rey de 
Navarra. Se trata de un poema que en su parte inicial describe una serie de 
acontecimientos catastróficos que el autor habría presenciado10. Producto 

8 La idea de la necesidad de una filosofía de la migración está germinalmente en la obra del 
checo, naturalizado brasileño, Vilém Flusser (1920-1991); Aunque este filósofo y migrante 
será más conocido por sus investigaciones en el área de la teoría de la comunicación.
9 “Los aportes que la filosofía y algunas de sus denominadas disciplinas han realizado y 
pueden hacer en la construcción de un programa interdisciplinario de investigaciones sobre 
las migraciones o como contribuciones a diversos proyectos no es desdeñable” (Bonilla, 
2007).
10 El poema es de Guillaume de Machaut. El texto coincide con las innumerables muertes, 
producto de la peste, en la época de la llamada Peste Negra en lo que hoy es el norte de 
Francia entre los años 1349 y 1350. Es un hecho histórico la culpabilización que se le hace 
a los judíos de haber envenenado las fuentes y con ello provocado la peste. El proceso 
mimético que condujo a los judíos a ser “chivos expiatorios” en esa crisis, resulta evidente. 
Según el historiador Jean Delumeau, en algunos lugares se eliminaba a los judíos sin que 



universitas philosophica 55, Año 27, dic 2010: 159-181

167LA “TEORÍA MIMÉTICA” DE RENÉ GIRARD

de ese análisis, Girard considera que los textos de mistificada persecución 
tienen un patrón general que les permite identificarse como tales ya que 
presentan los siguientes estereotipos11. 

a. La descripción de una crisis social y cultural que se presenta como una 
indiferenciación generalizada. Las instituciones se hunden, borrándose las 
diferencias jerárquicas y funcionales que existían. Se da una reciprocidad 
que uniformiza las conductas. 

b. La descripción de acusaciones de crímenes indiferenciadores. Los 
crímenes invocados con mayor frecuencia son aquellos que transgreden 
los tabúes y lesionan el orden social.

c. El señalamiento de los autores de esos crímenes como poseedores de 
signos de selección victimaria. Dicha selección se hace generalmente 
sobre las minorías. 

d. El estereotipo de la presencia de la propia violencia.  

Girard afirma que bastan tres o a menudo dos estereotipos yuxtapuestos 
en un solo e idéntico documento, para deducir que hay persecución y 
afirmar que la violencia y la crisis son reales. En estas circunstancias no 
se elige a las víctimas en virtud de los crímenes que se les atribuye, sino 
de sus rasgos victimarios; se acusa a esas víctimas de la responsabilidad 
de la crisis, por lo que serán expulsadas/eliminadas de la comunidad que 
contaminan. Ahora bien, gracias a la localización de los estereotipos, 
llegamos a un esquema del mecanismo persecutorio que según Girard, se 
trata de un esquema que tiene validez universal. 

Resulta relevante el que los textos históricos que relatan casos de peste, 
hayan sido escritos desde la perspectiva de quienes acusan a una comunidad 
o a una persona de ser la causante del mal. Es decir, son textos que tienen 
una particular distorsión, puesto que son relatados desde la perspectiva 

todavía hubiera llegado la peste: “se ha demostrado con toda pertinencia que, en el imperio, 
las matanzas de israelitas acusados de haber envenenado las fuentes, habían precedido, y no 
seguido, a la llegada de los flagelantes y a la invasión de la peste” (2002: 207).
11 La palabra estereotipo está asociada a estereotipia que en su origen etimológico se refiere 
a molde. En definitiva, si en un texto encajan los estereotipos ―los moldes― tenemos 
entonces un texto de mistificada persecución. De esto podemos observar que el estereotipo, 
el molde, tiene una función clasificatoria. 



168 Mauricio Burbano Alarcón, S.J.

universitas philosophica 55, Año 27, dic 2010: 159-181

de los perseguidores, quienes se caracterizan por el convencimiento de la 
legitimidad de su violencia.

En el desarrollo de la crisis es posible que haya una resolución en la 
que se acuse y se elimine al supuesto culpable que no puede defenderse, 
de tal manera que no podrá suscitar venganza. Su expulsión o muerte no 
provocará nuevas agitaciones, y de esta manera se retornará a la paz. En 
este proceso hay una importante diferencia entre el texto mítico y el texto 
histórico. Girard no reduce el texto mítico al texto histórico, ya que él 
explica cómo, con los mismos estereotipos, obtiene resultados diferentes: 
el mito pone en escena lo sagrado, mientras el texto de persecución 
revela indiscutiblemente su debilitamiento y su relación con la historia. 
La confrontación de los dos géneros de relatos propone un artificio 
pedagógico destinado a que sea posible, a que sea pensable para nosotros, 
la idea de que los culpables puestos en la escena mitológica, son inocentes. 
El parangón de ambos relatos crea la condición de posibilidad de que el 
texto mítico sea comprendido como un texto gobernado por el mecanismo 
del chivo expiatorio.

Ahora bien, volviendo a nuestra temática de la migración, resulta que 
podemos identificar varios de estos estereotipos que pueden derivar en 
un mecanismo persecutorio hacia los migrantes. ¿Qué tipo de migrantes? 
los más vulnerables, aquellos en los que su historia corre el riesgo de 
ser ocultada, callada. Esos migrantes más vulnerables se encuentran 
especialmente entre los migrantes irregulares12, los desplazados forzados y 
las personas en situación de refugio o refugiados de “facto” 13.

12 La migración irregular puede presentarse de dos maneras: 1. Desde el punto de vista de 
los países de destino (hacia donde se viaja). Cuando no se tiene la autorización necesaria 
ni los documentos requeridos por las autoridades de inmigración para ingresar, residir o 
trabajar en un país. 2. Desde el punto de vista de los países de envío (desde donde se 
viaja) la irregularidad se observa en los casos en los que la persona atraviesa una frontera 
internacional sin documentos de viaje o pasaporte válido o no cumple con los requisitos 
administrativos exigidos para salir del país. De aquí que los migrantes irregulares pueden 
denominarse migrantes indocumentados.
13 Los refugiados de facto son “personas no reconocidas como refugiados según la definición 
de la Convención sobre el Estatuto de Refugiado de 1951 y el Protocolo de 1967 y quienes 
no pueden o no desean, por razones válidas, regresar al país de su nacionalidad, o al país de 
su residencia habitual cuando no tienen nacionalidad” (OIM, 2006: 61).



universitas philosophica 55, Año 27, dic 2010: 159-181

169LA “TEORÍA MIMÉTICA” DE RENÉ GIRARD

Veamos cómo se encajan los estereotipos que nombra Girard, 
relacionándolos con los inmigrantes irregulares, refugiados y desplazados.

A. Este tipo de migrantes puede ser visto como el causante de la 
crisis social de un determinado país. Se le puede ver como amenaza a las 
diferencias jerárquicas y funcionales. Esta situación puede verse reflejada 
en preguntas como: ¿por qué los inmigrantes/refugiados nos vienen a robar 
el trabajo? ¿Por qué un inmigrante/refugiado va a tener el mismo trabajo y 
el mismo sueldo que yo? ¿Por qué un desplazado, que seguramente “algo 
habrá hecho” para que huya de su tierra, viene a invadir mi ciudad?

B. En lo que toca a las acusaciones de crímenes indiferenciadores o que 
transgreden los tabúes, vale la pena preguntarnos ¿cuáles son los grandes 
tabúes de hoy? Un tabú es aquello que se considera “sagrado” por ser 
fundamental. Por otro lado, aquello fundamental instaura el orden. ¿Cuál 
es el estamento fundamental que instaura orden en nuestras sociedades? 
En nuestras sociedades quien instaura el orden es el Estado. Este orden 
está sustentado en la ley fundamental de la Constitución en la que consta el 
régimen básico de los derechos y libertades de los ciudadanos y los poderes 
e instituciones de la organización política. El Estado está configurado para 
velar ad intra por el orden de una nación. Pero, por otro lado, está vigilante 
frente a las amenazas que puedan venir de fuera. 

Los inmigrantes irregulares y refugiados son una amenaza externa 
al orden, que se vuelve peligrosamente una amenaza ad intra. Se trata 
de alguien que no es ciudadano, que amenaza el ordenamiento clásico 
Nación-Estado en el que los derechos del hombre se reducen a derechos del 
ciudadano14. El inmigrante irregular y refugiado es una amenaza frente a los 
derechos y libertades de los ciudadanos, pues alguien que es un “externo”, 
un “alien”, amenaza mi derecho al trabajo, mi derecho a la vivienda,… 

14 En este sentido, refiriéndose a los refugiados, Giorgio Agamben afirma: “El que los 
refugiados […] representen, en el ordenamiento de la Nación-Estado moderna, un elemento 
tan inquietante, es debido sobre todo a que, al romperse la continuidad entre hombre y 
ciudadano, entre nacimiento y nacionalidad, ellos ponen en crisis la ficción originaria de la 
soberanía moderna. Al desvelar la diferencia entre nacimiento y nación, por un momento 
el refugiado hace que aparezca en la escena política aquella vida desnuda que constituye 
su premisa secreta. En este sentido, realmente es, como sugiere H. Arendt, «el hombre de 
los derechos», representa la primera y única aparición real del hombre sin la máscara del 
ciudadano que constantemente le encubre” (Agamben, 1996: 45).



170 Mauricio Burbano Alarcón, S.J.

universitas philosophica 55, Año 27, dic 2010: 159-181

Este estereotipo se verá más reforzado si el Estado en cuestión no reconoce 
o no ratifica convenios internacionales como, por ejemplo, la Convención 
Internacional sobre la Protección de los Derechos de Todos los Trabajadores 
Migratorios y de sus Familiares15. Un Estado que no ratifique convenios 
internacionales de protección a los migrantes muestra con mayor fuerza 
una separación dentro-fuera, donde el “alien” es visto como una amenaza 
que hay que expulsar para restablecer el orden. No obstante, el hecho de 
firmar un convenio internacional no es inmediatamente una garantía de 
que no haya prejuicios hacia los migrantes, pues la acción de adherirse 
a convenios internacionales puede ser simplemente por una mímesis 
causada por una moda diplomática que no refleja una real voluntad política 
de cumplir dicho convenio. La desprotección en la que se encuentran los 
inmigrantes puede hacerles presa fácil de intereses inescrupulosos que 
se valen de su situación para explotarlos de diversas maneras, como por 
ejemplo en el trabajo esclavo. En el caso de los desplazados internos su 
propio Estado les deja sin protección. El desplazado interno es alguien que, 
teniendo teóricamente todos los derechos de ciudadanía, en la práctica no 
los tiene por su condición forzada de desarraigado16.  

C. Los inmigrantes irregulares, refugiados y desplazados tienen los 
signos de selección victimaria. En el caso de los inmigrantes irregulares y 
refugiados se trata de una minoría indeseable extranjera que “invade” un 
determinado país. Esta selección victimaria se puede agravar si aquellos 
inmigrantes presentan otras características que se vean amenazantes a la 
identidad del país receptor como: diferente idioma, raza, religión. En el 
caso de los desplazados, éstos vienen a ser como extranjeros en su propio 
país.

D. El estereotipo de la presencia de la propia violencia que se puede 
presentar ya sea de una forma simbólica (palabras con doble significado, 
gestos despreciativos) o de una forma crudamente real como amenazas 
directas, discriminación en instituciones de salud, en instituciones 
educativas, entre otras.

15 Aprobada por la Asamblea General el 18 de diciembre de 1990. Entró en vigor el 1 de 
julio de 2003.
16 Para la temática de las relaciones entre ciudadanía y territorio, consultar a Santos (2007).



universitas philosophica 55, Año 27, dic 2010: 159-181

171LA “TEORÍA MIMÉTICA” DE RENÉ GIRARD

Los inmigrantes irregulares, refugiados y desplazados no tienen voz 
propia puesto que su historia la redactan los otros, al igual que en los textos 
de mistificada persecución. Es inusual que esa historia no se halle deformada 
por aquellos que tienen el dominio de la información en un mundo ávido de 
historias nuevas y sensacionalistas. Si antes la mistificada persecución se 
encontraba en relatos, en poemas, en mitos escritos por los perseguidores,  
ahora la textualidad está asociada a medios de comunicación que son 
capaces de generar procesos miméticos de opinión pública negativa. Esta 
situación puede presentarse al informar sobre particulares casos delictivos 
en los que quizá estuvieron involucrados inmigrantes, lo que lleva hacer 
generalizaciones. De algunos se pasa a asociar como delincuentes a todos 
los migrantes o refugiados, propiciando así mecanismos persecutorios. 

Los medios de comunicación, para bien o para mal, juegan un papel 
importante en la construcción de imaginarios sobre los inmigrantes y las 
sociedades receptoras (OIM 5-6 dec. 2005: 43). En este sentido, pueden 
desempeñar una función en la percepción negativa ante la migración 
cuando “tienden a enfatizar los aspectos emocionales y dramáticos, basados 
en los efectos negativos, así como las noticias que estigmatizan a ciertas 
nacionalidades de inmigrantes” (Zapata-Barrero, 2009: 173). Con todo, 
el mecanismo sacrificial ya no resulta eficaz como en las comunidades 
primitivas. Es decir, si bien se presentan estereotipos, la producción de 
lo sagrado no resulta eficaz como en los textos míticos, por cuanto la 
culpabilización de la víctima en nuestras sociedades no se presenta de 
manera unánime. En otras palabras, no todos están de acuerdo con su 
culpabilidad, por lo que esto abre posibilidades para que aquellos sin voz 
puedan relatar su propia historia.

3.1 El chivo expiatorio: ocultamiento y develación 

Nuestras sociedades ya no se presentan como las comunidades primitivas 
que formaban sistemas cerrados o autónomos respecto de otras sociedades. 
En las comunidades primitivas, el proceso de mímesis violenta resultaba 
eficaz, por cuanto la unanimidad en contra de la víctima no permitía verla 
como inocente; de esta manera se ocultaba la violencia hacia el chivo 
expiatorio. Nuestras sociedades, a pesar de que en algunos aspectos parecen 
sistemas cerrados (una constitución, un Estado), son en alto grado sistemas 
abiertos que reciben distintas influencias de otras sociedades ya sea en el 
campo cultural, como en el comunicacional, político, económico,…  La 



172 Mauricio Burbano Alarcón, S.J.

universitas philosophica 55, Año 27, dic 2010: 159-181

globalización, el pluralismo, los medios de comunicación, hacen que 
las fronteras culturales se debiliten, aunque permanezcan inmóviles las 
fronteras en el orden nacional-territorial. Esto hace que escenarios antes 
ocultos en unas sociedades, se muestren o develen en otras. 

Si una determinada sociedad en crisis señala a un culpable y oculta su 
mecanismo victimal, puede que en otra sociedad se devele que el supuesto 
culpable es realmente inocente. En otras palabras, el culpable puede ser 
declarado inocente gracias al develamiento de otro sistema social. Este 
sistema (o subsistema) al no estar contagiado por la mímesis violenta, verá 
al culpable tal cual es: un “chivo expiatorio”. He aquí que el conocimiento 
del chivo expiatorio no está dado por el propio sistema de origen que 
genera y condena.  

Observemos ahora una situación que puede presentarse en el caso de 
más de dos sistemas. Una comunidad (sistema A) frente a una crisis, busca 
chivos expiatorios en los miembros más frágiles, en este caso inmigrantes 
originarios pertenecientes a otra comunidad (sistema B). Se podría pensar 
que si mejoran las condiciones de la comunidad de origen del sistema B, 
dicha sociedad será más receptiva a otros inmigrantes (sistema C), puesto 
que ellos (pertenecientes al sistema B) experimentaron en carne propia 
lo que es ser extranjero. Sin embargo, no necesariamente las lecciones 
históricas son aprovechadas. Puede que la comunidad que alguna vez 
sufrió como inmigrante (sistema B) en otra comunidad (sistema A) a su 
vez no se reconozca en los nuevos inmigrantes que acuden a ella (sistema 
C), generando así un nuevo proceso de mímesis violenta y búsqueda de 
nuevos “chivos expiatorios” para paliar la nueva crisis ahora presentada en 
la comunidad que alguna vez sufrió en otras tierras.

Ilustremos lo anterior con ejemplos. El sociólogo Zygmunt Bauman nos 
recuerda que Alemania hace poco más de tres décadas tenía trabajadores-
huéspedes inmigrantes portugueses que eran mirados con sospecha en 
Alemania, ya que podían socavar el pacto social y arruinar el paisaje urbano. 
Cuando Portugal mejoró sus condiciones, pasó a recibir inmigrantes como 
mano de obra. Ahora bien, a pesar de haber vivido en Alemania una dura 
experiencia como extranjeros que tenían que ganarse al pan, ese hecho no les 
hizo librarse de prejuicios hacia los recién llegados a Portugal, de tal manera 
que más de un cuarto de la población portuguesa declaraba que su principal 
preocupación eran los vecindarios extranjeros (2009: 157-158). 



universitas philosophica 55, Año 27, dic 2010: 159-181

173LA “TEORÍA MIMÉTICA” DE RENÉ GIRARD

Muy cerca de nuestra realidad podemos encontrar de manera clara 
esa relación entre el mecanismo del chivo expiatorio y el ocultamiento 
del mismo. Cuando los ecuatorianos emigraron masivamente hacia España 
(más o menos entre 1996 y1999) pasaron a ser un peligro para el orden de 
dicha sociedad. Si antes de esos años los ecuatorianos eran bienvenidos 
porque trabajaban bien o por la calidez que podían brindar  a los ancianos a 
quienes cuidaban, luego serían vistos como usurpadores de empleo. De esta 
manera, la crisis de un país fue fácilmente trasladada hacia los inmigrantes. 
Mientras en España se los veía como perturbadores de la paz, en Ecuador 
se iba creando una conciencia de defensa a los emigrantes connacionales. 
Es así como organizaciones civiles empezaron a levantar la voz a favor 
de los migrantes y los migrantes mismos empezaron a organizarse en 
España. Se trataba de un proceso que iba de una invisibilización hacia una 
visibilización. Un paso de no reconocimiento hacia el reconocimiento en 
el que se contó la propia historia de los migrantes en España, ya que con 
su trabajo, lejos de ser usurpadores, fueron un apoyo para la construcción 
social y económica de esa nación. 

Todavía con el auge de emigrantes que salían de Ecuador hacia 
España, más o menos a partir del 2000, a causa el recrudecimiento del 
conflicto interno colombiano, miles de colombianos cruzaron la frontera 
en busca de refugio en Ecuador. Pocos lograron obtener el estatuto de 
refugiado, mientras la gran mayoría era refugiado de “hecho”, refugiados 
que se quedaron así como inmigrantes irregulares o indocumentados. 
Ecuador y Colombia tradicionalmente han tenido muy buenas relaciones 
no únicamente en el ámbito político, sino también en el cultural. El 
colombiano era visto como alguien colaborador, alegre, cálido. Frente a 
la avalancha de refugiados, los colombianos pasaron a ser vistos como 
un peligro potencial para la tranquilidad en Ecuador. Lo paradójico es 
que las mismas acusaciones que se hacían de los ecuatorianos en España, 
ahora las hacían los ecuatorianos acerca de  los colombianos: usurpadores 
de empleo, ladrones.17 En estas circunstancias, se pudo favorecer lo que 

17 “No es que yo piense que todos los colombianos sean unos pillos, pero por uno que la 
embarra, las llevan todos”, le dijo una mujer que se dedica a arrendar apartamentos a la 
periodista María Jimena Duzán. 

Guadalupe Mantilla, dueña y directora del periódico El Comercio de Ecuador, le confesó 
muy a su pesar a María Jimena Duzán: “Es probable que a muchos colombianos en Ecuador 



174 Mauricio Burbano Alarcón, S.J.

universitas philosophica 55, Año 27, dic 2010: 159-181

Girard denomina la ‘rivalidad mimética’, en la que quien era antes modelo 
pasa ahora a ser obstáculo. Si el colombiano era apreciado por ser alegre, 
trabajador, conversador, esas mismas características se constituyeron en 
una amenaza: de alegre pasará a ser bullicioso, de trabajador será calificado 
como oportunista, y de conversador se convertirá en un metido en lo que 
no le importa. 

Antes del masivo ingreso de colombianos a Ecuador, el colombiano 
era más conocido como turista. El turista es tolerado precisamente porque 
es una persona que está de paso, es decir mantiene la diferencia. El 
migrante pasa a ser rival cuando se indiferencia, esto es, cuando desea 
lo mismo que nosotros, los no-migrantes: cuando quiere trabajar como 
nosotros en nuestro país, cuando quiere ganar dinero como nosotros, vivir 
en nuestros barrios. En el caso del inmigrante irregular o indocumentado, 
la situación se agudiza ya que además de querer lo que nosotros queremos 
―mímesis― es alguien al que se le califica  de “ilegal”. 

En las relaciones descritas entre Ecuador-España y Ecuador-Colombia, 
se puede descubrir una doble ceguera o un doble desconocimiento. Los 
inmigrantes, entre quienes había ecuatorianos, fueron “chivos expiatorios” 
en España, mientras que los inmigrantes colombianos fueron “chivos 
expiatorios” en Ecuador. La imagen del espejo resulta evidente y va más allá 
de un análisis teórico. Por ejemplo, en la ciudad ecuatoriana de Ibarra, quizá 
en el2005, no era raro encontrar familias colombianas que ¡vivían en arriendo 
en casas de ecuatorianos que a su vez habían emigrado hacia España!

3.2 El chivo expiatorio y su funcionalidad en la migración

El sociólogo Octavio Ianni afirma que la soberanía del ciudadano debe 
comenzar a ser pensada tomando en cuenta la sociedad mundial; pero, 
resulta que en la actualidad la ciudadanía vigente, efectiva e indiscutible es 
la de la mercancía. El intercambio de mercancías se hace bajo el signo de 
una moneda global, abstracta, imaginaria, no localizada, sin territorio. De 
esta manera, ¡la mercancía alcanzó ciudadanía mundial antes que el mismo 
ser humano! (Ianni, 1992: 108-109). Ahora resulta que ese ciudadano 

les esté pasando lo que les sucedió a los musulmanes en Estados Unidos, después del 11 de 
septiembre” (Duzán, 7 de febrero, 2009).



universitas philosophica 55, Año 27, dic 2010: 159-181

175LA “TEORÍA MIMÉTICA” DE RENÉ GIRARD

mundial, que es el mercado, tiene plenos derechos a ser rescatado y 
salvado. Eso es lo que hemos constatado con la crisis económica que se 
generó en los Estados Unidos y que seguimos verificado con la crisis 
europea. Mientras el mercado es tomado en cuenta para ser salvado, los 
inmigrantes irregulares, refugiados y desplazados son aquellos que no 
merecen salvación y como miembros frágiles de la sociedad corren el 
riesgo de ser “chivos expiatorios”18. 

Lo anterior nos muestra que buscar un chivo expiatorio es la forma 
más cómoda e inmediata de “resolver” un problema. Es más fácil señalar 
un culpable que analizar detenidamente todas las variables de una crisis. 
Pero, a la vez, es la forma más injusta de enfrentar un problema. Esta 
acusación muchas veces se hace a través de argumentos racionales, de tal 
manera que se mueve toda una maquinaria lógica y coherente para señalar 
un culpable19. Culpabilizar a los migrantes puede servir para justificar 
problemas económicos, sociales o políticos de una sociedad. En este 
sentido, Lelio Mármora considera que las migraciones pueden tener un rol 
funcional para las sociedades receptoras, en  cuanto su presencia se torna 
en argumento  para los males de dicha sociedad:

El “fantasma” de las migraciones cumple ―en algunas sociedades― un 
doble rol; por un lado aparece como el necesario “enemigo externo” frente 
al que hay que aglutinarse; por otro, es el “chivo emisario” que explica los 
problemas internos que no se pueden resolver. Es ahí donde el inmigrante 
puede cumplir un rol funcional para algunas posturas que proclaman el 
fin de la historia y la desaparición de las ideologías, abriendo la puerta al 
renacimiento de los prejuicios.

Su demonización es funcional para los grupúsculos fundamentalistas que 
necesitan corporizar sus odios. Son funcionales para las clases medias 

18 Ya desde el año pasado Amnistía Internacional (AI) teme que la recesión económica 
mundial tenga un impacto enorme entre pobres e inmigrantes, de tal manera que se pueden 
convertirse en el “chivo expiatorio” de la crisis. “AI pide a España que no haga acuerdos de 
inmigración a costa de los derechos humanos” (Diario Público, 26 enero de 2009).
19 Lo que aparece como racional en el ámbito  global, puede tener efectos devastadores 
en las comunidades locales. Es así como en nombre de intereses económicos y sociales 
presentados como racionales y generales, muchos individuos y grupos se han visto 
excluidos (Castles, 1998: 182-183).



176 Mauricio Burbano Alarcón, S.J.

universitas philosophica 55, Año 27, dic 2010: 159-181

frustradas por la decreciente calidad de sus vidas, que son convencidas 
y que necesitan convencerse de que la culpa de ello la tienen los pobres. 
Especialmente los pobres extranjeros, esos “depredadores” que abusan de 
los servicios del Estado y que generan inseguridad y más pobreza. 

Los migrantes son funcionales para los gobernantes que desplazan la culpa 
de sus errores en un “chivo emisario” que no tiene muchas posibilidades de 
desmentirlo. […]

El problema para las democracias actuales no lo constituyen muchas veces 
los “golpes de Estado”, sino los “golpes de efecto”. La homogeneización de 
los discursos y protestas y, por lo tanto, la impredecibilidad cada vez mayor 
de la decisión de voto lleva a algunos políticos a la búsqueda desesperada de 
golpes que le permitan ganar algún punto en los sondeos. En esta carrera el 
extranjero es el blanco de menor costo y mayores ganancias.

[…] Tener líderes capaces de ser duros con el extranjero daría la seguridad 
que las masas necesitan en esta era de inseguridad y de enemigos difusos 
(Mármora, 1997: 47- 48).

Esta funcionalidad muestra algo: nuestras sociedades, a pesar de no 
ser comunidades primitivas, a pesar de ser comunidades democráticas 
con mediaciones institucionales y legales, continúan dejándose guiar 
por la inmediatez. ¿Esto significa que estamos condenados de por vida a 
acusaciones injustas, a la búsqueda de chivos expiatorios? Por un lado, sí; 
porque el primer impulso para salir de una crisis agobiante será resolverla 
por la vía más inmediata, que es la vía directa hacia la búsqueda de chivos 
expiatorios20. Por otro lado, no, ya que si los excluidos pueden hacerse 
escuchar y contar su historia, es probable que se haga un contrapeso al 
discurso dominante. Al mostrar la inocencia de la víctima, la funcionalidad 
del chivo expiatorio se volverá inoperante.

20 Bauman afirma que culpar a los inmigrantes, a los extranjeros y recién llegados del malestar 
social en todos sus aspectos, se va transformando poco a poco en un hábito global (2009: 158).



universitas philosophica 55, Año 27, dic 2010: 159-181

177LA “TEORÍA MIMÉTICA” DE RENÉ GIRARD

4. De la teoría mimética hacia una práctica no persecutoria

La teoría mimética de René Girard nos ha permitido descubrir los 
mecanismos de la mímesis violenta, generados por una sociedad en crisis 
que busca un chivo expiatorio como la solución más fácil para salir de 
la misma. En un mundo globalizado que paradójicamente conserva sus 
barreras, la migración fácilmente se convierte en el chivo expiatorio de las 
crisis. Entonces ¿cómo minimizar los efectos del mecanismo de persecución 
que resultan en el señalamiento de un chivo expiatorio? Si la teoría mimética 
nos brinda un marco comprensivo del mecanismo persecutorio, una praxis 
no persecutoria posibilitará que se reduzca la tendencia a hacer de los 
inmigrantes, de los refugiados y de los desplazados chivos expiatorios. 
Estas prácticas están relacionadas tanto con actitudes personales como con 
prácticas sociopolíticas que se bosquejan a continuación:

•	 Dejar de lado la inmediatez que favorece la respuesta fácil y 
simplona frente a contextos complejos de crisis. La inmediatez 
fomenta la solución de la crisis por el camino más corto. Frente a esto, 
hay que darse el trabajo de analizar la crisis por la vía larga lo cual 
implica considerar la crisis dentro de una complejidad21. Se trata de 
reconocer que una crisis no se debe a una única causa, sino a múltiples 
factores. Por ejemplo, el hecho de que no haya empleo puede deberse 
a infinidad de factores y no simplemente es culpa de los inmigrantes. 
Dejar la inmediatez implica una reflexión crítica que también debe ser 
autocrítica. Sin autocrítica podemos caer en un fariseísmo en el que se 
acusa a los otros de verdugos y a la vez no se reconoce a las propias 

21 Las exigencias del mundo de hoy hacen que se aprecie la respuesta rápida frente a una 
crisis, de tal manera que fácilmente se llega a simplificar la complejidad real de escenarios 
tan serios como los de un conflicto armado. En este sentido, en un artículo del New York 
Times un líder militar estadounidense reconoce los límites de mostrar escenarios conflictivos 
complejos en presentaciones tipo Power Point. Este tipo de presentaciones, aplicadas 
a temas complejos, no favorecen el pensamiento crítico y resultan peligrosas en cuanto 
crean la ilusión de entender y controlar el conflicto. De esta manera, se estaría intentando 
“resolver” el problema sin tomar en cuenta una interconexión compleja de causas: “It’s 
dangerous because it can create the illusion of understanding and the illusion of control,” 
General McMaster said in a telephone interview afterward. “Some problems in the world 
are not bullet-izable.” In General McMaster’s view, PowerPoint’s worst offense is not a 
chart like the spaghetti graphic, which was first uncovered by NBC’s Richard Engel, but 
rigid lists of bullet points (in, say, a presentation on a conflict’s causes) that take no account 
of interconnected political, economic and ethnic forces. “If you divorce war from all of that, 
it becomes a targeting exercise” (Bumiller, 27de abril de 2010: A/1).



178 Mauricio Burbano Alarcón, S.J.

universitas philosophica 55, Año 27, dic 2010: 159-181

víctimas. Como en el reflejo del espejo, se estaría haciendo lo mismo 
de lo que se acusa y condena en el otro. 

•	 Rescatar las otras historias y recuperar la memoria de las víctimas. 
Los medios de comunicación dominantes favorecen la historia desde 
un punto de vista unilateral que generalmente coincide con la historia 
oficial. Otras historias se quedan silenciadas, historias de aquellos que 
no tienen la práctica hegemónica del poder. Con todo, se pueden generar 
procesos creativos que hacen contrapeso a la historia dominante. Es así 
como un blog, un vídeo en You Tube, un informativo pueden hacer una 
gran diferencia al dar a conocer otras historias. En este punto también 
tiene gran relevancia el arte no únicamente como medio de expresión 
estética, sino también como posibilidad de romper con la historia 
única22 y también como posibilidad abierta a un futuro generador de 
otras formas de ser y hacer en el mundo23. Esto implica también que los 
migrantes, como desarraigados que experimentan procesos de cambio 
y de adaptación, pueden ser actores sociales en su nuevo contexto 
gracias a sus capacidades y su genio creativo (Santos, 2007: 83).

•	 Fomentar una democracia participativa en la que se goce de los 
derechos por el simple  hecho de ser seres humanos. Esto lleva a plantear 
la necesidad de una ciudadanía global que no dependa de los nexos 
de pertenencia ni territorialidad, superando así el modelo estrecho de 
Estado-nación (Castles, 1998: 184). De la misma manera, la defensa 
de los derechos humanos no puede dejarse sólo en manos del Estado-
nación, es necesario fortalecer instituciones supranacionales ―como 
la Corte Penal Internacional y la Corte Interamericana de Derechos 
Humanos― que frenen los excesos de los mercados, la exclusión 
social, la degradación del medio ambiente.

22 Sobre los peligros de la historia única, ver el bello testimonio de la novelista nigeriana 
Chimamanda Adichie: http://www.ted.com/talks/lang/por_pt/chimamanda_adichie_the_
danger_of_a_single_story.html 
23 Un ejemplo de esto es el brasileño Augusto Boal, creador de una propuesta teatral con 
implicaciones políticas. 



universitas philosophica 55, Año 27, dic 2010: 159-181

179LA “TEORÍA MIMÉTICA” DE RENÉ GIRARD

5. Conclusión

Luego del camino recorrido en este texto es posible responder al 
interrogante sobre cuál es el aporte de la teoría mimética para una 
mayor comprensión del fenómeno de la migración. Como se ha visto, la 
migración, al ser un fenómeno multidimensional,amerita un tratamiento 
multidisciplinario en el que la filosofía tome parte activa. En este sentido, 
el aporte del pensamiento de René Girard resulta relevante. Si bien, 
la teoría mimética no puede pretender ser un marco interpretativo de la 
totalidad del fenómeno de la migración, hay que reconocer que resulta muy 
fructífera para la comprensión de aquella migración menos reconocida, 
más vulnerable y estigmatizada como lo es  la migración irregular, el 
refugio y desplazamiento forzado. 

El ser humano es mimético y, como tal, la violencia y la elaboración de 
chivos expiatorios son siempre una posibilidad. En el caso de instituciones 
como el Estado, no debemos caer en la ingenuidad de pretender crear un 
sistema estatal con instituciones totalmente libres de la producción de 
víctimas. Por otro lado, no podemos llegar al extremo opuesto de considerar 
al Estado como una institución inmutable y ajena a cualquier intervención 
de la sociedad. Como afirma Roberto Da Matta, no debemos pensar la 
relación Estado-sociedad de manera “esencialista”, como si no fuesen 
entidades entrelazadas e implicadas una en la otra (2009: 138). Esto nos 
lleva a creer que iniciativas que parten de la misma sociedad pueden generar 
frutos innovadores. En este sentido, se trata de maximizar las posibilidades 
tanto de una democracia participativa como de los valores ya presentes 
al interior de una determinada sociedad. De esta manera, la probabilidad 
de prácticas no persecutorias deja de ser una utopía para convertirse en 
un horizonte, en un camino que requiere una constante crítica/autocrítica. 
Esto implica una renovación, un cambio de mentalidad, una μετάνοια 
(metanoia)24 en el ámbito personal y social, que nos permita vislumbrar 
horizontes que permitan nuevas relaciones con el entorno conflictivo. 

24 Podríamos comparar este proceso a un renacer. Es interesante que, frente a las políticas 
en contra de la inmigración irregular en Arizona, las protestas al interior de Estados Unidos 
contra la ley antiinmigrante nacen principalmente de jóvenes estadounidenses, mostrando 
así una brecha no sólo generacional, sino de percepción vital entre las viejas y las jóvenes 
generaciones (Cave, 17 de mayo de 2010: A/13). 



180 Mauricio Burbano Alarcón, S.J.

universitas philosophica 55, Año 27, dic 2010: 159-181

Referencias

Agamben, G. (1996). Política del exilio D. Bernardi (trad.). Revista Archipiélago. 
Cuadernos de crítica de la cultura, (26-27). 

Bauman, Z. (2009). Amor líquido. Acerca de la fragilidad de los vínculos 
humanos. M. Rosemberg y J. Arrambide (trads.). Buenos Aires: Fondo de 
Cultura Económica.

Bonilla, A. (2007). Esbozos para un campo interdisciplinario. Filosofía 
intercultural y estudios migratorios. En Lértora Mendoza, C. (ed.). Evolución de 
las ideas filosóficas 1980-2005 -XIII Jornadas de Pensamiento Filosófico (Actas). 
Buenos Aires: FEPAI.

Bumiller, E. (2010). We Have Met the Enemy and He Is PowerPoint The New 
York Times. April 27th, A/1.

Castles, S. (1998). Globalization and Migration: Some Pressing Contradictions. 
International Social Science Journal, 50(156). UNESCO.

Cave, D. (2010). A Generation Gap Over Immigration. The New York Times. 
May 17th, A/13.

DaMatta, R. (2009). Estado, sociedade e identidades: notas sobre a ideologia 
da América Latina. Pronunciamento realizado na Presidential Session do 
Congresso da Latin American Studies Association (LASA). PUC-Rio. 11 de 
junho. Revisado el 10 de mayo de 2010. Web site: http://publique.rdc.puc-rio.br/
desigualdadediversidade/media/Desigualdade4_DaMatta.pdf  

Delumeau, J. [1989] (2002). El miedo en Occidente. M.  Armiño (trad). Madrid: 
Taurus.

Diario Público (2009). AI pide a España que no haga acuerdos de inmigración 
a costa de los derechos humanos. Revisado el 10 de enero de 2010. En Diario 
Público. Madrid, 26 de enero. Web site: http://www.publico.es/194341.

Duzán, M. J. (2009). ¿Por qué nos odian en Ecuador? Revisado el 5 de enero de 
2010. Revista Semana. Bogotá, 7 de febrero. Web site: http://www.semana.com/
noticias-nacion/odian-ecuador/120496.aspx 

Fleming, C. (2004). René Girard: Violence and Mimesis. Cambridge: Polity Press. 

Fremont, C. (1986). De la croyance et du savoir. En Juilland, A. (ed.). To Honor 
René Girard. California: Anma Libri.



universitas philosophica 55, Año 27, dic 2010: 159-181

181LA “TEORÍA MIMÉTICA” DE RENÉ GIRARD

Girard, R. (1986). El chivo expiatorio. J. Jordà (trad.). Barcelona: Anagrama.

Girard, R. (1983). La violencia y lo sagrado. J. Jordà (trad.). Barcelona: Anagrama.

Girard, R. (1982). El misterio de nuestro mundo. Claves para una interpretación 
antropológica. A. Ortiz (trad.). Salamanca: Sígueme.

Ianni, O. (1992). A sociedade global. São Paulo: Civilização Brasileira.

Mármora, L. (1997). Las políticas de migraciones internacionales. Madrid: Alianza.

OIM (2006). Glosario sobre migración (Derecho internacional sobre migración 
n° 7). Ginebra: Organización Internacional para las Migraciones. 

OIM (2005). Migration and Religion in a Globalized World: Final report of 
the conference. Revisado el 10 de enero de 2010. Web site: http://www.iom.int/
jahia/webdav/site/myjahiasite/shared/shared/mainsite/published_docs/books/
Migration%20and%20Religion-new_LR.pdf 10/01/2010

Rubio, J. (1983). Sentido y significado. Signo y Pensamiento, II (2).

Santos, M. (2007). O Espaço do Cidadão. São Paulo: Editora da USP.

Zapata-Barrero, R. (2009). Fundamentos de los discursos políticos en torno a la 
inmigración. Madrid: Trotta.


