T'inkazos. Revista Boliviana de Ciencias
Sociales

r]._in azos ISSN: 1990-7451

fundacion@pieb.org

Programa de Investigacion Estratégica en
Bolivia

Bolivia

Choque Quispe, Maria Eugenia; Mendizabal Rodriguez, Monica
Descolonizando el género a través de la profundizacion de la condicion sullka y mayt ata
T'inkazos. Revista Boliviana de Ciencias Sociales, nim. 28, 2010, pp. 81-97
Programa de Investigacion Estratégica en Bolivia
La Paz, Bolivia

Disponible en: http://www.redalyc.org/articulo.oa?id=426141570005

Coémo citar el articulo I &\ /!

Numero completo Sistema de Informacion Cientifica

Red de Revistas Cientificas de América Latina, el Caribe, Espafa y Portugal
Pagina de la revista en redalyc.org Proyecto académico sin fines de lucro, desarrollado bajo la iniciativa de acceso abierto

Mas informacioén del articulo


http://www.redalyc.org/revista.oa?id=4261
http://www.redalyc.org/revista.oa?id=4261
http://www.redalyc.org/revista.oa?id=4261
http://www.redalyc.org/articulo.oa?id=426141570005
http://www.redalyc.org/comocitar.oa?id=426141570005
http://www.redalyc.org/fasciculo.oa?id=4261&numero=41570
http://www.redalyc.org/articulo.oa?id=426141570005
http://www.redalyc.org/revista.oa?id=4261
http://www.redalyc.org

Descolonizando el género a través de la
profundizacién de la condicién sullka y mayt ata

Decolonizing gender theory through the deepening of the
condition sullka and mayt ata

Maria Eugenia Choque Quispe’
Ménica Mendizabal Rodriguez?

Fecha de solicitud: abril de 2010
T'inkazos, nimero 28, 2010, pp. 81-97, ISSN 1990-7451 Fecha de recepcin: mayo de 2010
Fecha de aceptacion y version final: junio de 2010

La conciencia de dominacién de las mujeres indigenas, originarias, campesinas
y afrobolivianas ha sido abordada desde espacios e instrumentos que el género
ha reivindicado como propios, olvidando el reconocimiento de la minoridad y la
condicién de préstamo de la mujer. Las autoras proponen trabaijar esta condicién
para que sirva de espejo, para transgredir la norma hacia la recuperacién de la
historia, la construccién de identidad como pueblo y para reforzar la autoestima
de la mujer como sujeta con razén y voluntad propia.

Palabras clave: género / movimiento feminista / condicién de la mujer / descoloniza-
cién / mujeres indigenas - originarias-campesinas-afrobolivianas / identidad cultural

Awareness of the domination of indigenous, rural and Afro-Bolivian women
has been addressed using spaces and methods that gender theory has claimed
for itself, forgetting to recognise women’s condition as minors who are also
on loan. The authors of this article propose to work on this condition so that it
serves as a mirror, to transgress the norms with the aim of recovering history,
constructing identity as a people and reinforcing women’s self-esteem as
rational subjects with a will of their own.

Keywords: gender / feminist movement / conditions of women / decolonisation
/ ino|igenous—ruro|—c|fro-bo|ivicm women / cultural identify

1 Maria Eugenia Choque es especialista en Historia Andina. Representa al Centro de Estudios Multidisciplinarios Ayma-
ra. Actualmente trabaja en el Fondo de Desarrollo de las Naciones Unidas para la Mujer, UNIFEM. Correo electrénico:
Choquel7@hotmail.com. La Paz - Bolivia.

2 Modnica Mendizabal es especialista en Estudios de Género. Actualmente trabaja en el Fondo de Desarrollo de las Naciones
Unidas para la Mujer, UNIFEM. Correo electronico: monicamendizabal@gmail.com. La Paz - Bolivia.

Descolonizando el género a través de la profundizacion de la condicién sullka y mayt'ata | 81



Después de un largo proceso de reflexion sobre
el tema de género y su intervencién con mujeres
indigenas, originarias, campesinas y afrobolivia-
nas, presentamos nuestro andlisis en este articu-
lo?, donde reivindicamos el cardcter politico del
género, retornando a sus origenes, el feminismo,
y planteamos una aproximacién a su manejo
dentro de las intervenciones de la cooperacién
internacional.

En este punto profundizamos la tensién exis-
tente entre las actuales reivindicaciones de géne-
ro de las mujeres indigenas comparadas con las
de las mujeres de clase media. De esta tensién
surgen dos condiciones: la una de minoridad y
la otra de préstamo de la mujer indigena. Ana-
lizamos cémo éstas se expresan en la institucio-
nalidad, reconocida como el chacha warmi y su
influencia en el ejercicio del poder local.

Finalmente, planteamos que el horizonte de
liberacién pasa por la descolonizacién del géne-
ro —recuperando su rol vital politico— pero tam-
bién por la recuperacién de las propias voces y
la historia de las mujeres indigenas, originarias,
campesinas y afrobolivianas. Es en la reconsti-
tucién de la historia propia y la descolonizacién
donde podremos ser facilitadoras para un pro-
ceso de reflexién libertario y emancipatorio de
las mujeres indigenas, originarias, campesinas y
afrobolivianas, como expresién de un verdadero
didlogo intercultural.

EL GENE’RO COMO INSTRUMENTO
POLITICO DEL FEMINISMO

Para quienes conocen los alcances del género
como instrumento del feminismo, no le son aje-
nos sus origenes, la teoria occidental feminista
y sus diferentes vertientes. El feminismo es una
teoria occidental que deriva del post humanismo

y de la filosofia occidental donde el postulado
principal es el reconocimiento de la desigualdad
producto de la diferencia sexual entre hombres y
mujeres y su lucha por su transformacién. Para
feministas como Marcela Lagarde, el feminismo
es la corriente teérica que denuncia la condicién
de desigualdad y de dominacién de las mujeres y
promueve intervenciones sostenidas para rever-
tir esta situacién (Lagarde, 1996:33).

Ahora bien, el feminismo tenfa que insertarse
en la vida cotidiana, en la politica publica y pre-
sentar resultados concretos, y para esto identifica y
desarrolla un instrumento analitico que denuncia
las brechas y desigualdades (estructurales la mayo-
rfa de ellas) entre hombres y mujeres: el género.

Entonces el género, como instrumento de de-
nuncia del feminismo, mide, cuantifica la brecha
y propone intervenciones para revertirla. Es un
instrumento politizado, si comprendemos que la
politica existe por el bienestar comn, el género es
el instrumento para revertir las desigualdades. En
nuestra préctica, a diferencia de lo que afirman
las feministas radicales - auténomas, el género,
como instrumento politico del feminismo, per-
mite visibilizar las brechas, identificar los espacios
y las estrategias de reversién de desigualdades y
disefiar las acciones que revertirdn la condicién.
Adicionalmente es politico porque reconoce en su
interior al activismo feminista identificando in-
tervenciones y sosteniendo las mismas con el fin
tltimo de denunciar la desigualdad. Su objetivo
es empoderar a las mujeres y profundizar el reco-
nocimiento societal (con todos sus instrumentos)
de la desigualdad. ;Acaso no es politico el acto
de constituirse responsable ante la cosa publica?
Y acaso no es politico el reconocer que la vida
privada es también asunto publico?

El género se responsabiliza ante la cosa pu-
blica porque no sélo la devela, la cuestiona, deja

3 Las opiniones aqui vertidas son de exclusiva responsabilidad de las autoras y no asi de la agencia del Sistema de Naciones Unidas

donde actualmente trabajan (nota de las autoras).

82| Tinkazos | Investigaciones y Ensayos



en evidencia la desigualdad, sino también por-
que asume responsabilidades como instrumento
—tecnocrdtico si— para promover la igualdad.

Junto a la necesidad de recuperar esta fuerza
inicialmente transgresora del género vinculada
al feminismo reconocemos que la creciente uti-
lizacién de la perspectiva de género en la elabo-
racién de interpretaciones, diagndsticos y poli-
ticas publicas ha permitido la visibilizacién de
las mujeres, de su problemdtica y las estrategias
para su emancipacion. Sin embargo, junto a esta
visibilizacién también existe un desgaste por el
reduccionismo con el que se lo ha manejado y
por las distorsiones del discurso y la préctica en
el transcurso de los afos.

El vinculo que se hace de género con la exclu-
siva intervencién de las mujeres ha despolitizado
el instrumento y, como dice Lagarde, “ha muti-
lado tedrica y filoséficamente de sus supuestos
subversivos y transgresores al convertir esta pers-
pectiva en algo neutro y casi caritativo” (Lagarde,
1996:21). Esta separacién del paradigma feminis-
ta, para la autora y para nosotras, ha sido costosa.

Para las feministas auténomas y radicales el
género se ha convertido mds bien en ese instru-
mento despolitizado del feminismo. Para ellas
comprender al género Gnicamente como un ins-
trumento técnico es, a su vez, ‘un instrumento
tremendamente patriarcal porque despolitiza
el feminismo” (Aldunate, 2010: 1). Si bien re-
conocen sus origenes en la teorfa feminista y su
razén de ser en la denuncia de las opresiones de
las mujeres, también aluden a la despolitizacién
del género a partir de los afios sesenta y setenta,
cuando el movimiento de mujeres de clase media
latinoamericana “lo apropia para imponer poli-
ticas publicas neoliberales” (Paredes, 2010:20).
Apoyan sus afirmaciones en las corrientes del fe-
minismo liberal que a partir de los afos ochenta
y noventa llegaron con mayor fuerza, y es que la
preocupacion de ese entonces era llenar el aparato
estatal de politicas publicas a favor de las mujeres

para inicialmente promover el reconocimiento de
la desigualdad. La politica publica jugaba ahi muy
bien su rol y era el de tratar el tema comun: lo pu-
blico promoviendo normas que limiten su alcan-
ce con un impacto punitivo en caso de necesidad.

Hasta aqui el género seguia perdiendo fuer-
za politica porque precisamente no reconocia
en su interior el elemento vital que promovia la
desigualdad: la clase y el origen étnico.

Esta tensién (género como instrumento del
feminismo y su despolitizacién) volvié los pri-
meros anos del gobierno del presidente Evo
Morales para poner por encima de la tensién los
elementos vitales que recuperan el cardcter po-
litico del género: la desigualdad en términos de
clase, etnia y en términos de un sistema estruc-
tural injusto que impuso a las mujeres indias,
originarias, campesinas y afrobolivianas el peso
del colonialismo y el patriarcado en sus cuerpos,
haciéndolas mucho mds marginales y excluidas
que las mujeres de clase media.

Nadie puede negar esta desigualdad y el ma-
yor impacto del colonialismo y el patriarcado en
los cuerpos de unas por encima de las otras. Y
aqui nos permitimos una licencia: el descubrir
esas formas de opresién de una clase sobre otra,
se constituye en un acto intimo de reconoci-
miento de clivaje doloroso personal, producto
de vivir con hombres y mujeres (pero sobre todo
mujeres) la masacre, el miedo y los efectos de la
violencia politica. S6lo vivir un trauma de estas
dimensiones puede sacar el velo de los ojos que
la clase y sus practicas inconscientes nos impone;
solamente vivir el trauma y compartir el dolor de
la muerte, puede hacer comprender que la piel
blanca frente a la piel indigena, en el pais, habia
tenido un valor superior; que las relaciones so-
ciales y las estructuras de poder se habian cons-
truido en base a ese hecho; que lo econémico,
politico y cultural se habfa estructurado en base a
ese pigmento azaroso. Al reconocer esta desigual-
dad féctica y no permitir que la justificacién a los

Descolonizando el género a través de la profundizacion de la condicién sullka y mayt'ata | 83



Romanet Zirate. Siz titulo. Tinta sobre papel. 2009



hechos se apodere de la conciencia, abstrayéndo-
nos de la realidad, junto a la profunda vergiienza,
es que reconocemos, a su vez, el uso discrecional
del instrumento “género” por unas, sin escuchar,
mirar y dar un paso a un costado para que sean
las otras quienes reivindiquen ahora sus deman-
das y necesidades y, por lo tanto, construyan sus
propios caminos de liberacién.

Después de esta licencia, consideramos que
son cada vez menos las diferencias que nos di-
viden con las feministas auténomas, con las
indias, con las afrodescendientes y las campesi-
nas, porque como ellas, nosotras hemos vivido
subordinaciones de género, también de clase y
etnia. Aunque con algunas la clase nos diferen-
cie, nos une las mismas opresiones de género.

Entonces preguntamos: jexiste algo mds politi-
co que promover la emancipacién de las mujeres
reconociéndose sujetas de la transformacién indi-
vidual y societal? Y es que ellas, las mujeres indige-
nas, originarias, campesinas y afrodescendientes,
a la par de ser protagonistas del resurgimiento de
la identidad y conciencia indigena, no sélo ponen
en debate la cuestion de género sino que eviden-
cian la ineficacia de la politica publica hasta ahora
construida con ese enfoque. Como Ferndndez nos
dice “tanto el conflicto de género como la cues-
tién étnica contribuyeron a ocultar el contenido
de clase y dominacién colonial de las politicas
publicas” (Ferndndez, 2009:15). En el andlisis de
la instancia que actualmente se ocupa de los asun-
tos de género, el Viceministerio de Igualdad de
Oportunidades, se ha perdido de vista el camino
procesual que hay que seguir para desmontar el
patriarcado y el colonialismo, quizds porque su
tnica mal entendida funcién es producir la po-
litica puablica. Y es que el primer paso proviene
del reconocimiento de la desigualdad haciéndola
consciente en el discurso y en la vivencia de la ma-
yorfa de las mujeres, posteriormente sigue la im-
plementacién de instrumentos y politicas publicas
que a nivel discursivo plantean “el desmontaje de

estructuras de poder estatal, laboral, de control de
la sexualidad, de ideologias y de formas de conoci-
miento y saberes” (Ferndndez, 2009:15).

La critica no se dirige al horizonte de salida,
que no tiene nada de malo; mds bien se encuen-
tra en el plano de las buenas voluntades, mds
que de la realidad concreta... ;Acaso no se tra-
taba de promover un verdadero didlogo inter-
cultural y por lo tanto del reconocimiento del
dano y la reparacién del mismo? Pero esto no
se lo puede hacer desde nuestras voces, nuestros
c6digos y nuestros instrumentos, sino mds bien
son ellas las que tienen que apropiarse de este
objetivo reconociendo la desigualdad que su en-
torno cultural promueve, reconociendo sus re-
laciones con sus compafieros varones y volvien-
do a reconocer el punto de partida diferenciado
en el que se ubican con relacién a los varones de
sus comunidades.

EL GENERO, UTILIZADO POR LA
COOPERACION INTERNACIONAL

Ahora bien, necesitamos desarrollar la idea del
feminismo liberal para comprender cdmo éste
no ha podido recoger la diversidad planteada (al
final de lo que se trata es de reconocer que las
mujeres de clase media que enarbolan el femi-
nismo liberal no recogen ni la voz ni las deman-
das y menos la realidad de las mujeres indigenas,
originarias, campesinas y afrodescendientes) y,
ante esta imposibilidad, c6mo es todavia posible
enriquecer este feminismo con la prictica actual.

Dentro de las distintas corrientes del femi-
nismo, una de ellas, la que promueve el trabajo
dentro de la politica publica y su insercién en el
aparato de gobierno, su vinculo con la sociedad
civil y el beneficio que de ella se desprende, es el
feminismo liberal. Este tipo de feminismo confia
que los resultados en la politica publica y en la
responsabilidad del Estado en distintos 4mbitos
—educacidn, salud, produccién u otros— tendrén

Descolonizando el género a través de la profundizacion de la condicion sullka y maytata | 85



impacto porque su capacidad de réplica estaria
asegurada por su mera existencia.

Un representante de ese feminismo es el Fon-
do de Desarrollo de las Naciones Unidas para
la Mujer (UNIFEM), agencia no residente del
sistema, que inici6 el afio 2007 el Programa In-
clusién de Género, Raza y Etnia en Programas
de Reduccién de Pobreza. Este es un programa
regional vigente que culminard el afio 2013. El
proyecto consiste en la promocién sistemdtica
de la incorporacién de las dimensiones de igual-
dad de género e igualdad racial y étnica en los
programas y proyectos, gubernamentales y no
gubernamentales, de lucha contra la pobreza y
la desigualdad social, en cuatro paises de Latino-
américa, en los cuales las poblaciones femeninas
negra e indigena son altamente significativas.

Lo que el proyecto habia previsto, enriqueci-
do por la intensidad y la dimensién con la que
hemos trabajado, fue el empoderamiento de las
mujeres —en este caso indigenas, campesinas y
afrodescendientes— expresado en el reconoci-
miento inicial de la desigualdad, en la verba-
lizacién de esa desigualdad, en el testimonio
concreto de las mujeres, en la apropiacién de
competencias y conocimientos, en el ejercicio
de éstos y en la capacidad de reconocer el pun-
to de partida en el que se encuentran. Es este
punto de partida el que hemos profundizado,
pero no desde nuestra posicién de mujeres de
clase media —de distintos origenes— sino desde el
discurso de ellas, desde su experiencia, desde su
propio reconocimiento de la desigualdad, desde
la vivencia de la discriminacién y la exclusién,
desde sus heridas coloniales y patriarcales.

CHACHA/WARMI: ESTRUCTURA
ORGANIZACIONAL

Las heridas patriarcales se evidencian en el ac-
ceso a los cargos de ejercicio de poder en las co-
munidades, lo que se conoce como el Ejercicio

86| Tinkazos | Investigaciones y Ensayos

Dual del Gobierno Originario (EDGO); son
las estructuras de las autoridades originarias que
consignan el ejercicio de la participacién politi-
ca en condiciones de desigualdad precisamente
por el autoritarismo y machismo comunal. Las
autoridades mujeres reconocen la existencia del
chacha warmi, como una estructura dual me-
diante la cual ambos, marido y esposa, ejercen
autoridad. El chacha warmi es un espacio de
sabidurfa pero que sitiia a las mujeres en el es-
pacio ritual mds que en la toma de decisiones.
Maria Eugenia Choque nos confirma lo anterior
cuando dice: “el espacio ritual, es de la mujer,
la preparacién de la fiesta es responsabilidad de
ella y por esto tiene mayor facultad incluso de
decir mi fiesta, mi cargo” (Choque, 1999:73).
Sin embargo, junto a este rol, cuando nos dispo-
nemos a escuchar atentamente lo que dicen las
mujeres, evidenciamos que existen las unas que
desean formarse y, por lo tanto, confirmar ese
deseo a “su tata”, y estdn las otras que se sienten
angustiadas y presionadas por la obligacién de
ejercer autoridad, asi lo demuestran los testimo-
nios en el Consejo Nacional de Ayllus y Markas
del Qullasuyu (CONAMAQ) en el taller sobre
Chacha Warmi que se promovié al interior del
Programa Incorporacién de Género, Raza y Et-
nia en Programas de Pobreza en Bolivia.

Unas dicen: “nuestros #'atas (esposos) pien-
san que queremos hablar mal de ellos” (CONA-
MAQ), testimonio 2010); otras afirman: “quere-
mos aprender mds, para ejercer mejor Nuestros
cargos” (Idem.), pero estdn las que, con ldgrimas
y ahogo, verbalizan la angustia de la presién
que se ejerce sobre ellas de la siguiente manera:
“Yo no querfa venir, yo queria quedarme con
mis wawitas... solas las he dejado” (Idem.).
Estdn también las que temblando y obligadas
hablan ante la mirada atenta y fija de su pareja
hombre. En esta reflexién hemos encontrado
ambas posiciones: liderezas que cuentan con el
apoyo de sus parejas y en ellas se rebela amplia



independencia, hasta mujeres sojuzgadas y aun
intimidadas por la costumbre, la tradicién y la
imposicién comunitaria.

El racismo y la minoridad se evidencia y ex-
presa en las companeras afrodescendientes. En
su ultimo Encuentro Nacional de Mujeres Afro-
descendientes, realizado el 15 de abril de 2010
en la ciudad de La Paz, conocimos por los tes-
timonios que la discriminacién y la exclusién
toman formas crueles y se acercan a précticas de
esclavitud. La piel morena y negra es lamenta-
blemente una licencia para el peor de los atro-
pellos: la violencia y el abuso sexual. Las mu-
jeres afrodescendientes describen: “el ser mujer
negra o de color es para los hombres sinénimo
de esclavas y sirvientas sexuales” (CADIC, testi-
monio 2010); “el hombre no deja que la mujer
tenga vida propia, por ser negra, es tratada como
su esclava, cualquier descuido es castigado y
debe someterse a sus 6rdenes y cualquier servicio
sexual que el desee” (Idem.). Este reconocimien-
to recientemente mds profundizado de la diver-
sidad étnica en las mujeres afrobolivianas les ha
permitido realizar el vinculo inmediato con la
necesidad de que sean también sus derechos los
que se les reconozcan. El reconocimiento de su
particularidad como colectivo de mujeres dentro
de una sociedad afro es un avance importante.

Otro grupo de mujeres que recibe de la socie-
dad el trato de menores, incapaces y dependien-
tes, por lo tanto sujetas a diferentes maltratos,
son las trabajadoras del hogar. Este sector es una
bisagra entre una todavia sociedad racista y dis-
criminadora frente a una mayoria indigena. Son
mujeres que por su origen, por sus limitaciones
econdmicas y por las escasas oportunidades edu-
cativas que han tenido ejercen inicialmente el
servicio doméstico al verse obligadas a migrar
a las ciudades. Posteriormente, descubren la
posibilidad de estar afiliadas en sindicatos, que
de una u otra manera las organizan alrededor
de la defensa de sus derechos. En este grupo de

mujeres y por el cardcter del trabajo —privado en
esencia— percibimos (producto de la observacién
y escucha atenta de las autoras en los talleres
promovidos) actitudes de minoridad y desprecio
de la sociedad hacia ellas, frente a un cada vez
mayor proceso de independencia institucional.

La reformulacién de la Ley 2450 del Trabajo
Asalariado del Hogar relatado por ellas demues-
tra esto ultimo. Una de sus liderezas nos dice:
“incluir la especializacién en el trabajo de la tra-
bajadora del hogar es el instrumento que hemos
definido nosotras para hacer que los empleadores
valoren nuestro trabajo” (Federacién Nacional de
las Trabajadoras del Hogar, testimonio 2010).

Las mujeres del Oriente son otra muestra de
cémo se estructuran las sociedades alrededor de
la idea de incapacidad y de subordinacién. La
sociedad en su conjunto y los mecanismos de
relacionamiento existentes en ella estdin cons-
truidas para no permitir el cambio ni la transfor-
macién de los roles asignados a hombres y mu-
jeres. Hemos establecido vinculos con mujeres
jovenes, dirigentes, liderezas que a sus 20 afios
cuentan ya con mds de cuatro hijos. Las muje-
res del Oriente denuncian en sus testimonios la
desigualdad expresada en précticas perversas en
contra de ellas. Una lidereza con mas de 15 afios
de experiencia dirigencial nos cuenta: “y la mu-
jer no era capaz de decidir por ella, pobrecita si
lo hacfa, al dia siguiente tenfa toda la cara, los
pies y las manos con moretes, ni hablar del vien-
tre y la espalda” (Central de Pueblos Etnicos de
Santa Cruz, CPESC, testimonio 2010). La vio-
lencia es el mecanismo que queda més a la mano
para impedir la independencia de la mujer.

En el caso de las mujeres indigenas guarayas,
organizadas en la Central de Mujeres Indigenas
Guarayas (CEMIG), se realizaron talleres de
debate sobre su situacién tanto en el 4mbito
privado como piblico. Los testimonios son una
muestra de cémo muchas mujeres afrontan si-
tuaciones de violencia. El esfuerzo por salir del

Descolonizando el género a través de la profundizacion de la condicién sullka y mayt'ata | 87



seno familiar hacia un espacio publico organi-
zacional, pasa por la aprobacién de la pareja, y
cuando se encuentra en el dmbito publico, su
participacién es objeto de debate y critica, por
cuanto las autoridades varones “atin no ven con
buenos ojos, el involucramiento de las mujeres
en el proceso organizacional” (CEMIG, testi-
monio 2010). Si bien la lucha por la defensa de
sus derechos recae en hombres y mujeres, son
los varones quienes tienen una participacion
mids visible.

El proceso de liderazgo para las mujeres gua-
rayas, que habitan en la Tierra Comunitaria de
Origen conocida como tierra Guaraya (TCO),
ubicada en el departamento de Santa Cruz, pre-
senta dificultades al salir del 4mbito privado al
organizativo, como las encargadas de la alimen-
tacién para la dirigencia marchista que, con el
transcurso del tiempo, poco a poco pasaron a
ser la fuerza activa del movimiento indigena en
el Oriente. El logro de las mujeres indigenas gua-
rayas ha sido involucrarse, juntamente con sus
hijos e hijas, en la reivindicacién organizacional.
La mayor parte del tiempo en las marchas las
mujeres caminan con sus pequefos hijos e hijas.

En la Central de Pueblos Nativos Guarayos
(COPNAG), organizacién mixta que aglutina a
hombres y mujeres, cuya representacién recae ge-
neralmente en los hombres, llevd varios afios de
lucha interna lograr que las mujeres accedan a ser
parte de la direccidn de la organizacion. Asi se eli-
gi6 a la primera mujer, Elida Urapuca, a la cabeza
de la COPNAG, y asi fueron incorporando a li-
deres jévenes. Este trabajo de unidad ha llevado a
la conformacién de la Central de Mujeres Indige-
nas del Beni, cuya direccién, actualmente, se en-
cuentra en manos de una mujer joven, que ha lo-
grado incorporar a las mujeres liderezas mayores
en un didlogo intergeneracional de aprendizaje a
través de las historias de vida, conociendo la his-
toria de lucha y sufrimiento de las mayores, para
ser aceptadas primero dentro de la organizacién

88| Tinkazos | Investigaciones y Ensayos

mixta y, posteriormente, para la consolidacién de
la misma organizacién de mujeres.

La reivindicacién de derechos es una lucha
continua desde el hogar, luego pasa a los es-
pacios en la organizacién y se da, con mayor
fuerza, en el mundo externo, con las empresas
forestales, madereras y otras que continuamente
vienen asechando sus territorios.

Las mujeres yuracarés viven a lo largo del rio
Chapare bajo la jurisdiccién de los municipios
de Villa Tunari y Chimoré del departamento de
Cochabamba. Esta extensién es una de las Tie-
rras Comunitarias de Origen (TCO) con mayor
riqueza de recursos territoriales, sin embargo,
por la dificultad de acceso —la tinica via es el rio
Chapare—, las condiciones de vida de la mujer
yuracaré son de total abandono. Son poblacio-
nes con pocas oportunidades de educacién, so-
bre todo las nifias, quienes desde temprana edad,
alos 12 y 13 afos, tienen su primer hijo/a, y a
sus 15 6 17 van por el segundo embarazo. En la
zona, un aula alberga a dos o tres cursos, con un
s6lo maestro o maestra. Las oportunidades para
el liderazgo femenino son escasas en regiones tan
alejadas como la TCO yuracaré.

La estructura organizativa se funda en la fi-
gura del cacique, quien es la cabeza de la repre-
sentacion. Hasta la fecha, en la historia del pue-
blo yuracaré, se ha dado la asuncién de una sola
mujer indigena al rol de cacique, y para llegar al
mismo se tuvo que sensibilizar a su pareja. Hoy
se mantiene en su liderazgo a pesar de las criticas
y reproches de las mismas mujeres.

Desde el espacio laboral e institucional del
programa Pobreza del Fondo de Desarrollo de
las Naciones Unidas para la Mujer, se evidencian
dos condiciones que en aymara describen muy
bien la posicién de las mujeres indigenas, origi-
narias, campesinas y afrodescendientes: la sullka
(minoridad) y la mayt ‘ata (prestada).

Ambos términos han sido reflexionados por
Maria Eugenia Choque. Sus trabajos sobre el



tema de inequidad de género en la mujer indi-
gena giran alrededor de la condicién social de
sullka (en aymara, minoridad). Para Choque,
“esta condicién muestra cémo la cultura aymara
basa sus relaciones de desigualdad mediante una
forma muy sutil de encubrir la subordinacién y
marginacién de la mujer” (Choque, 2009:10).
Este grado menor de la mujer en la comunidad
tiene sus raices en la educacién donde se repro-
duce las condiciones subjetivas de relaciona-
miento social en las familias, en el paso de la au-
toridad paterna a la autoridad del marido. Esta
condicién de minoridad es también compartida
por los hijos/as en las comunidades.

Por otra parte existe la condicién de prestada:
mayt'ata, érmino que se refiere a aquello que no
es propio, es decir, prestado. Choque nuevamente
nos dice que “es en la esfera doméstica que la mu-
jer se constituye un ente no propio, que no es de la
familia. .. entonces la inversidn en su crianza debe
ser minima” (Choque, 2009:10). Esta condicién
se reproduce cuando la mujer sale del seno de la
familia para caer en el seno del hogar del marido.

Ahora bien, de eso se trata precisamente, de
reconocer que las mujeres indigenas, originarias,
campesinas y afrobolivianas parten de puntos
diferenciados y de condiciones que las colocan
en desventaja frente a sus compafieros, esposos
y/o padres, no para lamentarnos sobre esa con-
dici6n sino para ratificar la necesidad y el com-
promiso de trabajar por la equidad y también
por la igualdad.

Las estrategias de liberacién que ellas definen
para enfrentar ambas condiciones se relacionan
con procesos identitarios comunitarios en la bus-
queda de mayor autodeterminacién en la toma
de decisiones, mayor responsabilidad individual
por las decisiones que se toman, en el ejercicio
del poder politico, en el ¢jercicio de su rol de
lideres desde el Ejercicio Dual de Gobierno Ori-
ginario (EDGO), en el uso de la palabra, en la

redistribucién de la carga doméstica en la vida

privada, en el reconocimiento de la desigualdad
Y, por lo tanto, en esa vivencia interna y concreta
de que si no reconoce su punto de partida serd
dificil enfrentar las capacidades aun ausentes, las
oportunidades de formacién para un fin dld-
mo, su empoderamiento, el enfrentamiento con
quien las oprime y para reivindicar, pero sobre
todo, para disfrutar y gozar el ser mujeres con
igualdad de condiciones, oportunidades y dere-
chos que su par masculino.

CONDICION DE MINORIDAD DE LAS
MUJERES INDIGENAS, CAMPESINAS

La larga experiencia investigativa y de reflexién
de las autoras hacia el interior de nuestros ayllus,
markas, tentas y capitanias, estd referida con ex-
clusividad a la historia de las mujeres oprimidas
y de los segmentos sociales excluidos de la “so-
ciedad boliviana”. El interés va articulado a una
reflexién interna, un aprendizaje colectivo, por
cuanto es la mujer, que en su condicién de ma-
dre, porta una cultura e ideales culturales que se
desarrollan en una situacién adversa. El reto es
recrear esa potencialidad en base a la cultura de
la identidad, que trae también la condicién del
sullka cancafa (condicién de minoridad).

La realidad estd marcada por la dominacién
colonial que buscd borrar la identidad colecti-
va autdctona, el ser como una es, con su forma
de gobierno, sus autoridades tradicionales, sus
conocimientos y saberes del cual son portadoras
las mujeres indigenas. La relacién de la mujer in-
digena continia marcada por la violencia, unas
veces encubierta y otras veces visible.

La sociedad indigena enfrenta el dilema de
aferrarse con terquedad a su identidad y cultura o
romper con su identidad llevdndola hacia la asi-
milacién, para adscribirse a un mundo ajeno en
calidad de marginado. El razonamiento colonial
funcioné en base a la l6gica de la asimilacién, asf
las culturas aymara, ghichwa, guarani, yuracaré,

Descolonizando el género a través de la profundizacién de la condicion sullka y mayt‘ata | 89



e. Sin titulo. Lapiz sobre papel. 2009

Romanet Zirat



guaraya, hasta no hace mucho, fueron etiqueta-
das como culturas populares; los originarios casi
por decreto fueron convertidos en campesinos, y
en la ciudad, enmarcados dentro de lo popular.

Después de siglos de dominacién, las iden-
tidades y culturas de las naciones aymara, que-
chua, guarani o de otros pueblos, estdn otra vez
en visperas de recobrar su verdadera naturaleza
y pujanza; sin embargo este proceso corre el
peligro de empanarse ante la cooptacién que
proyecta una fraccién de la ctpula del actual
gobierno que busca hacerse del protagonismo
en el préximo pachakuti®. Pues lo colonial, que
es pensado por esta elite como la respuesta a la
contradiccién colonial, se construye justamente
en base a una reelaboracién simbdlica del papel
desempenado por la mujer indigena en la con-
frontacién colonial, principalmente en la con-
quista, vista esta coyuntura como el origen de la
identidad mestiza. Esta recreacién, muestra a la
mujer indigena como “gustosa”, “voluntariosa” y
“colaborativa” a su violacién y al surgimiento de
una identidad que hoy es propuesta por la elite
como la reemplazante de la originaria.

Lo expuesto brevemente y los testimonios de las
mismas mujeres sirven de marco referencial para
apreciar el rol que desempefa la mujer indigena en
la reproduccién de una cultura e identidad propia
enraizada en milenios de historia y tradicién, sin
olvidar también su condicién de sullka cancana.

Una mirada al pasado de libertad muestra a
la mujer ejerciendo distintos niveles de poder y
no meramente simbdlicos, como sucede hoy. Su
destierro al 4mbito de lo privado, en el que las
tareas domésticas se constituyen en funciones
primordiales y de su exclusividad, brindan a la
mujer una condicién menor. Los conquistado-
res y sus descendientes la amanceban, la reducen
a la servidumbre. Y los varones indigenas, ante
el peligro de perder a sus mujeres y de que éstas

contaminen su sociedad, amargados y recelosos,
la confinan al seno de sus hogares. La reclusion
y marginalidad de la mujer indigena desde ese
momento serd una caracteristica de nuestra rea-
lidad. Sin embargo, la cultura e identidad origi-
naria sélo pudieron tener asegurada su reproduc-
cién y continuidad gracias a la madre que desde
su regazo fue comunicando, en nuestro idioma
y casi en clandestinidad, la tradicién ancestral
de conocimientos, literatura, arte, en resumen la
cosmovisién andina y amazdnica.

Ahora bien: ;cudl es el rol de la mujer indige-
na en la comunidad rural? Pese al patriarcalismo
andino que la sujeta, esta mujer, en la produccién
de su cultura, no encuentra graves interferencias.
El modelo chacha-warmi funciona para la comu-
nidad porque ella es productora de bienes, a pe-
sar de reproducir su condicién de sullka cancana.
Sin embargo la mujer aymara urbana, la mujer
que en su condicién de dirigente vive con un pie
en la ciudad y con un pie en el drea rural, al te-
ner que desenvolverse en un dmbito hostil, estd
obligada a generar una serie de estrategias que la
llevan generalmente a éxitos superiores al de su
pareja. Alcanzar esta situacidn, empero, tiene un
costo, el de sufrir una doble violencia: doméstica
y colonial; la primera generada por sus esposos y
la segunda por el sistema de dominacién. Aqui
estamos hablando de una doble explotacién y
discriminacién de la mujer indigena: una signada
por el sistema colonial y la otra de género.

En esta situacién la mujer genera formas
exquisitas de feminidad y cultura. No hay mis
que contemplar la moda femenina, la constan-
te modernizacién (entendida en los marcos ci-
vilizatorios andinos) de las danzas, la radio, la
comunicacién, el canto, etcétera. Esta mujer, si
bien no tiene las mismas habilidades que las teje-
doras jalqas de Chuquisaca, lleva en los eventos
mds importantes de su vida y de su cotidianidad

4 Concepto aymara: pacha, tiempo y kuti, devenir; devenir del tiempo.

Descolonizando el género a través de la profundizacion de la condicién sullka y mayt'ata |91



el tejido andino del aguayo, o sino, siguiendo la
tradicién andina, continda vistiendo lo que que-
da del antiguo vestuario chumbi (mantas, fajas).
El vestuario de la mujer estd lleno de simbolos
y el arte textil, que a decir de algunos antropé-
logos resulta una actividad conceptual como la
literatura o la pintura, comunica una forma de
percibir el mundo.

En las tejedoras comunarias, ésta actividad se
ha constituido en una de las tareas imprescin-
dibles de identidad aymara-qhiwchwa; pues los
tejidos revierten una expresién simbdélica de la
historia y tienen el poder de transportar hacia
un pasado lejano antiguo, traducido en leyendas
y mitos, que se van transmitiendo de generacién
en generacion. La mujer recrea toda esta tradi-
cién oral, a través del arte del tejido y la musica.

La mujer aymara, en su tradicién, su vesti-
menta y pujanza econdmica, sintetiza la simbo-
logfa andina y el avance del pueblo indigena ha-
cia un futuro mds digno y de autonomia. Tanto
las gestas heroicas, la produccién del arte como
la cotidianidad estén marcadas con la presencia
innegable de la mujer, desde el espacio del si-
lencio, mds que de la palabra. No hay duda que
somos las mujeres las portadoras del saber y el
conocimiento reproducido a través del idioma.

Los varones estdn mds expuestos a la acultu-
racién, situacién evidente en la vestimenta: ;qué
varén no se ha occidentalizado en su vestimenta?
De ahi que la mujer andina no es de ningtin modo
el puente de transicion de una identidad indigena
hacia una mestiza. La mujer, mds que el varén, es
la guardiana de la cultura y la identidad indigena.

Cuando decimos que la mujer cuida de su
reproduccién, no estamos pensando en que
guarda testimonios congelados en el tiempo,
sino que la cultura aymara, ghichwa, guarani,
yuracaré, guaraya y de otros pueblos, es viva.
Si la mujer transgrede normas impuestas por la
dominacién y por su sociedad, de ninguna ma-
nera deja su cultura.

92| Tinkazos | Investigaciones y Ensayos

En este sentido, la mujer indigena de las ciu-
dades como las comunarias comparten la res-
ponsabilidad de proyectar la cultura, basada en
la identidad, unas, como en el caso de las jalq'as,
cuidando la exquisitez artistica de los tejidos, y
otras, como las urbanas, anadiendo coqueteria y
una bisqueda incansable de elementos estéticos
para resaltar su belleza y feminidad.

El idioma, otro de los principales elementos
de la cultura indigena, ha hecho posible una co-
municacién generacional de la tradicién oral,
basado en cuentos y mitos. Su interaccién muy
intima con los hijos y su labor en el proceso de
socializacién ha hecho de la mujer la principal
propulsora del idioma; con la educacién de los
nifios desde el 4mbito familiar y hogarefio ha
permitido fundar las bases de una identidad in-
digena, basada en la diferencia.

Asimismo, ligado con el hogar y la materni-
dad, el conocimiento cientifico no fue descui-
dado. El saber de las parteras compite con toda
la sofisticacién de la medicina occidental. Las
mujeres hasta hoy resisten optando por su pro-
pia medicina y para esto son muchos los factores
que influyen: la distancia y la falta de caminos
impiden que una mujer en estado de embarazo
pueda llegar a un centro de salud, y si lo logra,
Ginicamente encontrard a una persona encargada
de la enfermerfa, entonces el sacrificio de traslado
fue inttil.

La mujer indigena, en sus diversos niveles de
organizacion y formacién lucha por liberarse de
la manipulacién politica y del paternalismo de
la accién social. La bisqueda de conformar una
sociedad donde el pluralismo sea norma de con-
vivencia es una de las grandes preocupaciones,
de ahi que aportamos a este proceso con nuestra
propia diferencia de género y de cultura. Pero
para que esto se convierta en realidad debe, antes
que nada, respetarse la diferencia, tanto por la
llamada sociedad global como por los propios
varones indigenas.



Participacién y democracia fueron palabras
huecas hasta hace poco, por cuanto eran ensesia-
das desde el pulpito de un paternalismo casi abe-
rrante. Hoy las pocas mujeres indigenas y mujeres
mestizas aliadas en este proceso, que podemos
hacer escuchar la voz de nuestras hermanas y de
nuestro pueblo, nos encontramos abriendo bre-
cha para que el pachakuti sea una realidad efectiva
y plena, y desde los niveles mds locales, se ha em-
pezado un proceso de autonomia basado en los
propios sistemas de organizacion social, econémi-
cay politica como es el ayllu’.

Entonces, el proceso de descolonizacién im-
plica esta mirada interna hacia las mujeres, en
sus formas de organizacién, sus conocimientos y
saberes en los distintos niveles de su vida cotidia-
nay publica, que parten de una lucha doméstica
y llegan hasta lo publico. El debate del sullka
cancafia implica también una mirada profunda
desde las mismas normas y reglas de conducta
propias a una vida colectiva, que equivale a una
reflexién mutua entre hombres y mujeres.

Jagirux jagirjamaw wunjaiia (toda persona
debe ser vista o considerada como persona),
cuando se refiere a persona se refiere tanto a la
mujer como al hombre, con todas sus potencia-
lidades y capacidades, entonces: ;cémo hacer
que se cumplan estos principios internos de la
misma comunidad?, el principio de la dualidad
se complementa con el principio sefialado? La
dualidad no significa antagonismo, sino contra-
rios que se complementan, y tiene su fundamen-
to en la filosoffa profunda de los pueblos, por
ejemplo: la vida y la muerte, el dia y la noche,
lo malo y lo bueno, arriba y abajo, izquierda y
derecha, hombre y mujer, reflejados en la divi-
sién del espacio territorial, comunidades o ay-
llus que pertenecen arriba, y comunidades que
pertenecen al territorio de abajo. Esta dualidad
y complementariedad se refleja en la vida de los

5 Sistema de vida de los pueblos indigenas.

hombres y las mujeres como en el espacio ritual
y simbdlico, deidades de arriba y deidades de
abajo, es decir que la dualidad da vida al univer-
so en su amplio entendimiento de la naturaleza.

Qbhip nayr untasaw sarnaqasia (se debe cami-
nar recordando el pasado para enfrentar el fu-
turo). El interés tiene que ver con el espiritu co-
lectivo de concepcién de mundo y construcciéon
de sociedad. Este espiritu se encuentra traducido
en ghip nayra (pasado futuro, atrds y adelante) y
tiene que ver con la recuperacién de la historia
basada en la oralidad fundamentalmente de la
mujer indigena, que sirve para rescatar y recons-
truir la historia de nuestros pueblos.

Qbip nayra es un método de conocimiento
basado en el concepto de nayra, cuya traducciéon
literal es gjos, pero que también significa pasado
(nayra pacha es tiempo, época antigua); una tra-
duccién conceptual al espafol es visidn, que in-
tegra la memoria del pasado al futuro, es decir es
la visién del futuro, que conlleva los profundos
sentimientos de ser. Entendido también como
la plenitud del suma qamana, la integralidad del
bienestar del ser humano, sea hombre o mujer,
traducido en bienestar econémico, social, cultu-
ral y politico, individual y colectivo.

Qbip nayra, a su vez, enfatiza en la visién y
voz propia como en su momento reclamé el cro-
nista mestizo Garcilaso de la Vega al referirse en
su “proemio al lector” frente a la interpretacion
“fuera de la propiedad” hecha por los cronistas
espafioles (Garcilaso de la Vega 1605:4); la voz
propia implica el esfuerzo de fortalecer el pensa-
miento propio, jiwas pac/)pa, Jiwas warmi (noso-
tros mismos, nosotras las rnujeres).

El énfasis puesto en la propiedad de la voz in-
digena en este caso de la mujer indigena, es tam-
bién una deconstruccién de los fundamentos de
la historiografia de la colonizacién para mos-
trar desde la perspectiva originaria al Abya Yala

Descolonizando el género a través de la profundizacion de la condicién sullka y mayt'ata | 93



como identidad, como un todo enfrentando su
proceso de afirmacién de derechos colectivos.
En nuestro caso, la tradicién oral (conocimien-
tos y saberes) como la historia oral son fuentes
que renuevan constantemente la reconstruccién
de la historia de los pueblos; la historia de vida
también ayuda a conocer la historia de una co-
lectividad (Mamani, 1989). La voz de las muje-
res es la fuente privilegiada de informacién que
cuenta y que nos marca hechos, sucesos e hitos
importantes a través incluso de la lectura silen-
ciosa del arte del tejido, los mitos, las leyendas y
los cuentos. Los ancianos y sobre todo las mu-
jeres guardan toda la sabidurfa que encierra la
memoria de los pueblos. Entonces la descoloni-
zacidn es precisamente este desmontaje colonial del
conocimiento hacia un conocimiento basado en los
saberes y conocimientos que guardan las mujeres.

Jagjamaw sartania, janiw awkin unraq aljanati
(se debe caminar como gente, no se debe que-
brar la honra de los mayores). El concepto de
gente se entiende como hombres y mujeres en
la misma condicién de seres humanos, con las
mismas responsabilidades, capacidades, fortale-
zas y debilidades, no conlleva ninguna sugeren-
cia a que debe ser el hombre o la mujer, sino se
refiere a ambos.

HACIA LA DESCOLONIZACION

No nos queda duda de que transitamos hacia pro-
cesos de descolonizacién. Sien la década de 1970,
las acciones de descolonizacién eran restringidas
por las condiciones limitadas en el ¢jercicio de la
libre expresion, es la intelectualidad indigena, a
pesar de la adversidad, la que mostré el rostro in-
digena en el Chuquiyawu Marka.

Aqui recordamos a Ramén Conde Mama-
ni, que desde la universidad de la calle, la plaza

Tupak Katari, en la ciudad de El Alto, o desde
la Garita de Lima o la plaza San Francisco en la
ciudad de La Paz, hacia que las palabras de Tu-
pak Katari volvieran a resonar: “nayaw jiwta,
nayxarusti, warankanaw kutinipxani”. Tambien
recordamos a Reymando Tambo y muchos otros
hermanos que pasaron al olvido y que ahora des-
cansan en el regazo de los apus y las awichas. Son
ellos quienes vivirdn en la memoria de cada uno
de nosotras y nosotros, porque aprendimos la
rebeldia y el compromiso de la restauracién del
Qullasuyu. Es en este transitar de la relacién es-
trecha entre lo urbano y rural, que estuvimos co-
nectados con Malku Apu Kamani, Andrés Jacha
Qullu, Apukamayu Rufino Phaxsi Limachi, Apu
Amawta Julidn Urgarte, Apu Mallku Leandro
Condori, Apu Amauta Domingo Jiménez, perso-
najes de quienes bebimos la historia desde abajo
y reconocimos la falsedad de una sola historia. En
términos de descolonizacién, lo que hicimos es el
desmontaje de la historia oficial, escrita para justi-
ficar su situacién de privilegio en el marco de una
educacién que nos obligan a aprender. Vemos con
pena que hoy en dia nuestros nifios, nifias y jove-
nes estén obligados a memorizar en las escuelas,
en los cuarteles, colegios y universidades una his-
toria inventada.

La lectura de algunos textos de épica indige-
na, especialmente los referidos a las rebeliones
anticoloniales, fue el acelerador ideolégico para
la formacién de grupos como 15 de Noviembre,
el Movimiento Universitario Julidn Apaza y el
Mink'a®, sobre todo éste tltimo, que permiti el
reencuentro con nuestra identidad desde las au-
las universitarias de la San Andrés. La conciencia
auténoma, todavia atin débil, requeria para su
fortalecimiento zambullirse en el pasado, cuanto
mds remoto mejor. El comienzo de la pesquisa
historiografica indigena, no puede entenderse

6 Al respecto existe una abundante bibliograffa. Véase Javier Hurtado, Katarismo (1986); Silvia Rivera, Oprimidos pero no vencidos

(2003); Xavier Albé y Esteban Ticona, Machaqa la marka rebelde (1998).

94| Tinkazos | Investigaciones y Ensayos



desligado de la necesidad colectiva de sobrevi-
vencia étnica.

El Movimiento Universitario Julidn Apaza
(MUJA) fue la fuente para el surgimiento de la
historiografia india/aymara. Sus aportes, tanto
individuales como colectivos, estuvieron orien-
tados por el objetivo de escribir la historia de
resistencia y lucha contra el colonialismo; sin
embargo, el interés no era meramente historio-
grifico, sino de cardcter tedrico, por cuanto su
comprension no sélo beneficiaba al conocimien-
to sino también a la formulacién de una accién
politica que apunte a su solucién.

En este camino se suman otras iniciativas
como la de Roberto Choque Canqui, que partié
bésicamente de la duda respecto a una narrati-
va, desde todo punto de vista extraia, incluso
dudando de nuestra fisonomia. Existia alguna
verdad en la paternidad de la “patria boliviana”,
personificada por los generales venezolanos Si-
moén Bolivar y José Antonio de Sucre y toda su
cohorte de mdrtires criollos’. Para probar aquello
fue necesario desarrollar un trabajo empirico en
los archivos: el rastreo no de la historia indigena,
sino de la historia criolla de la gesta. De ahi que
la investigacién nos permite rescatar a su vez la
historia de reconstruccion en este debate de pro-
cesos de cambio. Consideramos que es necesario
retomar las propuestas de reconstitucién de San-
tos Marka Tola y Nina Quispe, porque son parte
de un proceso actual, por el cual transitan los
ayllus, markas y suyus, tentas y capitanias, por-
que la descolonizacién implica la restauracién
del Qullasuyu, como la via para profundizar de
una manera mds apropiada la descolonizacién,
para el pais, para los pueblos y su gente en gene-
ral, y para esto es necesario recuperar los aportes
del movimiento indio, y el rol de las mujeres

indigenas, que lideraban al igual que las autori-
dades varones, y que en su condicién de cacicas,
tenfan el mismo rango de autoridad y decisién.

RECONSTITUCION Y
DESCOLONIZACION:
EL VALOR DE LO PROPIO

La reconstitucién y la restauracién es el proceso
de reconstruir la memoria, los conocimientos y
saberes del cual son fundamentalmente portado-
ras las mujeres. El recurso de la historia y el saber
interpretarla implica el didlogo permanente en-
tre jévenes hombres y mujeres con los ancianos
y las ancianas, los primeros escuchando y apren-
diendo y los segundos hablando, ensefiando y
también aprendiendo, porque los conocimien-
tos y saberes son innovadores. En esta perspecti-
va el aprendizaje es colectivo, un aprendizaje di-
rigido a nuevos protocolos de convivencia y did-
logo entre distintos actores sociales y politicos
del pais. Esta experiencia nos llevé a reconstituir
los ayllus, en base a la consulta al pasado y la
experiencia consustancial de las autoridades con
la mirada en sus titulos, los ghipis (los atados,
los bultos) por los que las autoridades lloraban.
El 14 de febrero de 1915, Santos Marka Tula
junto con otros caciques de La Paz, emprenden
un viaje a Sucre a pedir amparo y garantias para
sus gestiones y contactan caciques de otros de-
partamentos. Como consecuencia de estas ges-
tiones Santos Marka Tula es apresado el 13 de
octubre de 1917, acusado de sublevacién. Al
salir de la cdrcel comienza nuevamente a reunir
sus testimonios, tanto en las comunidades como
en las notarias, hasta que nuevamente le toman
preso en marzo de 1918. Poco tiempo después,
organiza un viaje por varios departamentos para

7 Existe una extensa produccion bibliogrifica que pretende explicar los fundamentos de la constitucién de la republica y, ante
todo, los origenes de la “nacionalidad”. Por ejemplo, Ramiro Condarco, Origenes de la nacién Boliviana (1977); Sabino Pinilla,
La creacién de Bolivia (1975); Humberto Visquez Machicado, Origenes de la nacionalidad boliviana (1975).

Descolonizando el género a través de la profundizacion de la condicion sullka y maytata | 95



recomenzar, incansable, la reconstruccién de sus
documentos. Cuenta Celestina Barco: “el titulo
era muy querido, por eso también mi papd, sa-
bia llorar por sus titulos. Habia peleas con los
Chuwa, por ese motivo a los titulos se habia
trasladado a la estancia del medio a la capilla.
Y después se habfan perdido. De eso mi papd
lloraba, diciendo los mejores documento se han
perdido” (THOA, 1988).

Los trdmites y papeleos tuvieron ocupados a
Santos Marka Tula en la ciudad de La Paz, du-
rante casi toda la campana del Chaco, entre tan-
to la situacién en su ayllu se habia tornado difi-
cil. Celestina Barco recuerda: “una anciana era la
que hacia ofrendas a los papeles, cuando Santos
Marka Tula salfa de las comunidades, con rum-
bo a la ciudad de Sucre o a Lima (Pert). Ella sa-
bia hacer volver del Chaco. Sabfa saltar fuerte en
la puerta de la capilla, llamando el espiritu de los
jovenes: “vengan, venga espiritu de los jovenes,
retornen, retornen —verdad habfa sido asi, por-
que empezaron a volver nomds” (THOA, 1988).
Asi Santos Marka Tula, se unié al clamor de las
mujeres de los ayllus, esposas, viudas y madres
de los jagis, enviados a la guerra del Chaco por la
fuerza, ciento de mujeres. Celestina Barco narra:
“Asi se juntaron las mujeres dice, entonces recla-
maron asi, ya no mds guerra, que paren esa gue-
rra, ya no sigan exterminando a nuestra gente,
asi Santos Marka Tula habia entrado a la ciudad
con 120 mujeres” (THOA, 1988).

Santos Marka Tula cayé enfermo y fue presa
fAcil para el enemigo, un 13 de noviembre de
1939. Celestina Barco cuenta: “de aqui se fue
con tos, como una peste, en eso mi suegra me
recriminaban: ‘mira tu padre esta mal, td sabes
refiirle nomds, eso no estd bien’””. Asi me dijo.
Desde esa vez se perdi6. Pero dicen que el tata
(cura de la hacienda de Santa Ana) Soria se le
llevé diciendo ‘yo te voy a curar, porque de aqui
se habia ido enfermo, por eso le habian llevando
diciendo: Don Santos yo te voy a cuidar, pero

96| Tinkazos | Investigaciones y Ensayos

habia sido para carnearlo” (karisifia, cortado
por el karisiri).

El esfuerzo de la reconstruccién de la histo-
ria a través de la biografia de Santos Marka Tula
nos muestra el rol de la mujer, desde el accionar
politico y ritual y, a la vez, como portadora de
conocimientos. Nuevamente ac4 son los ancia-
nos y las ancianas la fuente de consulta, que nos
lleva a la autoeducacién, especialmente aquella
referida a la organizacién, formas de gobierno
propio, formas de resolucién de conflicto, for-
mas de participacién, donde obviamente la mu-
jer debe tener un rol principal.

CONCLUSIONES

Hemos revisado la teorfa feminista para com-
prender cémo el género puede ser recuperado
como un instrumento politico que nos permita
aproximar de mejor forma la condicién de mi-
noridad de las mujeres y, con ésta, su condicién
de dominacién. Revisamos los testimonios de la
aun existente discriminacién contra las mujeres,
hemos revisado las conquistas y expresiones his-
téricas del movimiento indigena, donde las mu-
jeres, al vaciar sus conocimientos, apuntan hacia
la verdadera descolonizacién.

La descolonizacién implica el esfuerzo de
reconstruir la historia, que es la base para la
recuperacion de la identidad y, con ella, la au-
toestima de las mujeres indigenas, campesinas y
afrodescendientes; ghip nayra qhip fiawi implica
mirarse en el espejo de la historia, para reenca-
minar el zhagi (camino); el cumplimiento del
ejercicio del camino implica la articulacién de
varios actores, como son las autoridades hom-
bres y mujeres que en su condicién de chacha
warmi, reconstituyen el pensamiento qulla ex-
presado en el concepto de qamafia o jakawi, para
el buen vivir.

El pasar de la condicién de sullka y mayta-
ta, a una condicién de voluntad propia, implica



trabajar en la autoestima de la mujer indigena,
afro y campesina; facilitar procesos y compartir
con ellas hacia la conquista del amuyu (razén)
y el piqi (cabeza). Implica la transgresién de la
norma, hacia un pensamiento con razén de ser,
un pensamiento con ajayu (espiritu) y gamasa
(voluntad propia).

Entonces el género, al descolonizarse, hace
esfuerzos concretos para que sean las mujeres
indigenas, originarias, campesinas y afrobolivia-
nas quienes nombren sus propias categorias de
subordinacién, puedan recuperar su historia y
cumplan su misién en situacién de igualdad y

libertad.

BIBLIOGRAFIA

Aldunate, Victoria

2010 Una vida sin violencia: Sin despatriarcaliza-
cion, no hay solucion. www.kaosenlared.net. Revisado
el 22 de abril de 2010.

Aron, Raymond
1961 Dimensiones de la conciencia histérica. México:
Fondo de Cultura Econémica.

CADIC
2010 Encuentro Nacional de Mujeres Afro Bolivianas.
Documento interno de trabajo. La Paz, Bolivia.

CEMIG

2010 Taller de fortalecimiento de liderazgo de mujeres
Guarayas. Documento interno de trabajo. Santa Cruz,
Bolivia.

CONAMAQ
2010 Documento interno de trabajo sobre el Chacha
‘Warmi. Marzo. La Paz, Bolivia.

CPESC
2010 Taller sobre la ley de Deslinde Jurisdiccional.
Documento interno. Abril. Cochabamba, Bolivia.

Congreso Nacional de Autoridades Originarias de los
Ayllus-Comunitaria del Pueblo Aymara
1986 Memoria. Potosi, del 4 al 6 de diciembre.

Choque, Marfa Eugenia

1999 La participacién de la mujer en la defensa de los
derechos indigenas. Publicado en archivos del THOA.
La Paz: THOA.

2009 Participacién politica de la mujer indigena: Retos
y desafios. Publicada en cuadernos para el Programa
Inclusién de Género, Raza y Etnia en Programas de
Pobreza. La Paz: UNIFEM.

Choque, Roberto

1979 La situacién social y econdmica de los revolucio-
narios del 16 de julio de La Paz. Tesis de licenciatura.
La Paz, UMSA.

Cieza de Ledn, Pedro
1986 Crénica del Perii Primera Parte. Lima: Pontificia
Universidad Catdlica del Perd.

Fernindez, Silvia

2009 Guia operativa para la transversalizacion de la
Igualdad de Género en la Planificacion Sectorial del
Desarrollo. La Paz: Gente con Talento.

FENATRAHOB
2010 Reformulacién de la Ley 2450. Documento
Interno de trabajo. Febrero, La Paz, Bolivia.

Garcilaso de la Vega
2001-1605 Crénicas de Garcilazo de la Vega. México:
Edicién Fondo de Cultura Econémica.

Lagarde, Marcela
1996 Género y feminismo. Primera Edicién. Espana:
Grafistaff Ediciones.

Mamani, Carlos
1989 Metodologia de la Historia Oral. La Paz: THOA.

Paredes, Julieta
2010 Hilando fino. La Paz: DED.

THOA

1988 El Indio Santos Marka Tula, cacique principal de
los ayllus de Qallapa y apoderado general de las comuni-
dades originarias de la republica. La Paz: THOA.

Titu Cusi Yupanqui
1992 Instruccién al Licenciado Lope Garcia de Castro.
Lima: Pontificia Universidad Catdlica del Per.

Descolonizando el género a través de la profundizacion de la condicién sullka y mayt'ata | 97



%MWF.W‘-;“"““H‘“""“"’ 3 &-\

Romanet Zirate. Sin titulo. Lipiz sobre papel. 2009




