
   

T'inkazos. Revista Boliviana de Ciencias

Sociales

ISSN: 1990-7451

fundacion@pieb.org

Programa de Investigación Estratégica en

Bolivia

Bolivia

Choque Quispe, María Eugenia; Mendizabal Rodriguez, Mónica

Descolonizando el género a través de la  profundización de la condición  sullka y mayt´ata

T'inkazos. Revista Boliviana de Ciencias Sociales, núm. 28, 2010, pp. 81-97

Programa de Investigación Estratégica en Bolivia

La Paz, Bolivia

Disponible en: http://www.redalyc.org/articulo.oa?id=426141570005

   Cómo citar el artículo

   Número completo

   Más información del artículo

   Página de la revista en redalyc.org

Sistema de Información Científica

Red de Revistas Científicas de América Latina, el Caribe, España y Portugal

Proyecto académico sin fines de lucro, desarrollado bajo la iniciativa de acceso abierto

http://www.redalyc.org/revista.oa?id=4261
http://www.redalyc.org/revista.oa?id=4261
http://www.redalyc.org/revista.oa?id=4261
http://www.redalyc.org/articulo.oa?id=426141570005
http://www.redalyc.org/comocitar.oa?id=426141570005
http://www.redalyc.org/fasciculo.oa?id=4261&numero=41570
http://www.redalyc.org/articulo.oa?id=426141570005
http://www.redalyc.org/revista.oa?id=4261
http://www.redalyc.org


Descolonizando el género a través de la profundización de la condición sullka y mayt´ata |81

María Eugenia Choque Quispe1

Mónica Mendizabal Rodriguez2

Descolonizando el género a través de la 
profundización de la condición sullka y mayt´ata 
Decolonizing gender theory through the deepening of the 

condition sullka and mayt´ata

La conciencia de dominación de las mujeres indígenas, originarias, campesinas 
y afrobolivianas ha sido abordada desde espacios e instrumentos que el género 
ha reivindicado como propios, olvidando el reconocimiento de la minoridad y la 
condición de préstamo de la mujer. Las autoras proponen trabajar esta condición 
para que sirva de espejo, para transgredir la norma hacia la recuperación de la 
historia, la construcción de identidad como pueblo y para reforzar la autoestima 
de la mujer como sujeta con razón y voluntad propia.

Palabras clave:  género / movimiento feminista / condición de la mujer / descoloniza-
ción  / mujeres indígenas - originarias-campesinas-afrobolivianas / identidad cultural

Awareness of the domination of indigenous, rural and Afro-Bolivian women 
has been addressed using spaces and methods that gender theory has claimed 
for itself, forgetting to recognise women’s condition as minors who are also 
on loan. The authors of this article propose to work on this condition so that it 
serves as a mirror, to transgress the norms with the aim of recovering history, 
constructing identity as a people and reinforcing women’s self-esteem as 
rational subjects with a will of their own.

Keywords: gender / feminist movement / conditions of women  / decolonisation 
/ indigenous–rural–afro-bolivian women / cultural identity

1	 Maria Eugenia Choque es especialista en Historia Andina. Representa al Centro de Estudios Multidisciplinarios Ayma-
ra. Actualmente trabaja en el Fondo de Desarrollo de las Naciones Unidas para la Mujer, UNIFEM. Correo electrónico: 
Choque17@hotmail.com. La Paz - Bolivia.

2	 Mónica Mendizabal es especialista en Estudios de Género. Actualmente trabaja en el Fondo de Desarrollo de las Naciones 
Unidas para la Mujer, UNIFEM. Correo electrónico: monicamendizabal@gmail.com. La Paz - Bolivia.

Fecha de solicitud: abril de 2010
Fecha de recepción: mayo de 2010

Fecha de aceptación y versión final: junio de 2010
T’inkazos, número 28, 2010,  pp. 81-97, ISSN 1990-7451



82|  | Investigaciones y Ensayos

Después de un largo proceso de reflexión sobre 
el tema de género y su intervención con mujeres 
indígenas, originarias, campesinas y afrobolivia-
nas, presentamos nuestro análisis en este artícu-
lo3, donde reivindicamos el carácter político del 
género, retornando a sus orígenes, el feminismo, 
y planteamos una aproximación a su manejo 
dentro de las intervenciones de la cooperación 
internacional. 

En este punto profundizamos la tensión exis-
tente entre las actuales reivindicaciones de géne-
ro de las mujeres indígenas comparadas con las 
de las mujeres de clase media. De esta tensión 
surgen dos condiciones: la una de minoridad y 
la otra de préstamo de la mujer indígena. Ana-
lizamos cómo éstas se expresan en la institucio-
nalidad, reconocida como el chacha warmi y su 
influencia en el ejercicio del poder local. 

Finalmente, planteamos que el horizonte de 
liberación pasa por la descolonización del géne-
ro –recuperando su rol vital político– pero tam-
bién por la recuperación de las propias voces y 
la historia de las mujeres indígenas, originarias, 
campesinas y afrobolivianas. Es en la reconsti-
tución de la historia propia y la descolonización 
donde podremos ser facilitadoras para un pro-
ceso de reflexión libertario y emancipatorio de 
las mujeres indígenas, originarias, campesinas y 
afrobolivianas, como expresión de un verdadero 
diálogo intercultural. 

El género como instrumento 
político del feminismo 

Para quienes conocen los alcances del género 
como instrumento del feminismo, no le son aje-
nos sus orígenes, la teoría occidental feminista 
y sus diferentes vertientes. El feminismo es una 
teoría occidental que deriva del post humanismo 

y de la filosofía occidental donde el postulado 
principal es el reconocimiento de la desigualdad 
producto de la diferencia sexual entre hombres y 
mujeres y su lucha por su transformación. Para 
feministas como Marcela Lagarde, el feminismo 
es la corriente teórica que denuncia la condición 
de desigualdad y de dominación de las mujeres y 
promueve intervenciones sostenidas para rever-
tir esta situación (Lagarde, 1996:33). 

Ahora bien, el feminismo tenía que insertarse 
en la vida cotidiana, en la política pública y pre-
sentar resultados concretos, y para esto identifica y 
desarrolla un instrumento analítico que denuncia 
las brechas y desigualdades (estructurales la mayo-
ría de ellas) entre hombres y mujeres: el género. 

Entonces el género, como instrumento de de-
nuncia del feminismo, mide, cuantifica la brecha 
y propone intervenciones para revertirla. Es un 
instrumento politizado, si comprendemos que la 
política existe por el bienestar común, el género es 
el instrumento para revertir las desigualdades. En 
nuestra práctica, a diferencia de lo que afirman 
las feministas radicales - autónomas, el género, 
como instrumento político del feminismo, per-
mite visibilizar las brechas, identificar los espacios 
y las estrategias de reversión de desigualdades y 
diseñar las acciones que revertirán la condición. 
Adicionalmente es político porque reconoce en su 
interior al activismo feminista identificando in-
tervenciones y sosteniendo las mismas con el fin 
último de denunciar la desigualdad. Su objetivo 
es empoderar a las mujeres y profundizar el reco-
nocimiento societal (con todos sus instrumentos) 
de la desigualdad. ¿Acaso no es político el acto 
de constituirse responsable ante la cosa pública? 
¿Y acaso no es político el reconocer que la vida 
privada es también asunto público? 

El género se responsabiliza ante la cosa pú-
blica porque no sólo la devela, la cuestiona, deja 

3	 Las opiniones aquí vertidas son de exclusiva responsabilidad de las autoras y no así de la agencia del Sistema de Naciones Unidas 
donde actualmente trabajan (nota de las autoras).



Descolonizando el género a través de la profundización de la condición sullka y mayt´ata |83

en evidencia la desigualdad, sino también por-
que asume responsabilidades como instrumento 
–tecnocrático sí– para promover la igualdad. 

Junto a la necesidad de recuperar esta fuerza 
inicialmente transgresora del género vinculada 
al feminismo reconocemos que la creciente uti-
lización de la perspectiva de género en la elabo-
ración de interpretaciones, diagnósticos y polí-
ticas públicas ha permitido la visibilización de 
las mujeres, de su problemática y las estrategias 
para su emancipación. Sin embargo, junto a esta 
visibilización también existe un desgaste por el 
reduccionismo con el que se lo ha manejado y 
por las distorsiones del discurso y la práctica en 
el transcurso de los años. 

El vínculo que se hace de género con la exclu-
siva intervención de las mujeres ha despolitizado 
el instrumento y, como dice Lagarde, “ha muti-
lado teórica y filosóficamente de sus supuestos 
subversivos y transgresores al convertir esta pers-
pectiva en algo neutro y casi caritativo” (Lagarde, 
1996:21). Esta separación del paradigma feminis-
ta, para la autora y para nosotras, ha sido costosa. 

Para las feministas autónomas y radicales el 
género se ha convertido más bien en ese instru-
mento despolitizado del feminismo. Para ellas 
comprender al género únicamente como un ins-
trumento técnico es, a su vez, “un instrumento 
tremendamente patriarcal porque despolitiza 
el feminismo” (Aldunate, 2010: 1). Si bien re-
conocen sus orígenes en la teoría feminista y su 
razón de ser en la denuncia de las opresiones de 
las mujeres, también aluden a la despolitización 
del género a partir de los años sesenta y setenta, 
cuando el movimiento de mujeres de clase media 
latinoamericana “lo apropia para imponer polí-
ticas públicas neoliberales” (Paredes, 2010:20). 
Apoyan sus afirmaciones en las corrientes del fe-
minismo liberal que a partir de los años ochenta 
y noventa llegaron con mayor fuerza, y es que la 
preocupación de ese entonces era llenar el aparato 
estatal de políticas públicas a favor de las mujeres 

para inicialmente promover el reconocimiento de 
la desigualdad. La política pública jugaba ahí muy 
bien su rol y era el de tratar el tema común: lo pú-
blico promoviendo normas que limiten su alcan-
ce con un impacto punitivo en caso de necesidad. 

Hasta aquí el género seguía perdiendo fuer-
za política porque precisamente no reconocía 
en su interior el elemento vital que promovía la 
desigualdad: la clase y el origen étnico. 

Esta tensión (género como instrumento del 
feminismo y su despolitización) volvió los pri-
meros años del gobierno del presidente Evo 
Morales para poner por encima de la tensión los 
elementos vitales que recuperan el carácter po-
lítico del género: la desigualdad en términos de 
clase, etnia y en términos de un sistema estruc-
tural injusto que impuso a las mujeres indias, 
originarias, campesinas y afrobolivianas el peso 
del colonialismo y el patriarcado en sus cuerpos, 
haciéndolas mucho más marginales y excluidas 
que las mujeres de clase media. 

Nadie puede negar esta desigualdad y el ma-
yor impacto del colonialismo y el patriarcado en 
los cuerpos de unas por encima de las otras. Y 
aquí nos permitimos una licencia: el descubrir 
esas formas de opresión de una clase sobre otra, 
se constituye en un acto íntimo de reconoci-
miento de clivaje doloroso personal, producto 
de vivir con hombres y mujeres (pero sobre todo 
mujeres) la masacre, el miedo y los efectos de la 
violencia política. Sólo vivir un trauma de estas 
dimensiones puede sacar el velo de los ojos que 
la clase y sus prácticas inconscientes nos impone; 
solamente vivir el trauma y compartir el dolor de 
la muerte, puede hacer comprender que la piel 
blanca frente a la piel indígena, en el país, había 
tenido un valor superior; que las relaciones so-
ciales y las estructuras de poder se habían cons-
truido en base a ese hecho; que lo económico, 
político y cultural se había estructurado en base a 
ese pigmento azaroso. Al reconocer esta desigual-
dad fáctica y no permitir que la justificación a los 



Romanet Zárate. Sin título. Tinta sobre papel. 2009



Descolonizando el género a través de la profundización de la condición sullka y mayt´ata |85

hechos se apodere de la conciencia, abstrayéndo-
nos de la realidad, junto a la profunda vergüenza, 
es que reconocemos, a su vez, el uso discrecional 
del instrumento “género” por unas, sin escuchar, 
mirar y dar un paso a un costado para que sean 
las otras quienes reivindiquen ahora sus deman-
das y necesidades y, por lo tanto, construyan sus 
propios caminos de liberación.  

Después de esta licencia, consideramos que 
son cada vez menos las diferencias que nos di-
viden con las feministas autónomas, con las 
indias, con las afrodescendientes y las campesi-
nas, porque como ellas, nosotras hemos vivido 
subordinaciones de género, también de clase y 
etnia. Aunque con algunas la clase nos diferen-
cie, nos une las mismas opresiones de género.

Entonces preguntamos: ¿existe algo más políti-
co que promover la emancipación de las mujeres 
reconociéndose sujetas de la transformación indi-
vidual y societal? Y es que ellas, las mujeres indíge-
nas, originarias, campesinas y afrodescendientes, 
a la par de ser protagonistas del resurgimiento de 
la identidad y conciencia indígena, no sólo ponen 
en debate la cuestión de género sino que eviden-
cian la ineficacia de la política pública hasta ahora 
construida con ese enfoque. Como Fernández nos 
dice “tanto el conflicto de género como la cues-
tión étnica contribuyeron a ocultar el contenido 
de clase y dominación colonial de las políticas 
públicas” (Fernández, 2009:15). En el análisis de 
la instancia que actualmente se ocupa de los asun-
tos de género, el Viceministerio de Igualdad de 
Oportunidades, se ha perdido de vista el camino 
procesual que hay que seguir para desmontar el 
patriarcado y el colonialismo, quizás porque su 
única mal entendida función es producir la po-
lítica pública. Y es que el primer paso proviene 
del reconocimiento de la desigualdad haciéndola 
consciente en el discurso y en la vivencia de la ma-
yoría de las mujeres, posteriormente sigue la im-
plementación de instrumentos y políticas públicas 
que a nivel discursivo plantean “el desmontaje de 

estructuras de poder estatal, laboral, de control de 
la sexualidad, de ideologías y de formas de conoci-
miento y saberes” (Fernández, 2009:15). 

La crítica no se dirige al horizonte de salida, 
que no tiene nada de malo; más bien se encuen-
tra en el plano de las buenas voluntades, más 
que de la realidad concreta… ¿Acaso no se tra-
taba de promover un verdadero diálogo inter-
cultural y por lo tanto del reconocimiento del 
daño y la reparación del mismo? Pero esto no 
se lo puede hacer desde nuestras voces, nuestros 
códigos y nuestros instrumentos, sino más bien 
son ellas las que tienen que apropiarse de este 
objetivo reconociendo la desigualdad que su en-
torno cultural promueve, reconociendo sus re-
laciones con sus compañeros varones y volvien-
do a reconocer el punto de partida diferenciado 
en el que se ubican con relación a los varones de 
sus comunidades. 

El género utilizado por la 
cooperación internacional

Ahora bien, necesitamos desarrollar la idea del 
feminismo liberal para comprender cómo éste 
no ha podido recoger la diversidad planteada (al 
final de lo que se trata es de reconocer que las 
mujeres de clase media que enarbolan el femi-
nismo liberal no recogen ni la voz ni las deman-
das y menos la realidad de las mujeres indígenas, 
originarias, campesinas y afrodescendientes) y, 
ante esta imposibilidad, cómo es todavía posible 
enriquecer este feminismo con la práctica actual. 

Dentro de las distintas corrientes del femi-
nismo, una de ellas, la que promueve el trabajo 
dentro de la política pública y su inserción en el 
aparato de gobierno, su vínculo con la sociedad 
civil y el beneficio que de ella se desprende, es el 
feminismo liberal. Este tipo de feminismo confía 
que los resultados en la política pública y en la 
responsabilidad del Estado en distintos ámbitos 
–educación, salud, producción u otros– tendrán 



86|  | Investigaciones y Ensayos

impacto porque su capacidad de réplica estaría 
asegurada por su mera existencia. 

Un representante de ese feminismo es el Fon-
do de Desarrollo de las Naciones Unidas para 
la Mujer (UNIFEM), agencia no residente del 
sistema, que inició el año 2007 el Programa In-
clusión de Género, Raza y Etnia en Programas 
de Reducción de Pobreza. Este es un programa 
regional vigente que culminará el año 2013. El 
proyecto consiste en la promoción sistemática 
de la incorporación de las dimensiones de igual-
dad de género e igualdad racial y étnica en los 
programas y proyectos, gubernamentales y no 
gubernamentales, de lucha contra la pobreza y 
la desigualdad social, en cuatro países de Latino-
américa, en los cuales las poblaciones femeninas 
negra e indígena son altamente significativas.

Lo que el proyecto había previsto, enriqueci-
do por la intensidad y la dimensión con la que 
hemos trabajado, fue el empoderamiento de las 
mujeres –en este caso indígenas, campesinas y 
afrodescendientes– expresado en el reconoci-
miento inicial de la desigualdad, en la verba-
lización de esa desigualdad, en el testimonio 
concreto de las mujeres, en la apropiación de 
competencias y conocimientos, en el ejercicio 
de éstos y en la capacidad de reconocer el pun-
to de partida en el que se encuentran. Es este 
punto de partida el que hemos profundizado, 
pero no desde nuestra posición de mujeres de 
clase media –de distintos orígenes– sino desde el 
discurso de ellas, desde su experiencia, desde su 
propio reconocimiento de la desigualdad, desde 
la vivencia de la discriminación y la exclusión, 
desde sus heridas coloniales y patriarcales. 

Chacha/warmi: estructura 
organizacional

Las heridas patriarcales se evidencian en el ac-
ceso a los cargos de ejercicio de poder en las co-
munidades, lo que se conoce como el Ejercicio 

Dual del Gobierno Originario (EDGO); son 
las estructuras de las autoridades originarias que 
consignan el ejercicio de la participación políti-
ca en condiciones de desigualdad precisamente 
por el autoritarismo y machismo comunal. Las 
autoridades mujeres reconocen la existencia del 
chacha warmi, como una estructura dual me-
diante la cual ambos, marido y esposa, ejercen 
autoridad. El chacha warmi es un espacio de 
sabiduría pero que sitúa a las mujeres en el es-
pacio ritual más que en la toma de decisiones. 
María Eugenia Choque nos confirma lo anterior 
cuando dice: “el espacio ritual, es de la mujer, 
la preparación de la fiesta es responsabilidad de 
ella y por esto tiene mayor facultad incluso de 
decir mi fiesta, mi cargo” (Choque, 1999:73). 
Sin embargo, junto a este rol, cuando nos dispo-
nemos a escuchar atentamente lo que dicen las 
mujeres, evidenciamos que existen las unas que 
desean formarse y, por lo tanto, confirmar ese 
deseo a “su tata”, y están las otras que se sienten 
angustiadas y presionadas por la obligación de 
ejercer autoridad, así lo demuestran los testimo-
nios en el Consejo Nacional de Ayllus y Markas 
del Qullasuyu (CONAMAQ) en el taller sobre 
Chacha Warmi que se promovió al interior del 
Programa Incorporación de Género, Raza y Et-
nia en Programas de Pobreza en Bolivia. 

Unas dicen: “nuestros t`atas (esposos) pien-
san que queremos hablar mal de ellos” (CONA-
MAQ, testimonio 2010); otras afirman: “quere-
mos aprender más, para ejercer mejor nuestros 
cargos” (Idem.), pero están las que, con lágrimas 
y ahogo, verbalizan la angustia de la presión 
que se ejerce sobre ellas de la siguiente manera: 
“Yo no quería venir, yo quería quedarme con 
mis wawitas… solas las he dejado” (Idem.). 
Están también las que temblando y obligadas 
hablan ante la mirada atenta y fija de su pareja 
hombre. En esta reflexión hemos encontrado 
ambas posiciones: liderezas que cuentan con el 
apoyo de sus parejas y en ellas se rebela amplia 



Descolonizando el género a través de la profundización de la condición sullka y mayt´ata |87

independencia, hasta mujeres sojuzgadas y aun 
intimidadas por la costumbre, la tradición y la 
imposición comunitaria. 

El racismo y la minoridad se evidencia y ex-
presa en las compañeras afrodescendientes. En 
su último Encuentro Nacional de Mujeres Afro-
descendientes, realizado el 15 de abril de 2010 
en la ciudad de La Paz, conocimos por los tes-
timonios que la discriminación y la exclusión 
toman formas crueles y se acercan a prácticas de 
esclavitud. La piel morena y negra es lamenta-
blemente una licencia para el peor de los atro-
pellos: la violencia y el abuso sexual. Las mu-
jeres afrodescendientes describen: “el ser mujer 
negra o de color es para los hombres sinónimo 
de esclavas y sirvientas sexuales” (CADIC, testi-
monio 2010); “el hombre no deja que la mujer 
tenga vida propia, por ser negra, es tratada como 
su esclava, cualquier descuido es castigado y 
debe someterse a sus órdenes y cualquier servicio 
sexual que el desee” (Idem.). Este reconocimien-
to recientemente más profundizado de la diver-
sidad étnica en las mujeres afrobolivianas les ha 
permitido realizar el vínculo inmediato con la 
necesidad de que sean también sus derechos los 
que se les reconozcan. El reconocimiento de su 
particularidad como colectivo de mujeres dentro 
de una sociedad afro es  un avance importante.  

Otro grupo de mujeres que recibe de la socie-
dad el trato de menores, incapaces y dependien-
tes, por lo tanto sujetas a diferentes maltratos, 
son las trabajadoras del hogar. Este sector es una 
bisagra entre una todavía sociedad racista y dis-
criminadora frente a una mayoría indígena. Son 
mujeres que por su origen, por sus limitaciones 
económicas y por las escasas oportunidades edu-
cativas que han tenido ejercen inicialmente el 
servicio doméstico al verse obligadas a migrar 
a las ciudades. Posteriormente, descubren la 
posibilidad de estar afiliadas en sindicatos, que 
de una u otra manera las organizan alrededor 
de la defensa de sus derechos. En este grupo de 

mujeres y por el carácter del trabajo –privado en 
esencia– percibimos (producto de la observación 
y escucha atenta de las autoras en los talleres 
promovidos) actitudes de minoridad y desprecio 
de la sociedad hacia ellas, frente a un cada vez 
mayor proceso de independencia institucional. 

La reformulación de la Ley 2450 del Trabajo 
Asalariado del Hogar relatado por ellas demues-
tra esto último. Una de sus liderezas nos dice: 
“incluir la especialización en el trabajo de la tra-
bajadora del hogar es el instrumento que hemos 
definido nosotras para hacer que los empleadores 
valoren nuestro trabajo” (Federación Nacional de 
las Trabajadoras del Hogar, testimonio 2010). 

Las mujeres del Oriente son otra muestra de 
cómo se estructuran las sociedades alrededor de 
la idea de incapacidad y de subordinación. La 
sociedad en su conjunto y los mecanismos de 
relacionamiento existentes en ella están cons-
truidas para no permitir el cambio ni la transfor-
mación de los roles asignados a hombres y mu-
jeres. Hemos establecido vínculos con mujeres 
jóvenes, dirigentes, liderezas que a sus 20 años 
cuentan ya con más de cuatro hijos. Las muje-
res del Oriente denuncian en sus testimonios la 
desigualdad expresada en prácticas perversas en 
contra de ellas. Una lidereza con mas de 15 años 
de experiencia dirigencial nos cuenta: “y la mu-
jer no era capaz de decidir por ella, pobrecita si 
lo hacía, al día siguiente tenía toda la cara, los 
pies y las manos con moretes, ni hablar del vien-
tre y la espalda” (Central de Pueblos Étnicos de 
Santa Cruz, CPESC, testimonio 2010). La vio-
lencia es el mecanismo que queda más a la mano 
para impedir la independencia de la mujer. 

En el caso de las mujeres indígenas guarayas, 
organizadas en la Central de Mujeres Indígenas 
Guarayas (CEMIG), se realizaron talleres de 
debate sobre su situación  tanto en el ámbito 
privado como público. Los testimonios son una 
muestra de cómo muchas mujeres afrontan si-
tuaciones de violencia. El esfuerzo por salir del 



88|  | Investigaciones y Ensayos

seno familiar hacia un espacio público organi-
zacional, pasa por la aprobación de la pareja, y 
cuando se encuentra en el ámbito público, su 
participación es objeto de debate y crítica, por 
cuanto las autoridades varones “aún no ven con 
buenos ojos, el involucramiento de las mujeres 
en el proceso organizacional” (CEMIG, testi-
monio 2010). Si bien la lucha por la defensa de 
sus derechos recae en hombres y mujeres,  son 
los varones quienes tienen una participación 
más visible.

El proceso de liderazgo para las mujeres gua-
rayas, que habitan en la Tierra Comunitaria de 
Origen conocida como tierra Guaraya (TCO), 
ubicada en el departamento de Santa Cruz, pre-
senta dificultades al salir del ámbito privado al 
organizativo, como las encargadas de la alimen-
tación para la dirigencia marchista que, con el 
transcurso del tiempo,  poco a poco pasaron a 
ser la fuerza activa del movimiento indígena en 
el Oriente. El logro de las mujeres indígenas gua-
rayas ha sido involucrarse, juntamente con sus 
hijos e hijas, en la reivindicación organizacional. 
La mayor parte del tiempo en las marchas las 
mujeres caminan con sus pequeños hijos e hijas.

En la Central de Pueblos Nativos Guarayos 
(COPNAG), organización mixta que aglutina a 
hombres y mujeres, cuya representación recae ge-
neralmente en los hombres, llevó varios años de 
lucha interna lograr que las mujeres accedan a ser 
parte de la dirección de la organización. Así se eli-
gió a la primera mujer, Elida Urapuca, a la cabeza 
de la COPNAG, y así fueron incorporando a lí-
deres jóvenes. Este trabajo de unidad ha llevado a 
la conformación de la Central de Mujeres Indíge-
nas del Beni, cuya dirección, actualmente, se en-
cuentra en manos de una mujer joven, que ha lo-
grado incorporar  a las mujeres liderezas mayores 
en un diálogo intergeneracional de aprendizaje a 
través de las historias de vida, conociendo la his-
toria de lucha y sufrimiento de las mayores, para 
ser aceptadas primero dentro de la organización 

mixta y, posteriormente, para la consolidación de 
la misma organización de mujeres.  

La reivindicación de derechos es una lucha 
continua desde el hogar, luego pasa a los es-
pacios en la organización y se da, con mayor 
fuerza, en el mundo externo, con las empresas 
forestales, madereras y otras que continuamente 
vienen asechando sus territorios. 

Las mujeres yuracarés viven a lo largo del río 
Chapare bajo la jurisdicción de los municipios 
de Villa Tunari y Chimoré del departamento de 
Cochabamba. Esta extensión es una de las Tie-
rras Comunitarias de Origen (TCO) con mayor 
riqueza de recursos territoriales, sin embargo, 
por la dificultad de acceso –la única vía es el río 
Chapare–, las condiciones de vida de la mujer 
yuracaré son de total abandono. Son poblacio-
nes con pocas oportunidades de educación, so-
bre todo las niñas, quienes desde temprana edad, 
a los 12 y 13 años, tienen su primer hijo/a, y a 
sus 15 ó 17 van por el segundo embarazo. En la 
zona, un aula alberga a dos o tres cursos, con un 
sólo maestro o maestra. Las oportunidades para 
el liderazgo femenino son escasas en regiones tan 
alejadas como la TCO yuracaré. 

La estructura organizativa se funda en la fi-
gura del cacique, quien es la cabeza de la repre-
sentación. Hasta la fecha, en la historia del pue-
blo yuracaré, se ha dado la asunción de una sola 
mujer indígena al rol de cacique, y para llegar al 
mismo se tuvo que sensibilizar a su pareja. Hoy 
se mantiene en su liderazgo a pesar de las críticas 
y reproches de las mismas mujeres. 

Desde el espacio laboral e institucional del 
programa Pobreza del Fondo de Desarrollo de 
las Naciones Unidas para la Mujer, se evidencian 
dos condiciones que en aymara describen muy 
bien la posición de las mujeres indígenas, origi-
narias, campesinas y afrodescendientes: la sullka 
(minoridad) y la mayt´ata (prestada).

Ambos términos han sido reflexionados por 
María Eugenia Choque. Sus trabajos sobre el 



Descolonizando el género a través de la profundización de la condición sullka y mayt´ata |89

tema de inequidad de género en la mujer indí-
gena giran alrededor de la condición social de 
sullka (en aymara, minoridad). Para Choque, 
“esta condición muestra cómo la cultura aymara 
basa sus relaciones de desigualdad mediante una 
forma muy sutil de encubrir la subordinación y 
marginación de la mujer” (Choque, 2009:10). 
Este grado menor de la mujer en la comunidad 
tiene sus raíces en la educación donde se repro-
duce las condiciones subjetivas de relaciona-
miento social en las familias, en el paso de la au-
toridad paterna a la autoridad del marido. Esta 
condición de minoridad es también compartida 
por los hijos/as en las comunidades. 

Por otra parte existe la condición de prestada: 
mayt`ata, término que se refiere a aquello que no 
es propio, es decir, prestado. Choque nuevamente 
nos dice que “es en la esfera doméstica que la mu-
jer se constituye un ente no propio, que no es de la 
familia… entonces la inversión en su crianza debe 
ser mínima” (Choque, 2009:10). Esta condición 
se reproduce cuando la mujer sale del seno de la 
familia para caer en el seno del hogar del marido. 

Ahora bien, de eso se trata precisamente, de 
reconocer que las mujeres indígenas, originarias, 
campesinas y afrobolivianas parten de puntos 
diferenciados y de condiciones que las colocan 
en desventaja frente a sus compañeros, esposos 
y/o padres, no para lamentarnos sobre esa con-
dición sino para ratificar la necesidad y el com-
promiso de trabajar por la equidad y también 
por la igualdad. 

Las estrategias de liberación que ellas definen 
para enfrentar ambas condiciones se relacionan 
con procesos identitarios comunitarios en la bús-
queda de mayor autodeterminación en la toma 
de decisiones, mayor responsabilidad individual 
por las decisiones que se toman, en el ejercicio 
del poder político, en el ejercicio de su rol de 
líderes desde el Ejercicio Dual de Gobierno Ori-
ginario (EDGO), en el uso de la palabra, en la 
redistribución de la carga doméstica en la vida 

privada, en el reconocimiento de la desigualdad 
y, por lo tanto, en esa vivencia interna y concreta 
de que si no reconoce su punto de partida será 
difícil enfrentar las capacidades aun ausentes, las 
oportunidades de formación para un fin últi-
mo, su empoderamiento, el enfrentamiento con 
quien las oprime y para reivindicar, pero sobre 
todo, para disfrutar y gozar el ser mujeres con 
igualdad de condiciones, oportunidades y dere-
chos que su par masculino.

Condición de minoridad de las 
mujeres indígenas, campesinas

La larga experiencia investigativa y de reflexión 
de las autoras hacia el interior de nuestros ayllus, 
markas, tentas y capitanías, está referida con ex-
clusividad a la historia de las mujeres oprimidas 
y de los segmentos sociales excluidos de la “so-
ciedad boliviana”. El interés va articulado a una 
reflexión interna, un aprendizaje colectivo, por 
cuanto es la mujer, que en su condición de ma-
dre, porta una cultura e ideales culturales que se 
desarrollan en una situación adversa. El reto es 
recrear esa potencialidad en base a la cultura de 
la identidad, que trae también la condición del 
sullka cancaña (condición de minoridad).

La realidad está marcada por la dominación 
colonial que buscó borrar la identidad colecti-
va autóctona, el ser como una es, con su forma 
de gobierno, sus autoridades tradicionales, sus 
conocimientos y saberes del cual son portadoras 
las mujeres indígenas. La relación de la mujer in-
dígena continúa marcada por la violencia, unas 
veces encubierta y otras veces visible.

La sociedad indígena enfrenta el dilema de 
aferrarse con terquedad a su identidad y cultura o 
romper con su identidad llevándola hacia la asi-
milación, para adscribirse a un mundo ajeno en 
calidad de marginado. El razonamiento colonial 
funcionó en base a la lógica de la asimilación, así 
las culturas aymara, qhichwa, guaraní, yuracaré, 



Romanet Zárate. Sin título. Lápiz sobre papel. 2009



Descolonizando el género a través de la profundización de la condición sullka y mayt´ata |91

guaraya,  hasta no hace mucho, fueron etiqueta-
das como culturas populares; los originarios casi 
por decreto fueron convertidos en campesinos, y 
en la ciudad, enmarcados dentro de lo popular. 

Después de siglos de dominación, las iden-
tidades y culturas de las naciones aymara, que-
chua, guaraní o de otros pueblos, están otra vez 
en vísperas de recobrar su verdadera naturaleza 
y pujanza; sin embargo este proceso corre el 
peligro de empañarse ante la cooptación que 
proyecta una fracción de la cúpula del actual 
gobierno que busca hacerse del protagonismo 
en el próximo pachakuti4. Pues lo colonial, que 
es pensado por esta elite como la respuesta a la 
contradicción colonial, se construye justamente 
en base a una reelaboración simbólica del papel 
desempeñado por la mujer indígena en la con-
frontación colonial, principalmente en la con-
quista, vista esta coyuntura como el origen de la 
identidad mestiza. Esta recreación, muestra a la 
mujer indígena como “gustosa”, “voluntariosa” y 
“colaborativa” a su violación y al surgimiento de 
una identidad que hoy es propuesta por la elite 
como la reemplazante de la originaria.

Lo expuesto brevemente y los testimonios de las 
mismas mujeres sirven de marco referencial para 
apreciar el rol que desempeña la mujer indígena en 
la reproducción de una cultura e identidad propia 
enraizada en milenios de historia y tradición, sin 
olvidar también su condición de sullka cancaña. 

Una mirada al pasado de libertad muestra a 
la mujer ejerciendo distintos niveles de poder y 
no meramente simbólicos, como sucede hoy. Su 
destierro al ámbito de lo privado, en el que las 
tareas domésticas se constituyen en funciones 
primordiales y de su exclusividad, brindan a la 
mujer una condición menor.  Los conquistado-
res y sus descendientes la amanceban, la reducen 
a la servidumbre. Y los varones indígenas, ante 
el peligro de perder a sus mujeres y de que éstas 

contaminen su sociedad, amargados y recelosos, 
la confinan al seno de sus hogares. La reclusión 
y marginalidad de la mujer indígena desde ese 
momento será una característica de nuestra rea-
lidad. Sin embargo, la cultura e identidad origi-
naria sólo pudieron tener asegurada su reproduc-
ción y continuidad gracias a la madre que desde 
su regazo fue comunicando, en nuestro idioma 
y casi en clandestinidad, la tradición ancestral 
de conocimientos, literatura, arte, en resumen la 
cosmovisión andina y amazónica. 

Ahora bien: ¿cuál es el rol de la mujer indíge-
na en la comunidad rural? Pese al patriarcalismo 
andino que la sujeta, esta mujer, en la producción 
de su cultura, no  encuentra graves interferencias. 
El modelo chacha-warmi funciona para la comu-
nidad porque ella es productora de bienes, a pe-
sar de reproducir su condición de sullka cancaña. 
Sin embargo la mujer aymara urbana, la mujer 
que en su condición de dirigente vive con un pie 
en la ciudad y con un pie en el área rural, al te-
ner que desenvolverse en un ámbito hostil, está 
obligada a generar una serie de estrategias que la 
llevan generalmente a éxitos superiores al de su 
pareja. Alcanzar esta situación, empero, tiene un 
costo, el de sufrir una doble violencia: doméstica 
y colonial; la primera generada por sus esposos y 
la segunda por el sistema de dominación. Aquí 
estamos hablando de una doble explotación y 
discriminación de la mujer indígena: una signada 
por el sistema colonial y la otra de género.

En esta situación la mujer genera formas 
exquisitas de feminidad y cultura. No hay más 
que contemplar la moda femenina, la constan-
te modernización (entendida en los marcos ci-
vilizatorios andinos) de las danzas, la radio, la 
comunicación, el canto, etcétera. Esta mujer, si 
bien no tiene las mismas habilidades que las teje-
doras jalq’as de Chuquisaca, lleva en los eventos 
más importantes de su vida y de su cotidianidad 

4	 Concepto aymara: pacha, tiempo y kuti, devenir; devenir del tiempo. 



92|  | Investigaciones y Ensayos

el tejido andino del aguayo, o sino, siguiendo la 
tradición andina, continúa vistiendo lo que que-
da del antiguo vestuario chumbi (mantas, fajas). 
El vestuario de la mujer está lleno de símbolos 
y el arte textil, que a decir de algunos antropó-
logos resulta una actividad conceptual como la 
literatura o la pintura, comunica una forma de 
percibir el mundo. 

En las tejedoras comunarias, ésta actividad se 
ha constituido en una de las tareas imprescin-
dibles de identidad aymara-qhiwchwa; pues los 
tejidos revierten una expresión simbólica de la 
historia y tienen el poder de transportar hacia 
un pasado lejano antiguo, traducido en leyendas 
y mitos, que se van transmitiendo de generación 
en generación. La mujer recrea toda esta tradi-
ción oral, a través del arte del tejido y la música. 

La mujer aymara, en su tradición, su vesti-
menta y pujanza económica, sintetiza la simbo-
logía andina y el avance del pueblo indígena ha-
cia un futuro más digno y de autonomía. Tanto 
las gestas heroicas, la producción del arte como 
la cotidianidad están marcadas con la presencia 
innegable de la mujer, desde el espacio del si-
lencio, más que de la palabra. No hay duda que 
somos las mujeres las portadoras del saber y el 
conocimiento reproducido a través del idioma. 

Los varones están más expuestos a la acultu-
ración, situación evidente en la vestimenta: ¿qué 
varón no se ha occidentalizado en su vestimenta? 
De ahí que la mujer andina no es de ningún modo 
el puente de transición de una identidad indígena 
hacia una mestiza. La mujer, más que el varón, es 
la guardiana de la cultura y la identidad indígena.

 Cuando decimos que la mujer cuida de su 
reproducción, no estamos pensando en que 
guarda testimonios congelados en el tiempo, 
sino que la cultura aymara, qhichwa, guaraní, 
yuracaré, guaraya y de otros pueblos, es viva. 
Si la mujer transgrede normas impuestas por la 
dominación y por su sociedad, de ninguna ma-
nera deja su cultura.

En este sentido, la mujer indígena de las ciu-
dades como las comunarias comparten la res-
ponsabilidad de proyectar la cultura, basada en 
la identidad, unas, como en el caso de las jalq’as, 
cuidando la exquisitez artística de los tejidos, y 
otras, como las urbanas, añadiendo coquetería y 
una búsqueda incansable de elementos estéticos 
para resaltar su belleza y feminidad.

El idioma, otro de los principales elementos 
de la cultura indígena, ha hecho posible una co-
municación generacional de la tradición oral, 
basado en cuentos y mitos. Su interacción muy 
íntima con los hijos y su labor en el proceso de 
socialización ha hecho de la mujer la principal 
propulsora del idioma; con la educación de los 
niños desde el ámbito familiar y hogareño ha 
permitido fundar las bases de una identidad in-
dígena, basada en la diferencia. 

Asimismo, ligado con el hogar y la materni-
dad, el conocimiento científico no fue descui-
dado. El saber de las parteras compite con toda 
la sofisticación de la medicina occidental. Las 
mujeres hasta hoy resisten optando por su pro-
pia medicina y para esto son muchos los factores 
que influyen: la distancia y la falta de caminos 
impiden que una mujer en estado de embarazo 
pueda llegar a un centro de salud, y si lo logra, 
únicamente encontrará a una persona encargada 
de la enfermería, entonces el sacrificio de traslado 
fue inútil. 

La mujer indígena, en sus diversos niveles de 
organización y formación lucha por liberarse de 
la manipulación política y del paternalismo de 
la acción social. La búsqueda de conformar una 
sociedad donde el pluralismo sea norma de con-
vivencia es una de las grandes preocupaciones, 
de ahí que aportamos a este proceso con nuestra 
propia diferencia de género y de cultura. Pero 
para que esto se convierta en realidad debe, antes 
que nada, respetarse la diferencia, tanto por la 
llamada sociedad global como por los propios 
varones indígenas.



Descolonizando el género a través de la profundización de la condición sullka y mayt´ata |93

Participación y democracia fueron palabras 
huecas hasta hace poco, por cuanto eran enseña-
das desde el púlpito de un paternalismo casi abe-
rrante. Hoy las pocas mujeres indígenas y mujeres 
mestizas aliadas en este proceso, que podemos 
hacer escuchar la voz de nuestras hermanas y de 
nuestro pueblo, nos encontramos abriendo bre-
cha para que el pachakuti sea una realidad efectiva 
y plena, y desde los niveles más locales, se ha em-
pezado un proceso de autonomía basado en los 
propios sistemas de organización social, económi-
ca y política como es el ayllu5. 

Entonces, el proceso de descolonización im-
plica esta mirada interna hacia las mujeres, en 
sus formas de organización, sus conocimientos y 
saberes en los distintos niveles de su vida cotidia-
na y pública, que parten de una lucha doméstica 
y llegan hasta lo público. El debate del sullka 
cancaña implica también una mirada profunda 
desde las mismas normas y reglas de conducta 
propias a una vida colectiva, que equivale a una 
reflexión mutua entre hombres y mujeres.  

Jaqirux jaqirjamaw unjaña (toda persona 
debe ser vista o considerada como persona), 
cuando se refiere a persona se refiere tanto a la 
mujer como al hombre, con todas sus potencia-
lidades y capacidades, entonces: ¿cómo hacer 
que se cumplan estos principios internos de la 
misma comunidad?, ¿el principio de la dualidad 
se complementa con el principio señalado? La 
dualidad no significa antagonismo, sino contra-
rios que se complementan, y tiene su fundamen-
to en la filosofía profunda de los pueblos, por 
ejemplo: la vida y la muerte, el día y la noche, 
lo malo y lo bueno, arriba y abajo, izquierda y 
derecha, hombre y mujer, reflejados en la divi-
sión del espacio territorial, comunidades o ay-
llus que pertenecen arriba, y comunidades que 
pertenecen al territorio de abajo. Esta dualidad 
y complementariedad se refleja en la vida de los 

hombres y las mujeres como en el espacio ritual 
y simbólico, deidades de arriba y deidades de 
abajo, es decir que la dualidad da vida al univer-
so en su amplio entendimiento de la naturaleza.

Qhip nayr uñtasaw sarnaqaña (se debe cami-
nar recordando el  pasado para enfrentar el fu-
turo). El interés tiene que ver con el espíritu co-
lectivo de concepción de mundo y construcción 
de sociedad. Este espíritu se encuentra traducido 
en qhip nayra (pasado futuro, atrás y adelante) y 
tiene que ver con la recuperación de la historia 
basada en la oralidad fundamentalmente de la 
mujer indígena, que sirve para rescatar y recons-
truir la historia de nuestros pueblos. 

Qhip nayra  es un método de conocimiento 
basado en el concepto de  nayra, cuya traducción 
literal es ojos, pero que también significa pasado  
(nayra pacha es tiempo, época antigua); una tra-
ducción conceptual al español es visión,  que in-
tegra la memoria del pasado al futuro, es decir es 
la visión del futuro, que conlleva los profundos 
sentimientos de ser. Entendido también como 
la plenitud del suma qamaña, la integralidad del 
bienestar del ser humano, sea hombre o mujer, 
traducido en bienestar económico, social, cultu-
ral y político, individual y colectivo.  

Qhip nayra, a su vez, enfatiza en la visión y 
voz propia como en su momento reclamó el cro-
nista mestizo Garcilaso de la Vega al referirse en 
su “proemio al lector” frente a la interpretación 
“fuera de la propiedad” hecha por los cronistas 
españoles (Garcilaso de la Vega 1605:4); la voz 
propia implica el esfuerzo de fortalecer el pensa-
miento propio, jiwas pachpa, jiwas warmi (noso-
tros mismos, nosotras las mujeres). 

El énfasis puesto en la propiedad de la voz in-
dígena en este caso de la mujer indígena, es tam-
bién una deconstrucción de los fundamentos de 
la historiografía de la colonización para mos-
trar desde la perspectiva originaria al Abya Yala 

5	 Sistema de vida de los pueblos indígenas.



94|  | Investigaciones y Ensayos

como identidad, como un todo enfrentando su 
proceso de afirmación de derechos colectivos. 
En nuestro caso, la tradición oral (conocimien-
tos y saberes) como la historia oral son fuentes 
que renuevan constantemente la reconstrucción 
de la historia de los pueblos;  la historia de vida 
también ayuda a conocer la historia de una co-
lectividad (Mamani, 1989). La voz de las muje-
res es la fuente privilegiada de información que 
cuenta y que nos marca hechos, sucesos e hitos 
importantes a través incluso de la lectura silen-
ciosa del arte del tejido, los mitos, las leyendas y 
los cuentos. Los ancianos y sobre todo las mu-
jeres guardan toda la sabiduría que encierra la 
memoria de los pueblos. Entonces la descoloni-
zación es precisamente este desmontaje colonial del 
conocimiento hacia un conocimiento basado en los 
saberes y conocimientos que guardan las mujeres. 

Jaqjamaw sartaña, janiw awkin unraq aljañati 
(se debe caminar como gente, no se debe que-
brar la honra de los mayores). El concepto de 
gente se entiende como hombres y mujeres en 
la misma condición de seres humanos, con las 
mismas responsabilidades, capacidades, fortale-
zas y debilidades, no conlleva ninguna sugeren-
cia a que debe ser el hombre o la mujer, sino se 
refiere a ambos. 

Hacia la descolonización

No nos queda duda de que transitamos hacia pro-
cesos de descolonización. Si en la década de 1970, 
las acciones de descolonización eran restringidas 
por las condiciones limitadas en el ejercicio de la 
libre expresión, es la intelectualidad indígena, a 
pesar de la adversidad, la que mostró el rostro in-
dígena en el Chuquiyawu Marka. 

Aquí recordamos a Ramón Conde Mama-
ni, que desde la universidad de la calle, la plaza 

Tupak Katari, en la ciudad de El Alto, o desde 
la Garita de Lima o la plaza San Francisco en la 
ciudad de La Paz, hacía que las palabras de Tu-
pak Katari volvieran a resonar: “nayaw jiwta, 
nayxarusti, warankanaw kutinipxani”. Tambien 
recordamos a Reymando Tambo y muchos otros 
hermanos que pasaron al olvido y que ahora des-
cansan en el regazo de los apus y las awichas. Son 
ellos quienes vivirán en la memoria de cada uno 
de nosotras y nosotros, porque aprendimos la 
rebeldía y el compromiso de la restauración del 
Qullasuyu. Es en este transitar de la relación es-
trecha entre lo urbano y rural,  que estuvimos co-
nectados con Malku Apu Kamani, Andrés Jacha 
Qullu, Apukamayu Rufino Phaxsi Limachi, Apu 
Amawta Julián Urgarte, Apu Mallku Leandro 
Condori, Apu Amauta Domingo Jiménez, perso-
najes de quienes bebimos la historia desde abajo 
y reconocimos la falsedad de una sola historia. En 
términos de descolonización, lo que hicimos es el 
desmontaje de la historia oficial, escrita para justi-
ficar su situación de privilegio en el marco de una 
educación que nos obligan a aprender. Vemos con 
pena que hoy en día nuestros niños, niñas y jóve-
nes están obligados a memorizar en las escuelas, 
en los cuarteles, colegios y universidades una his-
toria inventada. 

La lectura de algunos textos de épica indíge-
na, especialmente los referidos a las rebeliones 
anticoloniales, fue el acelerador ideológico para 
la formación de grupos como 15 de Noviembre, 
el Movimiento Universitario Julián Apaza y el 
Mink'a6, sobre todo éste último, que permitió el 
reencuentro con nuestra identidad desde las au-
las universitarias de la San Andrés. La conciencia 
autónoma, todavía aún débil, requería para su 
fortalecimiento zambullirse en el pasado, cuanto 
más remoto mejor. El comienzo de la pesquisa 
historiográfica indígena, no puede entenderse 

6	 Al respecto existe una abundante bibliografía. Véase Javier Hurtado, Katarismo (1986); Silvia Rivera, Oprimidos pero no vencidos 
(2003); Xavier Albó y Esteban Ticona, Machaqa la marka rebelde (1998).



Descolonizando el género a través de la profundización de la condición sullka y mayt´ata |95

desligado de la necesidad colectiva de sobrevi-
vencia étnica.

El Movimiento Universitario Julián Apaza 
(MUJA) fue la fuente para el surgimiento de la 
historiografía india/aymara. Sus aportes, tanto 
individuales como colectivos, estuvieron orien-
tados por el objetivo de escribir la historia de 
resistencia y lucha contra el colonialismo; sin 
embargo, el interés no era meramente historio-
gráfico, sino de carácter teórico, por cuanto su 
comprensión no sólo beneficiaba al conocimien-
to sino también a la formulación de una acción 
política que apunte a su solución. 

En este camino se suman otras iniciativas 
como la de Roberto Choque Canqui,  que partió 
básicamente de la duda respecto a una narrati-
va, desde todo punto de vista extraña, incluso 
dudando de nuestra fisonomía. Existía alguna 
verdad en la paternidad de la “patria boliviana”, 
personificada por los generales venezolanos Si-
món Bolívar y José Antonio de Sucre y toda su 
cohorte de mártires criollos7. Para probar aquello 
fue necesario desarrollar un trabajo empírico en 
los archivos: el rastreo no de la historia indígena, 
sino de la historia criolla de la gesta. De ahí que 
la investigación nos permite rescatar a su vez la 
historia de reconstrucción en este debate de pro-
cesos de cambio. Consideramos que es necesario 
retomar las propuestas de reconstitución de San-
tos Marka Tola y Nina Quispe, porque son parte 
de un proceso actual, por el cual transitan los 
ayllus, markas y suyus, tentas y capitanías, por-
que la descolonización implica la restauración 
del Qullasuyu, como la vía para profundizar de 
una manera más apropiada la descolonización, 
para el país, para los pueblos y su gente en gene-
ral, y para esto es necesario recuperar los aportes 
del movimiento indio, y el rol de las mujeres 

indígenas, que lideraban al igual que las autori-
dades varones, y que en su condición de cacicas, 
tenían el mismo rango de autoridad y decisión.  

Reconstitución y 
descolonización: 

el valor de lo propio

La reconstitución y la restauración es el proceso 
de reconstruir la memoria, los conocimientos y 
saberes del cual son fundamentalmente portado-
ras las mujeres. El recurso de la historia y el saber 
interpretarla implica el diálogo permanente en-
tre jóvenes hombres y mujeres con los ancianos 
y las ancianas, los primeros escuchando y apren-
diendo y los segundos hablando, enseñando y 
también aprendiendo, porque los conocimien-
tos y saberes son innovadores. En esta perspecti-
va el aprendizaje es colectivo, un aprendizaje di-
rigido a nuevos protocolos de convivencia y diá-
logo entre distintos actores sociales y políticos 
del país. Esta experiencia nos llevó a reconstituir 
los ayllus, en base a la consulta al pasado y la 
experiencia consustancial de las autoridades con 
la mirada en sus títulos, los qhipis (los atados, 
los bultos) por los que las autoridades lloraban. 

El 14 de febrero de 1915, Santos Marka Tula 
junto con otros caciques de La Paz, emprenden 
un viaje a Sucre a pedir amparo y garantías para 
sus gestiones y contactan caciques de otros de-
partamentos. Como consecuencia de estas ges-
tiones Santos Marka Tula es apresado el 13 de 
octubre de 1917, acusado de sublevación. Al 
salir de la cárcel comienza nuevamente a reunir 
sus testimonios, tanto en las comunidades como 
en las notarías, hasta que nuevamente le toman 
preso en marzo de 1918. Poco tiempo después, 
organiza un viaje por varios departamentos para 

7	 Existe una extensa producción bibliográfica que pretende explicar los fundamentos de la constitución de la república y, ante 
todo, los orígenes de la “nacionalidad”. Por ejemplo, Ramiro Condarco, Orígenes de la nación Boliviana (1977); Sabino Pinilla,  
La creación de Bolivia (1975); Humberto Vásquez Machicado, Orígenes de la nacionalidad boliviana (1975).



96|  | Investigaciones y Ensayos

recomenzar, incansable, la reconstrucción de sus 
documentos. Cuenta Celestina Barco: “el título 
era muy querido, por eso también mi papá, sa-
bía llorar por sus títulos. Había peleas con los 
Chuwa, por ese motivo a los títulos se había 
trasladado a la estancia del medio a la capilla. 
Y después se habían perdido. De eso mi papá 
lloraba, diciendo los mejores documento se han 
perdido” (THOA, 1988). 

Los trámites y papeleos tuvieron ocupados a 
Santos Marka Tula en la ciudad de La Paz, du-
rante casi toda la campaña del Chaco, entre tan-
to la situación en su ayllu se había tornado difí-
cil. Celestina Barco recuerda: “una anciana era la 
que hacía ofrendas a los papeles, cuando Santos 
Marka Tula salía de las comunidades, con rum-
bo a la ciudad de Sucre o a Lima (Perú). Ella sa-
bía hacer volver del Chaco. Sabía saltar fuerte en 
la puerta de la capilla, llamando el espíritu de los 
jóvenes: “vengan, venga espíritu de los jóvenes, 
retornen, retornen –verdad había sido así, por-
que empezaron a volver nomás” (THOA, 1988). 
Así Santos Marka Tula, se unió al clamor de las 
mujeres de los ayllus, esposas, viudas y madres 
de los jaqis, enviados a la guerra del Chaco por la 
fuerza, ciento de mujeres. Celestina Barco narra: 
“Así se juntaron las mujeres dice, entonces recla-
maron así, ya no más guerra, que paren esa gue-
rra, ya no sigan exterminando a nuestra gente, 
así Santos Marka Tula había entrado a la ciudad 
con 120 mujeres” (THOA, 1988). 

Santos Marka Tula cayó enfermo y fue presa 
fácil para el enemigo, un 13 de noviembre de 
1939. Celestina Barco cuenta: “de aquí se fue 
con tos, como una peste, en eso mi suegra me 
recriminaban: ‘mira tu padre esta mal, tú sabes 
reñirle nomás, eso no está bien’”. Así me dijo. 
Desde esa vez se perdió. Pero dicen que el tata 
(cura de la hacienda de Santa Ana) Soria se le 
llevó diciendo ‘yo te voy a curar, porque de aquí 
se había ido enfermo, por eso le habían llevando 
diciendo: Don Santos yo te voy a cuidar, pero 

había sido para carnearlo’” (karisiña, cortado 
por el karisiri).  

El esfuerzo de la reconstrucción de la histo-
ria a través de la biografía de Santos Marka Tula 
nos muestra el rol de la mujer, desde el accionar 
político y ritual y, a la vez, como portadora de 
conocimientos. Nuevamente acá son los ancia-
nos y las ancianas la fuente de consulta, que nos 
lleva a la autoeducación, especialmente aquella 
referida a la organización, formas de gobierno 
propio, formas de resolución de conflicto, for-
mas de participación, donde obviamente la mu-
jer debe tener un rol principal. 

Conclusiones

Hemos revisado la teoría feminista para com-
prender cómo el género puede ser recuperado 
como un instrumento político que nos permita 
aproximar de mejor forma la condición de mi-
noridad de las mujeres y, con ésta, su condición 
de dominación. Revisamos los testimonios de la 
aun existente discriminación contra las mujeres, 
hemos revisado las conquistas y expresiones his-
tóricas del movimiento indígena, donde las mu-
jeres, al vaciar sus conocimientos, apuntan hacia 
la verdadera descolonización. 

La descolonización implica el esfuerzo de 
reconstruir la historia, que es la base para la 
recuperación de la identidad y, con ella, la au-
toestima de las mujeres indígenas, campesinas y 
afrodescendientes; qhip nayra qhip ñawi implica 
mirarse en el espejo de la historia, para reenca-
minar el thaqi (camino); el cumplimiento del 
ejercicio del camino implica la articulación de 
varios actores, como son las autoridades hom-
bres y mujeres que en su condición de chacha 
warmi, reconstituyen el pensamiento qulla ex-
presado en el concepto de qamaña o jakawi, para 
el buen vivir.

El pasar de la condición de sullka y mayta-
ta, a una condición de voluntad propia, implica 



Descolonizando el género a través de la profundización de la condición sullka y mayt´ata |97

trabajar en la autoestima de la mujer indígena, 
afro y campesina; facilitar procesos y compartir 
con ellas hacia la conquista del amuyu (razón) 
y el piqi (cabeza). Implica la transgresión de la 
norma,  hacia un pensamiento con razón de ser, 
un pensamiento con ajayu (espíritu) y qamasa 
(voluntad propia).  

Entonces el género, al descolonizarse, hace 
esfuerzos concretos para que sean las mujeres 
indígenas, originarias, campesinas y afrobolivia-
nas quienes nombren sus propias categorías de 
subordinación, puedan recuperar su historia y 
cumplan su misión en situación de igualdad y 
libertad. 

BIBLIOGRAFÍA
Aldunate, Victoria 
2010 Una vida sin violencia: Sin despatriarcaliza-
ción, no hay solución. www.kaosenlared.net. Revisado 
el 22 de abril de 2010.

Aron, Raymond 
1961 Dimensiones de la conciencia histórica. México:  
Fondo de Cultura Económica.  

CADIC 
2010 Encuentro Nacional de Mujeres Afro Bolivianas. 
Documento interno de trabajo. La Paz, Bolivia.

CEMIG 
2010 Taller de fortalecimiento de liderazgo de mujeres 
Guarayas. Documento interno de trabajo. Santa Cruz, 
Bolivia.

CONAMAQ 
2010 Documento interno de trabajo sobre el Chacha 
Warmi. Marzo. La Paz, Bolivia.

CPESC 
2010 Taller sobre la ley de Deslinde Jurisdiccional. 
Documento interno. Abril. Cochabamba, Bolivia.

Congreso Nacional de Autoridades Originarias de los 
Ayllus-Comunitaria del Pueblo Aymara 
1986 Memoria. Potosí, del 4 al 6 de diciembre.

Choque, María Eugenia 
1999 La participación de la mujer en la defensa de los 
derechos indígenas. Publicado en archivos del THOA. 
La Paz: THOA. 
2009 Participación política de la mujer indígena: Retos 
y desafíos. Publicada en cuadernos para el Programa 
Inclusión de Género, Raza y Etnia en Programas de 
Pobreza. La Paz: UNIFEM.

Choque, Roberto 
1979 La situación social y económica de los revolucio-
narios del 16 de julio de La Paz. Tesis de licenciatura.  
La Paz, UMSA.

Cieza de León, Pedro 
1986 Crónica del Perú Primera Parte. Lima:  Pontificia 
Universidad Católica del Perú.

Fernández, Silvia 
2009 Guía operativa para la transversalizacion de la 
Igualdad de Género en la Planificación Sectorial del 
Desarrollo. La Paz: Gente con Talento. 

FENATRAHOB 
2010 Reformulación de la Ley 2450. Documento 
Interno de trabajo. Febrero, La Paz, Bolivia.

Garcilaso de la Vega 
2001-1605 Crónicas de Garcilazo de la Vega. México: 
Edición Fondo de Cultura Económica. 

Lagarde, Marcela 
1996 Género y feminismo. Primera Edición. España: 
Grafistaff Ediciones.

Mamani, Carlos 
1989 Metodología de la Historia Oral. La Paz: THOA. 

Paredes, Julieta 
2010 Hilando fino. La Paz: DED. 

THOA 
1988 El Indio Santos Marka Tula,  cacique principal de 
los ayllus de Qallapa y apoderado general de las comuni-
dades originarias de la republica. La Paz: THOA.

Titu Cusi Yupanqui 
1992 Instrucción al Licenciado Lope García de Castro. 
Lima:  Pontificia Universidad Católica del Perú.



Romanet Zárate. Sin título. Lápiz sobre papel. 2009


