
   

Revista Digital de Investigación en

Docencia Universitaria

E-ISSN: 2223-2516

revistaridu@gmail.com

Universidad Peruana de Ciencias

Aplicadas

Perú

Salgado-Lévano, Ana Cecilia

FORMACIÓN UNIVERSITARIA EN PSICOLOGÍA DE LA RELIGIÓN Y LA

ESPIRITUALIDAD: ¿NECESIDAD O UTOPÍA?

Revista Digital de Investigación en Docencia Universitaria, vol. 9, núm. 2, julio-diciembre,

2015, pp. 89-103

Universidad Peruana de Ciencias Aplicadas

Lima, Perú

Disponible en: https://www.redalyc.org/articulo.oa?id=498573045006

   Cómo citar el artículo

   Número completo

   Más información del artículo

   Página de la revista en redalyc.org

Sistema de Información Científica

Red de Revistas Científicas de América Latina, el Caribe, España y Portugal

Proyecto académico sin fines de lucro, desarrollado bajo la iniciativa de acceso abierto

https://www.redalyc.org/revista.oa?id=4985
https://www.redalyc.org/revista.oa?id=4985
https://www.redalyc.org/revista.oa?id=4985
https://www.redalyc.org/articulo.oa?id=498573045006
https://www.redalyc.org/comocitar.oa?id=498573045006
https://www.redalyc.org/fasciculo.oa?id=4985&numero=73045
https://www.redalyc.org/articulo.oa?id=498573045006
https://www.redalyc.org/revista.oa?id=4985
https://www.redalyc.org


[RIDU]: Revista Digital de Investigación en Docencia Universitaria 

Dic. 2015 - Año 9 - Nro.2 | LIMA (PERÚ) ISSN: 2223 - 2516  

FORMACIÓN UNIVERSITARIA EN PSICOLOGÍA DE LA 
RELIGIÓN Y LA ESPIRITUALIDAD: ¿NECESIDAD O UTOPÍA? 

 
 
 

UNIVERSITY TRAINING IN PSYCHOLOGY OF RELIGION AND 
SPIRITUALITY: A NEED OR UTOPIA? 

 

 
 

Ana Cecilia Salgado-Lévano* 
Universidad San Ignacio de Loyola, Perú 

 
 
 

Recibido: 20/09/15                                                                                                                                             Aceptado: 29/10/15 
 

 
 

RESUMEN 
 
 

LapresenteinvestigaciónteóricaseubicaenelcampodelaPsicologíadelaReligiónylaEspiritualidad. 

Sus objetivos son analizar la formación que recibe el estudiante de psicología en este campo y las actitudes 

del docente encargado de su formación. Se reporta que de acuerdo a las investigaciones, la dimensión 

religiosa y espiritual es crucial en el desarrollo de la persona, por lo que se plantea la urgencia que los 

futuros psicólogos estén preparados para conocer cómo afectan variables como la fe en Dios, el bienestar 

espiritual, las creencias, convicciones y necesidades espirituales, estilos de afrontamiento, entre otros, al 

ser humano. Dado que la mayoría de las universidades latinoamericanas no brindan cursos de formación 

vinculados a este campo, se sugiere la revisión de las mallas curriculares para identificar los vacíos en la 

formación e incorporar cursos que permitan a los futuros psicólogos el cumplimiento cabal de sus funciones. 
 

 

Palabras clave: espiritualidad; formación universitaria; religión; psicología. 
 
 
 

 
ABSTRACT 

 

 

This theoretical research is positioned within the field of Psychology of Religion and 

Spirituality. Its goals are to analyze the training received by psychology students in this field, as 

well as the attitudes of the instructors in charge of such training. Based on research, it is reported 

that the religious and spiritual dimension is critical in an individual’s development; consequently, 

it is of outmost importance that future psychologists be prepared to understand the way such 

variables  as  faith  in  God,  spiritual  well-being,  beliefs,  convictions  and  needs,  and  coping  styles, 

among others, affect the human being. Since most Latin American universities do not offer training 

courses related to this field, a revision of curricula is suggested, so as to identify gaps in such 

training  and  include  courses  that  will  enable  future  psychologists  to  fully  perform  their  duties. 
 

 
Keywords: spirituality; university training; religion; psychology. 

 
 

*csalgadolevano@gmail.com

mailto:*csalgadolevano@gmail.com
mailto:*csalgadolevano@gmail.com


[RIDU]: Revista Digital de Investigación en Docencia Universitaria 

Dic. 2015 - Año 9 - Nro.2 | LIMA (PERÚ) ISSN: 2223 - 2516 

90 ANA CECILIA SALGADO-LÉVANO  

 

 

 
 
 

INTRODUCCIÓN 
Según Díaz, Hernández, Rigo, Saad y Delgado 

(2006)     las     profundas     transformaciones 

que  se  experimentan  hoy  en  día,  en 

contextos sociales altamente cambiantes, 

propios     de     la     globalización,     ponen     a 

prueba los paradigmas imperantes sobre el 

aprendizaje profesional en las universidades. 
 

De acuerdo a Enríquez (2013) la 

universidad enfrenta nuevos requerimientos: 

la producción y organización de los 

conocimientos que necesitan los actores 

económicos y sociales; la presión por ganar una 

posición estratégica en la nueva configuración 

económica de globalización y competitividad. 

Además,   se   ve   abocada   a   redimensionar 

los   espacios   para   la   producción,   difusión 

y    transferencia    del    conocimiento    debido 

a  los  continuos  retos  que  se  le  presentan. 
 

Actualmente, se aprecia que a nivel 

mundial existe un interés creciente en brindar 

formación de primer nivel enfocada en lograr 

altos estándares de calidad que permita contar 

con profesionales altamente capacitados, 

competentes y especializados en diversas 

materias. Es indudable que la educación superior 

debe brindar los conocimientos y herramientas 

necesarias para hacer frente a la vida, para 

alcanzar el desarrollo personal, social, cultural, 

económico y político de nuestros pueblos, pues 

la educación tiene influencia directa en cada 

área de la vida del ser humano. Sin embargo, 

paralelamente  se  constata  un  vacío  respecto 

a la formación integral que presumiblemente 

debería ser una de las tareas fundamentales que 

brinde la universidad para el presente milenio, 

por lo que hace falta replantearse el modelo 

educativo, para no caer sólo en un cúmulo de 

conocimientos, de informaciones, de habilidades 

y técnicas, de instrumentos y recursos que 

forjan  nuevos  especialistas;  sino  ir  más  allá. 

En el Informe a la UNESCO de la 

Comisión Internacional sobre la Educación 

para  el  siglo  xxi,  se  señala  claramente  que 

los  cuatro  pilares  de  la  educación  no  son 

sólo  aprender  a  conocer,  aprender  a  hacer, 

sino  además  aprender  a  vivir  juntos  y 

aprender a ser. Dicha comisión ha reafirmado 

enérgicamente un principio fundamental: la 

educación debe contribuir al desarrollo global 

de cada persona: cuerpo y mente, inteligencia, 

sensibilidad, sentido estético, responsabilidad 

individual y espiritualidad (Delors et al., 1996). 
 

Para algunos autores, la formación 

integral que debe brindar la universidad 

contempla,  entre  otros  campos,  el  área 

religiosa.  Según  De  La  Calle  (2010),  es 

también   misión   de   la   universidad   motivar 

al estudiante, desde una actitud de sincero 

respeto a su libertad, para que profundice en 

sus creencias religiosas y busque desarrollar 

este   ámbito   fundamental   de   su   persona. 
 

López  (2014)  afirma  que  uno  de  los 

retos  que  plantean  a  la  educación  superior 

en  América  Latina  y  el  Caribe  los  procesos 

de evaluación y acreditación, es el reto de 

privilegiar   los   indicadores   productivistas   y 

de crecimiento económico (muchas veces no 

sostenible) en detrimento de indicadores que 

midan valores claves para la equidad, la armonía 

social y la sostenibilidad del medio ambiente. 
 

En esta línea surgen varias interrogantes: 

¿Qué se debe aprender en la universidad de 

hoy? (Esteban y Buxarrais, 2004), ¿La forma 

cómo la universidad gestiona el conocimiento 

que produce, se adecúa a las nuevas demandas 

que la sociedad hace a las organizaciones o a las 

nuevas realidades de competencia global que 

afectan y crean nuevas demandas? (Enríquez, 

2013).   De   acuerdo   a   Bruzzone   (2006)   es 

necesario  preguntarse  ¿qué  significa  educar



[RIDU]: Revista Digital de Investigación en Docencia Universitaria 

Dic. 2015 - Año 9 - Nro.2 | LIMA (PERÚ) ISSN: 2223 - 2516 

                               FORMACIÓN UNIVERSITARIA EN PSICOLOGÍA DE LA RELIGIÓN Y LA ESPIRITUALIDAD: ¿NECESIDAD O UTOPÍA?                            91  

 

 

 
 

en un mundo desorientado por la crisis de 

valores y amenazado por el vacío existencial?, 

¿es  posible  una  educación  que  sepa  integrar 

el   pluralismo   de   culturas   y   religiones   con 

la  búsqueda  de  un  sentido  común  a  ellas? 
 

ParaGarbanzo(2011)laeducaciónsuperior 

es el lugar donde se enseña y forma a las personas 

que constituyen el capital humano calificado de 

una nación; sin embargo, en el actual contexto 

globalizado  no  necesariamente  los  esfuerzos 

que desarrolla la universidad se canalizan de ese 

modo. Una de las deficiencias que se le atribuyen 

a la educación superior en América Latina es 

ofrecer programas de estudio desactualizados. 
 

En el caso de la psicología, la formación de 

los futuros profesionales se ha visto enriquecida 

por las diversas ramas que han ido surgiendo 

(Psicología Deportiva, Psicología Comunitaria, 

Psicología  Forense,  Psicología  Jurídica, 

Psicología Publicitaria, Psicología Política, entre 

otras).  Sin  embargo,  no  se  observa  lo  mismo 

en relación a la formación en el campo de la 

Psicología  de  la  Religión  y  la  Espiritualidad. 
 

Particularmente,   al   hacer   un   análisis 

de la formación que se brinda al futuro 

psicólogo, se observa la ausencia de cursos 

vinculados a la Psicología de la Religión y la 

Espiritualidad en la mayoría de universidades 

de países latinoamericanos como Argentina, 

Brasil, Chile, Colombia, Perú y Ecuador, entre 

otros. Son muy pocas las universidades que 

ofrecen  algún  curso  vinculado  a  este  campo. 
 

Este panorama probablemente se ha visto 

influenciado porque durante varias décadas ha 

existido un rechazo manifiesto a estudiar temas 

vinculados a la religión y la espiritualidad. De 

acuerdo a Florenzano (2010) una de las razones 

para la dificultad de trabajar en este campo son 

las confusiones acerca del tema de religión, ya 

que para muchos ésta es sinónimo de puntos de 

vista  intolerantes,  dogmáticos  u  oscurantistas. 

Sin  embargo,  si  bien es  cierto,  durante 

décadas la religión y la espiritualidad fueron 

dejadas de lado e ignoradas por los psicólogos, 

que    las    concebían    como    algo    patológico 

o como un proceso que podía reducirse a 

determinadas funciones; actualmente, hay un 

cambio radical debido a las investigaciones 

científicas que demuestran su importancia 

indiscutible   (v.g.   Pérez,   Sandino   y   Gómez, 

2005; González, 2004; Whetsell, Frederickson, 

Aguilera y Maya, 2005; Canaval, González y 

Sánchez, 2007; Costa et al., 2008, entre otros). 
 

De esta manera, se constata un renovado 

interés en los últimos años por el estudio de 

la Psicología de la Religión y la Espiritualidad, 

como se puede comprobar por el número 

creciente   de   publicaciones   (García-Alandete 

y Pérez, 2005). Este interés es indicativo de la 

concientización en varios sectores académicos y 

profesionales sobre la necesidad de considerar la 

espiritualidad como una parte esencial e integral 

del desarrollo de la personalidad del ser humano 

(Richard  y  Bergin,  1997;  Corey,  1996;  como 

se citó en Pérez Santiago, 2007). Al grado que, 

para muchas disciplinas, el bienestar espiritual 

es considerado como una dimensión más del 

estado de salud, junto a la dimensiones físicas, 

psíquicas y sociales (Pedrão y Beresin, 2010). 
 

Se halló que la espiritualidad favorece 

estilos de vida y comportamientos más sanos, lo 

que se asocia a un menor riesgo de enfermedades 

y a una actitud diferente cuando se pierde la 

salud, por lo que se justifica plenamente su uso 

en los programas de apoyo psicosocial dirigidos 

al  tratamiento  de  enfermedades  crónicas  y 

de alto riesgo (Navas y Villegas, 2006). Según 

Ermel et  al.  (2015)  la  tendencia  actual  en  la 

atención de salud es tener una visión del ser 

humano dentro de una perspectiva integral 

(cuerpo, mente y espíritu). Así, pues, se ha 

confirmado que la espiritualidad puede hacer



92 ANA CECILIA SALGADO-LÉVANO 

[RIDU]: Revista Digital de Investigación en Docencia Universitaria 

Dic. 2015 - Año 9 - Nro.2 | LIMA (PERÚ) ISSN: 2223 - 2516 

 

 

 

 
 

una  importante  contribución  a  la  promoción 

de la salud y prevención de enfermedades 

(Marques, 2003) y la religión trae beneficios a 

la salud general de las personas (Pereira, 2013). 
 

Otras investigaciones avalan el impacto 

beneficioso que tiene la religión, la religiosidad, 

la espiritualidad y el bienestar espiritual para 

enfrentar  la  violencia  (Canaval  et  al.,  2007). 

La espiritualidad se ha asociado con menor 

mortalidad, menor depresión, menor riesgo de 

cirrosis, enfisema, suicidio, así como menor uso 

de servicios hospitalarios, e inclusive menor 

tendencia a fumar (Pinto, 2007). Por otro lado, 

se encontró que la espiritualidad y la religión 

son  una  forma  importante  de  hacer  frente  a 

la   encarcelación   y   los   eventos   estresantes, 

como un medio para encontrar la paz interior, 

asociándose con una disminución en el riesgo 

de suicidio y la prevención de delitos futuros 

(Mandhouj, Aubin, Amirouche, Perroud y 

Huguelet, 2014). Para quienes viven situaciones 

de  crisis,  el  bienestar  espiritual  puede 

significar  un  factor  de  crecimiento  personal, 

un hecho trascendente que los acerca a muchas 

respuestas  necesarias  para  dar  sentido  a  la 

vida, a la cotidianidad, al dolor y al sufrimiento 

humano  (Sánchez,  2009).  Se  considera  que 

las prácticas religiosas y la espiritualidad 

cumplen un papel muy eficaz como guías, 

ayudas   en   situaciones   difíciles   y   fuentes 

de crecimiento y compromiso personales 

(Martínez, 2006). Para Rivera y Montero (2007) 

la vida espiritual parece jugar un importante 

papel en el afrontamiento del estrés y el 

mantenimiento de la salud en la adultez mayor. 
 

Es innegable que los seres humanos 

tienen necesidades espirituales, las cuales 

tienen que ver con el sentido o significado de 

la vida (Rodríguez, 2006). La espiritualidad 

plantea   preguntas   sobre   el   sentido   de   la 

vida y la razón de vivir, no se limita a ciertos 

tipos de creencias o prácticas (Gastaud et al., 

2006). Todas las personas, creyentes o no 

creyentes, tienen espiritualidad y necesidades 

espirituales que se van desarrollando y 

evolucionando a lo largo de sus vidas. Frente 

a  situaciones  existenciales  más  significativas, 

y evidentemente ante una enfermedad seria, 

limitante o amenazante de la vida, surgen 

interrogantes de causas y significados, 

incertidumbres de los proyectos de vida, 

temores, culpabilidades, necesidad de balances, 

reconciliaciones  y  esperanzas  (Beca,  2008). 
 

Teniendo en cuenta el cúmulo de 

investigaciones realizadas, es evidente que 

existe una abundante y clara evidencia de la 

asociación entre la vida religiosa y espiritual y 

la salud física y mental (Rivera, 2007). Así, la 

espiritualidad ha sido reconocida como parte 

integral de la salud, el bienestar y la calidad 

de vida (Sánchez, 2008). Se asume que la 

espiritualidad es una dimensión básica de toda 

persona humana, su manera de relacionarse 

consigo  misma,  con  los  demás  y  con  Dios, 

su  manera  de  conducirse  en  el  mundo,  de 

tener  un  sentido  de  vida,  de  trascender,  lo 

cual se torna fundamental para adquirir un 

sentido  de  realización,  plenitud  y  bienestar. 
 

Dados       los       hallazgos       reportados 

en    diversas    investigaciones    sobre    el    rol 

que  cumple  la  espiritualidad  y  la  religión 

en  el  desarrollo  de  la  persona  humana  y 

cómo afecta las diversas áreas de su vida, 

resulta razonable pensar que deberían ser 

temas que se aborden en la formación que 

recibe   el   futuro   profesional   en   psicología. 
 

Es indudable el rol que tiene la 

espiritualidad en la vida del ser humano, para 

darle sentido, una motivación para seguir, la 

posibilidad de trascender y de estar en armonía 

consigo mismo, con los demás y especialmente 

con  Dios.  Para  Jaramillo,  Carvajal,  Marín  y



[RIDU]: Revista Digital de Investigación en Docencia Universitaria 

Dic. 2015 - Año 9 - Nro.2 | LIMA (PERÚ) ISSN: 2223 - 2516 

                               FORMACIÓN UNIVERSITARIA EN PSICOLOGÍA DE LA RELIGIÓN Y LA ESPIRITUALIDAD: ¿NECESIDAD O UTOPÍA?                            93  

 

 

 
 

Ramírez (2008) es claro que el concepto integral 

del hombre supone que este no es tan sólo un 

ser bio-psico-social, sino también espiritual y 

religioso. Prescindir de esta dimensión de la 

vida del ser humano sería desconocer aspectos 

medulares    del    desarrollo    de    la    persona. 
 

En esta línea, el fuerte impacto de las 

investigaciones ha generado que la ciencia 

reconozca  que  el  ser  humano  es  espiritual 

y religioso; lo que se constata a través de 

diversas manifestaciones a lo largo del 

desarrollo de la humanidad, dando como 

resultado un creciente interés académico en 

temas  ligados  a  la  autotrascendencia,  la  fe, 

las creencias y convicciones espirituales, las 

necesidades espirituales, el afrontamiento 

religioso,  la  perspectiva  espiritual,  el 

bienestar   espiritual,   entre   otras   variables. 
 

Es    necesario    tener   en    cuenta   que 

si bien es cierto existe un sinnúmero de 

estudios científicos ligados al campo de la 

religión y la espiritualidad, éstos se llevaron 

a cabo generalmente en países anglosajones, 

y principalmente han sido conducidos por 

médicos psiquiatras, enfermeras y trabajadores 

sociales, con una menor presencia de 

psicólogos. Por el contrario, en América Latina 

existe una escasa investigación empírica sobre 

el tema, a pesar de la importancia histórica y 

cultural  de  la  religión  y  la  espiritualidad  en 

las poblaciones hispanoparlantes (Quiceno y 

Vinaccia, 2009), lo que definitivamente revela 

una falta de visión y prejuicios sobre el tema, 

que ha llevado a que el tema de la espiritualidad 

y la religión sea excluido, rechazado y 

cuestionado en las esferas académicas latinas. 
 

Por lo expuesto, dadas las características 

del mundo globalizado, los requerimientos que 

existen y el escaso cuerpo de conocimientos 

sobre el campo de la Psicología de la Religión 

y la Espiritualidad en países latinoamericanos, 

es importante analizar la formación que recibe 

el estudiante de psicología en este campo y las 

actitudes del docente encargado de su formación. 
 

Análisis de la formación que recibe el 

estudiante, que en un futuro cercano 

ejercerá su rol como psicólogo 
 

King   y   Dein   (1998)   se   refirieron   a 

la   necesidad   de   considerar   la   relevancia 

de las creencias religiosas en los futuros 

profesionales de la salud para su trabajo 

cotidiano; no consistiendo esta labor en hacer 

proselitismo religioso entre las personas sanas 

o enfermas o entre sus familiares e incurrir por 

ello en una transgresión ética (Sloan y Bagiella, 

2002), sino en aprovechar la tendencia natural 

y  espontánea  de  los  propios  creyentes  en 

aras de su salud; por consiguiente, la actitud 

del   profesional   debe   distar   de   minimizar 

las creencias o sus valores a través del 

menosprecio explícito e implícito, así como el 

de pretender eliminar o modificar los preceptos 

doctrinarios  que  los  rigen  haciendo  uso  de 

la  crítica  (como  se  citó  en  González,  2004). 
 

En     este     sentido,     es     fundamental 

que los futuros psicólogos se formen en el 

campo de la religión y espiritualidad. Si bien 

es cierto, como señala San Martín (2007), 

ninguna  profesión  puede  apropiarse  del 

campo   de   lo   espiritual;   es   indudable   que 

los    psicólogos    tienen    mucho    que    hacer. 
 

Puede preguntarse por qué sería 

importante ofrecer formación en el campo de 

la Psicología de la Religión y la Espiritualidad a 

los futuros psicólogos. La respuesta es que los 

estudios científicos ponen de manifiesto cada 

vez más el notable impacto que tiene la religión 

y la espiritualidad sobre la vida de las personas, 

su estado de salud, su calidad de vida, su 

capacidad resiliente de enfrentar la adversidad, 

su   visión   y   sentido   de   vida,   su   capacidad 

de     trascendencia,     entre     otros     aspectos.



[RIDU]: Revista Digital de Investigación en Docencia Universitaria 

Dic. 2015 - Año 9 - Nro.2 | LIMA (PERÚ) ISSN: 2223 - 2516 

94 ANA CECILIA SALGADO-LÉVANO  

 

 

 
 

Frente a este escenario, se torna 

necesario averiguar cómo formar a los futuros 

psicólogos en la atención de las necesidades 

espirituales    de    los    pacientes    o    clientes. 
 

Puede resultar interesante referir un 

estudio realizado por Shafranske en el 2000 

(como se citó en Florenzano, 2010), quien 

investigó  la  religiosidad  de  los  profesionales 

de  la  salud  mental,  para  lo  cual  encuestó  a 

una   muestra   aleatoria   de   355   psiquiatras 

de  la  American  Psychiatric  Association  y  a 

253 psicólogos de la American Psychological 

Association, encontrando que en cuanto a la 

necesidad de explorar y de tomar en cuenta en 

la terapia los temas religiosos de sus pacientes el 

50% de los psiquiatras lo considera importante, 

así  como  lo  hace  el  87%  de  los  psicólogos. 

Al mismo tiempo, tanto psiquiatras como 

psicólogos  sintieron  que  los  temas  religiosos 

y  espirituales  fueron  insuficientemente 

tratados durante su entrenamiento profesional. 
 

Por otro lado, Saunders, Petrik y Miller 

(2014) llevaron a cabo una investigación con 

543 estudiantes de los programas de doctorado 

clínico y consejería psicológica, quienes fueron 

encuestados acerca de las experiencias de 

formación en lo que respecta a abordar las 

creencias y prácticas espirituales y religiosas 

(SRBP) de sus pacientes. Alrededor de una 

cuarta   parte   de   los   encuestados   indicaron 

que no había recibido ninguna formación 

relacionada con SRBP de los pacientes. La otra 

mitad sólo había leído el material por su cuenta 

o discutido estos temas con un supervisor. Sin 

embargo, los encuestados apoyaron la idea que 

se les debe preguntar a los pacientes acerca de 

la espiritualidad y la religiosidad. Esto permite, 

según estos autores, constatar que reciben una 

instrucción formal potencialmente inadecuada. 
 

A  su  vez,  Vogel,  McMinn,  Peterson  y 

Gathercoal   (2013)   evaluaron   la   formación 

en  la diversidad  religiosa  y  espiritual  en  los 

programas  de  doctorado  acreditados  por  la 

APA y prácticas predoctorales, obteniendo los 

puntos de vista de 292 estudiantes, internos, 

profesores y directores de formación. Los 

resultados señalaron que los participantes 

percibían que hay varias áreas de competencia 

avanzada que son descuidadas, como la 

comprensión de las principales religiones del 

mundo y los sistemas espirituales. Los hallazgos 

también revelaron que los programas de 

doctorado y prácticas predoctorales dependen 

de fuentes informales y no sistemáticas de 

aprendizaje  para  proporcionar  capacitación 

en la diversidad de las dimensiones religiosas 

y espirituales. Los autores señalaron que 

cursos,     investigación     y     didáctica,     rara 

vez  se  utilizan  para  mejorar  la  formación 

en    la    diversidad    religiosa    y    espiritual. 
 

Costa et al. (2008) condujeron un estudio 

en universitarios de Psicología, encontrando 

que el 83,8% están interesados en el tema de la 

espiritualidad y el 77,9% están interesados en 

discutirlo en su formación. Los mismos autores, 

analizando sus hallazgos, plantean que aunque 

la religiosidad y la espiritualidad se constituyen 

como  temas  presentes  en  la  vida  cotidiana 

de la sociedad, aún no tienen una inserción 

consolidada   en   la   formación   universitaria. 
 

Es obvio que existe un vacío en la 

formación de los futuros psicólogos. Al respecto, 

Rodríguez, Fernández, Pérez y Noriega (2011) 

afirman que un psicólogo que no toma en 

cuenta, no entiende lo suficiente o ignora la 

dimensión  religiosa-espiritual  de  la  persona 

o de la comunidad, viéndola en algunos casos 

como un obstáculo cognoscitivo o un campo de 

la psiquis poco importante para el desarrollo 

humano; estaría negando o subestimando el 

aspecto quizás más medular de la persona y 

de  sí  mismo  como  instrumento  de  sanación 

a   través   de   la   relación   que   se   establece.



[RIDU]: Revista Digital de Investigación en Docencia Universitaria 

Dic. 2015 - Año 9 - Nro.2 | LIMA (PERÚ) ISSN: 2223 - 2516 

                               FORMACIÓN UNIVERSITARIA EN PSICOLOGÍA DE LA RELIGIÓN Y LA ESPIRITUALIDAD: ¿NECESIDAD O UTOPÍA?                            95  

 

 

 
 

Puede preguntarse, a nivel de la malla 

curricular, ¿existen algunos cursos de Psicología 

de la Religión y la Espiritualidad o por lo menos 

alguno vinculado a esta especialidad? De existir, 

¿se analizan y discuten los hallazgos científicos 

sobre el impacto que tienen variables como la fe, 

las creencias y las necesidades espirituales sobre 

la calidad de vida, la salud, el sentido de bienestar 

y de trascendencia, entre otros?, ¿se enseñan 

instrumentos de medición ligados a estas 

variables?, ¿se contemplan rubros específicos 

para indagar por estos aspectos en la evaluación 

y diagnóstico que se realizan?, ¿se apoyan y 

estimulan nuevas investigaciones que indaguen 

por  los  aspectos  de  religión  y  espiritualidad 

y sus efectos en las diversas áreas de la vida? 
 

Es necesario analizar por qué es 

importante enseñar el impacto que tienen las 

variables ligadas a la religión y la espiritualidad. 

Por ejemplo, el DSM 5 incluye a los problemas 

religiosos o espirituales —V62.89 (Z65.8)— y 

señalanqueestacategoríasedebeutilizarcuando 

el objeto de la atención clínica es un problema 

religioso o espiritual. Entre los ejemplos, citan 

experiencias angustiantes que impliquen una 

pérdida o cuestionamiento de la fe, problemas 

relacionados con la conversión a una fe nueva 

o el cuestionarse valores espirituales que no 

necesariamente están relacionados con una 

iglesia u organización religiosa concretas 

(Asociación  Americana  de  Psiquiatría, 2013). 
 

Las preguntas que surgen son: ¿A los 

futuros psicólogos se les brindan en su formación 

las herramientas necesarias para poder realizar 

un acertado diagnóstico diferencial, sabiendo 

distinguir entre la salud y los trastornos en esta 

área?, ¿se incurrirá en prejuicios, en etiquetas 

patologizantes o no?, ¿los futuros psicólogos 

reciben formación académica suficiente que les 

permita diferenciar las experiencias religiosas o 

espirituales intensas de las experiencias que son 

eminentemente  patológicas?,  ¿cómo  se  podrá 

distinguir una manifestación conductual de 

profunda fe en Dios de una alteración mental, si 

nunca se les ha enseñado eso en la universidad? 
 

Según San Martín (2007), no puede 

descuidarse  la  dimensión  espiritual-religiosa 

al evaluar, diagnosticar y tratar a las personas. 

Sin embargo, con toda claridad el sistema 

universitario, tal cual está diseñado actualmente, 

no facilita el abordaje de los temas de religión 

y de espiritualidad en la formación de los 

estudiantes de Psicología. Así lo demuestran 

diversas   investigaciones   que   hallaron   que 

la   formación   académica   en   psicología   no 

está   proporcionando   a   sus   estudiantes   el 

debido  conocimiento  de  las  interfaces  entre 

la espiritualidad y la práctica clínica (Ancona- 

López, 2008b; Angerami-Camon 2008; 

Boccalandro,   2004;   Bruscagin   et   al.,   2008, 

como  se  citó  en  Cavalheiro  y  Falcke,  2014). 
 

En   esta   línea,   se   puede   preguntar: 

¿Se   utiliza   el   sistema   de   creencias 

religiosas    y    espirituales    de    las    personas 

en   los   planes   integrales   de   intervención? 
 

Vieten et al. (2013) afirman que la religión 

y la espiritualidad han sido empíricamente 

vinculadas a una serie de resultados de salud 

psicológica  y  bienestar,  y  hay  evidencia  que 

los  clientes  prefieren  que  su  espiritualidad 

y la religión sean tomadas en cuenta en la 

psicoterapia. Sin embargo, con mayor frecuencia 

las cuestiones religiosas y espirituales no se 

discuten en la psicoterapia, ni están incluidas en 

la evaluación o la planificación del tratamiento. 

La  mayoría  de  los  psicoterapeutas  reciben 

poca o ninguna formación en cuestiones 

religiosas y espirituales, en parte porque no 

hay acuerdo en el manejo de competencias 

espirituales  ni  existen  guías  de  formación. 
 

Según Florenzano (2010) las interven- 

ciones  pudieran  tomar  en  cuenta  el  sistema 

de convicciones espirituales de los pacientes,



[RIDU]: Revista Digital de Investigación en Docencia Universitaria 

Dic. 2015 - Año 9 - Nro.2 | LIMA (PERÚ) ISSN: 2223 - 2516 

96 ANA CECILIA SALGADO-LÉVANO  

 

 

 
 

no para hacer proselitismo ni para criticar su 

fe religiosa, sino para integrar estas creencias 

y fe en los planes integrales de intervención. 
 

Por  ejemplo,  Rodríguez  et  al.  (2011), 

al investigar la espiritualidad como variable 

asociada a la resiliencia, aseveran que las 

investigaciones dadas a conocer hasta ahora 

confirman   que   la   espiritualidad   determina 

de manera importante la evaluación de la 

resiliencia   en   las   diversas   áreas   y   etapas 

del   desarrollo   humano,   por   lo   que   esto 

debería ser suficiente como para que las 

universidades incluyan en sus currículos 

profesionales, tanto a nivel de pregrado como 

de  postgrado,  el  tema  de  la  espiritualidad 

como  materia  transversal  en  la  formación. 
 

Pero al avanzar en el análisis, puede 

preguntarse si el problema de la formación 

deficiente del estudiante de psicología, en 

temas vinculados a la religión y espiritualidad, 

sólo se explica por la malla curricular que no 

contempla cursos ligados a este fin o es reflejo, 

además,  de  la  falta  de  formación  integral. 
 

Estudios como el de Jaramillo et al. 

(2008) encontraron que los estudiantes de 

Psicología presentan trastornos emocionales, 

alimentarios, problemáticas de conducta como 

el suicidio, el aborto y, en general, considerando 

su   estilo   de   vida   y   formas   de   actuar   se 

observa   la   ingesta   de   bebidas   alcohólicas 

y     sustancias     psicoactivas,     entre     otras. 
 

¿Qué ocurre en la dimensión espiritual y religiosa 

de los mismos estudiantes de psicología? 
 

Puede   ser   útil   referir   a   Cavalheiro 

y Falcke (2014), quienes en un estudio 

realizado con alumnos de psicología de 25 

universidades encontraron que tenían niveles 

significativamente más bajos de bienestar 

espiritual y que al comparar los de primer año 

con  los  del  último,  la  diferencia  se  centraba 

en el aspecto religioso, es decir, a mayores 

estudios existía la disminución de la creencia 

en Dios. Según estos autores, dichos datos 

indican   que,   probablemente,   la   formación 

en psicología contribuye a la disminución de 

la espiritualidad y a la incredulidad en Dios. 

Llama  la  atención  que  para  los  estudiantes 

de psicología, la espiritualidad tiene una 

influencia negativa o muy negativa en el auto- 

conocimiento, la calidad de vida y la salud 

mental, lo cual revela un claro desconocimiento 

de           las           actuales           investigaciones 

que       demuestran       todo       lo       contrario. 
 

A su vez, Gastaud et al. (2006) realizaron 

un estudio con una población de estudiantes 

de todos los ciclos de Psicología de una 

universidad, quienes fueron comparados con 

estudiantes de Medicina y Derecho, hallándose 

que  los  que  estudian  Psicología  obtuvieron 

un nivel más bajo de bienestar espiritual que 

los  estudiantes  de  Medicina  y  Derecho,  lo 

cual, según estos autores, corresponde a la 

experiencia internacional, siendo preocupante 

que    los    estudiantes    de    psicología    sean 

más distantes de los asuntos espirituales- 

religiosos, a pesar de la asociación que existe 

entre    espiritualidad    y    salud-enfermedad. 
 

Ante estos hallazgos, surgen reflexiones: 

¿Qué tipo de formación se brinda al estudiante 

de Psicología? ¿Realmente se le da una formación 

integral? ¿Su propia vida espiritual, sus creencias 

—sean las que fueren—, influyen en la manera 

de  responder  frente  a  la  evidencia  científica 

en este campo? ¿Los estereotipos y prejuicios 

de los estudiantes influyen en sus actitudes 

frente a los temas religiosos y espirituales? 

Cuando el futuro psicólogo brinde sus servicios 

profesionales y tenga que atender directamente 

alguna área ligada a la religión y espiritualidad, 

¿lo hará de manera objetiva, libre de prejuicios, 

respetuosa    frente    a    las    otras    creencias, 

sean compartidas o no con las que él tenga?



[RIDU]: Revista Digital de Investigación en Docencia Universitaria 

Dic. 2015 - Año 9 - Nro.2 | LIMA (PERÚ) ISSN: 2223 - 2516 

                               FORMACIÓN UNIVERSITARIA EN PSICOLOGÍA DE LA RELIGIÓN Y LA ESPIRITUALIDAD: ¿NECESIDAD O UTOPÍA?                            97  

 

 

 
 

El ser humano —lo quiera o no— 

inevitablemente se tiene que enfrentar a 

situaciones en la vida que tienen que ver con la 

pérdida, la enfermedad, la muerte, el infortunio, 

donde se activan las creencias espirituales, sean 

cuales fueran. ¿Cuál es entonces el rol que cumple 

el psicólogo frente a dichas situaciones? ¿Cómo 

encara eso, callándolas, negando su existencia 

o las atiende como parte del desarrollo integral 

del  ser  humano,  sin  prejuicios?  ¿Qué  pasará 

si este psicólogo o psicóloga es una persona 

creyente o no? ¿Cómo es su relación con Dios, 

con los demás, consigo mismo? ¿Cómo afecta 

esto su vida y su ejercicio profesional? ¿Respeta 

las  creencias  de  los  demás,  concuerden  con 

las  de  él  o  no?  ¿Impone  su  ateísmo  o  su  fe? 

¿Su dimensión espiritual enriquece su trabajo 

o no? ¿Qué puede perder o ganar el psicólogo 

si  incorpora  la  dimensión  espiritual-religiosa 

en su trabajo? ¿Será que el psicólogo —sea 

creyente,  ateo  o  agnóstico—  querrá  imponer 

sus creencias o no? ¿Las creencias espirituales 

del psicólogo le permitirán ser más sensible a 

las  necesidades  espirituales  de  los  demás  y, 

por tanto, enriquecer su visión? ¿Sólo aquellos 

que tienen una rica vida espiritual pueden 

comprender a los demás en sus necesidades 

espirituales o realmente no es necesario? 
 

No cabe duda que una de las profesiones 

que más tiene que trabajar con las necesidades 

espirituales  de  las  personas  es  la  Psicología. 

La mayoría de las personas se ha preguntado, 

en  algún  momento  de  sus  vidas:  ¿Para  qué 

se   vive?,   ¿cuál   es   el   sentido   de   la   vida?, 

¿cómo enfrentar el dolor y la enfermedad, el 

sufrimiento y las adversidades? A partir de lo 

cual, surge la pregunta ¿Qué psicólogo puede 

eludir ese aspecto en la vida de los demás a 

quienes   brinda   sus   servicios   profesionales? 

¿Por qué dejar de lado, entonces, algo que es 

vital y trascendente a toda existencia humana, 

sin   importar   credos,   culturas   y   tiempos? 

Por lo expuesto, se coincide con 

Cavalheiro   y   Falcke   (2014),   para   quienes 

es necesario revisar y rediseñar los 

paradigmas rectores de la ciencia psicológica, 

lo   que   pone   de   manifiesto   la   necesidad 

de una nueva evaluación de cómo se está 

abordando   la   religión   y   la   espiritualidad 

en  la  formación  de  los  futuros  psicólogos. 
 

Esta formación no sólo se refiere a los 

cursos, entrenamientos y capacitaciones que 

reciben en el campo concreto de la Psicología 

de la Religión y la Espiritualidad; sino, además, 

en  la  propia  formación  integral  que  reciben 

los   estudiantes   en   las   aulas   universitarias, 

que debería tener como algunas de sus metas 

lograr  que  sean  maduros,  equilibrados, 

estables,  reconciliados  consigo  mismo  y  con 

los demás, abiertos, libres y tolerantes frente 

a  las  creencias  de  los  otros,  claros  en  los 

límites  entre  sus  propias  creencias  y  las  de 

otras personas, con un alto sentido ético, y 

respetuosos  de  la  dignidad  de  las  personas. 
 

Es necesario tener claro que los estu- 

diantes de psicología en pocos años se con- 

vertirán en profesionales del comportamiento 

humano, de la salud y trabajarán de cerca con 

las personas, con sus pensamientos, sentimien- 

tos, creencias, valores, estilos de vida, capaci- 

dades,  riquezas  y  potencialidades,  sufrimien- 

tos y debilidades, todo aquello que constituye 

la compleja trama de la vida del ser humano; 

por lo que es imprescindible que reciban una 

sólida formación con los últimos avances, uno 

de los cuales está vinculado al campo de la 

Psicología  de  la  Religión  y  la  Espiritualidad. 
 

 

Análisis de las actitudes del docente encargado 

de la formación de los futuros psicólogos 
 

En el escenario mundial actual, es 

necesario  preguntarse:  ¿Cuáles  son  las 

actitudes  que  tiene  el  docente  en  las  aulas



[RIDU]: Revista Digital de Investigación en Docencia Universitaria 

Dic. 2015 - Año 9 - Nro.2 | LIMA (PERÚ) ISSN: 2223 - 2516 

98 ANA CECILIA SALGADO-LÉVANO  

 

 

 
 

universitarias? Los docentes son muchas veces 

expertos en plantear las competencias en sus 

cursos, diseñar estrategias didácticas, utilizar 

recursos tecnológicos altamente sofisticados. 

Sin embargo, no dan respuesta a interrogantes 

como las siguientes: ¿Qué se hace para brindar 

una formación integral a los estudiantes? ¿Cómo 

se abordan los temas ligados al campo espiritual 

y    religioso?    ¿Se    aborda    la    espiritualidad 

como parte integral de la persona? ¿Los 

docentes vinculados a la formación en general 

del futuro psicólogo abordan las variables 

ligadas a la religión y la espiritualidad con 

profesionalismo    y    ética,    sin    estereotipos 

que    impidan    reconocer    su    importancia? 
 

De acuerdo a Gastaud et al. (2006) en el 

cuerpo docente de la carrera de Psicología aún 

existe una fuerte separación entre la religión 

y  la  ciencia.  Para  Bolletino,  2001  (como  se 

citó en Rivera, 2007), es necesario que la 

psicología deje de patologizar las experiencias 

y creencias espirituales y religiosas de sus 

clientes, urgiéndola a contar con un concepto 

de espiritualidad sano y significativo, a fin de 

responder  adecuadamente  a  las  necesidades 

y demandas espirituales de las personas. 

Considera que la espiritualidad, para ser 

incluida    en    la    práctica    profesional,    debe 

ser concebida como una dimensión del ser 

humano  total,  inseparable  de  las  otras,  debe 

ser considerada como compatible con el resto 

de las dimensiones de la persona, y no como 

una dimensión en oposición a alguna de ellas. 
 

Es innegable que, con más frecuencia de 

la deseable, se escucha a docentes universitarios 

afirmar que el que se precie de ser verdadero 

científico debe dejar de creer en Dios. ¿Qué 

modelo ejerce el docente universitario, cuando 

él mismo no respeta el supuesto clima de 

libertad de culto y tolerancia que debe primar en 

las aulas? ¿Los docentes valoran por igual a los 

estudiantes creyentes como a los no creyentes 

o, por el contrario, caen en estereotipos, 

exclusiones e incluso discriminaciones dirigidas 

a los que manifiestan sus creencias religiosas 

y espirituales? Si ello ocurriera, podría 

preguntarse legítimamente ¿dónde queda el 

respeto por las creencias de los estudiantes?, ¿si 

el docente no comparte las creencias religiosas 

y  espirituales  de  los  estudiantes  tiene  acaso 

el  derecho  de  decirle  a  los  demás  que  dejen 

de  creer,  porque  eso  no  resulta  inteligente?, 

¿eso es ético?, ¿se respeta así la diversidad 

religiosa, que  se encuentra amparada  incluso 

en    la    constituciones    de    las    repúblicas? 
 

Es obvio que si el docente es creyente, 

ateo o agnóstico, tal condición no debería influir 

en el abordaje de temas ligados a la religión 

y espiritualidad, los cuales necesitan ser 

abordados de manera objetiva y seria acorde a 

los avances científicos en esta área. No se trata 

de hacer proselitismo religioso ni de imponer 

las propias creencias, ni de castigar las creencias 

de los estudiantes —sean las que fueren—, se 

trata de que el docente sea una persona ética, 

respetuosa y abierta a la diversidad religiosa y 

espiritual de sus estudiantes, porque sólo así 

podrá contribuir a la formación integral, así 

como a la formación en temas vinculados a la 

Psicología  de  la  Religión  y  la  Espiritualidad. 
 

Dada la importancia del bienestar 

espiritual para la sociedad y universidad, es 

esencial  para  la  formación  profesional  tener 

en   cuenta   las   experiencias   de   religiosidad 

y espiritualidad, considerando los aspectos 

sociales y culturales de los contextos en los que 

se insertan los individuos. Por ello, los cursos 

de formación deben invertir en sus programas 

en la sensibilización de los docentes al respecto. 

No se puede excluir de la formación académica 

la dimensión espiritual, tanto por su relevancia 

como por los daños que el uso indebido y falta de 

entendimiento pueden causar (Costa et al., 2008).



[RIDU]: Revista Digital de Investigación en Docencia Universitaria 

Dic. 2015 - Año 9 - Nro.2 | LIMA (PERÚ) ISSN: 2223 - 2516 

                               FORMACIÓN UNIVERSITARIA EN PSICOLOGÍA DE LA RELIGIÓN Y LA ESPIRITUALIDAD: ¿NECESIDAD O UTOPÍA?                            99  

 

 

 
 

Actualmente se espera que el docente 

como transmisor del conocimiento, gestor de 

información y modelo educativo, sea capaz de 

compartir con el estudiante los conocimientos, 

vivencias, experiencias y reflexiones respecto 

a los contenidos de enseñanza en un ambiente 

de diálogo, tolerancia, intercambio y respeto 

que propicien la participación y el compromiso 

del estudiante en el proceso de aprendizaje 

(González  Tirados  y  González  Maura,  2007). 

Es decir, el docente no debe imponer sus 

creencias,    prejuicios    o    estereotipos,    sino 

por el contrario, debe ser abierto, receptivo, 

analítico y crítico, propiciando en todos los 

casos el debate y la discusión, con una mirada 

objetiva y basada en los avances de la ciencia. 
 

Como señalan Esteban y Buxarrais 

(2004), el profesor universitario de hoy debe 

ser un profesional reflexivo. La enseñanza 

universitaria  que  parte  de  la  reflexión 

fomenta el aprendizaje reflexivo y huye de 

adoctrinamientos y de falsas verdades. Este 

tipo de docente sería capaz de abordar los 

temas  ligados  a  los  avances  científicos  en 

el campo de la Psicología de la Religión y la 

Espiritualidad, de modo objetivo y sin prejuicios. 
 

Asimismo, es imprescindible que el 

profesor se mantenga actualizado en los 

últimos avances de la ciencia. Como señalan 

Fondón, Madero y Sarmiento (2010) es 

evidente que la actividad investigadora no sólo 

es indispensable para la continua evolución 

científica    del    profesor    universitario,    sino 

que también depende de ella su continuidad 

en   la   carrera   docente.   Así,   es   impensable 

una plana docente que no esté abierta a las 

nuevas  investigaciones.  De  allí  la  necesidad 

que los docentes se formen y actualicen 

permanentemente   en   los   nuevos   avances 

de la ciencia, en este caso, en el campo de la 

Psicología  de  la  Religión  y  la  Espiritualidad. 

Si   se   entiende   que   las   universidades 

son,  por  excelencia,  el  centro  del  saber  en 

donde debe primar la libertad de ideas, así 

como la libertad de cultos y creencias, siendo 

el lugar donde se acunan y forjan las nuevas 

generaciones de profesionales que asumirán 

roles fundamentales en la vida de nuestras 

naciones, es entonces imprescindible que los 

docentes sean un verdadero modelo a seguir, 

no sólo por su alto grado de preparación sino 

además por sus actitudes de respeto, libertad 

y    tolerancia    que    los    deben    caracterizar. 
 

 

CONCLUSIONES 
 

En  el  presente  trabajo  se  ha  analizado 

la formación actual que se brinda a los futuros 

psicólogos en el campo de la Psicología de la 

Religión y la Espiritualidad. En base a la revisión 

de la literatura científica se halló que existe un 

evidente vacío en la formación que se da en las 

aulas universitarias, lo cual se constata por la 

ausencia de cursos al respecto en las mallas 

curriculares. Además, no existe una sólida 

formación integral, lo cual se evidencia en los 

resultados obtenidos en diversas investigaciones. 
 

Por  otro  lado,  se  analizó  las  actitudes 

de  los  docentes  encargados  de  la  formación 

de  los  futuros  psicólogos  y  se  encontró  que 

no abordan de manera clara, objetiva, crítica y 

rigurosa los temas vinculados a la Psicología de 

la Religión y la Espiritualidad, probablemente 

por estereotipos, prejuicios y particularmente 

por no estar actualizados respecto a las 

investigaciones     que     existen     al     respecto. 
 

En base a los avances científicos de los 

últimos  años  es  evidente  la  relevancia  que 

tiene este campo, por ello si se busca que los 

futuros psicólogos se encuentren preparados 

para el cumplimiento cabal de sus funciones. 

Es imprescindible que se evalúen las mallas 

curriculares    de    las    universidades    con    el



[RIDU]: Revista Digital de Investigación en Docencia Universitaria 

Dic. 2015 - Año 9 - Nro.2 | LIMA (PERÚ) ISSN: 2223 - 2516 

100 ANA CECILIA SALGADO-LÉVANO  

 

 

 
 

fin  de  identificar  los  vacíos  en  la  formación, 

e     implementar     las     medidas     necesarias 

para   corregir   las   deficiencias   que   existen. 
 

Es vital que los futuros psicólogos 

asuman la dimensión espiritual y religiosa 

como  parte  del  desarrollo  del  ser  humano, 

de modo que se encuentren preparados para 

conocer  cómo  afectan  variables  como  la  fe 

en Dios, el bienestar espiritual, las creencias, 

convicciones y necesidades espirituales, 

estilos de afrontamiento, perspectivas 

espirituales, entre otros aspectos inherentes 

al     desarrollo     de     la     persona     humana. 
 

Es    indudable    que    todo    psicólogo, 

sea  cual  sea  su  orientación,  trabaja  con  la 

parte   más   íntima   de   las   personas,   como 

sus pensamientos, sentimientos, valores, 

actitudes, creencias, entre otros; por tanto 

resulta   vital   que   él,   independientemente 

de sus creencias y convicciones personales, 

sea  capaz  de  abordar  la  realidad  religiosa 

y     espiritual     de     las     personas     en     un 

clima    de    respeto,    libertad    y    tolerancia. 
 

Evidentemente, las conclusiones a las 

que ha llegado este trabajo tienen un carácter 

aproximativo, ya que hace falta seguir 

conduciendo tanto estudios empíricos como 

meta-analíticos sobre la formación que recibe el 

estudiante de psicología, así como las actitudes 

que   presentan   sus   docentes   al   respecto. 
 

En tal sentido, se requiere seguir 

investigando  el  campo  de  la  Psicología  de 

la Religión y la Espiritualidad, no sólo para 

conocer los hallazgos que permitan seguir 

comprendiendo y atendiendo a la naturaleza 

humana,    sino    además    para    replantearse 

el modo cómo se forman los futuros 

psicólogos,   y  cuáles  son  las  herramientas 

que se les brindan para responder a los 

actuales  retos  que  presenta  la  humanidad. 

El  desafío  actual  es  cómo  formar  a 

los  futuros  psicólogos  de  manera  rigurosa 

y  objetiva.  Por  ello,  urge  que  se  deje  de 

lado prejuicios y estereotipos que han 

caracterizado a las naciones latinoamericanas 

en relación a la influencia que tiene la religión 

y la espiritualidad en la persona, para empezar 

a   desarrollar   investigaciones   con   todo   el 

rigor que la ciencia exige, de tal manera que 

se sigan abriendo puertas, esclareciendo 

realidades       y       dejando       atrás       mitos. 
 

 

REFERENCIAS 
 
Asociación Americana de Psiquiatría (2013). Guía 

de consulta de los criterios diagnósticos 

del    DSM    5.    Arlington,VA:        Autor. 

Beca, J. (2008). El cuidado espiritual del enfermo 

como  responsabilidad  del  profesional 

de la salud. Ética de los Cuidados, 1(1). 

Recuperado     de     http://www.index-f. 

c o m / e t i c u i d a d o / n 1 / e t 6 7 3 4 . p h p 

Bruzzone,   D.   (2006).   Protagonismo 

existencial   y   responsabilidad 

educativa.      Nous,   10,      55-75. 

Canaval,  G.,  González,  M.  y  Sánchez,  M. 

(2007). Espiritualidad y resiliencia en 

mujeres   maltratadas   que   denuncian 

su situación de violencia de pareja. 

Colombia  Médica,  38 (Supl.  2),  72-78. 

Cavalheiro, C. y Falcke, D. (2014). Espiritualidade 

na  formação  acadêmica  em  psicologia 

no Rio Grande do Sul. Estudos de 

Psicologia (Campinas), 31(1), 35-44. doi: 

10.1590/0103-166X2014000100004 

Costa, C., Bastiani, M., Geyer, J., Calvetti, P., Muller, 

M.   y   Moraes,   M.   (2008).   Qualidade 

de Vida e Bem-Estar Espiritual em 

universitários de Psicologia. Psicologia 

Em Estudo, Maringa, 13 (2), 249-255. doi: 

10.1590/S1413-73722008000200007 

De  La  Calle,  C.  (2010).  La  Formación  de  la 

Responsabilidad Social del universitario:

http://www.index-f/


[RIDU]: Revista Digital de Investigación en Docencia Universitaria 

Dic. 2015 - Año 9 - Nro.2 | LIMA (PERÚ) ISSN: 2223 - 2516 

                               FORMACIÓN UNIVERSITARIA EN PSICOLOGÍA DE LA RELIGIÓN Y LA ESPIRITUALIDAD: ¿NECESIDAD O UTOPÍA?                         101  

 

 

 
 

Un Estudio Empírico. (Memoria de 

Doctor.      Universidad      Complutense 

de Madrid). Recuperado de http:// 

eprints.ucm.es/10187/1/T31406.pdf 

Delors, J., Al Mufti, I., Amagi, I., Cameiro, R., 

Chung,    F.,    Geremek,    B...    Nanzhao, 

Z. (1996).    La    Educación    encierra 

un  tesoro.  Informe  a  la  UNESCO  de 

la Comisión Internacional sobre la 

educación para el siglo XXI. Madrid: 

Santillana -      Ediciones      UNESCO. 

Díaz, F. Hernández, G., Rigo, M. Saad, E. y 

Delgado, G. (2006). Retos actuales en 

la   formación   y   práctica   profesional 

del psicólogo educativo. Revista de la 

Educación Superior,  35(1),  11-24. 

Enríquez,   A.   (2013).   Nuevas   posibilidades 

y retos para la investigación y el 

conocimiento  en  universidades. 

Divers.: Perspect. Psicol. 9 (1), 97-107. 

Ermel, R. C., Vieira, M., Tavares, T. F. Furuta, 

P.  M.,  Zutin,  T.  l.  y  Caramelo,  A.  C. 

(2015). O      Bem-Estar      Espiritual 

dos Professores de Medicina e de 

Enfermagem. Rev Enferm Ufpe On Line, 

Recife, 9 (1), 158-63. doi: 10.5205/ 

Reuol.6817-60679-1-Ed.0901201522. 

Esteban,    F.    y    Buxarrais,    M.    (2004).    El 

Aprendizaje   Ético   y   la   Formación 

Universitaria:      Más      Allá      de      la 

Casualidad.   Teor.   Educ.   16,   91-108. 

Florenzano,  R.  (2010).  Religiosidad  y  salud 

mental:       ¿amigos       o       enemigos? 

Rev.        GPU,        6        (2),        221-229. 

Fondón,  I.,  Madero,  M.  y  Sarmiento,  A. 

(2010). Principales    Problemas    de 

los Profesores Principiantes en la 

Enseñanza Universitaria. Formación 

universitaria, 3(2), 21-28. doi: 10.4067/ 

S0718- 50062010000200004 

Garbanzo, G. (2011). Educación superior Pública 

en América Latina: características y 

desafíos.    XI    Colóquio    Internacional 

sobre Gestao Universitária na América 

do Sul. Florianópolis. 

García-Alandete, J. y Pérez, E. (2005). Actitudes 

religiosas y valores en un grupo de 

jóvenes   universitarios   españoles. 

Anales  de  Psicología,  21  (1),  149-169. 

Gastaud, M., Souza, L., Braga, L., Horta, C., De 

Oliveira, F., Sousa, P. y Da Silva, R. (2006). 

Bem-estar espiritual    e    transtornos 

psiquiátricos  menores  em  estudantes 

de Psicologia:     estudo     transversal. 

Rev.   Psiquiatria,   28   (1),   12-8.   doi: 

10.1590/S0101-81082006000100003 

González, T. (2004). Las creencias religiosas y su 

relaciónconelprocesosalud-enfermedad. 

Revista  Electrónica  de  Psicología 

Iztacala, 7 (2), 19-29. Recuperado de 

www.i z tacala.unam.mx/ca r r e r as / 

psicologia/psiclin/.../vol7no2art2.pdf 

González   Tirados,   R.   y   González   Maura,   V. 

(2007). Diagnóstico de necesidades y 

estrategias de formación docente en las 

universidades.  Revista  Iberoamericana 

de Educación,    43/6     –     15. 

Jaramillo, A., Carvajal, S. Marín, N. y Ramírez, A. 

(2008). Los estudiantes universitarios 

Javerianos       y       su       respuesta       al 

sentido de     la     vida.     Pensamiento 

Psicológico,        4        (11),        199-208. 

López,   F.   (2014).   La   transformación   de   los 

procesos    de    acreditación:    retos    y 

recomendaciones.     Acta     Scientiarum. 

Education,         36         (1),         105-113. 

Mandhouj, O., Aubin, H.-J., Amirouche, A., Perroud, 

N.  A.,  Huguelet,  P.  (2014).  Spirituality 

and religion among french prisoners: An 

effective coping resource? International 

Journal of Offender Therapy and 

Comparative  Criminology,  58  (7),  821- 

834. doi: 10.1177/0306624X13491715 

Marques,   L.   (2003).   A   saúde   e   o   bem- 

estar   espiritual   em   adultos   porto-

http://www.iztacala.unam.mx/carreras/


[RIDU]: Revista Digital de Investigación en Docencia Universitaria 

Dic. 2015 - Año 9 - Nro.2 | LIMA (PERÚ) ISSN: 2223 - 2516 

102 ANA CECILIA SALGADO-LÉVANO  

 

 

 
 

alegrenses. Psicologia: ciência e 

profissão, 23 (2), 56-65. doi: 10.1590/ 

S 1 4 1 4 - 9 8 9 3 2 0 0 3 0 0 0 2 0 0 0 0 9  

Martínez,  Ma.  (2006).  El  estudio  científico 

de las     fortalezas     trascendentales 

desde la        Psicología        Positiva. 

Clínica   y   Salud,   17   (3),   245-258. 

Navas, C. y Villegas, H. (2006). Espiritualidad 

y salud.       Revista       Ciencias       de 

la  Educación,      1      (27),      29-45. 

Pedrão,  R.  B.  y  Beresin,  R.  (2010).  O 

enfermeiro frente à questão da 

espiritualidade. Nursing           and 

spirituality. Einstein, 8 (1 Pt 1), 86-91. 

Pereira, V. (2013). Religiosidade em individuos 

hipertensos de uma Unidade do 

Programa     Saúde     da     Familia     de 

Pedras de Fogo – PB. Dissertacao 

(Mestrado em Ciencias das Religioes). 

Universidade Federal da Paraíba–UFPB. 

Pérez,  A.,  Sandino,  C.  y  Gómez,  V.  (2005). 

Relación entre depresión y práctica 

religiosa:  un  estudio  exploratorio. 

Suma    psicológica,    12    (1),    77-86. 

Pérez Santiago, J. A. (2007). Estudio 

exploratorio sobre el tema de la 

espiritualidad en el ambiente laboral. 

Anales de Psicología, 23 (1), 137-146. 

Pinto,   N.   (2007).   Bienestar   espiritual   de 

los   cuidadores   familiares   de   niños 

que viven      enfermedad      crónica, 

Investigación     en     Enfermería: 

Imagen   y   Desarrollo,   9   (1),   20-35. 

Quiceno, J. y Vinaccia, S. (2009). La salud en el 

marco de la psicología de la religión y la 

espiritualidad Diversitas. Perspectivas 

en Psicología,      5      (2),      321-336. 

Rivera, A. (2007). Modelo de intervención 

racional  emotivo  para  la  promoción 

del   ajuste   psicológico   en   el   adulto 

mayor en  un  contexto  religioso  (Tesis 

doctoral). Universidad Nacional 

Autónoma       de       México,       México. 

Rivera,   A.   y   Montero,   M.   (2007).   Medidas 

de       afrontamiento       religioso       y 

espiritualidad    en    adultos    mayores 

mexicanos. Salud Mental, 30 (1), 39-47. 

Rodríguez, Ma. (2006). Afrontamiento del cáncer 

y Sentido de la vida: un estudio empírico 

y clínico (Tesis doctoral). Universidad 

Autónoma      de      Madrid,      España. 

Rodríguez,  M.,  Fernández,  M.  L.,  Pérez,  M.  L. 

y  Noriega,  R.  (2011).  Espiritualidad 

variable asociada a la resiliencia. 

Cuadernos                 Hispanoamericanos 

de      Psicología,      11      (2),      24-49. 

Sánchez, B. (2008). Comparación entre el 

bienestar espiritual de pacientes del 

Programa de Enfermería Cardiovascular 

y el de personas aparentemente sanas. 

Avances en Enfermería, 36 (1), 65-74. 

Sánchez, B.            (2009).            Bienestar 

espiritual en personas con y sin 

discapacidad.  Aquichan,  9  (1),  8-22. 

San Martín, C. (2007). Espiritualidad en la 

tercera edad. Psicodebate. Psicología, 

Cultura    y    Sociedad, 8,  111-128. 

Saunders, S. M.,   Petrik, M. L. y Miller, M. L. 

(2014). Psychology doctoral students’ 

perspectives on addressing spirituality 

and religion with clients: Associations 

with personal preferences and training. 

Psychology of Religion and Spirituality 

6   (1),   1-8.   doi:   10.1037/a0035200 

Vieten, C., Scammell, S., Pilato, R., Ammondson, 

I., Pargament, K. I. y Lukoff, D. (2013). 

Spiritual and religious competencies 

for  psychologists.  Psychology  of 

Religion     and     Spirituality,     5     (3), 

129-144.      doi:      10.1037/a0032699 

Vogel, M. J., McMinn, M. R., Peterson, M. A. y 

Gathercoal, K. A. (2013). Examining 

religion and spirituality as diversity 

training: A multidimensional look at 

training in the American Psychological 

Association.   Professional   Psychology:



[RIDU]: Revista Digital de Investigación en Docencia Universitaria 

Dic. 2015 - Año 9 - Nro.2 | LIMA (PERÚ) ISSN: 2223 - 2516 

                               FORMACIÓN UNIVERSITARIA EN PSICOLOGÍA DE LA RELIGIÓN Y LA ESPIRITUALIDAD: ¿NECESIDAD O UTOPÍA?                         103 
 

 

 

 
 
 
 

Research     and     Practice.     44     (3), 

158-167.      doi:      10.1037/a0032472 

Whetsell, M.,    Frederickson,    K.,    Aguilera, 

P. y Maya, J. (2005). Niveles de 

bienestar espiritual      y      fortaleza 

relacionados con la salud en adultos 

mayores.    Aquichan,    5    (1),    72-85. 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
© Los autores. Este artículo es publicado por la Revista Digital de Investigación en Docencia Universitaria del Área de Investigación de 

la Dirección de Calidad Educativa, Universidad Peruana de Ciencias Aplicadas. Este es un artículo de acceso abierto, distribuido bajo los 

términos de la Licencia Creative Commons Atribución-CompartirIgual 4.0 Internacional.( http://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/), 

que permite el uso no comercial, distribución y reproducción en cualquier medio, siempre que la obra original sea debidamente citada. 

http://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

