Pensamiento y Cultura

PENSAMIENTOY CULTURA ISSN: 0123-0999

pensamiento.cultura@unisabana.edu.co

Universidad de La Sabana
Colombia

Tender, querer, amar
Pensamiento y Cultura, nim. 4, octubre, 2001, pp. 87-99
Universidad de La Sabana
Cundinamarca, Colombia

Disponible en: http://www.redalyc.org/articulo.oa?id=70100408

Coémo citar el articulo r @\ /"

Numero completo . -, o
P Sistema de Informacion Cientifica

Mas informacion del articulo Red de Revistas Cientificas de América Latina, el Caribe, Espafia y Portugal
Pagina de la revista en redalyc.org Proyecto académico sin fines de lucro, desarrollado bajo la iniciativa de acceso abierto


http://www.redalyc.org/revista.oa?id=701
http://www.redalyc.org/articulo.oa?id=70100408
http://www.redalyc.org/comocitar.oa?id=70100408
http://www.redalyc.org/fasciculo.oa?id=701&numero=10220
http://www.redalyc.org/articulo.oa?id=70100408
http://www.redalyc.org/revista.oa?id=701
http://www.redalyc.org

TENDER, QUERER, AMAR

Jorge Mario Posada
Indalecio Garcia

Summary: It aims to distinguish WANTING -voluntary aspect— as something different from LOVING
—understood as to give and accept- and from its peculiar affective effect, and both as intelectual and free activities, for
these reasons different from other ways of acting, coming from feeling, the tendency behaviour and passion and
feelings.

In this writing some ideas shared in an antropology class are collected, ideas which freely lump together some
Leonardo Polo’s research.

Key words: Passionate tendency behaviour, Voluntary power, Innate will

Résumé: Il s’agit de distinguer VOULOIR —qui comporte un caractére volontaire— d’AIMER —-impliquant le don
et I'acceptation-— et de ses inéluctables implications affectives et I'un et I'autre comme activités intellectuelles et libres,
distinctes de fait, des autres fagons d’agir provenant des sentiments, du comportement tendanciel et de la passion et

des sentiments.

Dans ce texte se regroupent quelques idées exposées dans un cours d’anthropologie et qui permettent de gloser
librement quelques recherches de Leonardo Polo.

Mots cles: Comportement passionnel, volonté, pouvoir.

Pensamiento y Cultura 87 Nimero 4 2001



studiar la voluntariedad del actuar huma-

no —que puede ser elevada a la donalidad
del amar- ayuda a discernir lo que distingue al
hombre de otros vivientes. Esas conductas sue-
len darse por comprendidas porque se llevan a
cabo en la vida cotidiana. Sin embargo, ocupar-
se de entenderlas favorece su hondura, puesto
que s6lo pueden conducirse entendiendo. Si el
hombre logra querer y amar con mayor profun-
didad, se eleva a ser mas humano, ya que la al-
tura del vivir personal es lo hondo de su intimi-
dad, y el querer, pero sobre todo el amar, nacen
desde lo més intimo del corazén, pues compro-
meten entera a la persona.

Amar y querer son actividades distintas por
mas que en la vida humana no se puedan sepa-
rar. Su distincion es difusa incluso en plantea-
mientos filoséficos cldsicos cuando es cifrada en
una pretendida escala gradual de lo voluntario,
a la par que se confunde la voluntariedad, no
menos que el amar, con una tendencia superior
hacia el bien. El amar y el querer se distingui-
rian entre si por el bien al que se dirigen, y am-
bos del tender en cuanto que éste se vierte ha-
cia bienes inferiores. De ahi que sea oportuno
empezar por distinguir tanto el amar como el
querer del tender y del apasionarse, en cuanto
que comportan inteligir, mientras que, para la
tendencia y la pasion basta sentir.

Aungque el hombre, como los animales, se
comporta tendencialmente, querer y amar no
equivalen a desear o apetecer, ni a sentir emo-
cion o a apasionarse, si bien pueden involucrar
esas actividades, que son de nivel sensible y
conllevan alguna afeccién orgénica. El querer y
el amar son estrictamente espirituales, y la

Pensamiento y Cultura

88

afectividad que los sigue es mas profunda que
las emociones sensibles —sentimientos- y pasio-
nes. Desde el querer y el amar el hombre eleva
las tendencias, asi como los sentimientos y las
pasiones, y puede ennoblecerlas, sublimarlas,
al investirlas de voluntariedad o mas aun, al
otorgarlas a manera de don segtin el amor.

EL COMPORTAMIENTO
TENDENCIAL APASIONADO

El tender comporta encontrarse atraido por
algo sentido que, al ser deseado, incita a actuar.
Equivale al apetito, es decir, a la inclinacién del
comportamiento provocada en la medida en que
lo sensiblemente percibido se estima, también
de manera sensible, como conveniente 0 como
nocivo. Por su parte, la pasion no acontece sin
el tender: se le afiade y lo diversifica. Tender con
pasion no es igual a tender sin mas. Y, de un
modo u otro, la tendencia es acompafiada de
sentimientos'.

El comportamiento de los animales se si-
gue de lo que percibiendo sienten. En el momen-
to en que lo percibido se discierne con respecto
a lo fantaseado o sofiado, despunta un compor-
tamiento regido por el tender. Comportarse de

1 En la vida humana, la repercusion afectiva y sentimental de la
actividad sensitiva viene marcada en gran medida por el tempe-
ramento, que no es solo instintivo o condicionado por la heren-
cia, pues depende bastante del ejemplo recibido. En algunos pre-
domina el talante temperamental propio de la audacia, mientras
que, en otros, el del miedo; mientras que unos son extremada-
mente sensibles o sentimentales, otros apenas se inmutan. Es pa-
tente la diversidad, no menos que la variabilidad, del temple sen-
timental del hombre, que no obstante puede ser dirigido y mati-
zado desde el querer y el amar, segtin los que se forja el caracter.

Nimero 4 2001



Tender, querer, amar

acuerdo con tendencias incitadas a partir de lo
que se siente equivale a seguir el instinto. Se-
gun su constitucion genética el animal estd do-
tado para regir el tender —que se inserta en sus
acciones corporales y las arrastra— atendiendo a
determinadas caracteristicas del medio y de los
vivientes que lo rodean; y si puede imaginar o
recordar, se le posibilita cierto aprendizaje.

La dotacion hereditaria en gran medida
condiciona la disposicion de la actividad cere-
bral, por lo que a partir de lo percibido, con base
en la continuidad de su sustrato neuronal, se
desencadena una secuencia de actividades, tam-
bién de nivel sensitivo, segin las que procede
el comportamiento tendencial. Se requiere por
lo pronto la estimacién de lo percibido, pero de
ordinario hace falta asimismo un esquema es-
pacio-temporal imaginado -la formalizacion de
las proporciones de los perceptos—. En la esti-
macion intervienen ademas la memoria y la ex-
pectacion, modalidades temporales de la con-
ciencia sensible?.

El animal estima lo percibido como conve-
niente o por el contrario como nocivo. Dicha
estimacion desencadena la tendencia invo-
lucrada en el comportamiento. Lo tendencial no
es previo ni separado de las acciones corpora-
les. Tender no es otra cosa que moverse de acuer-
do con la estimacién de lo percibido, entre-
verando esa estimacidn, a través de su sustrato

2 Lafantasia no provoca tendencias en la medida en que deja notar
la irrealidad de lo imaginado. Con todo, el desarrollo de la ima-
ginacién permite al animal cierto control de su comportamiento.
La imaginaci6n requiere, con base en el sustrato cerebral, cierta
formalizacién de lo percibido. La imagen acontece no sélo en
ausencia del estimulo de la percepcion. Los animales dotados con
una imaginacion mas desarrollada formalizan secuencialmente
las percepciones, asi como las fases temporales de la conciencia
sensible, para desplegar con creatividad su comportamiento —
pueden utilizar las cosas del entorno como instrumentos para de-
fenderse o atacar, para aprovisionarse de alimentos, etc.—. Dichos
logros derivan no de la dotacién genética, sino por comparacién
de conocimientos sensibles, segtin lo que se posibilita llevar a cabo
cierto razonamiento concreto, que es susceptible ademas de adies-
tramiento. Comoquiera que sea, el animal acttia coligiendo a par-
tir de percepciones, sin agregar ninguna estricta novedad a lo
sentido, lo que sdlo es viable desde el inteligir.

Pensamiento y Cultura

89

neuronal, en el complejo de la actividad cerebral
segtin la que se controla el funcionamiento orga-
nico. En virtud de lo percibido —integrando en é1
lo aportado por la imaginacién, la memoria y la
expectacion- sobreviene el comportamiento
tendencial, regido por el instinto, es decir, en ul-
timo término por la dotacién genética, aunque
también por la experiencia, mas o menos asimi-
lada segtin el desarrollo cerebral’.

Cuando el comportamiento tendencial es
apasionado se suele confundir atin mas facil-
mente con el querer o con el amar. Las pasiones
se distinguen de las meras tendencias, pues las
modulan en la medida en que la estimacion de
lo percibido como conveniente o como nocivo
impele mas o menos al cuerpo, o de un modo u
otro, en las acciones de prosecucion o de apar-
tamiento que se provocan. Puesto que el ani-
mal requiere lo necesario para la conservacién
de su vida y para perpetuar su especie, se en-
cuentra genéticamente dotado para que la per-
cepcion y estimacién del alimento o del atracti-
vo sexual convoque al cuerpo entero en la ten-
dencia. Por tener una base neuronal —al cabo,
genética— la pasion, a través de su componente
organico, afade a la estimacién de la convenien-
cia o nocividad cierto tono tendencial, como la
vehemencia o bien la parsimonia en el compor-
tamiento. Es asi como el terror paraliza o la au-
dacia espolea la actividad corporal. Lo estima-
do como conveniente pero arduo, o nocivo y ade-
mads temible, o como inminente en lugar de leja-

3 El comportamiento tendencial instintivo, apoyado en la
sensitividad, es el principal recurso animal para la superviven-
cia, por adaptacién no sélo del organismo o de su actividad al
medio, sino, mds atin, del entorno a las necesidades organicas
—en las especies mas evolucionadas-.

La adecuada insercion del animal en el medio a través del com-
portamiento tendencial es requerida en la medida en que el fin
del vivir orgénico es pervivir —vivir mas: si cabe, perpetuamente
y de manera més variada y mejor. El tender se despliega a partir
de la capacidad que el organismo viviente posee de tomar para
si, envolviéndola, la vida que es exterior a él, para mantenerse
cohesionado como viviente. De ese modo se abre al tiempo de lo
externo desde un tiempo interno, no sélo evitando extinguirse,
sino ademas resistiéndose a perder su diferencia frente a lo que
lo rodea.

Nimero 49 2001



Jorge Mario Posada - Indalecio Garcfa

no, evitable o inevitable, matiza el comporta-
miento tendencial con pasiones distintas.

En definitiva, el tender influye en el com-
portamiento animal, matizado por las pasiones,
en virtud de la coordinacion de las diversas ins-
tancias del conocimiento sensitivo —desde su
componente cerebral-, entre las que es preciso
contar la propiocepcion. Mediante las pasiones,
el organismo es entreverado de diversas mane-
ras en el actuar. La pasién matiza la tendencia
en atencion al modo como lo conveniente o lo
nocivo es percibido y estimado en funcion del
estado organico propio*.

La diversidad de tendencias y pasiones es
en el hombre mucho mas rica que en el animal
y admite un control mas versatil, precisamente
a través del querer y del amar, a pesar de que el
comportamiento tendencial apasionado a veces
polariza o absorbe la entera actividad humana.
En virtud de su riqueza y complejidad genética,
el hombre dispone de mayor amplitud cerebral
y mayor plasticidad del sistema neuronal que
el animal, por lo que su instinto queda apenas
determinado. Por consiguiente, el activarse de
la conducta humana desde las tendencias y pa-
siones resulta menos restringido desde la con-
creta situacién organica dentro del medio fisi-
co. Ademds, el hombre optimiza el comporta-
miento tendencial y apasionado organizandolo
desde la articulacién de medios o fines, es de-
cir, racionalizandolo, o bien asignandole un va-
lor simbdlico. Por eso es tan vasta la facultad
humana técnica y artistica de adaptacion al
medio segln intereses y como expresion de
convicciones.

4 Lamodalizacién pasional de las tendencias requiere no menos el
enlace del sistema nervioso con el endocrino a partir también de
la dotacién genética. El que un animal se defienda o ataque con
viveza y agresividad expresa el tono pasional de su comporta-
miento tendencial, en el que, por lo demds, influyen la percep-
cién y la estimacion del propio estado orgénico, siempre
involucradas en el tender. Un predador ahito no salta sobre una
nueva presa, y menos uno fatigado o deprimido.

Pensamiento y Cultura

90

Sin embargo, es plausible entender la ra-
cionalidad humana tecnoldgica y cultural como
un vértice del proceso evolutivo, al menos en
cuanto que depende en gran medida de la or-
ganizacién del funcionamiento cerebral. Gracias
a esa capacidad el hombre serfa el més “alto” y
complejamente desarrollado de los animales. De
ahi que la racionalizacion de las tendencias y
las pasiones, si bien es exclusiva del hombre,
todavia no destaque de manera suficiente lo
radicalmente humano en la conducta’.

Més que la variedad y la flexibilidad de las
tendencias y pasiones humanas, debida a su
sustrato sensorial neuronal tan complejo, e in-
cluso mas que la racionalizacién y la
simbolizacién del comportamiento, hace falta
considerar su profunda modificacion desde dos
actos ajenos al ser del viviente meramente ani-
mal: el querer y el amar. Incluyéndose en la ac-
tividad tendencial y pasional, el querer y el amar
la liberan vy, asi, la dignifican. Liberar las ten-
dencias y pasiones equivale no a eliminarlas
sino a disponer segtn ellas, dominandolas, an-
tes que despdtica, politicamente, segtin decia
Aristételes.

La estricta humanizacion del tender apasio-
nado, en cuanto que depende de lo nuclear del
hombre en la direccion o guia de la conducta, es
debido al querer y, mas hondamente atin, al amar,
en la medida en que uno y otro comportan el
inteligir y, de esa manera, son libre manifesta-
cién o exposicion de la intimidad personal.

VOLUNTAD Y QUERER

El querer se cifra, de ordinario, en el arbi-
trio electivo, es decir, en la razén préctica o de-

5  Contodo, el evolucionismo se torna paraddjico si admite que la cima
de la evoluci6n es un animal que no sélo cambia de signo o direc-
ci6n la “estrategia” evolutiva —cuando en lugar de adaptar el cuer-
po al medio, adapta el entorno al organismo-, sino que, atin més,
hasta cierto punto detiene la evolucion orgénica, o la suplanta.

Nimero 4 2001



Tender, querer, amar

cision racional, cuyo componente intelectual se
busca dilucidar: el querer sigue al inteligir, no al
sentir, involucrdndolo, “portdndolo” dentro o
consigo.

El inteligir se inserta en el querer en dos
momentos o fases inescindibles. La primera co-
rresponde a la suscitacion de la voluntad vy,
consiguientemente, a la voluntariedad nativa
—aunque no, sin mas, innata—-, que acompafa a
la potencia voluntaria suscitada a partir de la
iluminacién de la estimacién sensible como
comprension intelectual de lo otro que es posible
afiadir o aportar al ser. El logro de lo otro que el
ser, equivale al bien. La segunda fase, inaccesi-
ble sin la primera, es la voluntariedad racional,
que sigue al discernimiento intelectual -razo-
nado- de un bien concreto entre otros, y que se
inserta en la actividad puesta en marcha por la
decisién. S6lo cabe querer, es decir, procurar vo-
luntariamente un bien, si acontecen tanto la
comprension intelectual del bien en su entera
amplitud como el discernimiento racional de
bienes en concreto. Por lo pronto, es menester
detenerse en la nocién de bien, en cuanto que
es exclusivamente intelectual.

El bien como lo otro que el ser

Antes que hacia la procura de lo bueno, el
inteligir avanza al encuentro de lo verdadero. De
modo paralelo a como la comprension intelec-
tual del bien sin restricciones no se agota en la
valoracion de ningun bien concreto, el encuen-
tro de una verdad no cancela su busqueda. El
hombre puede avanzar en el encuentro de la ver-
dad en la medida en que la luz de su ser y esen-
cia va dejando inconsumablemente patente el ser
y la esencia de lo extramental, a la par que va
suscitando la luz con que aclara o transparenta
tanto su ser como su esencia. En esa lucidez
multidimensional brilla la verdad de lo real.

Sin embargo, sobre esa verdad, contando
con ella -y s6lo asi-, el inteligir puede compren-

Pensamiento y Cultura

91

der la afiadidura a lo real, es decir, lo otro que el
ser o que la esencia, y que la verdad en cuanto
que ésta es lo que de la realidad se intelige. En-
tender lo otro que el ser comporta cierta creativi-
dad del inteligir: no sélo notar lo que es, sino
ademads idear o proyectar lo otro que se puede
realizar. Y eso es de entrada el bien: la ganancia
en el ser, lo otro que lo real, desde luego en tan-
to que comprendido y entendido, pero, ademds,
no sin que sea procurado o logrado.

En su sencillez, la nocién de lo otro —otro
que el ser y, consiguientemente, que la verdad,
en cuanto que realizado, equivale a la de bien.
Y ya que el ser nunca estd definitivamente con-
sumado, tan trascendental como él -y como la
verdad- es el bien. Lo otro, el bien, no es sin
mas una reiteracion, ni apenas lo distinto; y ni
siquiera se reduce a lo complementario, conve-
niente o compatible con el ser o la esencia de
que se trate; eso, cuando es inteligido, es un
valor. El bien es lo otro que, entendido, es plau-
sible lograr con respecto al ser -y a la verdad.-
La comprensién irrestricta del bien en su am-
plitud plena no acontece sin iluminacién inte-
lectual, sin la luz del inteligir —la luz de la ver-
dad-, puesto que el bien es lo otro —o lo que se
afade- con respecto a la verdad y al ser, esto es,
lo otro trascendental®.

Lo otro que la verdad se conoce de manera
paralela a como se conoce la verdad a través del
inteligir, por lo que tanto la verdad como el bien
-0 lo otro— quedan abiertos sin restriccion para
el hombre. Se trata de una nocién intelectual
—lo otro que el ser—, que en su irrestricta apertu-
ra no es objetivable. Lo otro que lo real no com-
porta negacién: no es lo irreal -lo otrono es nada

6  La comprension irrestricta de lo otro equiparado con el bien no
se reduce a la de lo otro conveniente a la realidad de quien lo
comprende, o conveniente a otra realidad. Cuando se intelige esa
conveniencia de lo otro se afiade al bien la indole de valor. Los
valores son los bienes acordes con la realidad de lo humano. De
ahi que los valores requieran cierta estimacion intelectual. En cam-
bio, el bien comporta una comprension o nocion trascendental,
irrestricta: lo otro que el ser en tanto que va siendo procurado.

Nimero 49 2001



Jorge Mario Posada - Indalecio Garcfa

opuesto ni distinto a lo real-, sino lo afiadible al
ser, la adquisicion o logro que es susceptible de
llegar a ser. Y eso, sin mas, es el bien.

El bien es, de entrada, una nocién entendi-
da, y el de la vida esencial humana, el bien mo-
ral -no menos que el aportado a la esencia
extramental-, se ha de proyectar o idear. Antes
que nada, el bien es tema de inteleccién, tanto
como la verdad, pero es un tema intelectual dis-
tinto de la verdad en cuanto que no se cifra sin
mas en inteligir el ser —aunque lo requiere—, sino
en inteligir lo otro que el ser.

Ademds, el bien no se queda en mero tema
de inteleccién, pues ha de ser conducido a set, a
ser real: ha de ser realizado, logrado y, si es pre-
ciso, procurado. De ahi que en la vida humana
el bien sea asunto de quererlo, cosa voluntaria;
el bien sélo es real cuando es querido, y sélo es
querido “en realizdndolo”: no basta con
inteligirlo’.

En consecuencia, la nocién de bien o de otro
-no menos que la nocién de verdad-, en solida-
ridad con su intento, sélo tiene cabida en el ac-
tuar del hombre, no en el del animal. El animal
es escueta e ingenuamente realista, pues se li-
mita a acomodarse al entorno —o, si tiene imagi-
nacion, a acomodarlo a su situacién-, de modo
que no se afana por abrir nuevas alternativas ni
se le ocurre arriesgar la estabilidad conquista-
da. El hombre, por el contrario, esta abierto
siempre a mds otro, y no se contenta con el in-
tento de nada. Sélo de ese modo, es decir,
irrestrictamente, se vive en apertura a lo otro
en cuanto que tal. Un cerebro desarrollado per-
mite cierto comportamiento de ensayo y error
para ajustarse a la situacién y satisfacer necesi-
dades; pero lo otro no se abre al hombre me-
diante procedimientos de ensayo y error sino

7 Elbien solo es tal si es intentado (y, en ese sentido, “entendido”).
Paralelamente, dicho intento (o en-tender) sdlo es tal si es actua-
cién: procura de lo intentado. No bastan las “buenas intencio-
nes”, que no pasan de ser simulacros de querer: veleidades.

Pensamiento y Cultura

que le exige entenderlo -y si le compete su pro-
cura, idearlo- para llevar adelante el intento del
bien en, y a través de, la actuacion.

La potencia voluntaria

El bien sé6lo es asequible si interviene la luz
intelectual. Por lo pronto, se requiere iluminar
el conocimiento sensible. La iluminacién inte-
lectual de la percepcion y la imaginacién per-
mite inteligir inductivamente a través de lo que
suele llamarse abstraccion. Pero también cabe
iluminar la estimacién sensible sobre la conve-
niencia o nocividad de lo ajeno, de acuerdo con
la noticia acerca del propio estado organico. Y a
partir de esta iluminacion se obtiene no un abs-
tracto determinado sobre lo que se estima como
conveniente 0 nocivo para el hombre —porque
eso seria reiterar la abstraccién de lo percibido,
ahadiéndole la estimacion-, sino que, en su lu-
gar, reluce la nocién intelectual de lo otro que el
ser, es decir, del bien a secas, que mas que abs-
tracta, universal o general, es trascendental®.

Ahora bien, la iluminaciéon intelectual de
la estimacion sensible es una luz guardada en el
vivir humano, ya que no caduca cuando pasan
las estimaciones sensibles de lo percibido en
cada situacion organica. Esa iluminacién guar-
dada deja abierto sin restricciones el bien que
cae bajo el poder de la actividad humana, el que
al hombre le resulta posible procurar: el bien
voluntario o moral. Por eso, dicha guarda equi-
vale a la suscitacion de la potencia voluntaria,
la voluntad, como instancia nativa de la esencia
humana.

La voluntad es la luz intelectual iluminante
de la estimacién sensible en cuanto que se guar-
da en la esencia humana. Pero, por ser una luz

8 Lailuminacién de la fase estimativa de la sensibilidad, tanto como
la de su fase perceptiva e imaginativa, compete en la esencia hu-
mana al habito intelectual innato de sindéresis, instaurado como
dpice en el descenso del habito de sabiduria, correspondiente al
ntcleo radical de la persona.

Nimero 4 2001



Tender, querer, amar

iluminante de la estimacion sensible, no acon-
tece sin ésta. De ahi que en cierta medida la vo-
luntad sea una potencia natural o, mejor, nati-
va. Cuando una estimacién sensible es ilumi-
nada, brilla la comprensién de lo otro sin res-
tricciones: no sélo de lo otro con miras al pro-
pio organismo o de lo otro conveniente o noci-
vo, sino de lo otro sin mds, abierto con respecto
a cualquier realidad y en cualquier situacion.
Esta comprensién, de apertura irrestricta, con
respecto a lo otro no se cifie a lo estimado sensi-
blemente y como tal es guardada en la esencia
humana. En tanto que potencia esencial de la
persona, la voluntad es espiritual por ser una
luz intelectual iluminante del bien como lo otro
que el ser y que la verdad, y es una potencia
nativa del alma humana, suscitada en cuanto
se ilumina la estimacion sensible.

Con todo, aun siendo la voluntad una po-
tencia o posibilidad nativa por cifrarse en la
comprension intelectual del bien como lo otro
que el ser —trascendental, en virtud de su aper-
tura irrestricta—, no es de suyo una potencia ac-
tiva, es decir una capacidad o facultad de ac-
tuar, ni mucho menos puede reducirse a una ten-
dencia. Tampoco la voluntad es una inclinacién
global, dirigida al bien en general o en univer-
sal —o trascendental-, pues una inclinacién ha-
cia lo irrestricto es inviable. Mas desacertado
todavia es entender la potencia voluntaria como
impulso espontdneo, es decir, como fuerza o di-
namismo indeterminado, pues aparte de que no
acontece ninguna inclinacion a lo indetermina-
do, la idea de fuerza espontanea es de condi-
cién extramental, fisica: de suyo la fuerza no in-
cluye inteleccion.

Por tanto, al ser una apertura intelectual
irrestricta al bien como lo otro que el ser, la vo-
luntad, ella sola, no es principio de ninguna
apetencia ni de ningiin comportamiento
tendencial. Tampoco esta sujeta a pasiones. De
ahi que sea una potencia puramente pasiva, que
necesita del inteligir, desde luego, para ser sus-

Pensamiento y Cultura

93

citada —es una luz intelectual-, pero atin mas
para ser activada segtin el intento del bien en
concreto. La voluntad no posee ningtin dinamis-
mo atdvico hacia el bien a manera de fin presu-
puesto o predeterminado: ni siquiera, como sue-
le decirse, hacia la felicidad. La felicidad sigue
més bien al amar y denota la repercusion
afectiva del amor.

Aunque el hombre posee tendencias y pa-
siones, y puede comportarse segtn ellas, cuen-
ta ademds en su esencia, a partir de la ilumina-
cién intelectual de la fase estimativa de la sen-
sibilidad, con una inteleccién irrestricta e
incondicionada en torno a lo otro que el ser. Y el
intento activo de lo otro que el ser, en concreto,
es el bien voluntario. De ahi que el comporta-
miento tendencial, como dinamismo natural,
instintivo, sea desactivado por la voluntad en
su condicion de inteleccidn irrestricta de lo otro
que lo real. Por eso la voluntad es potencia pa-
siva, y requiere ulteriores iluminaciones intelec-
tuales sobre lo bueno en concreto.

En definitiva, la voluntad, como potencia,
es no solo pasiva sino incluso puramente pasi-
va, porque ella sola no es principio de ninguna
actividad: comporta, desde luego, la
desactivacion del comportamiento tendencial,
pero es ademds una mera posibilidad de actos
de querer bienes concretos —esto o aquello otro-
que cabe afadir al ser. Por equipararse con la
iluminacién del estimar sensible, en tanto que
guardada en la esencia humana, la voluntad
comporta, la desactivacion de la tendencia, pues
al tematizar lo otro dejdndolo abierto sin res-
tricciones, no es viable tender hacia ello: 1o otro
sin mds no es nada concreto. Pero, ademds, como
el bien en su estricta amplitud no es asequible
ni puede ser procurado mediante ningtin acto
de quererlo, la sola voluntad no quiere ningtin
bien concreto: es puramente pasiva. En su con-
dicion nativa la voluntad estriba tan s6lo en la
apertura intelectual al bien sin méds. Por eso ca-
rece de cualquier “actuosidad” distinta de la ilu-

Nimero 49 2001



Jorge Mario Posada - Indalecio Garcfa

minacién de lo otro irrestricto, de la que ella es
la guarda: carece de intento o tendencia y, més
aun, de actuacién o accion; por si sola no es prin-
cipio de procura activa de ningtin bien concre-
to. No obstante, la voluntad es la apertura inte-
lectual requerida para poder intentar cualquier
logro en tanto que bueno, es decir, como otro
que el ser, y no sélo por su conveniencia para la
vida organica en una situacion precisa’.

Voluntariedad nativa

Aun siendo la voluntad una potencia pu-
ramente pasiva con respecto al intento de bie-
nes concretos, a partir de ella sola se sigue un
primordial acto de querer: la voluntariedad nati-
va, que, sin cifrarse en querer algun bien con-
creto, comporta querer que segun el querer se
quiera el bien sin restricciones mediante un que-
rer querer mds, o sea, querer querer mds bien. Por
eso la voluntariedad nativa es “curva”: se quie-
re no un bien, sino que se quiere querer. Querer
querer mas, como voluntariedad nativa, no con-
lleva reflexién ni, mucho menos, comporta iden-
tidad. El acto de querer querer mds no es un
volverse sobre si el querer, ni la plenitud del
querer, sino querer la irrestricta apertura activa
del querer en cuanto que se quiere querer mds,
querer mas bien™.

Sin embargo, para poder actuar intentan-
do un bien concreto no basta la voluntad como

9  Lavoluntad, como guarda de la mera comprension intelectiva de
lo otro que el ser en su irrestricta apertura, puede crecer dotandose
de luces intelectuales habituales, virtudes, que favorecen la pro-
cura del bien en dmbitos distintos o de maneras distintas. Las
virtudes morales estriban ante todo en la comprensién, mejora-
ble, corregible, no sélo de distintos tipos de bienes, sino de dis-
tintas maneras buenas de procurarlos. Si la voluntad es suscitada
por la sindéresis, no menos lo son las virtudes morales. Y el aco-
pio de luz con que de ese modo se enriquece la sindéresis puede
equipararse con la ley natural.

10 De ahi que la voluntariedad nativa sea acompanada por cierto
afecto exclusivamente espiritual: un “anhelo” insaciable de que-
rer mas, de querer querer mas bien. Con todo, los afectos espiri-
tuales mas altos acompafian al amor. También son sentimientos
de nivel espiritual los provocados en la comprensién certera de
simbolos o en la resolucion acertada de problemas.

Pensamiento y Cultura

94

comprension intelectual del bien sin restriccio-
nes, y ni siquiera es suficiente el querer nativo
que acompafia a la voluntad. Hace falta una ul-
terior intervencion del inteligir, esta vez de in-
dole racional. Por eso, cada acto voluntario res-
pecto de un bien particular reclama una doble
inteleccién: aquella segtin la que se despierta el
querer nativo —querer querer mas, o mas bien—
y otra segtin la que —queriendo querer més- se
quiere ese bien concreto. Este tltimo acto inte-
lectual equivale al arbitrio o decisién racional.

El inteligir que interviene en el querer na-
tivo es la tematizacién de lo otro —del bien- sin
mas e irrestrictamente, segtin la que el querer
es guiado a querer solo si el querer abre la via
para querer mds, es decir, para querer mas otro
—mds bien-, para no restringir la amplitud de lo
otro que el ser, el bien trascendental. Compor-
tando apertura irrestricta, la voluntad no se
queda en una mera comprension de lo otro, sino
que a partir de esa inteleccién impera o exige
que cualquier intento de bienes concretos no
estreche el poder de intentar otros. He ahi el
querer nativo, que sigue al imperio a través del
que la voluntad, como potencia esencial nativa,
segun la guarda de la iluminacién de lo otro que
el ser, se involucra en la actividad humana. El
querer nativo sigue a un mandato u orden inte-
lectual -y lo contiene-, que impera querer que
cualquier querer favorezca querer mads, es de-
cir, que obliga a querer de acuerdo con la
irrestriccién de la comprension intelectual del
bien —de lo otro-. Se manda querer que el querer
acontezca solo si mantiene la apertura irrestricta
hacia el bien. De lo contrario, sin la voluntarie-
dad nativa, que obedece a dicho imperio, el que-
rer por el que se intenta un bien concreto no se-
ria en rigor un querer, sino un mero recaer en la
tendencia sensitiva, o seria un malquerer, un pe-
cado: querer algo queriendo evitar querer més'.

11 Sin involucrar el querer nativo, la conducta humana se puede
reducir a comportamiento tendencial, o bien se queda en astucia

racional. Mediante la voluntariedad racional, el hombre puede

Nimero 4 2001



Tender, querer, amar

En suma, la iluminacién de la dimensién
sensible del dinamismo tendencial se guarda en
la esencia de la persona humana como
tematizacion irrestricta del bien en tanto que
otro respecto del ser, desde la que, consiguien-
temente, emana el imperio incluido en el acto
voluntario nativo, acto que estriba en querer
querer sin perder la irrestriccion del bien
tematizado: querer querer mas, querer querer
mas bien. Se trata de un querer nativo, aunque
no innato, ni tampoco instintivo a manera de
tendencia natural, pues sigue a la iluminacién
del estimar sensible involucrado en las tenden-
cias y en las pasiones. Al ser suscitada la volun-
tad como potencia de la esencia humana, de in-
mediato procede un acto voluntario primordial
onativo. Este querer nativo lleva consigo el im-
perio —que es luz intelectual- de que cualquier
acto de querer lo otro concreto no restrinja que-
rer mas otro, querer mas. La apertura irrestricta
alo otro, traducida a imperio e inserta en el que-
rer nativo, no manda querer ningtin bien deter-
minado sino que obliga a querer querer el bien
sin restricciones, a querer querer sdlo si, que-
riendo, se puede querer més. Querer querer el
bien sin restricciones equivale a querer querer
més. Este es el acto voluntario nativo y primor-
dial en el hombre porque resulta sin mas de la
suscitacion de la voluntad como luz intelectual
que tematiza el bien irrestricta e incondicio-
nadamente. En virtud del imperio que se inclu-
ye en la voluntariedad nativa ningtin bien con-
creto puede bastar al hombre, porque a partir
de la inteleccién de la amplitud trascendental
de lo otro se conoce que ningtin bien concreto
la agota. El querer nativo es el verdadero poder
de la voluntad.

desobedecer el imperio del que se sigue la voluntariedad nativa.
De ese modo, su actuacién puede no sélo quedar dominada por
el tender, sino, mas atn, ser pecaminosa e inicua. Como acto li-
bre, la iniquidad radica en renunciar a la voluntariedad nativa
obediente a la apertura irrestricta imperada desde la luz intelec-
tual segtin la que es suscitada la voluntad, y que al cabo procede
de la sindéresis. Y puesto que dicha luz es un testimonio intimo
de que el origen y el destino de la vida humana estan en Dios,
renunciar a ella conlleva renunciar a vivir en relacion con EL

Pensamiento y Cultura

Voluntariedad racional

La voluntariedad primordial no es una
imprecisa relacion -y menos atn tendencial-
con algo abstracto, general o universal, pues, por
una parte, el bien, como lo otro, aunque sea
irrestricto, s6lo puede ser querido en concreto.
Y, por otra, porque el querer nativo no se cum-
ple queriendo un bien sino queriendo que el
querer no se cierre a querer mas. Segun la vo-
luntariedad nativa no se quiere ningtn bien
concreto, puesto que es curva: por ella se quiere
querer de modo que el querer no obture o can-
cele la apertura irrestricta al bien. En vista de
que lo otro es trascendental, en cuanto que otro
es incompletable, inclausurable, irrestricto, pero
no por eso indeterminado, vago o confuso: lo
otro so6lo es bueno si esto o aquello en concreto
es afadido al ser. Lo otro es irrestricto, pero su
logro ha de ser concreto, preciso. De ahi que el
bien no se pueda quedar en ser entendido; para
ser bueno, ha de ser realizado o procurado.

La tematizacion irrestricta del bien hace
posible decidir que algo concreto, ideado o pro-
yectado, es bueno en la medida de su apertura
amas bien. Y hace posible asimismo valorar ese
bien de acuerdo con la conveniencia u oportu-
nidad con respecto a cualquier situacién real del
propio vivir. De ese modo el querer nativo abre
paso al querer racional.

Por tanto, la apertura irrestricta e
incondicionada al bien, asi como el querer que-
rer que la sigue, da razén de la libertad en la
vida voluntaria, es decir, del libre arbitrio con
respecto a los bienes concretos, procurados me-
diante actos de querer ulteriores al nativo, en
los que se incluye un nuevo imperio, un nuevo
acto de inteleccion, que es racional: electivo,
decisorio.

La comprensién de algo concreto como
bueno equivale a un discernimiento o arbitrio

Nimero 49 2001



Jorge Mario Posada - Indalecio Garcfa

en torno a la posibilidad de mas otro -més bien-
a partir de eso concreto. El arbitrio es una inte-
leccion —racional, razonada- de que un bien con-
creto no ocluye la apertura a mas bien y no ex-
cluye querer mas. Algo es bueno -y sélo asi
puede ser valioso- en la medida en que, a tra-
vés de cierta deliberacién o concejo, es entendi-
do como abierto a la posibilidad de més bien o
de mas querer. Ese discernimiento o arbitrio se
cierra o concluye con la libre eleccién o deci-
sién, que equivale a incluir dicha inteleccién en
la conducta, que por eso es racionalmente vo-
luntaria.

Es asi como el imperio y el querer consi-
guientes a la voluntad como guarda esencial de
la inteleccién de lo otro, o del bien sin restric-
cion o condicionamiento a partir de la ilumina-
cion del estimar sensible, inviste como volunta-
riedad nativa las conductas en torno a bienes
concretos, en cuanto que en ellas son
involucradas las razones electivas y decisorias.
Al cabo, el que una persona humana camine es
voluntario y no solamente tendencial, en virtud
de la intervencién, en las acciones correspon-
dientes, de la voluntariedad nativa, que hace
posible la voluntariedad racional con la que,
incluida en él, se lleva a cabo el actuar. Sin la
intervencion del querer racional, el caminar se-
rfa solamente instintivo; pero este querer es im-
posible si el nativo faltara: para procurar bienes
concretos hace falta tematizar el bien, o lo otro,
sin restriccion, de modo que el conocimiento de
lo concreto segtn la indole de otro o de bien se
cifre en discernir que no estorba a la procura de
mas otro o mds bien, es decir, de que querer eso
concreto no impide querer mas.

Por consiguiente, la tendencia carece de
apertura irrestricta, y se rige por la necesidad.
En cambio, el querer incluye la apertura al bien
sin mds: querer es actuar con la luz intelectual
segun la que se entiende lo otro que el ser y que
la verdad, es decir, el bien, sin ninguna restric-
cion, en vista de lo que puede elegir como bien

Pensamiento y Cultura

96

lo otro concreto que es susceptible de ser afiadi-
do como ganancia de ser.

En resumen, querer equivale a actuar in-
cluyendo en los actos una luz intelectual sobre
el bien irrestricto, luz que permite discernir de
modo racional, electivo, los bienes concretos,
también intelectualmente conocidos. Estas lu-
ces intelectuales constituyen las acciones segtn
las que se procuran los bienes elegidos, que se
distinguen de las cifradas en un mero tender.
Desde luego el acto voluntario es libre al ser elec-
tivo; pero lo es mas radicalmente al incluir el
querer constituido por el imperio que se sigue
de la apertura intelectual irrestricta a lo otro
bien en que estriba la voluntad como potencia
nativa de la esencia -y del alma— humana. Aun-
que el tender involucra la estimacién sensible,
que es un conocimiento acerca de algo otro en
cuanto que conveniente 0 nocivo con respecto
al propio organismo, carece sin embargo de la
irrestriccién del imperio incluido en el querer
nativo, sin la que las acciones humanas no pa-
sarian de ser instintivas. Y asi como en la ten-
dencia no acontece un anhelo que anteceda a la
accién conseguir lo conveniente o a la de fuga
respecto de lo nocivo, tampoco en la volunta-
riedad se precisa de una previa tendencia “in-
telectual” hacia el bien absoluto o tltimo, ni tie-
ne cabida un apetito electivo de bienes particu-
lares. En su lugar se abren paso un querer nati-
VO y un querer racional constituidos por distin-
tos tipos de imperio intelectual: el nativo, por el
imperio que sigue a la tematizacion enteramen-
te abierta de lo otro que el ser, mientras que el
querer racional, por una decision en torno a bie-
nes concretos de acuerdo —o no- con el querer
primordial, pero nunca sin que éste tenga lugar.

DONALIDAD DEL AMAR

En cuanto que ningtin acto de querer es
viable sin que acontezca la voluntariedad nati-

Nimero 4 2001



Tender, querer, amar

va, la conducta voluntaria emana desde lo nu-
clear del vivir humano. Pero atin mas intimo
es el amor. Con todo, el amar es confundido
con una modalidad superior del querer si se
toma como procura de un bien no para si, sino
para la persona amada. Y aunque amar a otra
persona, despunta, puede comportar querer al-
gun bien para ella, en rigor sélo al dar ese bien
—o incluso la propia actividad de procurarlo-,
es decir, al ofrendar un don que sea aceptado
por quien se ama. El don es el amor con que se
ama.

Y se ama a personas, no se aman bienes;
los bienes se quieren. Los bienes, y las obras,
pueden ser elevados a dones. Es patente que
para ofrecer dones hace falta lograrlos, procu-
rar bienes, por supuesto queriéndolos: “obras
son amores y no buenas razones”. Pero lo pro-
pio del amor es la ofrenda —o su aceptacién-,
mads que el querer involucrado en el logro o la
procura de lo que se dona o acepta. Por lo de-
mas, cabe aceptarse y darse a si mismo, y nadie
es s0lo un bien; o cabe ofrendar lo que no hace
falta querer para procurarlo, como el saber, que
no se logra queriendo sino inteligiendo. Es via-
ble elevar el saber a don por el amor, sin necesi-
dad de querer nada: sélo entendiendo. No es
imposible amar con el inteligir solo™.

Por medio del querer el hombre procura
bienes, produce obras, instituye la sociedad, crea
y transmite la cultura. El animal apenas sobre-
vive a través de su comportamiento tendencial:
prolonga su vida y se reproduce; no tiene la ca-
pacidad de obrar en sentido cultural. Si los ani-
males obraran de ese modo, sus logros instinti-
vos, como el nido o la guarida, serfan suscepti-
bles de perfeccionamiento, puesto que compor-

12 Con todo, la aceptacién del don del saber s6lo es asequible para
quien, sabiendo hasta cierto punto de antemano, confia en que
su saber puede ser enriquecido —que es el maestro-, o por quien
ofrece su actividad intelectual para llegar a saber la sabiduria que
se le ofrece, que es el discipulo, cuyo logro enriquece también el
saber del maestro.

Pensamiento y Cultura

97

tarian ideas trasvasadas a las obras mediante la
conducta voluntaria. La socializacién y la cul-
tura son propiedad del hombre en cuanto que
son hechas posibles por el querer. Sin embargo,
de suyo no estriban en amar. El actuar politico,
asi como el productivo —técnico o artistico—, es
susceptible de ser elevado a don, a amor. Lo pro-
pio del amor es la elevacién a don de lo conse-
guido al actuar, o del actuar mismo, asi como de
la propia capacidad de obrar, de las virtudes, ya
que los dones del amor no s6lo se logran median-
te el trabajo, pues cabe ofrendar incluso la vo-
luntariedad y, aun mas, la inteleccién.

Amar es ofrecer dones a las otras personas,
o aceptarlos de ellas. Y se puede otorgar indole
de don a las obras, a los mismos actos volunta-
rios por los que han sido producidas, tanto como
a los actos intelectuales incluidos en ellas, o aun
los que no se vierten en voluntariedad. Amar es
ofrendar desde luego lo dispuesto mediante
actos intelectuales voluntarios, que son las
obras, pero asimismo el propio disponer. Inclu-
so el propio cuerpo, en la medida en que es con-
vocado en acciones voluntarias, llega a ser un
don, amor.

Por consiguiente, amar es una actividad
distinta tanto del querer, que va dentro del ac-
tuar tornandolo voluntario, como del solo
inteligir. Y es de suyo una actividad libre en vista
de que no esté subordinada a ningtin otro acto.
El amar no es gobernado por el querer sino més
bien el querer por el amar. El amar —dar y acep-
tar—, asi como el amor —el don- al que el amar
convoca el actuar y sus resultados, no exigen
ser voluntarios para ser libres, aunque desde
luego no excluyen la voluntariedad: la elevan
seguin la donalidad. Dar es mds que querer, pues
cabe dar el querer. Otorgar a manera de don algo
que se ha hecho y que se ha querido
—convertir lo querido y el querer en don- no se
cifra en “querer amar”, sino que equivale, sin
mas, a amar. El dar y el aceptar en que estriba el
amar son lo més alto -y mds profundo- de la

Nimero 49 2001



Jorge Mario Posada - Indalecio Garcfa

actuosidad de la libertad humana, pues integran
en su efusion cualquier acto dispositivo o
manifestativo de la intimidad personal, no sélo
el querer sino aun el inteligir.

Por tanto, la distincion entre amar y que-
rer es neta, pero no excluyente. El que ama bus-
ca querer mds para poder ofrecer mds; el amar
es ingenioso, requiere empeno en querer masy,
sobre todo, exige crecer en virtudes, que son los
“bienes” mads altos que es viable queret, pues
mads que obras o actos voluntarios buenos, las
virtudes son la bondad de quien quiere. Por eso,
el que en su amor da lo suyo, ha de ofrecer vir-
tudes siempre mejoradas y mejorables. El ma-
yor acicate para la virtud no es el deber ni el
propio provecho o gloria, sino el ofrendarse a
la aceptacion de la persona amada. De ahi que
la amistad sea la cumbre de la virtud; y mas que
una concertacion en torno a bienes queridos, es
un intercambio de dones, de favores: de amor.

Ademas, aparte de que el amar no excluye
el querer ni la comprension intelectual del bien
que el querer involucra, sino que los eleva a la
condicién de don -y aparte de que puede do-
nar incluso el inteligir solo-, en la actividad
amorosa va incluida una inteleccién peculiar,
exclusivamente suya, al menos en la medida en
que el ofrecimiento a alguien de un acto u obra
comporta cierta inteleccién de la persona a quien
eso se da en cuanto que puede aceptar el don.
Este conocimiento de la otra persona sélo esta
en el amor, en el don; nunca fuera de él.

Amar es ofrendar o aceptar el vivir ylo que
del vivir resulta: elevar la vida a don. Con todo,
cuando un acto o una obra se ofrece a la acepta-
cion de una persona, se incoa el amar, pero el
don, el amor, s6lo se cumple si es aceptado. Una
ofrenda no aceptada malogra el don: “mata” el
amar. Elevar a la condiciéon de don los propios
actos —actos que constituyen las obras- requie-
re la aceptacién de la persona a quien se ofre-
cen; y s6lo si son aceptados se convierten en don,

Pensamiento y Cultura

98

en amor. Se puede querer en soledad, pero no
es viable amar a solas, sin respuesta de amor:
no es don lo que no es amorosamente aceptado.
Por eso, sin amistad no es real el amor.

En el orden sobrenatural, s6lo la amistad,
que es donde se cumple el don que es el amor,
puede ser elevada a caridad, mientras que no
directamente el querer, y ni siquiera el inteligir.
La caridad es entrar en amistad con Dios. De
ahi que el juicio divino sea en torno al amor con
que se ha vivido, es decir, sobre el don que, fren-
te a Dios, se ha ofrendado y aceptado y, por El,
frente los demas hombres.

El amor es lo més profundo del corazén
humano, y su afectividad -la felicidad o el gozo,
tanto como el dolor, que acompafian el amor—-no
se confunde con la de la sensitividad. Los gozos
mas hondos —puramente espirituales, aunque
repercuten en el cuerpo entero- se viven cuando
el don ofrecido es aceptado por la persona ama-
da o cuando se acepta el don que ella da. La afec-
tividad espiritual brota limpida en la vida del
hombre con la aceptacién o el rechazo del don®.

En definitiva, amar elevando a don la libre
manifestacion esencial del vivir humano no
equivale, sin mds, a querer, pues no estriba sim-
plemente en procurar un bien, sino en ofrendar-
lo —o aceptarlo-, o incluso en ofrecer el propio
vivir, la propia capacidad de actuar, no menos
que el actuar, a la persona que se ama, sin cuya
aceptacién la vida careceria de sentido™.

13 La culminacion afectiva del vivir de la persona creada, el gozo
pleno de su corazén, sélo es viable desde la aceptacion por parte
de Dios, como Padre, de la ofrenda amorosa de la filialidad de la
propia libertad, es decir, cuando Dios ratifica la filiacién a la que
el hombre se ha destinado aceptandose como hijo suyo. Esta
filialidad es experimentada en la voluntariedad nativa. Por eso,
seguir el querer primordial comporta fidelidad a la condicién fi-
lial de la persona humana. Renunciar a ella, por la iniquidad, es
renunciar a ser hijo de Dios.

14 Muchos desarreglos afectivos se siguen de que el ofrecimiento

personal de dones carece de aceptacion, o de que la persona no se

acepta en lo que le compete de don, lo que a su vez le impide dar.

Para amar, hace falta ante todo la aceptacién paterna -y mater-

na-; pero aun si faltaran, en esta vida el hombre nunca carece de

la aceptacion paterna de Dios.

Nimero 4 2001



Tender, querer, amar

Conviene distinguir, por tltimo, ciertos ti-
pos de amor de acuerdo con la jerarquia de los
dones ofrecidos y aceptados. Uno es el don de
obras. Al donar las obras o al aceptarlas —en eso
estriba el trabajo vivido como servicio-, se
involucran en ellas no sélo el inteligir y el que-
ret, sino también, cuando son obras producidas,
el cuerpo humano y sus acciones.

De ahi que otra modalidad del amor esté en
el ofrecimiento de la propia actividad. Es viable
dar o recibir obras o bienes, pero también el ac-
tuar y la capacidad de actuar, la virtud. Con la
ofrenda de la propia capacidad productiva
—técnica o artistica- al colaborar con otras perso-
nas en un trabajo comun, se entrega y se com-
parte no sélo lo que se hace sino ademas el ha-
cerlo. Es un modo mas alto de servir. La coope-
racion y la solidaridad son amorosas, amistosas,
pues implican la ofrenda de la propia actividad.

Un tipo mas alto de amor acontece cuando
dos personas se escogen entre si para, sin falta,
dar y recibir la una con la otra, es decir, para
ofrendar y aceptar juntas cualquier don. Es el
amor esponsal. La persona se “esposa” cuando
ama en todo con alguien, no cuando sin més
ama a alguien o es amado por esa persona. Aun
asi, ninguna criatura personal —humana o an-
gélica— estd en capacidad de dar o recibir el ser,
por entero o plenamente, a otra criatura. Entre
personas humanas, el amor esponsal es asequi-
ble mediante la alianza indisoluble de la mujer
y el varén para elevar conjunta y mutuamente
el propio vivir a la condicion de don. Varén es-
poso y mujer esposa es alguien con quien se da

Pensamiento y Cultura

99

y se acepta cualquier don, excepto el propio ser
personal, que puede s6lo darse a Dios, pues sélo
El es capaz de aceptarlo en plenitud.

Cuando el don es el propio ser personal,
unicamente cabe otorgarlo a Dios —aparte de que
s0lo Dios puede ofrecer un Don personal-, ya
que ante nadie mas que El se abre en plenitud
la intimidad del corazén humano, que ningtin
otro puede aceptar. Es el amor mas alto, desde
el que inconsumablemente se vivifican y fomen-
tan los demds. Darse y ser aceptado por entero
no es posible mas que frente a Dios. Quien es-
pera ser aceptado definitivamente por una per-
sona humana se frustra, pues ninguna criatura
es capaz de aceptar sin reparos lo ofrecido por
otra, en vista de que en el don, de un modo o de
otro, “va” siempre la persona.

Por eso ningtin amor, ningtin don, es cabal
sin ser ofrecido a Dios y acogido por El De ahi
que la caridad sea la perfeccion no sélo de las
virtudes sino también de cualquier don o amor
humano. Sin ofrecer el don a Dios, y sin esperar
su acogida, careceria de sentido ofrecer nada a
nadie. S6lo a Dios es posible dar por completo
los amores del corazén del hombre y de la mu-
jer. Y s6lo de Fl cabe esperar plena aceptacion,
porque siendo El, originariamente, o como Pa-
dre, Donacién plena, mientras que como Hijo,
plena Aceptacion —segtin lo que asimismo es en
plenitud Don o Amor, como Espiritu Santo-,
sélo El puede afianzar sin quiebras el amar y
los amores humanos, al unirlos o fundirlos con-
sigo, sin disolverlos, en la intimidad eterna de
su ser. W

Nimero 49 2001



