
   

Travessias

E-ISSN: 1982-5935

revista.travessias@unioeste.br

Universidade Estadual do Oeste do

Paraná

Brasil

Matias de Oliveira, Alecsandra

ARTE COMO LUGAR DA MEMÓRIA

Travessias, vol. 3, núm. 1, 2009

Universidade Estadual do Oeste do Paraná

Cascavel, Brasil

Disponível em: https://www.redalyc.org/articulo.oa?id=702078546050

   Como citar este artigo

   Número completo

   Mais artigos

   Home da revista no Redalyc

Sistema de Informação Científica

Rede de Revistas Científicas da América Latina, Caribe , Espanha e Portugal

Projeto acadêmico sem fins lucrativos desenvolvido no âmbito da iniciativa Acesso Aberto

https://www.redalyc.org/revista.oa?id=7020
https://www.redalyc.org/revista.oa?id=7020
https://www.redalyc.org/articulo.oa?id=702078546050
https://www.redalyc.org/comocitar.oa?id=702078546050
https://www.redalyc.org/fasciculo.oa?id=7020&numero=78546
https://www.redalyc.org/articulo.oa?id=702078546050
https://www.redalyc.org/revista.oa?id=7020
https://www.redalyc.org


1

ARTE COMO LUGAR DA MEMÓRIA

ART AS A PLACE OF MEMORY  

Alecsandra Matias de Oliveira1

RESUMO:  O presente  estudo  aborda  as  relações  existentes  entre  a  memória  e  a  arte, 
registradas através de monumentos arquitetônicos na cidade de São Paulo, especialmente, no 
âmbito da arte contemporânea. Elege como instrumental de pesquisa a história da arte e seus 
desdobramentos estéticos. 
PALAVRAS-CHAVES: contemporaneidade; história; memória; arte

ABSTRACT:  This  study deals  with  the  relations  between memory and art,  especially  the 
contemporary art seen in architectural monuments in the city of São Paulo. With this aim, the 
art history and its aesthetic developments are used as a tool for the research.
KEY WORDS: contemporary, history, memory, art 

INTRODUÇÃO

O  processo  da  memória  no  homem  faz  intervir  não  só  a 
ordenação de vestígios, mas também a releitura desses vestígios 
(APUD. CHANGEUX, LE GOFF, 2004).   

Os  grupos  sociais,  antes  da  escrita,  partilham  suas  experiências,  transmitindo 

conhecimento oralmente, de geração para geração, sob a forma de mitos, lendas e narrativas 

contadas ou cantadas. O saber é guardado somente na mente humana (TOMAZ, 1992). Até o 

advento da escrita, a memória poderia extirpar-se com a morte do indivíduo. A nova forma de 

registro provoca uma revolução no que tange ao conhecimento humano porque altera a ação 

da memória sobre os indivíduos. A partir da escrita, o homem pode perpetuar experiências. 

Torna-se factível falar aos outros mesmo após a morte física (SIQUEIRA, 1997).

1Doutorado em Artes Visuais pela Escola de Comunicações e Artes da Universidade de São Paulo e 
Especialista em Cooperação e Extensão Universitária no Museu de Arte Contemporânea da USP. e-
mail: alemaoli@usp.br
 

Alecsandra Matias de Oliveira – revistatravessias@gmail.com

mailto:alemaoli@usp.br


2

O registro escrito rompe a barreira física, propiciando a conservação de fragmentos do 

conhecimento de um modo externo ao corpo. A escrita torna-se uma forma de transformação 

da memória do grupo – permanece aquela que consegue transpor a fronteira do tempo, ou 

seja, a que está registrada. O registro mnemônico permite o seu desenvolvimento em dois tipos 

de  materiais:  o  documento  escrito  (escolha  do  historiador)  e  a  celebração  através  de  um 

monumento comemorativo (herança do passado). Documentum deriva de docere, “ensinar”, com 

o tempo, o termo evolui para “prova” e é costumeiramente utilizado no vocabulário legislativo 

(LE GOFF, 2003). Monumentum remete à raiz indo-européia men que exprime uma das funções 

essenciais  do espírito (mens),  a memória (memini).  O verbo  monere significa  “fazer recordar”, 

“avisar”, “iluminar”, “instruir”. O monumentum é um sinal do passado – tudo aquilo que pode 

evocar o passado e perpetuar a recordação (LE GOFF, 2003).

Quanto ao documento escrito – papiro,  pergaminho,  papel  e,  depois  outros apoios 

eletrônicos  e  digitais  –  evolui  na  eficiência  com  relação  ao  armazenar  informações.  O 

conhecimento, assim, adquire nova dimensão com a escrita e com as posteriores formas de 

prolongamento da memória. Esses novos suportes elevam, em muito, as potencialidades da 

memória estendida (SIQUEIRA, 1997). Independentemente do formato, o documento escrito 

apresenta  duas  significativas  funções:  1º)  armazena  informações,  que  permitem comunicar 

através do tempo e do espaço, fornecendo meios para a marcação, a memorização e o registro 

e  2º.)  assegura  a  passagem  da  esfera  auditiva  à  visual,  permitindo  reexaminar,  reordenar, 

retificar frases e até palavras isoladas (LE GOFF, 2003).

Já  os monumentos comemorativos  são múltiplos  em diversas  partes  do mundo. O 

monumento pode configurar-se como obra comemorativa de arquitetura ou escultura (arco do 

triunfo,  coluna,  troféu  e  pórtico)  ou,  ainda,  de  caráter  funerário  destinado  a  conservar  a 

memória de uma pessoa no domínio da morte (pirâmides, túmulos e mausoléus). No Oriente 

antigo, por exemplo, os obeliscos e as estelas desempenham papel especial na perpetuação dos 

grandes  triunfos,  através  de  representações  figuradas  acompanhadas  por  inscrições  que 

permitem transmitir às gerações futuras aquelas vitórias. Para Le Goff, esses monumentos são 

Alecsandra Matias de Oliveira – revistatravessias@gmail.com



3

“verdadeiros arquivos de pedra” que acumulam, além da função de arquivo propriamente dito, 

a de “peças publicitárias” duradouras (LE GOFF, 2003). 

Nesses monumentos, a marca principal é o esforço em manter a comemoração e a 

lembrança por intermédio de imagens e inscrições que, geralmente, encerram uma narrativa 

dos  eventos  gloriosos.  Na  transição  entre  a  oralidade  e  o  registro  escrito  (através  de 

monumentos ou documentos) ocorre a “domesticação do pensamento selvagem” (LE GOFF, 

2003).  O  registro  da  memória  permite  o  partilhar  de  narrativas  caras  à  sociedade  que  o 

constitui. Através dos registros, os indivíduos normatizam o convívio social e, de certo modo, 

perpetuam a tradição. A memória registrada é uma exigência coletiva nas sociedades históricas. 

Não nasce da individualidade. Para Friedrich Nietzsche, a memória não é, de forma alguma, 

um atributo individual, mas um produto das pressões e violências sociais. Para que o homem 

possa  forjar  uma memória  são  necessários  requintes  de  crueldades  para  que  a  “natureza” 

impulsiva, espontânea do ser humano gere um corpus de lembranças, que o levam a prever e a 

calcular os acontecimentos (NIETZCHE, 1998). 

Para o filósofo,  toda memória  é uma construção social.  Em jogo constante com o 

esquecimento  (instinto  espontâneo  do ser  humano),  a  memória  condiciona  a  vivência  em 

grupo de modo confiável e previsível. Força o homem a responder por si, comprometer-se 

com seus atos, controlar seus afetos, imbuir promessas, inibindo sua capacidade salutar do 

esquecimento.  Como  condição  para  viver  em  grupo  e  por  ele  ser  protegido,  o  homem 

desenvolve  a  memória  para que,  dessa forma,  se torne confiável  e  comprometido com os 

interesses da coletividade. Nesse sentido, Nietzsche torna-se um dos percussores da temática 

contemporânea da memória social.

Em  princípios  do  século  XX,  o  sociólogo  Maurice  Halbawachs  promove  um 

importante avanço nas reflexões sobre o tema, quando elabora o conceito de memória coletiva, 

segundo  o  teórico  “o  passado  permanece  vivo  em  um  determinado  grupo  social. 

Contrapondo-se a ela, a memória histórica é uma forma de conhecimento do passado, sem 

relação com a vivência do indivíduo” (HALBWACHS, 1990). Ao executar cuidadosamente as 

recordações coletivas,  o indivíduo as ordena de acordo com suas próprias percepções que, 

Alecsandra Matias de Oliveira – revistatravessias@gmail.com



4

contudo, também estão influenciadas pelos valores do grupo a que pertence. Assim sendo, a 

memória pode ser entendida como reconstrução do passado.

Em ciências sociais, a memória e o seu registro, então, atribuem significado às idéias, 

valores e normas de convivência. Em algumas dessas investigações, a memória é tomada como 

“comportamento narrativo” que primordialmente se caracteriza por sua função social – isto 

porque se trata de comunicação a outrem de uma informação, estabelecendo o elo memória-

linguagem. 

Deve-se atentar para o fato de que a memória  vive  em permanente tensão entre a 

ausência  e  a  presença:  presença  do  presente  que  se  lembra  do  passado  esvanecido,  mas 

também presença do passado que irrompe o presente (MAUAD, 1997).  Isto é, a memória 

pertence ao presente e este se utiliza dela para, em seguida, fazer projetos para o futuro. Nas 

palavras de Pierre Nora: “sem dúvida, para que haja um sentimento do passado é necessário 

que apareça um ‘antes’ e um ‘depois’ para que o presente surja reconduzido e atualizado”. 

Talvez, a reconstrução temporal dos monumentos advenha do conceito de “rastro” – 

tão utilizado em reflexões sobre a memória. A história-registro, por muitos anos, considera que 

um esforço de lembrança (através, por exemplo, de um documento ou monumento) poderia 

ressuscitar o passado, transformando o presente em uma “amálgama” – uma reconstrução e 

uma releitura do que passa, a partir da inserção do indivíduo na coletividade e em momentos 

presentes sucessivos. Por essa razão, se dá a insistente interpretação sobre os “vestígios” de 

objetos  e  lembranças  de  realidades  vivenciadas.  As  “pistas”  e  “índices”  provenientes  de 

imagens verbais e não-verbais, especialmente as registradas, permitem, pelos fragmentos, uma 

busca lógica e elucidativa em determinado tempo e espaço.  

Rastros,  vestígios,  pistas  e  índices  são  termos  sinônimos  que  autorizam,  por  um 

trabalho  de  indução  permeado  pela  intuição  e  pela  imaginação,  concluir  a  existência  de 

acontecimentos  que  se  encontram  obscurecidos,  porém,  relacionados  a  circunstâncias 

conhecidas. O obscurecimento das lembranças está intimamente vinculado à memória, ou seja, 

o ser humano está naturalmente sujeito à lei do esquecimento e vive com este em eterna luta, 

pois necessita combatê-lo e, simultaneamente, contar com ele. Documentos e monumentos 

Alecsandra Matias de Oliveira – revistatravessias@gmail.com



5

são instrumentos de luta contra o esquecimento, porque introjetam um significado simbólico 

intimamente  ligado  à  evocação  de  memórias.  Porém,  os  documentos  e  monumentos 

privilegiam certas memórias em detrimento de outras, ou seja,  constituem o jogo memória 

versus esquecimento.

Nesse  processo,  o  ato  mnemônico,  enquanto  comportamento  narrativo,  permeado 

pelas tecnologias,  atribui  às lembranças configurações maquínicas que, em última instância, 

manipulam a memória coletiva. Assinala-se, nesse ponto, que uma das grandes problemáticas 

da contemporaneidade reside no acúmulo de memória e seu conseqüente esquecimento.  A 

atual “cultura da memória” parece sofrer de amnésia, devido ao acesso maquínico (da imprensa 

à televisão, passando por CD-roms e internet) que gera uma “falta de vontade de lembrar” que, 

por  sua  vez,  acarreta  perda  da  consciência  histórica  (HUYSSEN,  2000).  Outro  dado 

significativo contemporâneo reside no grande número de memórias comercializadas em massa 

que são rapidamente consumidas e, por essa razão, são de mais fácil esquecimento – fato não 

tão comum à memória vivida.

É perceptível,  então, que a memória também depende de mecanismos de seleção e 

descarte,  sendo  vista  como  um sistema  de  esquecimento  programado.  O esquecimento  é 

necessário para a sociedade e para o indivíduo.  Sem o esquecimento a memória humana é 

impossível. Segundo Marc Augé: “É preciso saber esquecer para saborear o gosto do presente, 

do instante e da espera, mas a própria memória necessita do esquecimento: é preciso esquecer 

o passado recente para recobrar o passado remoto” (AUGÉ, 1998). 

A relação tempo e memória surge como ponto relevante na questão do esquecimento. 

O tempo apaga os rastros ou os transforma. A leitura de um documento ou monumento 

depende de sua relação com o presente.  O presente é a  referência  para as  lembranças ou 

esquecimentos  –  o  painel  segue  essa  orientação.  O  momento  de  sua  confecção,  as 

comemorações dos 450 anos da cidade de São Paulo, deve ser considerado em sua seleção de 

memórias e esquecimentos. Segundo Augé, “o esquecimento devolve o presente e se conjuga 

em todos os tempos: no futuro para viver o início; no presente, para viver o instante e no 

passado, para viver o retorno”. Impossível lembrar sem esquecer. Para lembrar determinados 

Alecsandra Matias de Oliveira – revistatravessias@gmail.com



6

fatos é preciso esquecer outros – tal como a metáfora do jardineiro que poda as plantas para 

que floresçam com mais força. Como assinala, ainda, Augé: “Fazer o elogio do esquecimento 

não é vilipendiar a memória, e ainda menos ignorar a recordação, mas reconhecer o trabalho 

do esquecimento na primeira e assinalar sua presença na segunda” (AUGÉ, 1998). 

Le  Goff,  sobre  a  amnésia,  pondera  que  esta  não  é  uma  perturbação  somente  do 

indivíduo,  mas também a falta ou a perda, voluntária ou involuntária,  da memória coletiva 

“pode determinar perturbações graves da identidade coletiva”. Para o historiador: “Tornarem-

se senhores da memória e do esquecimento é uma das grandes preocupações das classes, dos 

grupos, dos indivíduos que dominam as sociedades históricas. Os esquecimentos e os silêncios 

da  história  são  reveladores  desses  mecanismos de  manipulação  da  memória  coletiva”  (LE 

GOFF, 2003). 

As permanentes transformações que ocorrem, paulatinamente, até o início de século 

XX, no plano da memória  versus  esquecimento aceleram-se ainda mais a partir das metáforas 

que envolvem a biologia e a informática. Essas duas metáforas alteram a concepção de registro. 

Quando se pensa que o registro dessa memória está internamente (no código genético) ou 

ainda  múltiplo  em  ligações  de  redes  computacionais,  há  uma  flexibilidade  no  paradigma 

memória versus esquecimento.   

Dos parâmetros fisio-bioquímicos, passando pela biologia e informática, às implicações 

sociais  que  decorrem do conceito  e  do  registro  da  “memória,”  surgem questões  bastante 

complexas que permitem ao pesquisador somente uma rápida pontuação – mesmo assim, este 

pode perder-se à complexidade do tema. Há algum tempo, historiadores, literatos, cientistas, 

filósofos, psicólogos e outros estudiosos têm se dedicado à apreensão da memória-faculdade 

intelectual  e  memória-conhecimento. O  labirinto  das  especialidades  disciplinares  pode 

restringir  a  concepção  dos  fenômenos  mnemônicos  e  banalizar  o  significado  de  suas 

aplicações.  Pesquisadores,  cada  vez  mais,  esforçam-se  para  dar  conta  desse  conceito 

multidisciplinar  e  interdisciplinar  de  modo  mais  profundo,  explicitando  possíveis  relações 

inerentes ao tema. 

Alecsandra Matias de Oliveira – revistatravessias@gmail.com



7

São diversas as memórias e mais variados ainda seus atributos: memória-testemunho; 

memória que transita pelo “apagamento” de outras memórias; memória-advertência; memória-

rememória e, memória-comemoração. Essas memórias dependem do apaziguamento de outras 

na afirmação impositiva da interpretação unívoca de acontecimentos e orientações políticas 

conflituosas  que,  por  vezes  se  impõem  na  forma  de  documentos  ou  de  monumentos 

arquitetônicos.  Os  documentos  e/ou  monumentos  são  basilares  para  a  permanência  da 

rememoração. Esse é o limiar da memória porque não é certo que essa reconstitui o passado – 

somente a pesquisa histórica pode aprofundar-se nessas questões. 

Considera-se, então, que a história se faz a partir de memórias e de esquecimentos, do 

mesmo modo que a produção artística se consolida ou se dissolve por esses elementos. Os 

repertórios,  temas,  linguagens,  estilos  e  técnicas  são  recordações  ou  impressões  que 

permanecem como o registro e o afeto de objetos exteriores em reação aos sentidos humanos. 

No  estudo  específico  sobre  os  traços  da  memória  na  arte,  os  aspectos  interdisciplinares 

precisam de maior aplicação, pois a própria natureza da arte exige essa qualificação da pesquisa. 

Monumentos e documentos são os registros que perpetuam a memória. Os registros artísticos 

mostram-se  como  diferenciais  nessa  busca  em  reconstituir  o  passado.  Os  monumentos 

artísticos  encontram-se  carregados  de  historicidade  e,  principalmente,  trazem  uma  áurea 

simbólica  forte,  capaz  de  unir  a  comunidade  que  os  cercam.  Nesse  sentido,  a  reflexão 

direcionada a partir das relações da memória e da história torna-se um importante subsídio, na 

tarefa de elucidar algumas questões relativas à interação entre arte e memória.

O embasamento histórico dos fenômenos da memória na arte pode apontar caminhos 

expressivos  para  a  leitura  dos  monumentos  arquitetônicos  de  São  Paulo,  particularmente, 

àqueles que possuem estrita relação com memórias consideradas fundantes da cidade, como 

por exemplo:  o índio,  os bandeirantes,  a independência,  a industrialização e os imigrantes. 

Contudo, as relações entre arte e memória passam pelo debate história versus memória. O que, 

verdadeiramente, é registrado nos monumentos: memórias ou a história de São Paulo? 

A HISTÓRIA

Alecsandra Matias de Oliveira – revistatravessias@gmail.com



8

 (...) o laboratório da História é o espaço de trabalho sobre a 
memória,  em que ela  é  tratada,  não como um objetivo,  mas 
como objeto de conhecimento (MENESES, 1994).

O estudo da memória surge, atualmente, como tema emergente, em especial no campo 

da história. Para Ulpiano Bezerra de Meneses há o enlace das relações entre memória, passado 

e presente. Para o autor de A História, Cativa da Memória?, a memória está submetida à dinâmica 

social  e,  portanto,  reestrutura-se constantemente,  evidenciando que o passado não é o seu 

produtor ou detentor.  A constituição da memória  se opera  no presente,  sendo que é este 

tempo que oferece as condições necessárias para a sua formação. O tempo presente incentiva e 

prescreve  a  rememoração,  atendendo às  demandas  de  seu  funcionamento  social.  Meneses, 

também,  observa  às  diferentes  categorias  da  memória,  particularmente,  as  denominadas 

individual, coletiva e nacional. As ciências sociais interessam-se, geralmente, pelo convívio da 

memória individual e coletiva, ou seja, quando o campo da memória sai da esfera psíquica do 

indivíduo e estabelece contato com outros representantes de um grupo social.

O  relacionamento  entre  história  e  memória  remonta  às  origens  do  conhecimento 

humano.  Histor, historía que advém do latim, história, compartilha com oida, uma mesma raiz 

fundante, weid (wid, presente também em videre – latim), significa “ver” ou do sânscrito  vettas, 

“testemunha” (PIRES, 2004). Observar pessoalmente, ser testemunha ocular, “eu sei por ter 

visto”,  caracteriza o oida,  ou seja,  histor  -  aquele que tem a visão como fonte  essencial  de 

conhecimento.  “Aquele  que  vê”  também  é  “aquele  que  sabe”,  em  grego  antigo  historein  

“procurar saber”, “informar-se”. Histor  designa o sujeito,  historie significa “procurar” e historía  

remete à obra. 

Em Hesíodo, o sentido de suas Histórias está na ação de investigar ou de procurar. Na 

Grécia de Tucídides (século IV), o histor transforma-se em uma figura jurídica, ou seja, aquele 

que poderia resolver uma situação litigiosa, marcadamente envolvendo um contexto jurídico, 

quando duas partes conflitam em divergentes asserções de veracidade quanto a um fato. O 

histor  poderia  alcançar a  verdade,  não propriamente  porque viu  ou presenciou o fato,  mas 

porque faz ver discernindo quem diz verídico de quem diz falso. Assim, a denominação histor  

Alecsandra Matias de Oliveira – revistatravessias@gmail.com



9

designa, de modo geral, aquele que faz ver a verdade discernindo, pela ação historiante que 

confronta as versões contadas; quem diz a verdade, atestando e autenticando a verdade de 

apenas uma posição.

Assinala-se, ainda, que semelhante às funções do histor encontra-se, na Grécia arcaica, a 

figura do mnemon – uma pessoa que guarda a lembrança do passado em vista de uma decisão de 

justiça. Pode ser uma pessoa cujo papel de memória se limite a uma operação ocasional (como 

testemunha), mas pode ser também função durável,  ou seja,  o  mnemon poderia  atuar como 

magistrado encarregado de arbitrar sobre as questões religiosas e jurídicas, apresentando, nesse 

contexto,  uma função social  para  a  memória  (LE GOFF,  2003).  O  histor e  o  mnemon,  em 

diferentes épocas, serviram a constituição da verdade em polêmicas jurídicas e religiosas. A 

história  inicia-se, então, com uma narração daquele indivíduo que podia dizer “eu vi”,  “eu 

senti” ou ainda “buscar”, “informar”, bem como “lembrar-se”. O historiador transforma-se 

em uma espécie de narrador de acontecimentos dotado de procedimento retórico-narrativo. 

Essa concepção mantém-se no pensamento grego para o qual a memória é responsável 

pela  transmissão  dos  costumes  e  tradições,  ligando-se  ao  conhecimento  sensível.  Para  os 

gregos,  por  exemplo,  a  memória  do  poeta  reconstrói  e  transmite  o  passado  às  próximas 

gerações. Desse modo, a memória é sagrada e privilégio de alguns homens. A memória do 

poeta inspirado é onisciente de caráter adivinhatório, permitindo ao poeta acesso direto aos 

acontecimentos que evoca. Possibilita a comunicação entre os homens e o mundo dos deuses e 

vislumbra o presente eterno. A memória do poeta é uma potência religiosa transcende o tempo 

dos homens. Não é manifestação de uma vontade ou de um pensamento individual, nem a 

expressão de um agente, de um eu; é uma função social (REGIS, 1997).

No  período  clássico  mantém-se  a  aproximação  fecunda  e,  simultaneamente, 

problemática entre história, memória e arte. A primeira constituindo-se finalmente como meio 

privilegiado de acesso ao verdadeiro conhecimento, a segunda como elemento mediador e a 

terceira como expressão do espírito. Ressalta-se que a noção, que retém dominantemente a 

memória como faculdade intelectual (a memória-conhecimento – aquela que leva ao Saber), 

sedimenta a tradição platônica e neoplatônica, que fornece as bases para os ideais medievais, 

Alecsandra Matias de Oliveira – revistatravessias@gmail.com



10

particularmente, a concepção agostiniana de memória,  que por sua vez influencia  a cultura 

racionalista posterior (SEIXAS, 2004). No século XIX, contudo, a busca pela objetividade e 

verdade torna-se intensa e subtrai da história elementos basilares como às técnicas ficcionais de 

representação.  Desse  modo,  o  nascimento  da  história,  enquanto  disciplina,  pauta-se  na 

categoria da exclusão – a história não deveria ser ou ter espaço para a fábula, para o mito ou 

para a poesia, distanciando-se da narrativa e aproximando-se dos parâmetros de objetividade e 

neutralidade inspirados em modelos explicativos das ciências naturais. 

Nesse contexto positivista, a história privilegiaria a memória registrada nos documentos 

oficiais,  eliminando  maneiras  de  constituição  do  passado  permeadas  pela  imaginação  e 

subjetividade,  como  por  exemplo,  outros  registros  mnemônicos  (relatos,  contos,  lendas  e 

literatura).  Monumentos artísticos são relegados ao segundo plano das fontes de pesquisas, 

uma vez que a arte daria maior abertura à subjetividade, que naquele momento, é conspurcada 

do conhecimento histórico. Contudo, entre o valor do testemunho, a negação da narrativa – 

como  elemento  constitutivo  do  passado  –  e  a  presente  relação  entre  história-memória, 

medeiam os nexos de um processo de memorização da qual o sujeito humano e os objetos 

artísticos se constituem como instância histórica depositária (PIRES, 2004).

O surgimento da  Ecole  de Annales  permite ao historiador  uma tênue distinção entre 

memória coletiva e o estudo dela. O historiador, ao renunciar a temporalidade linear, dando 

importância para as diversas temporalidades existentes na relação do indivíduo com o coletivo, 

promove, segundo Nora, uma “revolução da memória”. Essa concepção de temporalidade, 

sustentada pela École de Annales, sugere que a contemporaneidade é portadora de certo tipo de 

temporalidade social: o tempo real. Tal noção, intensificada, em grande parte, anos mais tarde, 

pela informática presume a condensação no presente, a operação em andamento. É o tempo 

pontual das redes de informática, cujo devir é a velocidade:

Se  a  humanidade  construiu  outros  tempos,  mas  rápidos  e 
violentos que os das plantas e animais, é porque dispõe deste 
extraordinário instrumento de memória e de propagação das 
representações que é a linguagem (LEVY, 1993).

Alecsandra Matias de Oliveira – revistatravessias@gmail.com



11

A linguagem (escrita  ou não) torna-se o instrumental  da memória  para subverter  a 

temporalidade. Isto porque a memória “tece” fios entre os seres, os lugares, os acontecimentos 

(tornando  alguns  mais  densos  com  relação  aos  outros),  mas  do  que  os  recuperando, 

resgatando-os ou descrevendo-os como “realmente aconteceram”, a memória por intermédio 

da linguagem introduz o passado no presente sem, necessariamente, modificá-lo, tornando o 

tempo pretérito plural e descontinuo (SEIXAS, 2004). Ou, ainda, quando se trata de história, é 

necessário  dar  conta  de  duas  temporalidades:  o  tempo  em  que  se  desenrolaram  os 

acontecimentos contados e o tempo da redação da narrativa. A memória desempenha o papel 

de intermediária entre essas duas temporalidades, pois compreende inicialmente uma imagem 

mental  do  passado;  é  um fenômeno intelectual  volátil,  mas  em seguida  é  aprisionada  nas 

palavras (BROWN, 1985).

Para  Nora,  até  o  início  do  século  XX,  história  e  memória  se  confundem,  pois  a 

produção  historiográfica  pauta-se  nas  rememorações  de  acontecimentos  e  personagens, 

remetendo-se à memória coletiva. A noção de vestígio, essencial no trabalho elaborado pelo 

historiador, constitui o elo indizível que liga o tempo através de seus rastros memorativos. 

Entende-se,  então,  que  documentos  e  monumentos  constituem-se  em  vestígios  que 

estabelecem a  interação  entre  memória  e  história.  Nora  retoma e  aprofunda  os  conceitos 

básicos de Hallbawchs que distingue a memória individual da coletiva e, sobretudo, a memória 

coletiva  da  história.  À  memória  coletiva,  o  sociólogo  atribui  adjetivos  como  natural, 

espontânea,  desinteressada e seletiva,  que guarda do passado somente o que lhe possa ser 

suficiente para criar um elo entre o passado e o presente, ao contrário da história, que constitui 

um processo interessado, político e, portanto, manipulador. O historiador radicaliza ainda mais 

essa oposição:  Nora afirma que é impossível  operar-se uma distinção clara  entre memória 

coletiva e memória histórica, pois a primeira passa necessariamente pela história; é filtrada por 

ela;  é  impossível  à  memória  escapar  contemporaneamente  dos  procedimentos  históricos 

(NORA, 1993).

Alecsandra Matias de Oliveira – revistatravessias@gmail.com



12

Nesse sentido,  Pierre Nora  organiza  uma classificação dicotômica  entre  memória  e 

história. A memória é a tradição vivida – “a memória é a vida” – e sua atualização no “eterno 

presente” é espontânea e afetiva, múltipla e vulnerável; a história é o seu oposto, uma operação 

profana,  uma  reconstrução  intelectual  sempre  problematizadora  que  demanda  análise  e 

explicação,  uma representação sistematizada e crítica do passado. A memória tece vínculos 

com a tradição e o mundo pré-industrial,  a história,  com a modernidade,  nesse sentido,  a 

história-memória é, sobretudo, conservadora; a história-crítica é subversiva e iconoclasta. Tudo 

aquilo que se tem como memória, para Nora, já não o é, já é história. A memória se encontra, 

atualmente,  prisioneira  da  história;  transforma-se  em  objeto,  em  memória  historicizada  e 

exilada

Um  conceito  que  permite  articular  as  práticas,  os  agentes,  os  referenciais  e  os 

conteúdos da memória é o de lugar da memória, criado por Nora, que analisa as aproximações e 

distanciamentos entre a memória coletiva e memória histórica. Para o autor, a memória emerge 

de um grupo social por ela unificado, e é esse grupo que determina “o que é memorável, e 

também como será lembrado. Os indivíduos se identificam com os acontecimentos públicos 

de importância para seu grupo”. A partir desse argumento, Nora constrói a noção de – lugares 

da memória – que, segundo o autor, servem para garantir a fixação de lembranças e de sua 

transmissão,  e  estão  impregnados  de  simbolismos,  pois  caracterizam  acontecimentos  ou 

experiências vividas pelos grupos, ainda que muitos de seus membros não tenham participado 

diretamente de tais eventos.

Os  lugares  da  memória  representariam  menos  uma  ausência  de  memória  ou  a 

manifestação de uma memória historicizada do que irrupções afetivas e simbólicas da memória 

em seu diálogo constante com a história. A conservação de museus e monumentos necessita 

de atribuição de significado para que a memória não se esvazie de todo. Um lugar de aparência 

puramente material, como um depósito de arquivos, “só é lugar de memória se a imagem o 

investe de uma aura simbólica”, afirma Nora. Ou seja, o arquivo precisa exprimir significado. 

Esses lugares de memória envolvem o tempo, a mudança e a história:

Alecsandra Matias de Oliveira – revistatravessias@gmail.com



13

O lugar de memória deve parar o tempo, bloquear o trabalho 
do  esquecimento,  fixar  um  estudo  de  coisas,  imortalizar  a 
morte, materializar o imaterial para (...) prender o máximo de 
sentido num máximo de sinais, é claro, e é isso que os torna 
apaixonantes:  que  os  lugares  da  memória  só  vivem de  sua 
aptidão para a  metamorfose,  no incessante  ressaltar  de seus 
significados  e  no  silvado  imprevisível  de  suas  ramificações 
(NORA, 1993).

Retoma-se, então, que com relação aos materiais, tanto a memória coletiva quanto a 

história aplicam-se a dois tipos: monumentos e documentos. No âmbito dessa pesquisa, adota-

se a noção de documento como algo mais amplo do que a noção estipulada até o século XIX 

(durante  a  escola  positivista).  Dependendo  diretamente  da  escolha  do  historiador,  o 

documento  pode  ser  escrito,  ilustrado  através  de  imagem  digitalizada  ou  fotografada, 

transmitido por aparelhos audiovisuais ou qualquer outro suporte. Como monumento, toma-se 

manifestações escultóricas, arquitetônicas e, especialmente, objetos artísticos em três ou duas 

dimensões com algum sentido narrativo ou não.

No que tange às fontes de pesquisa, a história oral apresenta particularidade no âmbito 

das  relações  existente  entre  história  e  memória.  A  história  oral  apresenta  como  prática 

metodológica o recolhimento de entrevistas de história de vida (memórias individuais) ou ainda 

entrevistas de grupos (memórias mais coletivas), levando em consideração as pontes imutáveis 

da  memória  relativas  aos  acontecimentos,  personagens  e  lugares  (POLLAK,  1992).  O 

historiador  precisa  reconhecer  as  projeções  ou  transferências  nos  depoimentos,  isto  é, 

informações  que são transmitidas  por  outrem ao depoente  e  são incorporadas  como suas 

próprias memórias – isto ocorre porque a memória é seletiva e socialmente construída (LE 

GOFF, 2003). O especialista necessita reconhecer esse fato para que possa exercer a crítica 

sobre a fonte. 

A discussão entre aproximações e distanciamentos,  envolvendo história  e  memória, 

tem, atualmente, uma densidade complexa. Paul Veyne, por exemplo, sugere que a história é 

“filha da memória”, uma vez que a história não faz reviver os eventos, pois o vivido, tal como 

sai das mãos do historiador, não é a vivência dos atores envolvidos na ação. Nesse sentido, “a 

Alecsandra Matias de Oliveira – revistatravessias@gmail.com



14

história é, em essência, conhecimento por meio de documentos”. Porém, a narração histórica 

situa-se para além dos documentos, pois nenhum deles será o próprio evento, ou seja, não é 

um “documentário” que reproduz o fato tal como ocorrido (VEYNE, 1998). 

A historiografia anglo-saxônica procura apontar novos enfoques na relação memória e 

história. Em uma perspectiva diversa a de Nora e a de Hallbawchs, busca dar maior autonomia 

à  memória.  Contudo,  no  esforço  de  recompatibilizar  memória  e  história,  esses  autores 

aproximam exageradamente  a  memória  da  noção de história,  de tal  modo que uma união 

simbiótica  se efetua e se acaba por  aplicar  aos procedimentos e mecanismos da memória, 

aqueles reconhecidos como historiográficos – o resultado é o não reconhecimento da distinção 

entre as duas categorias. Se em Nora toda memória é apropriada e historicizada, na vertente 

anglo-saxônica, memória é imediatamente história; uma diferença, portanto, de grau, mas não 

de qualidade.

A partir dos anos de 1990, diversos historiadores tomam consciência de que a relação 

memória/história é mais uma relação de conflito e oposição do que de complementaridade. Ao 

mesmo  tempo,  nessa  perspectiva,  a  história  se  coloca  como  “senhora  da  memória”  ou 

produtora dela. Após a passagem da história-narrativa para a história-problema, as condições 

emergentes de gestão da memória contaminam a História. Muitas vezes, na prática profissional 

ocorrem grandes dilemas que tendem à substituição da memória pela História: “a História não 

deve ser o duplo científico da memória, o historiador não pode abandonar sua função crítica, a 

memória  precisa  ser  tratada  como  objeto  da  História”.  Contudo,  muitas  produções 

historiográficas,  ainda, se constroem sem que aconteça uma ruptura efetiva com a tradição 

aristotélica que entende a memória (ou melhor, a reminiscência, o ato de lembrar), sobretudo 

em sua função cognitiva, como conhecimento do passado (SEIXAS, 2004).

Segundo Ulpiano Bezerra de Meneses, a discussão atual sobre memória divide-se em 

dois grupos distintos: no primeiro, a memória é vista como um fetiche, transformando-se em 

mercadoria, para legitimação de valores culturais; no segundo, a memória busca o engajamento 

social crítico, procurando discutir as possíveis alienações da sociedade emergente ocasionadas 

pela  sua expropriação.  Contudo,  a  memória  e  a  história  refletem e discutem o passado,  e 

Alecsandra Matias de Oliveira – revistatravessias@gmail.com



15

embora localizadas em campos diferentes, executam funções complementares, auxiliando na 

formação da identidade dos atores históricos.

Diante desse quadro, estabelecem-se possíveis fronteiras entre a história e a memória. 

A  memória  é,  enquanto  produto  social,  um  conjunto  de  elementos  necessários  para  a 

formação,  manutenção  e  modificação  das  identidades  individual,  coletiva  e  nacional.  Já  a 

história é uma operação cognitiva, um modo de produção de conhecimento. A apropriação da 

memória  pela  história  tem,  diretamente,  dois  efeitos:  1)  extrema  operacionalidade  e 

produtividade e, 2) vulnerabilidade teórica, pois ao se levantar as oposições entre história e 

memória  para,  em  seguida,  destituí-las,  não  se  discutem  os  mecanismos  de  produção  e 

reprodução da memória.

As produções mais recentes indicam que não se trata radicalmente de apartar esses 

aspectos do conhecimento; tampouco de unificá-los. Os estudos como os de Ecléa Bosi em 

Memória e Sociedade: lembranças de velhos e dos historiadores Carlos Alberto Vesentini e Edgar de 

Decca em  A Revolução do Vencedor  apontam que as diferenças entre história e memória não 

estão  resolvidas  e  sua  interação  completa  é  algo  problemático.  Nessas  duas  produções, 

observa-se  que  a  memória  é  um  constante  esforço  de  construção  e  reconstrução  –  de 

constante luta entre as divergentes “memórias”. As memórias dos grupos sociais se organizam 

e reorganizam em um processo de feição adaptativa, tendo como referência a dinâmica social 

do presente.

Diversas  pesquisas  explicitam a pertinência  da história  em ocupar seu devido lugar 

enquanto ciência, distanciando-se do lugar ocupado pela memória. “Do mesmo modo que o 

passado não é história, mas objeto da história, assim a memória não é história, mas um de seus 

objetos e um nível elementar de seu desenvolvimento” (LE GOFF, 2003). Nesse ponto, deve-

se assinalar que muitos teóricos relutam em aceitar a história como ciência. Outros definem 

que memória seria algo que emerge naturalmente da mente humana, enquanto que a história 

seria produto da análise e da reflexão. A memória é subjetiva, “um brinquedo das emoções”, 

complacente com seus caprichos, fortificando-se em seu próprio entusiasmo; a história, em 

princípio  pelo  menos,  é  objetiva,  guiando-se  pela  razão  abstrata  e  submetendo  suas 

Alecsandra Matias de Oliveira – revistatravessias@gmail.com



16

considerações à experimentação empírica. A memória somente pode trabalhar com imagens 

concretas, ao passo que a história, tem o atributo da abstração. A memória é deformada pelo 

tempo. A história tende à linearidade e à progressão (HALBWACHS, 1990).

Para Ulpiano Bezerra  de  Meneses,  a  memória,  como construção social,  dispõe dos 

instrumentais necessários para a formação e para o reforço da identidade individual, coletiva e 

nacional. O historiador ressalta ainda a impropriedade de se confundir memória e história: a 

história  é  forma  intelectual  de  conhecimento,  uma  operação  cognitiva.  Contrariamente,  a 

memória  é  operação  ideológica,  processo  psico-social  de  representação  de  si  próprio,  que 

organiza  simbolicamente  o  universo  das  pessoas,  das  coisas,  imagens  e  relações,  pelas 

legitimações que produz. A memória fornece quadros de orientação, de assimilação do novo, 

códigos para classificação e para o intercâmbio social (MENESES, 1994).

Do embate entre memória e história tem-se que o labor da história aplica-se, então, 

sobre a memória. O trabalho do historiador está emaranhado na memória, cabe ao profissional 

selecioná-lo  e  organizá-lo  para  que possa  construir  uma versão inteligível  ao seu  tempo e 

sociedade. Por outro lado, no trabalho de enquadramento da memória, há também o trabalho 

da própria memória em si. Ou seja: cada vez que uma memória está relativamente constituída, 

ela  efetua  um  trabalho  de  manutenção,  de  coerência,  de  unidade,  de  continuidade  e  de 

organização. Porém, essa memória, como se observa no início desta tese, é passível de diversas 

leituras  a  partir  do  momento  de  seu  registro  nas  formas  privilegiadas  de  documentos  ou 

monumentos. As disciplinas (tais como, a história, a estética, a psicologia ou a biologia) ao se 

constituírem, na maioria dos casos, no século XIX, elegem sua própria categoria de memória. 

Na história opta-se pela memória voluntária coletiva, ou ainda, a memória conhecida como 

memória da inteligência (ou memória-conhecimento), deixando de lado aspectos da memória 

involuntária (ou afetiva) e a função criativa inscrita na memória de atualização do passado com 

vista às utopias do futuro.

A memória-conhecimento (ou voluntária) em seu contato com a história tem excluído, 

sistematicamente, a faceta afetiva inerente à memória. Percebe-se que desde os gregos até a 

École  de  Annales,  a  historiografia  elege  a  memória  voluntária,  desqualificando  a  memória 

Alecsandra Matias de Oliveira – revistatravessias@gmail.com



17

involuntária – tida como constitutiva de irracionalismos e, por essa razão, avessa à história. O 

privilégio  da  memória  voluntária  sobre  a  involuntária,  no  campo  historiográfico,  pode 

sustentar-se  pelo  esforço  da  própria  história  em  se  constituir  como  ciência,  aplicando 

procedimentos  metodológicos  e  disciplinares  que  não  permitem  o  estudo  dos  mitos,  das 

sensibilidades, das paixões políticas, da imaginação e do imaginário na história. Nesse ponto de 

vista, a memória não se confunde com a história; pelo contrário, a escrita da memória é, o mais 

das vezes, o lugar do apagamento ao privilegiar a memória-conhecimento em detrimento da 

memória involuntária.

Nas  últimas  décadas,  a  história  tem  refletido  sobre  essa  postura  de  exclusão. 

Acontecimentos históricos significativos, tais como a queda do muro de Berlim, a implosão da 

ex-URSS,  a  globalização  e  os  diversos  conflitos  étnico-religiosos  espalhados  pelo  mundo 

provocam uma urgente revisão, visto que a racionalidade histórica e as grandes narrativas não 

dão conta de atender a diversidade de memórias que irrompe à cena pública atualmente. Essas 

memórias insurgentes mostram o declínio das metanarrativas criadas pela modernidade frente 

a conjuntos de fragmentos de história variados e muitas vezes contraditórios sobre um mesmo 

assunto (LYOTARD, 1998). Alguns estudiosos pregam o “fim da história” em decorrência do 

desmoronamento das metanarrativas. O fim da história,  como afirma o cientista russo Ilya 

Prigogine,  seria  “a  realidade  de  uma  sociedade  atemporal  que  perdeu  sua  memória” 

(CANTON, 2008). Para o cientista, a memórias física e psíquica garantem a condição humana 

e tornam-se as principais molduras da criação artística contemporânea.

Nessa  perspectiva  aberta  pelos  acontecimentos  contemporâneos,  a  memória 

involuntária  passa  a  constituir  novo  objeto  do  trabalho  historiográfico,  acentuando  uma 

mudança gradual de paradigma. O que ocorre, hoje, é a busca por modelos narrativos que 

satisfaçam  os  historiadores  na  ênfase  da  pluralidade  de  significados  e  que  considerem  a 

pulverização das esferas da vida humana, engendrada na contemporaneidade. Ao refletir sobre 

a problemática relação entre memória e história, procuram-se paralelos da questão no campo 

artístico, tendo como noção basilar os parâmetros estabelecidos pela história da arte – nota-se 

que,  em alguns momentos,  os fatos constituintes  da história  da arte estão tão próximos e, 

Alecsandra Matias de Oliveira – revistatravessias@gmail.com



18

simultaneamente, tão distantes das versões puramente historiográficas. Isto porque, segundo 

Argan,  em  História  da  Arte  como  História  da  Cidade,  as  especificidades  da  arte  emergem na 

história da arte e a diferencia de outras formas de história (política, econômica ou social). Nela, 

as paixões e intuições do artista, como ser social, perpetuam-se nas obras de arte – registros da 

memória de um tempo e lugar (ARGAN, 1995).  

Cabem, então, questionamentos sobre as relações entre a arte e a memória: De qual 

tipo de memória a arte se utiliza? A arte serviria como lugar para as diversas memórias? Como 

se  desenvolvem  os  fenômenos  mnemônicos  na  produção  estética,  especialmente  na 

contemporânea?  E  como perceber  a  memória  de  um tempo,  através  do  registro  estético, 

relacionando funções narrativas e sistema visual? Essas são indagações que levam à reflexão 

sobre os pressupostos fundamentais da arte como forma de conhecimento.

 

A CONSTRUÇÃO DO LUGAR

O homem anseia por absorver o mundo circundante, integrá-lo 
a si;  anseia por estender pela ciência e pela tecnologia  o seu 
“Eu”  curioso  e  faminto  de  mundo  até  as  mais  remotas 
constelações  e  até  os  mais  profundos  segredos  do  átomo; 
anseia por unir na arte o seu “Eu” limitado com uma existência 
humana  coletiva  e  por  tornar  social  a  sua  individualidade 
(FISCHER, 1979)

Na contemporaneidade, o fenômeno da globalização, progressivamente, comprime o 

“espaço/tempo”,  encurtando  distâncias  e  acelerando  os  movimentos  da  vida.  O  senso 

específico  de  lugar,  de  casa,  de  lar,  assim como sua  idéia  de  tempo,  inclui  as  tradições  e 

narrativas  que  unem  o  passado  e  o  presente.  Conectam  o  indivíduo  à  sua  história.  A 

globalização e a rapidez da informação e da produção provocam uma mudança na relação 

espaço/tempo – uma destruição do espaço pelo tempo (CANTON, 2008). 

Alecsandra Matias de Oliveira – revistatravessias@gmail.com



19

Nessa  nova  configuração,  a  promessa  de  uma  globalização  econômica  e  social 

apresenta suas limitações, porque permite a uma minoria os confortos desta condição e impõe 

a  maioria  à  exclusão.  Para  essa  minoria,  os  possíveis  “agora”  se  desdobram  em infinitas 

realidades dispersas. O desejo pode estar em todos os lugares e em todos os tempos. Em 

grandes  cidades,  como  por  exemplo,  São  Paulo,  essa  situação  desenraiza  o  indivíduo, 

tornando-o “homeless” – um “sem casa”, destituído do sentimento de “em casa”; uma ausência 

de  familiaridade  com o mundo;  certos  modos  de  ser;  sentidos  compartilhados,  crenças:  a 

globalização impele o indivíduo à diáspora (à procura por uma identidade ou ainda à busca por 

memórias partilhadas) (VILACA, 1999). 

É a perda das certezas. A identidade somente se torna uma questão quando algo que se 

supõe como fixo, coerente e estável é deslocado pela experiência da dúvida e da incerteza. Já 

não se absolutiza questões referentes aos agrupamentos, tais como: gênero, classe social, etnia, 

nacionalidade ou sistema social. A própria noção unificada e estável de subjetividade passa por 

profundas alterações.   O sujeito  apresenta maior mobilidade.  A noção de indivíduo,  assim 

como a de memória, influencia-se e dirigi-se de acordo com as interações deste com outros 

indivíduos e instituições. Assim, o sujeito não é apenas um, mas possui diversas gradações que 

se  modificam de  acordo  com  o  tipo  de  relação  que  estabelece  com seu  entorno  –  suas 

memórias também terão a mesma mobilidade. É justamente o entorno habitado pelo sujeito 

que se altera a partir da globalização – a cidade contemporânea torna-se fraturada e transitiva. 

Por conseqüência,  o sujeito antes unificado está se tornando cada vez mais fragmentado e 

temporário, já que as bases sobre as quais ele constrói sua identidade não são mais previsíveis, 

mas, ao contrário, variáveis. 

Na edificação do lugar contemporâneo, há uma estreita relação entre a memória e o 

sentimento  de  identidade.  Nessa  construção  da  identidade,  há  a  unidade  física,  ou seja,  o 

sentimento  de  ter  fronteiras  físicas,  no  caso  do  corpo  da  pessoa,  ou  fronteiras  de 

pertencimento ao grupo, no caso de um coletivo;  há a continuidade dentro do tempo, no 

sentido físico da palavra, mas também no sentido ético e psicológico (POLLAK, 1992) Desse 

modo, a memória é um elemento constituinte do sentimento de identidade, tanto individual 

Alecsandra Matias de Oliveira – revistatravessias@gmail.com



20

como coletiva, na medida em que também é fator relevante do sentimento de continuidade e 

de coerência de uma pessoa ou de um grupo em sua reconstrução de si.

 “O estabelecimento da identidade é um processo cultural e simbólico realizado a partir 

de  diversos  enraizamentos”.  Esses  enraizamentos  se  estabelecem  a  partir  do  contexto  de 

tempo e de espaço, nos quais o indivíduo procura os elementos constituintes de sua identidade 

mutável. Os membros de um grupo particular como aqueles ligados por gênero, faixa etária, 

estrato social, etnias, religião, possuem uma extensa rede de articulações tanto na linguagem 

como nas crenças partilhadas  de uma localidade.  Dentro das linguagens possíveis,  as  artes 

visuais apresentam-se como campo aberto para o surgimento de diversos discursos, porque são 

capazes de espelhar as diferenças ocultas sob muitas outras – até mesmo em indivíduos com 

ancestralidade e história em comum. Com essas condicionantes, os indivíduos deslocam-se tão 

aceleradamente  por  espaços  reais  e  virtuais  que  parecem  estar  sempre  no  mesmo  lugar, 

sentindo o vazio de não chegar a lugar algum (HALL, 2005).

A globalização estabelece uma identidade homogênea do grupo privilegiado que têm 

acesso  ao  processo,  uma  vez  que  as  possibilidades  tecnológicas  oferecem  mensagens 

instantâneas e internacionalizadas. O volume dessas mensagens homogeneizadas é avassalador 

o  que  provoca  no  indivíduo  uma  sensação  de  estranhamento,  de  distanciamento  e  de 

passividade.  Na  maioria  das  vezes,  são  mensagens  sem  mensageiros  ou  destinatários  que 

deixam no indivíduo a sensação de perplexidade. É a criação de um mundo desabitado, no qual 

a última morada já está em vias de rompimento: o corpo (VILACA, 1999). Considerado a 

referência estável da modernidade, o corpo é apresentado como o lugar do ser, da razão e da 

consciência. Hoje, o corpo cede espaço à relativização da presença cyber corporal. 

Afinal, na contemporaneidade, o indivíduo está em algum lugar ou em lugar nenhum? 

A arte pode resgatar a sensação de lugar perdido (o sentimento de “em casa”)? Pode construir 

um lugar passível de relações identitárias e históricas? Existem espaços criados pela literatura, a 

exemplo de obras de Proust. Existe nas artes visuais a criação de espaços plásticos e afetivos 

que contam e compartilham as memórias?

Alecsandra Matias de Oliveira – revistatravessias@gmail.com



21

Em  São  Paulo,  os  sentimentos  de  desraizamento  e  de  pertencimento  são 

complementares.  A  cidade,  considerada  a  maior  da  América  Latina,  é  um  conglomerado 

arquitetônico  mesclado  por  pessoas  vindas  de  diversos  locais  do  Brasil  e  do  mundo.  O 

sentimento de “em casa” e de “homeless” apresentam-se fortemente nesse ambiente urbano. 

Embora, São Paulo proponha espaços (presenciais e virtuais) globalizados cotidianamente, sua 

população está longe de traços identitários homogeneizados. A vocação cosmopolita da cidade 

advém do movimento de industrialização pós-1920. De lá para cá, a cidade mostra-se cada vez 

mais global. Simultaneamente, as “etnias” (BRETON, 1990) presentes na malha urbana têm, 

crescentemente, a preocupação de marcarem suas memórias em lugares específicos da cidade, 

erigindo  (ou  às  vezes,  destruindo)  monumentos  que  evocam  suas  identidades.  Essas 

intervenções  são  responsáveis  pela  construção  de  um  lugar,  no  qual  os  indivíduos, 

concomitantemente, resgatam o registro de suas memórias (o sentimento de “em casa”) e o 

apagamento delas (a sensação de “homeless” – “sem casa”).

São Paulo, então, pode ser vista como um campo, onde as questões sobre os espaços, a 

arte e a memória estão jogadas. Recentes políticas públicas, revitalização de lugares e formas 

estabelecidas  de  arte  pública  lutam  para  a  manutenção  e  renovação  da  memória  coletiva 

urbana. O acelerado processo de integração global das cidades tem alterado radicalmente as 

condições e os princípios das intervenções – é importante ressaltar que esse é um movimento 

mundial (BRISSAC, 2007). 

Grandes  projetos  de  desenvolvimento  e  de  criação  de  instituições  culturais 

transnacionais  estão  ocasionando  profundas  reestruturações  nas  cidades,  em  escala  global. 

Exigem novo repertório técnico e institucional; novas estratégias para a ação no espaço urbano 

e,  uma readequação dos espaços voltados  à conservação da memória.  Entre as  estratégias, 

emerge  a  tendência  à  implantação  de  megamuseus  e  exposições  temáticas  de  itinerância 

internacional,  que subordinam produção e percepção estética à  lógica  espacial  cercada por 

imensos ambientes artificiais e cenografados. Esse tipo de monumentalidade disponibiliza a 

cidade e a arte ao espetáculo que, por vezes, não traz contribuições significativas para a maioria 

Alecsandra Matias de Oliveira – revistatravessias@gmail.com



22

dos  habitantes  –  alguns  autores  alertam  que  o  fator  exclusão  pode  pesar  muito  nessas 

propostas grandiosas. 

Para Nelson Brissac, um dos organizadores do evento Arte/Cidade, a ação artística no 

ambiente  urbano  contemporâneo,  portanto,  necessita  ser  pautada  mais  por  proposta  de 

atuação fluída e discursiva do que fixa e dirigida. Deve ser moldada, num grau decisivo, pelas 

circunstâncias e condições de cada lugar específico (BRISSAC, 2007). Envolvido na edificação 

de  lugares,  o  artista  não é  um “criador  de  sociedades”  e  tampouco tornar-se  um espelho 

passivo da realidade. O artista procura alterar a paisagem em volta, em alguns casos recupera 

espaços  degradados  e  incentiva  o  debate  sobre  os  problemas  e  questões  sociais.  Como 

membro da comunidade não se afasta das implicações relativas ao ambiente em que vive e, 

tampouco, evita as “responsabilidades éticas e políticas de sua inserção no espaço” (BRISSAC, 

2007).

CONSIDERAÇÕES FINAIS

Diante da idéia de monumento e aliando-se à idéia de arte pública (BORBA, 2004), 

essa  concepção  artística  é  capaz  de  transformar  a  consciência  pública  em  relação  aos 

movimentos de alteração dos espaços das cidades e semear um aspecto caro às ações estéticas 

interessadas  em  discutir  o  ambiente  urbano:  a  dimensão  de  uma  prática  conectada  aos 

processos de constituição de lugares. Nesse contexto, a sensação de “não-lugar”, os espaços a-

históricos  e  a  perda  do  valor  da  memória  que  são  fatores  componentes  do  discurso 

globalizante são combatidos por pessoas (artistas e fruidores) que se utilizam a arte pública 

para a construção de uma paisagem urbana plena de significações.

Vale lembrar, ainda, as concepções de Milton Santos sobre a paisagem e o urbanismo: 

“A paisagem existe  através  de  um conjunto  de  ‘formas-objeto’  criadas  (...)  em momentos 

históricos  diferentes,  porém coexistindo  no  momento  atual”.  Essas  formas  não  têm vida 

própria, não se explicam sozinhas. Somente “(...) no espaço, as formas de que se compõe a 

Alecsandra Matias de Oliveira – revistatravessias@gmail.com



23

paisagem preenchem, no momento atual,  uma função atual,  como resposta às necessidades 

atuais da sociedade” (SANTOS, 1999). 

O autor afirma, então, que a atuação da sociedade “anima” a paisagem, conferindo-lhe 

novas funções, dando-lhe conteúdo. A sociedade, ainda, altera a organização espacial para criar 

novas situações de equilíbrio e movimento. Isto é, formula uma “inserção” na paisagem que 

acaba por originar o espaço – a síntese “(...) sempre provisório, entre o conteúdo social e as 

formas espaciais” (SANTOS, 1999). A partir desses parâmetros, o artista, como a figura de 

Jano (observando, simultaneamente, o passado e o futuro) pode interagir como um negociador 

entre  as  diversas  memórias  existentes  na  malha  urbana;  negociando  com  as  identidades 

forjadas e, principalmente, atuando na construção de um lugar de memórias.

 A intervenção do artista  em espaços públicos,  retomando a noção de Pierre Nora, 

sobre os lugares da memória é de fundamental relevância porque nesse contexto, o artista é o 

responsável por sensibilizar a população a atribuir memórias ou não a um determinado lugar. 

Algumas vezes, a missão de atribuição de memórias é, firmemente, abalada, configurando-se 

em casos tais como Tilted Arc (1981) de Richard Serra, em Nova York ou ainda a Pirâmide do 

arquiteto chinês  I.M.  Pei  (1989)  na  área  externa do Louvre –  obras que não tiverem,  em 

primeiro momento, receptividade pública positiva. Para o pleno êxito do engajamento da arte 

em espaços urbanos, o artista deve compreender que a cidade é um imenso palimpsesto, onde 

a evocação de imagens memoráveis serve-se dos momentos atuais e instaura uma nova forma 

de  se  relacionar  com  a  obra,  que,  por  sua  vez,  ganha  sentido  a  partir  das  interferências 

contemporâneas – é uma constante e perene transformação de significados.

A idéia  de  cidade  (coloque-se,  nesse  contexto,  também as  concepções  de  nação  e 

comunidade) não é tão somente uma identidade política ou social, mas um sistema simbólico 

de produção de sentidos, de representação cultural e de discurso (CANTON, 2008). A cidade 

surge, então, como produto da sobreposição de épocas, dos extratos temporais da memória. 

Difícil  é  a  missão  de  recolher  esses  extratos  e  criar  condições  para  sua  adequação 

contemporânea. 

Alecsandra Matias de Oliveira – revistatravessias@gmail.com



24

Não são de manifestação imediata a lógica histórica e o controle de memória que se 

refletem na realidade urbana – o mais evidente é a desordem dos eventos herdados. Contudo, a 

cidade é o lugar da formação de um pensamento visual que permite encará-la no seu sentido 

museológico – a cidade-museu, segundo Katia Canton, torna-se depositária de poéticas visuais 

que evocam sentimentos de identificação e reconhecimento. O fazer artístico contemporâneo 

reafirma essa concepção de cidade-museu, porque em meio a diversas possibilidades de uso de 

materiais, espaços e tempos, não se separa a rua e o museu (CANTON, 2008).

A discussão sobre a construção de lugares de memória em São Paulo tem continuidade 

quando  se  voltam  às  atenções  para  as  “etnias”  que  mapeiam  os  espaços  da  metrópole 

paulistana.  Os  monumentos  imersos  na  malha  urbana  servem  como  instrumentos  de 

rememoração,  porém,  agregam  os  valores  de  construção  do  espaço  a  partir  dos  traços 

identitários da sociedade na qual estão inseridos. São Paulo, cidade de etnias múltiplas, possui 

memórias  fundantes  que  são  registradas  nas  ruas,  alamedas,  avenidas  e  praças  da  cidade 

(logradouros públicos da cidade). 

Dessas memórias, registram-se fatos históricos que constituem, acima de tudo, marcos 

espaciais presentes na cidade: a herança indígena, o legado dos bandeirantes, a independência, a 

industrialização, o movimento de imigração e, mais tarde, o de migração. A arte registra cada 

um desses acontecimentos históricos e imprime nos espaços urbanos, em diferentes níveis de 

historicidade, a batalha pela construção de um lugar e por uma identidade plural. 

REFERÊNCIAS BIBLIOGRÁFICAS

ARGAN, Giulio Carlo.  História da Arte como História da Cidade. São Paulo:  Martins 
Fontes, 1995.

AUGÉ, Marc. Las Formas Del Olvido. Barcelona: Gedisa Editorial, 1998.

AUGÉ,  Marc.  Não-Lugares  –  Introdução  a  uma  Antropologia  da 
Supermodernidade.Campinas: Papirus, 1994 (Coleção Travessia do Século)

Alecsandra Matias de Oliveira – revistatravessias@gmail.com



25

BORBA,  Antonio  Máximo.  Arte  Pública:  painéis  cerâmicos  no  metrô  de  São  Paulo.  
Dissertação (Mestrado), Universidade de São Paulo, 2004.

BOSI,  Eclea.  Memória  e  Sociedade:  Lembranças  de  Velhos. São  Paulo:  TA 
Queiroz/EDUSP, 1987.

BRESCIANI, Stella e NAXARA, Márcia (orgs.). Memória e (Res) Sentimento: Indagações 
sobre uma Questão Sensível. Campinas: Editora da UNICAMP, 2004.

DECCA, Edgar S.  de. & VESENTINI, Carlos Alberto.  “A revolução do vencedor”.  In: 
Ciência e Cultura. São Paulo: 1977, nº 29, p.p. 25-35.

FISHER, Ernst. A Necessidade da Arte. Rio de Janeiro: Zahar Editora, 1959.

HALBWACHS, Maurice. A Memória Coletiva. São Paulo: Vértice, 1990.

HALL, S. A Identidade Cultural na Pós-Modernidade. Rio de Janeiro: DP&A, 2000.

HUYSSEN, Andréas. Seduzidos pela Memória: Arquitetura, Monumentos, Mídia. Rio de 
Janeiro: Aeroplano, 2000.

LE GOFF, Jacques. História e Memória. São Paulo: Editora da Unicamp, 2003.

LÉVY,  Pierre.  As  Tecnologias  da  Inteligência:  o  futuro  do  pensamento  na  era  da 
informática. Rio de Janeiro: Editora 34, 1993.

LOGOS Comunicação & Universidade. Comunicação e Memória. Rio de Janeiro: Faculdade 
de Comunicação Social UERJ, ano. 4, no. 7, 2o. Semestre de 1997.

LYOTARD, J. F. O Pós-Moderno. Rio de Janeiro: José Olympio, 1986. 

MAUAD, Ana. M. “História, Iconografia e Memória”. In: SIMSON, Olga R. de M. Von 
(org.). Os Desafios Contemporâneos da História Oral. Campinas: UNICAMP/CMU, 1997.

MENESES, Ulpiano T. Bezerra. “A história, cativa da memória?: para um mapeamento 
da memória no campo das Ciências Sociais”.  Revista do Instituto de Estudos Brasileiros (IEB), 
São Paulo, 1992, nº 34, p.p. 09-34.

MENESES, Ulpiano T. Bezerra.  O Eterno Presente. São Paulo: Serviço de Documentação 
da USP, 1967.

MENESES, Ulpiano T. Bezerra.  São Paulo na Virada do Século: As Imagens da Razão 
Urbana, A Cidade nos Álbuns Fotográficos de 1887-1919. São Paulo: USP, 1995.

NIETZSCHE,  Friedrich  Willheim.  Genealogia  da  Moral:  Uma  Polêmica. São  Paulo: 
Companhia das Letras, 1998.

NORA, Pierre. “Entre Memória e História: a Problemática dos Lugares”, Projeto História, 
n. 10, dez. 1993, p. 7-28.

PIRES, Francisco Murari.  “Tucídides: A Retórica do Método, a Figura de Autoridade e 
os Desvios da Memória”.  In:  BRESCIANI, Stella  e NAXARA, Márcia (orgs.).  Memória e  

Alecsandra Matias de Oliveira – revistatravessias@gmail.com



26

(Res) Sentimento:  Indagações sobre uma Questão Sensível. Campinas: Editora da Unicamp, 2004, p. 
104-110.

POLLAK, Michael. “Memória e Identidade Social”. Estudos Históricos, Rio de Janeiro, vol. 5, 
n. 10, 1992, p. 200-212.

PRIGOGINE, Ilya.  “Carta às Futuras Gerações”.  Caderno Mais!  Folha de S. Paulo, 30 de 
janeiro de 2000.

REGIS, Fátima. “Memória e Esquecimento na Grécia Antiga: Da Complementaridade à 
Contradição”. Logos  Comunicação  e  Universidade.  (Comunicação  e  Memória). Rio  de  Janeiro: 
Faculdade de Comunicação Social UERJ, ano 4, nº 7, 2º semestre, 1997, pp. 20-24.

SIQUEIRA,  Denise  da  Costa  Oliveira,  “Comunicação  e  Memória:  das  narrativas  às 
Novas Tecnologias”. Logos Comunicação e Universidade. (Comunicação e Memória). Rio de Janeiro: 
Faculdade de Comunicação Social UERJ, ano 4, nº 7, 2º semestre, 1997.

TIRAPELI, Percival.  São Paulo: Artes e Etnias. São Paulo: Editora da UNESP/Imprensa 
Oficial, 2007.

TOMAZ, C. Memória e Emoções. Ciência Hoje, nº 83, agosto de 1992.

VALÉRY, Paul.  Variedades. Tradução:  Maiza Martins de Oliveira,  Iluminuras,  São Paulo, 
1999.

Sites

IZQUIERDO,  Ivan.  “Uma  questão  de  memória”.  Cérebro  e  Aprendizagem.  www. 
Serprofessoruniversitario.pro.br (Acesso em 15 abril de 2007).

GAGNEBIN,  Jeanne  Marie.  “Memória,  História,  Testemunho”.  ComCiência. 
www.comciencia.br. (Acesso em 25 de abril de 2007).

NASCIMENTO, Roberta Andrade do. “Charles Baudelaire e a Arte da Memória”.  Estudos  
Neolatinos. www.scielo.br (Acesso em 09 de janeiro de 2007).

SANTANA, Leila Navarro de. “Memória: Construção Sangrenta”. Morpheus (revista eletrônica 
em Ciências Humanas – Conhecimento e Sociedade). www.unirio.br (Acesso em 20 de abril de 
2007).

Alecsandra Matias de Oliveira – revistatravessias@gmail.com

http://www.unirio.br/
http://www.scielo.br/
http://www.comciencia.br/

