

Antrópica revista de ciencias sociales y humanidades

ISSN: 2448-5241

gabrielotti@correo.uady.mx

Universidad Autónoma de Yucatán México

Fernández Rodríguez, Anastacio Gustavo; Higuera Bonfil, Antonio El papel de los enteógenos como imaginario social en la mazateca: Huautla de Jiménez, Oaxaca

Antrópica revista de ciencias sociales y humanidades, vol. 8, núm. 15, enero-junio, 2022, pp. 161-174

Universidad Autónoma de Yucatán

Disponible en: https://www.redalyc.org/articulo.oa?id=723878079008

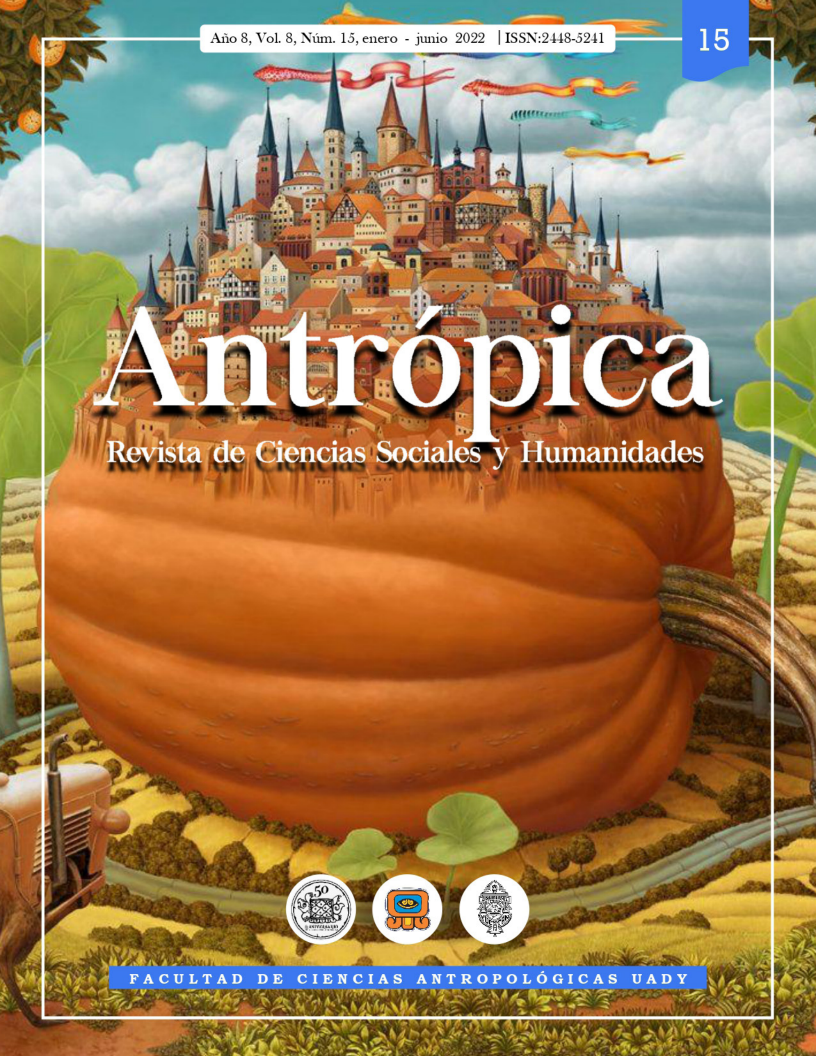


Número completo

Más información del artículo

Página de la revista en redalyc.org







# El papel de los enteógenos como imaginario social en la mazateca: Huautla de Jiménez, Oaxaca

The Role of Entheogens as a Social Imaginary in Mazateca: Huautla de Jiménez, Oaxaca

Anastacio Gustavo Fernández Rodríguez Universidad de Quintana Roo (México)

Antonio Higuera Bonfil Universidad de Quintana Roo (México)

https://orcid.org/0000-0002-4212-1404 gfernandez@uqroo.edu.mx https://orcid.org/0000-0002-6258-9346 anthigue@uqroo.edu.mx

Recibido: 19 de febrero de 2021 Aprobado: 1 de diciembre de 2021

## Resumen

El presente ensayo fotográfico describe la cosmovisión acerca del enteógeno *teonaná-catl* en náhuatl, *ndxisti-santo* en mazateco o también conocido como hongo sagrado (*Psyilocybe aztecorum*) como imaginario social, el cual simboliza la otredad que existe entre dos espacios ontológicos, uno referente al mundo que habitamos y otro desde el mundo santo.

Palabras clave: hongos sagrados, símbolos, enteógenos, imaginarios sociales

#### **Abstract**

This photo essay describes the cosmovision about the *teonanácatl* entheogen in Nahuatl, *ndxisti-santo* in Mazateca or also known as sacred fungus (*Psyilocybe aztecorum*) as a social imaginary, which symbolizes the otherness that exists between two ontological spaces, one concerning the world we inhabit and one from the holy world.

**Keywords:** sacred fungus, symbols, entheogens, social imaginaries.

## Introducción

El neologismo de enteógeno que emana de las raíces griegas "en theos genos" da por significado "generar lo divino" (Glockner, 2008) y su uso en México se remonta a más de tres mil años, referente a plantas psicoactivas que eran consumidas con el fin de adquirir conocimiento ancestral, herbolario, de sanación, y otros saberes agrícolas. Su uso data de la época precolombina en Mesoamérica y, dentro de su misticismo se relata el objetivo de llegar a Estados Alterados de Conciencia (EAC) para establecer un diálogo con sus divinidades, es decir, una práctica en la cosmogonía ancestral que es dirigida por un curandero, sacerdote, chamanes distinguidos de las culturas indígenas, personas de conocimiento o también conocidos como "Chjota chijne" en mazateco (Rodríguez, 2017).

En el caso de los hongos sagrados o teonanácatl en la lengua náhuatl, Guzmán (2016) refiere su origen siberiano en el periodo Paleolítico. Sin embargo, la atención y divulgación científica se remonta a 1950 con los primeros estudios de los trabajos de campo en México de Reko y Schultes en 1938-39 en Huautla de Jiménez, Oaxaca. Este pueblo mágico se encuentra en la parte alta de la Sierra Mazateca, con una población de 30,004 habitantes. Una región caracterizada por curanderos, hechiceros y sabios en la medicina ancestral a través de la ingesta del hongo o conocido entre los mazatecos por santitos. Esta última definición de los "santitos" se asocia al sincretismo religioso que guarda la representación simbólica durante las veladas mazatecas en la ingesta del hongo sagrado, en la cual Jorge Pineda, hijo mayor de Julieta Casimiro, una de las trece abuelas indígenas del mundo así denominadas por la Organización de las Naciones Unidas (ONU) como el Consejo de Paz, relata la asociación de estas imágenes religiosas durante las veladas mazatecas.

Jorge: todo es católico, porque en el sentido que nosotros como curanderos configuramos, o hacemos la situación de quitarle la mala idea que traiga el amigo, por ejemplo, si es protestante o si pertenece a una secta, pues nosotros antes nos damos cuenta y no es necesario que nos diga. En el ritual nosotros nos damos cuenta de que ya conoce a sus santitos, vemos que empieza a sufrir, porque está en una fase donde está viendo la realidad y está viendo una cosa oscura, entonces es ahí donde él tiene un choque y nosotros nos damos cuenta, entonces para eso él tiene que decir, bueno pues soy así. Más, sin embargo, si se mantiene en su caballo, pues bueno está bien y sigue, esto no quiere decir que este es un chingón ¿no? A lo mejor vas a topar pared ahorita y te va a costar un pedo salirte de ahí. Finalmente tú te vas a dar cuenta pues este es en el que creo, tu no me vas a decir en que creer ni en todos los santos, tú me vas a decir, pues mira tengo el enfoque en este, y a lo mejor no me da tiempo de felicitar a María, a la Magdalena, a San Miguel, San Martín, ósea en todas partes no me va a dar tiempo, entonces papá Dios, perdóname y también a la madre tierra yo les pido



una disculpa y pues yo me voy con este papa Dios. Claro, yo los invoco a todos, porque si los necesito ¿no? Las imágenes funcionan para que escojas con quien, y te definas y tu sientas la seguridad de tener el poder de ellos, el poder alguien porque tú tienes que sentir el poder de ellos al momento de estar con los santitos" (Jorge Pineda, 66 años, Trabajo de campo en octubre 2019).

Los trabajos del padre de la etnobotánica, Richard Evans Schultes y de Jean Basset Johnson en 1940 sobre plantas psicoactivas y años posteriores la investigación del etnomicólogo Gordon Wasson en 1955 junto a esposa Valentina Paulovna y su hija Masha con los santitos bajo el cuidado de la curandera mazateca María Sabina (Glockner, 2006; Piña, 2017) resultó un parteaguas y banderazo inicial en busca de los santitos para un movimiento contracultural en los años sesenta que ya causaba revuelo en la historia de México ya que, esta oleada de personas en los años sesenta y setenta en Huautla, desató un caos en la mazateca incluso donde el ejército cerró la vía de acceso por órdenes presidenciales, pero más tardo la armada en llevárselos que a su regreso en busca de este enteógeno. Ante ello, Alejandrina Pedro argumenta que este hervidero de hippies venía en busca de la sacerdotisa ya que, habían encontrado este símbolo de espiritualidad sin necesidad de desplazarse hasta oriente, sin embargo, "las gentes de Huautla al principio aceptaron y veían sin importancia la presencia de los extraños, pero al observar que hacían uso irrespetuoso de las prácticas sagradas, se molestaron" (parr. 5). En ese entonces, María Sabina conocida como mujer águila, marcó un referente para la región mazateca debido a que refería a los hongos sagrados como *Ndixti-santo* que en mazateco quiere decir, niños santos.

El relato de Eckart Boege en su experiencia con los santitos narra que deben tomarse de noche, asociando la calma y serenidad del descanso en donde "no debe haber perro alguno, ni interrupción. Las distracciones provocan imágenes indeseables dentro del viaje. Pero hacer el viaje de noche también tiene otro sentido: el de estar en lo oscuro y convertir la noche en día y así, ver todo" (Boege, 1984: 271).

La fotografía presentada expone la cosmogonía de Huautla de Jiménez en torno a su planta sagrada, el espacio destinado y construido para las veladas mazatecas junto a todo este imaginario social definido como "un conjunto de valores, instituciones, leyes, símbolos y mitos comunes a un grupo social más o menos concreto y, en parte, a su correspondiente sociedad" (Imaginario colectivo 2010: 433) que bajo un enfoque cultural y simbólico son materializados como "cosas u objetos diversos, puertas, cruces, mesas, soles, animales, árboles y plantas, que adquieren una suerte de valor agregado" (Baeza 2015: 177).



### Referencias

- BAEZA, MANUEL. (2015). *Hacer mundo. Significaciones imaginario-sociales para construir sociedad.* Santiago de Chile: RIL editores.
- BOEGE, ECKART. (1984). *Nosotros los Ha Shuta Enima trabajamos en el monte*. Tesis doctoral. Facultad de filosofía y letras, Universidad de Zurich.
- GLOCKNER, JULIO. (2006). "Drogas y enteógenos. Reflexiones en torno a un problema cultural". En: Julio Glockner (ed). *La realidad alterada: drogas enteógenos y cultura*. (pp 11-37). México D.F.: Random House Mondadori.
- GLOCKNER, JULIO. (2008). "El consumo ritual de enteógenos en México". Ciencia y cultura. *Elementos*, Vol. 15, Núm. 69, pp. 3-9.
- GUZMÁN, GASTÓN. (2016). "Las relaciones de los hongos sagrados con el hombre a través del tiempo". *Anales de Antropología*, Núm. 50, pp. 134-147. http://dx.doi.org/10.1016/j.antro.2015.10.005
- IMAGINARIO COLECTIVO. (2010). "Imaginarios: teorías". *Elsevier*, Vol. 24, *Núm.* 5, pp. 433. <a href="https://doi.org/10.1016/j.gaceta.2010.06.005">https://doi.org/10.1016/j.gaceta.2010.06.005</a>
- PEDRO, ALEJANDRINA. (2002). Los años 60 y 70s. La mágica Huautla y los hippies que nos invadieron. *La faena. Herencia cultural de los Mazatecos*. No. 22.
- PIÑA, SARAI. (2017). "En búsqueda del Ndi Xijto: chamanismo y neochamanismo en la Sierra Mazateca, Oaxaca". Texto presentado en el V Congreso. De la Asociación Latinoamericana de Antropología XVI Congreso de antropología, 6-9 junio de 2017, Colombia, Bogotá.
- RODRÍGUEZ, CITLALI. (2017). *Mazatecos, niños santos y güeros en Huautla de Jiménez, Oaxaca*. México: Colección Posgrado UNAM.

Entrevista con Jorge Pineda, Barrio de la Cruz, Huautla, 2019.

Fotografía: Anastacio Gustavo Fernández Rodríguez





Figura 1. Sacerdotisa Maria Sabina (Huautla, 2018)



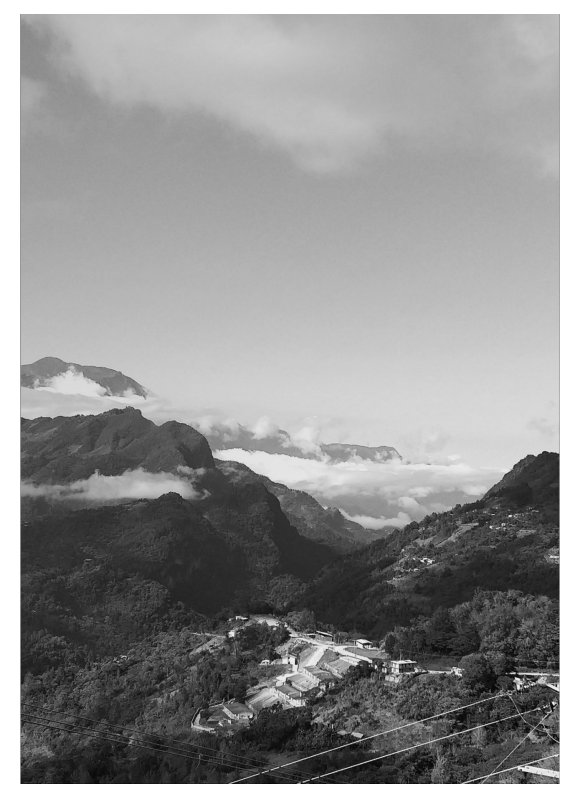


Figura 2. Nindo Tokoso (Huautla, 2018)





Figura 3. Espacio para las veladas mazatecas (Huautla, 2018)





Figura 4. Santitos (Huautla, 2020)





Figura 5. Sui K'en concentración de grupos de huehuentones en el Palacio Municipal (Huautla, 2019)





Figura 6. Semilla de la Virgen (Huautla, 2019)





Figura 7. Ofrenda a una de las trece abuelas del mundo Julieta Casimiro (Huautla, 2019)



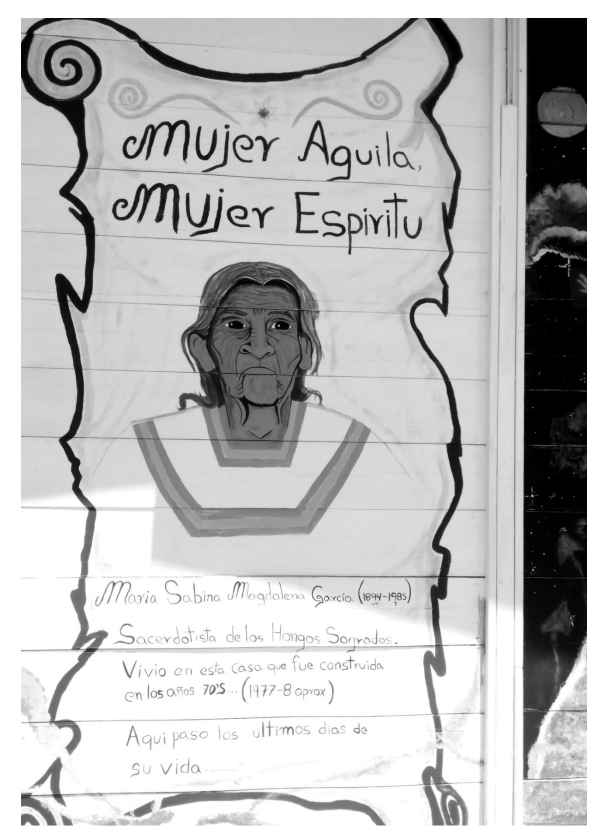


Figura 8. Museo de María Sabina (Huautla, 2019)





Figura 9. Callejones de Huautla (Huautla, 2019)





Figura 10. Vista desde el Palacio Municipal de Huautla de Jiménez (Huautla, 2019)

