¥y ¥ ¥y

Cedille. Revista de Estudios Franceses

édifie E-ISSN: 1699-4949

W revista.cedille@gmail.com
Asociacion de Francesistas de la
Universidad Espafiola
Espafia

Ruiz Quemoun, Fernande
Les voix du silence des rescapés de la Shoah: un retour a la vie?
Cedille. Revista de Estudios Franceses, nim. 5, 2015, pp. 159-186
Asociacion de Francesistas de la Universidad Espafiola
Tenerife, Espaia

Disponible en: http://www.redalyc.org/articulo.oa?id=80842536008

Comment citer € &\ A /‘“ J

Numero complet Systeme d'Information Scientifique

Réseau de revues scientifiques de I'Amérique latine, les Caraibes, I'Espagne et le Portugal
Site Web du journal dans redalyc.org Projet académique sans but lucratif, développé sous l'initiative pour I'accés ouverte

Plus d'informations de cet article


http://www.redalyc.org/revista.oa?id=808
http://www.redalyc.org/revista.oa?id=808
http://www.redalyc.org/articulo.oa?id=80842536008
http://www.redalyc.org/comocitar.oa?id=80842536008
http://www.redalyc.org/fasciculo.oa?id=808&numero=42536
http://www.redalyc.org/articulo.oa?id=80842536008
http://www.redalyc.org/revista.oa?id=808
http://www.redalyc.org

édille

revista de estudios franceses

ISSN: 1699-4949

Monografias 5 (2015)

Les voix du silence des rescapés de la Shoah :
un retour a la vie ?

Fernande Ruiz Quemoun

Universidad de Alicante

Fernande.ruiz@ua.es

Resumen

Este articulo propone el andlisis de
tres comics de autoficcién centrados en
los distintos silencios de los deportados
durante y después de la Shoah cuyos
protagonistas, ninos judios, sobrevivie-
ron escondidos en silencio gracias a la
solidaridad de Justos de las Naciones.
Mediante el analisis de estas tres obras,
L'enfant cachée de Lizano, Dauvillier y
Salsedo, Deuxiéme génération de Kich-
ka 'y L'agnean qui ne voulait pas étre un
mouton de Jean y Zad, la voz de tres
supervivientes conseguird romper un
silencio de mds de sesenta anos. Nos
centraremos en el silencio de Dios, en
el silencio del rescatado que prefiere
callar, del que le niegan el derecho de
decir, del que ha desaparecido en ceni-
zas... Haremos hincapié en la literatu-
ra memorial de autores de ensayos tales
como Wieviorka, Levinas o Friede-
mann, entre otros.

Palabras clave: Shoah. Silencios. Cé-
mics. Rescatados. Solidaridad.

Abstract

This paper shows the analysis of
three autofiction comic books focussed
on different silences of deported during
and after the Shoah. The heros are Jew-
ish children who survived hiding in
silence thanks to the solidarity of the
Righteous among the Nations. The
analysis of these three comics, L enfant
cachée (Lizano, Dauvillier & Salsedo),
Deuxiéme  génération  (Kichka) and
Lagneau qui ne voulait pas étre un mou-
ton (Jean & Zad), shows the voice of
three survivors who managed to break
their silence of more than sixty years.
We will focus on the God silence, the
silence of the rescued who prefers to say
nothing, which right to say was denied,
who has disappeared in ashes... We will
emphasize the memorial literature of
trials authors Wieviorka, Levinas and
Friedemann, among others.

Key words: Shoah. Silences. Comics. Sur-
vivors. Solidarity.



Monaografias de Cédille 5 (2015), 159-186 Fernande Ruiz Quemoun

« Alors, que vaut-il mieux, le silence ou la parole ?
Franchement, je suis incapable de le dire ».
Michel Kichka, Deuxiéme génération (2012)

0. Introduction
Aujourd’hui la Shoah est un sujet trés investi par la recherche histo-
rique, littéraire, psychologique et sociologique. Fort de ce constat, nous nous
intéressons aux bandes dessinées qui relatent les expériences de leurs protago-
nistes et nourrissent I'autofiction des albums. L’autofiction, ce néologisme re-
vient & Serge Doubrovsky qui, sur la quatritme de couverture de son Fils'
(1977), sa premiére ceuvre d’autofiction dans laquelle il est a la fois narrateur et
personnage principal, formule un résumé dans une sorte d’analyse :
Autobiographie ? Non, c'est un privilege réservé aux im-
portants de ce monde, au soir de leur vie, et dans un
beau style. Fiction, d'événements et de faits strictement
réels ; si I'on veut autofiction, d'avoir confié le langage
d'une aventure a l'aventure du langage, hors sagesse et
hors syntaxe du roman traditionnel ou nouveau (Dou-

brovsky, 1982: sp).

Selon Colonna (1989: 17), « A la différence de autobiographie, I'auto-
fiction est une forme littéraire spécifique qui serait le refuge des vies ordi-
naires ».

Comment expliquer que le terme qui avait un contenu déterminé chez
Doubrovsky ait pu voir son sens glisser ? :

Le terme autofiction présentait I'avantage d'étre parlant,
de bien signifier la démarche consistant a faire de soi une
fiction ou d’écrire sa propre fiction, la fiction de soi. A
quoi se conjugue le fait que le terme autofiction n'a de
sens précis que dans les autocommentaires de Dou-

brovsky qui ont été ignorés la plupart du temps (Colon-
na, 1989: 23).

Pour que l'on puisse parler d'autofiction, il faut que l'auteur mette en
jeu son identité avec l'un de ses personnages. Par nécessité intérieure, 'écrivain
se dissimule derriere son personnage et pour que cette attitude narrative soit
conduite jusqu'a son terme et il est nécessaire que I'écrivain laisse entendre que
son texte est une confession. Pour Serge Doubrovsky (1982: 96) :

' En 2014, le manuscrit est réédité dans sa version initiale, chez Grasset, sous le titre Le
Monstre.

http://cedille.webs.ull.es/M5/08ruiz.pdf 160



Monaografias de Cédille 5 (2015), 159-186 Fernande Ruiz Quemoun

L’autofiction, c'est la fiction que j'ai décidée, en tant
qu’écrivain, de me donner 3 moi-méme et par moi-
méme ; en y incorporant, au sens plein du terme, l'expé-
rience de l'analyse, non point seulement dans la théma-
tique, mais dans la production du texte.

Cet article s’interrogera sur la fonction du silence, récurrent chez les
rescapés de la Shoah. Sur ce, notre recherche reléve du domaine du silence des
enfants rescapés de la Shoah qui, devenus adultes, s’adonnent au témoignage.
Cette littérature mémorielle bien que subjective se fonde sur une transmission
de témoignage et devient un combat contre I'oubli dans 'espace public en tant
que littérature de témoignage. Annette Wieviorka (2013: 42) affirme que :

Le témoignage se mue parfois en littérature [...]. Un
vrai livre est supposé mieux assurer la transmission. Mais
surtout dans un paysage ou la mort est omniprésente,
chemine 'idée que 'ceuvre, elle, est immortelle, qu’elle
seule peut assurer le souvenir, cest-a-dire ['éternité.
C’est dire la confiance mise dans Iécrit [...].

Au XXe siecle apparait un nouveau genre littéraire : la littérature de té-
moignage pour évoquer une violence de masse, des faits indiscutables qui laisse-
ront dans 'Histoire une tache indélébile du systéme concentrationnaire et des
génocides. Le survivant, conscient de ses limites de chroniqueur, se doit
d’accomplir une mission au nom des morts et aupres des vivants, et relate son
vécu, son expérience. Mais ce témoignage est-il vraiment un genre littéraire ?
Tout se joue autour de la fictionnalisation et I'essentiel est d’inciter 'auditeur,
le lecteur a découvrir, a repenser des atrocités vécues par des étres humains. La
réalité de ces dépositaires est relatée sobrement, avec précision, sans interdit,
sans indulgence. Ils ne cherchent pas a émouvoir le récepteur. 1l s’agit de rendre
hommage a la véracité de la narration mais la souffrance s’installe dans le récit
et le témoignage prenant, douloureux suscite I'indignation et souléve un pro-
bleme crucial : comment expliquer 'inexplicable ? Par conséquent, la fictionna-
lisation méle 'imaginaire au réel et le lecteur ne peut plus séparer la fiction de
la réalité. Autrement dit, au fil du temps, le narrateur contraint au silence pour-
rait éventuellement greffer des éléments fictifs & des éléments réels.

A quoi vient sajouter le monde de la bande dessinée qui découvre des
personnages, dans certains cas réels au sein d’un monde de fiction laissant jaillir
la parole des silencieux.

La Seconde Guerre mondiale favorisa 1'anéantissement d’une civilisa-
tion violentée dans un silence qui hurlait une indescriptible et inexplicable
cruauté. Malheureusement, seul le silence et la passivité répondaient aux cris de
détresse des victimes, furent-ils enfants ou adultes. Le silence de ceux qui igno-

http://cedille.webs.ull.es/M5/08ruiz.pdf 161



Monaografias de Cédille 5 (2015), 159-186 Fernande Ruiz Quemoun

raient le mal en détournant leur regard aux indicibles atrocités, demeurant
sourds a la souffrance.

Dans cet article, nous nous proposons d’aborder aprés plus de soixante
ans les voix du silence des enfants juifs rescapés de la Shoah dans le domaine de
la bande dessinée. Selon Joé Friedemann (2007: 106), « examiner le motif du
silence chez des auteurs qui se sont donnés pour tiche de rapporter une tragé-
die ne pouvant normalement étre décrite qu’a 'aide de mots ou d’images, tient
évidemment du paradoxe ». Hantés, privés de la parole, ces enfants-victimes de
la Shoah a qui leur a été volé le droit de témoigner du vide de leur existence,
surmonteront bien plus tard leur désarroi vécu dans le silence et, faisant acte de
parole, raconteront I'indicible. Deux notions se rapprochent dans le mutisme :
le silence et I'indicible, mais s’éloignent par rapport a leur signifié :

L’indicible correspond a ce qu’il est difficile d’exprimer,
il implique une impossibilité, un empéchement dans le
dire alors que le silence, de caractere plus dynamique,
peut constituer un choix du locuteur potentiel, une vo-
lonté se traduisant par le refus de patler, de communi-
quer, de transmettre verbalement une émotion, une
idée; ou encore par la difficulté de décrire une réalité

dont on désire refouler jusqu’au souvenir (Friedemann,
q

2007: 109).

Bien qu’inimaginables, ces souffrances individuelles ont pu voir le jour,
étre publiées dans le monde grice a la littérature du témoignage®. Cette cruauté
voit le jour dans 'ccuvre d’Elie Wiesel® et Primo Levi?, qui témoignent sur la
plus grande expérience criminelle de I'Histoire en relatant leur expérience con-
centrationnaire dans les camps nazis. Une nécessité de se libérer et de raconter
«aux autres » les événements tragiques d’une époque troublée par le destin

2 Cf Pceuvre de Patrick Modiano, Prix Nobel de littérature 2014 « pour l'art de la mémoire »,
avec lequel il a évoqué les destinées humaines les plus insaisissables et dévoilé le monde de
I'Occupation.

3 Elie Wiesel, écrivain, philosophe américain, rescapé de la Shoah, issu d’une famille juive hon-
groise, est déporté avec sa famille 3 Auschwitz-Birkeneau. Il y perdra sa mére, une de ses trois
sceurs et son pére. Outre une quinzaine de romans, le récit de sa captivité se retrouve dans La
Nuit (Night est resté sur la liste des meilleures ventes du New York Times). 1l recoit le Prix No-
bel de la paix en 1986.

* Primo Levi, né et mort & Turin, est I'un des plus célébres survivants de la Shoah. Chimiste de
formation, devint écrivain afin de montrer, transmettre et expliciter son expérience concentra-
tionnaire & Auschwitz. Sa déportation est 'événement déterminant de sa vie, devenant principal
théme de son ceuvre, mais aussi 'aune 2 laquelle il mesure les événements ultérieurs de son
existence. Il écrira son premier livre entre décembre 1946 et janvier 1947, Si cest un homme (Se
questo & un uwomo) qui est un témoignage. En 1963 il publiera La Tréve et de nombreux articles.

http://cedille.webs.ull.es/M5/08ruiz.pdf 162



Monografias de Cédille 5 (2015), 159-186 Fernande Ruiz Quemoun

d’étres humains ordinaires donne naissance a la poésie de Paul Celan’, a des
documentaires tel Shoah de Claude Lanzmann (1985), au feuilleton Holocaust
réalisé par Marvin Chomsky (1979)° et & une interminable liste de films tels
Train de vie de Radu Mihaileanu (1998)” ou La rafle de Roselyne Bosch
(2010). Au-dela de ces productions qui garantissent la mémoire sociétale, le
développement de la bande dessinée contribue a la reconnaissance de la mé-
moire de la Shoah. Retenons la sortie en 1986 du premier tome de Maus, d’Art
Spiegelman®, qui met en lumiére la Shoah et lui a valu le Prix Pulitzer en 1992.

Au fil des années le mur du silence s’effondre et la parole prend place
chez les survivants de 'Holocauste. Ce n’est qu’a partir de 1962 que la vision
des survivants a été considérée comme une source valide, il a fallu attendre
presque 30 ans pour que la société civile ait la force de les écouter, de les en-
tendre, de les croire. Dans ces conditions, les rescapés décident de témoigner,
de raconter aux plus jeunes leur vie, leurs persécutions a visée génocidaire su-
bies durant de longues années. Est-ce la volonté de partager leur point de vue
qui les encourage a parler ? Est-ce la fragilit¢ d’'un fantome éphémere appelé
temps qui s’enfuit inexorablement ? Est-ce 'amertume d’un devoir de transmis-
sion pour échapper a oubli ? La perspective du danger perpétuel a favorisé
cette occultation en privant certains survivants a parler d’'un malaise d’une vie
qui s’achevait dans le silence. S’ils avaient osé en parler, ils auraient, possible-
ment, réduit leurs angoisses et leur tourment a la seule signification des mots.
Toutefois, comment mettre des mots a cette cruelle réalité, i cette colére mélée
a la honte ? Chacun réagit en fonction de 'écoute de l'autre, persuadé qu’on ne
le croirait pas (Haudot, 2012) et qu’il y mettrait trop de sa propre émotion.

> Paul Celan est reconnu comme le plus grand poete juif. Sa poésie est une des plus difficiles
qui soit, avec en arriére plan la présence de la Shoah. Son poéme de 1947 «Fugue 4 la mort»
fera vite le tour de I'Europe. Il publia sept recueils en allemand et en francais, dont La rose de
personne en 1968.

¢ Feuilleton trés critiqué par Wiesel (1996: 161) qui le qualifia de «faux, offensant, bon marché
[...] ce film est une insulte & ceux qui ont péri et & ceux qui ont survécu», in ... Et la mer n'est
pas remplie.

7 Dans le film, les habitants d'un shret/ (village juif d'Europe de 'Est) décident d'échapper a la
Shoah en se déportant eux-mémes en train. L'organisation de cette folle entreprise est I'occa-
sion d'une satire festive qui se joue de l'angoisse.

8 Art Spiegelman est un auteur de BD et illustrateur américain, né & Stockolm. Surtout connu a
partir des années 1980 pour sa BD en deux tomes Maus. 1l traite les persécutions des Juifs,
notamment durant la Shoah, en transposant le récit autobiographique de son pere, rescapé juif
des camps nazis, dans un univers animalier, ol les nazis sont représentés par des chats et les
Juifs des souris (maus en allemand). Maus raconte la vie de Viadek Spiegelman et de son fils
Arthur qui cherche un terrain de réconciliation avec son pére, sa terrifiante histoire et
I'Histoire. Des portes d’Auschwitz aux trottoirs de New York, se déroule le récit d’'une double
survie : celle de son pére, mais aussi celle du fils qui se débat pour survivre au survivant.

http://cedille.webs.ull.es/M5/08ruiz.pdf 163



Monaografias de Cédille 5 (2015), 159-186 Fernande Ruiz Quemoun

Alors, face a cette entrave le rescapé choisit de se taire car la force du non-dit est
d’une telle intensité qu'au fil du temps, I'enfant devenu adulte perpétue son
silence. Néanmoins, pour certains survivants le réveil du mutisme, du non-dit,
de 'amnésie aura lieu cinquante, voire soixante ans plus tard.
Selon Vogel, entre oubli et remémoration, analyser le non-dit dans un

texte littéraire semble une entreprise difficile :

Le non-dit du texte littéraire sur les crimes nazis semble

refléter cette double impasse, entre parole et silence.

En dehors de la difficult¢ de dire les crimes nazis, le

non-dit est lié aussi 2 la crainte d’une « contamination »,

comme si 'horreur racontée devait déteindre sur les

autres, et notamment sur les générations suivantes (Vo-

gel, 2003: 219).

1. Corpus et méthodologie

Les albums de jeunesse engagés, moyen de transmission et outil de
mémorisation, deviennent un vecteur de recherche et de nécessaire sensibilisa-
tion. Il faut raviver la mémoire collective, les secrets du silence se dévoilent
soixante ans plus tard aux héritiers de cette barbarie. La société, responsable de
cette monstruosité a le devoir de mémoire, d’une prise de conscience et le droit
de parler de la haine de 'autre qui a fait tant de victimes et de rappeler ce qui
s'est passé. Il est nécessaire de faire parvenir au monde ce témoignage pour que
plus jamais telle atrocité ne se reproduise. En 1979, Serge Klarsfield fonde
lassociation des Fils et des filles de déportés juifs de France. Durant les années
1980, la parole du témoin prend place face a celle de lhistorien, Cest ce
qu’Annette Wieviorka appelle /ére du témoin, la France et 'Europe s’engagent
dans une opération de témoignage et les recherches sur la Shoah se poursuivent.
Le projet littéraire de la Shoah rentre dans les programmes scolaires en 1981 et
sensibilise les jeunes a travers des activités pédagogiques. La BD, se rapportant a
la Shoah, atteint une dimension testimoniale qui touche le grand public. De
plus, ce moyen de transmission de I'indicible se transforme en passeur de mé-
moire et achemine le rescapé vers la guérison, il faudra cependant attendre les
années 1990 pour que la mémoire du génocide soit graduellement transférée
aux institutions publiques et ne reste donc plus le seul fait des groupes qui en
étaient porteurs. Ce processus va de pair avec la mise en place d’une véritable
« politique de la mémoire » qui aboutit dans sa dimension « universelle » par la
voix du Président de la République Jacques Chirac en 1995.

Nous souscrivons 2 la theése d’Annette Wieviorka ce processus d’intégra-
tion de la mémoire constituée dans la réalité d’'une mémoire qui reconstruit le
passé :

Le témoignage quand il se trouve & un mouvement de

http://cedille.webs.ull.es/M5/08ruiz.pdf 164



Monaografias de Cédille 5 (2015), 159-186 Fernande Ruiz Quemoun

masse, exprime autant que 'expérience individuelle, le
ou les discours que la société tient sur les événements vé-
cus par le témoin. [...] Mais il le dit avec les mots qui
sont ceux de 'époque ou il témoigne, a partir d’'un ques-
tionnement et d’une attente implicites qui sont aussi
contemporain de son témoignage, lui assignant des fina-
litds dépendant d’enjeux politiques ou idéologiques,
contribuant ainsi a créer une ou plusieurs mémoires col-
lectives, erratiques dans leur contenu, dans leur forme,
dans leur fonction et dans leur finalité, explicite ou non,
qu’elles s’assignent (Wieviorka, 2002: 13).

Ce témoignage tenterait-il de responsabiliser le lecteur ? Pour répondre
a cette question nous avons cherché parmi nombre d’albums publiés concer-
nant ce theme. Si la bande dessinée n’a pas toujours eu une bonne réputation et
a méme été considérée un sous-genre ludique adressé qu’a la jeunesse, son suc-
ces indéniable, di a sa structure de récit visuel, occupe une place d’honneur en
litctérature. Trois albums dont le silence a été exploré dans différentes situations
aussi bien réelles que fictives ont retenu notre attention. Trois bandes dessi-
nées : L enfant cachée, de Marc Lizano, Loic Dauvillier et Greg Salsedo (2012) ;
Deuxiéme Génération. Ce que je n'ai pas dit a mon pére, de Michel Kichka
(2012) et Lagneau qui ne voulait pas étre un mouton, de Didier Jean et Zad
(2010). Toutes trois ont été analysées depuis la perspective du silence du resca-
pé, du silence de Dieu, du silence qui ignore le mal, du silence de celui qui
empéche de dire, du silence du regard et du langage.

Le premier ouvrage, réalisé en collaboration avec ’APJN? et qui com-
mémore les 70 ans de la rafle du Vel d’Hiv, est le premier album pour enfants a
évoquer le silence des rescapés, une période pendant laquelle ils se sont tus. Et
cette BD restera une référence pour la transmission de la mémoire de la Shoah,
un récit de vie. Cette autofiction se rapporte au témoignage d’une enfant ca-
chée qui raconte timidement a sa petite fille son histoire avec des mots simples
et minutieusement choisis. Depuis longue date, Dounia, ravagée de frustra-
tions, toujours plongée dans ses ténébres, évoque comme tous les soirs son en-
fance, elle regarde avec tristesse son album de photos pour garder intacts les
souvenirs de cette période ou eu lieu 'inimaginable. Aujourd’hui, Elsa, sa petite
fille n’arrive pas a s’endormir et se réfugie dans la chambre de sa grand-mére en
requéte d’affection et de cilins. Or, apercevant sa grand-maman accablée et
blottie dans son fauteuil dans le silence de la nuit, la fillette s’attribue le role de
maman et tente de rassurer Dounia en lui demandant de raconter son cauche-
mar. Pour ce, le moi invente et préte au je son aventure, un épisode de sa vie

? APIN : Anonymes, justes et persécutés durant la période nazie dans les communes de France.

http://cedille.webs.ull.es/M5/08ruiz.pdf 165



Monaografias de Cédille 5 (2015), 159-186 Fernande Ruiz Quemoun

qui ne s’est pas précisément déroulée de la sorte. L'enfant cachée va devoir tout
raconter 2 sa petite fille. Ses amis, ’école, ses voisins, son papa, sa maman... Le
port de I’étoile jaune, la rafle, les délations... et sa vie d’enfant cachée grice au
courage de Justes.

Désormais, Dounia brisera son silence, cette rupture assurera la trans-
mission de ses souvenirs. Elle se doit d’étre claire et de dire la vérité bien
qu’avec des limites car elle ne peut pas tout raconter a sa petite fille. Alors
Dounia, apparemment insouciante comme I'enfant qu’elle ne fut jamais, fait de
sa vie une fiction afin d’épargner Elsa. Elle recrée sur un ton chaleureux, triste
mais mesuré son drame pour étre entendue et comprise par sa petite fille.

Par rapport au format de I'album, sur la couverture, une fillette visi-
blement insouciante dont la téte est surdimensionnée court dans la rue, cartable
a la main. Un détail déchirant accroche le lecteur, elle porte la petite étoile
jaune sur sa jolie petite robe noire. Pour faciliter les rafles et les déportations de
Juifs, les nazis récupérent le port humiliant de la rouelle imposé par le Concile
de Latran en ’an 1215.

Au Moyen Age, le jaune était la couleur de la folie, de la trahison, du
mal :

Le port de I'étoile attestait publiquement une différence.
Ce n’est pas sans raison que certains enfants juifs ont été
confrontés a un discours dévalorisant, antisémite qui
renforca leur silence d’apres-guerre. « Les Juifs représen-
tent tout ce qui est faux et mauvais dans un monde ou
une guerre sans fin oppose le Bien et le Mal » (Dresden,

1991: 84).

Le corpus suivant, une BD pour adulte, bien que catalogué pour plus
de 10 ans, est le récit autofictionnel du fils de 'unique survivant de zouze une
famille qui revit son passage & Auschwitz a la suite du suicide de son benjamin.
Deuxiéme génération n’est pas un reglement de compte avec I'Histoire. Cette
BD s'inscrit dans la continuité des témoignages sur la Shoah pour raviver les
cendres de 'oubli. Son auteur se résout d'analyser le lourd héritage familial des
enfants de rescapés. L'un des fils ne trouvera pas d'autre moyen d'expression de
son malaise que de se suicider. Pour le pére, vient le temps de témoigner, de ne
penser qu'a ce devoir, désormais sa seule fagon de survivre. L’autofiction per-
met 3 Michel Kichka de raconter sa vie, de retracer les instantanés décisifs
d’une enfance, d’'une jeunesse et d’une vie passée dans 'ombre de la Shoah.
Reprenant Colonna (1989: 48), « [...] l'intérét de l'autofiction étant la fiction-
nalisation de soi, la possibilité de changer de personnalité ou d’existence, toutes
les métamorphoses sont envisageables ». Désormais, ce survivant qui s’est tou-
jours montré taciturne et fuyant, prend la parole sur un ton d’autorité et ra-

http://cedille.webs.ull.es/M5/08ruiz.pdf 166



Monaografias de Cédille 5 (2015), 159-186 Fernande Ruiz Quemoun

conte une histoire d’adversités qui se déroule du Plat Pays a la Terre promise,
entre cauchemars, souvenirs blessants, moments joyeux et actes de délivrance.

En ce qui concerne l'illustration du livre, support de la parole, le choix
des couleurs employées dans I'album, noir et blanc refletent la mémoire per-
sonnelle de 'auteur comme effet psychologique chez le lecteur. Sur la couver-
ture de la BD, en premier plan un petit personnage aux lunettes de vue rondes,
un carton a dessins sous le bras, se tient debout sur un immense bonnet a
rayures, marqué d’'un numéro d’immatriculation. Au fond Auschwitz.

Le dernier corpus, un album sélectionné par le ministére de 'Education
nationale est adressé & des enfants de troisieme cycle. L agneau qui ne voulait pas
étre un mouton expose avec discernement la solidarité qu'ont pu déployer les
victimes pour survivre a leur tortionnaire au sein du systéme concentration-
naire. Depuis toujours, dans le silence de l'indifférence les moutons se font
dévorer par le loup. Tout le monde est d’accord 1a-dessus. Alors, quand le loup
a emporté le mouton malade, on n’a rien dit parce qu'on n’était pas malade.
Quand le loup s’est attaqué au mouton noir, on n’a rien dit parce qu’on n’était
pas noir. Mais quand le loup a englouti le bélier, on s’est dit que notre tour
allait bientdt arriver... La fonction de cette fable met en évidence la solidarité,
la résistance de la vie communautaire et le courage de certains agneaux qui dé-
cident de se révolter.

Sur la couverture de I'album, dans la gueule du loup grande ouverte, le
dessinateur crayonne un petit mouton entre les crocs terrifiants de la béte.

Ces trois récits poignants, retracent la vie de survivants apres atrocité vécue
tout au long de la Shoah due a leur condition de Juif.

2. Comment oser témoigner d’un vécu a jamais situé ni dans le réel ni dans
I'imaginaire ?

Un des problemes de la Shoah est I'isolement. Par pudeur, les rescapés
presque toujours orphelins, parlent trés peu de leur réalité vécue a leurs enfants
mais les enfants d’hier parlent plus facilement aux enfants d’aujourd’hui : leurs
petits enfants. L’éloignement du souvenir facilite la réflexion, la transmission.
Une grand-meére, jadis enfant cachée' plutot que dernier maillon, décide enfin

10 Le terme « enfants cachés » est devenu un repére identitaire trés récemment, permettant 4 des
centaines de milliers de personnes de se reconnaitre dans une expérience singulitre.
L’association des « Enfants cachés », se crée aprés la premiére rencontre internationale des en-
fants cachés 3 New York en 1991. En France, I'association se crée fin 1991.

Nous reprenons de Kangisser-Cohen (2005: 172) la définition de I'enfant juif caché :
« Tout enfant juif qui a survécu a l'occupation nazie en Europe, que ce soit en se cachant,
comme partisan ou dans les camps, et n’ayant pas plus de seize ans a la fin de la guerre » (apud
Fohn, 2011) et qui peut étre donc considéré comme « survivant de la Shoah ». Tous les enfants
juifs cachés en Europe durant la Seconde Guerre Mondiale sont donc des survivants du géno-

http://cedille.webs.ull.es/M5/08ruiz.pdf 167



Monaografias de Cédille 5 (2015), 159-186 Fernande Ruiz Quemoun

d’étre le « transmetteur » de mémoire et raconte son histoire a sa petite fille.
Tout au long de sa vie, elle demeure discréte envers son fils, elle ne fait ni part
de ses souffrances ni exprime sa détresse, elle a refoulé les souvenirs de sa mé-
moire. Le déclencheur de cette prise de parole n’est autre qu'un moment de
solitude émergeant de sa vie d’enfant cachée, étouffée depuis des lustres. Sur
Penfant repose le poids des souvenirs qui se veulent un outil de la mémorisation
d’une atrocité qui n’aurait jamais dii exister. Tous les faits du récit relatés par le
je progressent dans la narration en tant que devoir de transmission de mémoire
sur le sort des Juifs engagés dans une histoire d’extermination. L’indicible de la
descente aux enfers d’'une petite fille est contée par la grand-mére qui
s’entretient avec sa petite fille pour résoudre des difficultés propres a I'écriture
de soi et se libérer d’un silence de soixante ans ; la société a le devoir et le droit
de savoir ce qui s’est passé. Effectivement, elle fait partie des enfants obligés a
vivre clandestinement, ces derniers survivants de la Shoah capables de témoi-
gner sur leur propre vécu pendant la guerre.
Son récit de survie commence : il y a bien longtemps, en rentrant de

Iécole, son pere annonce une bonne nouvelle, il a accepté que sa famille de-
vienne une famille de shérifs :

Ce matin, j’ai assisté 2 une grande réunion. Des per-

sonnes ont proposé que nous devenions une famille de

shérifs. Bon ! J’aurais aimé vous en parler avant de pren-

dre une décision mais... je devais donner la réponse tout

de suite. Alors, jai dit oui !

Papa était heureux. Maman était toute triste (EC, 10)"".

Le lecteur se saisit d’une vie et se sent comme faisant partie d’une géné-
ration a laquelle il est possible de parler d’un passé issu du silence de toute une
vie. Le lecteur percoit ce témoignage comme une expérience déchirante, a
Popposé de la trahison du film ahurissant sans préoccupation mémorielle : La
vie est belle de Roberto Benigni. Un récit fictionnel tourné en dérision qui me-
nace l'intégrité de la mémoire et réussit a fausser la vérité en essayant de banali-
ser en 90 mn la cruauté des camps de concentration et a plonger le spectateur
dans cette horreur a travers les yeux d’un petit gar¢on candide.

Dounia est, elle aussi, innocente mais quelque peu sceptique « En plus,
les shérifs ¢a ne vit pas en France » (EC, 17). Elle porte I'étoile jaune comme cer-

cide juif, bien qu’ils n’aient été reconnus comme tels qu’a la fin des années 80 (Kestenberg,
1988). Parmi les enfants juifs qui vivaient en Europe, seuls 10% d’entre eux ont survécu 2 la
Shoah (Valent, 1998). La plupart des enfants juifs survivants se sont cachés, tandis qu’une
minorité a survécu aux camps (Krell, 1993).

" Les citations tirées de 'album de Lizano, Dauvillier & Salsedo, L enfant cachée, seront indi-
quées dans le texte avec le numéro de la page précédé des sigles entre parentheses (EC).

http://cedille.webs.ull.es/M5/08ruiz.pdf 168



Monaografias de Cédille 5 (2015), 159-186 Fernande Ruiz Quemoun

tains petits camarades d’école et subit des mesures discriminatoires sans com-
prendre pourquoi :

— Dounia! Tu prends tes affaires et tu vas tinstaller

dans le fond. Pourquoi je ne peux pas rester  ma place ?

Qu’est-ce que j'avais fait de mal pour que la maitresse

soit si en colére contre moi ? [...]

— Une enfant comme toi devrait déja se réjouir d’étre

admise a I'école. — Qu’est-ce que j’avais fait ? [...] Je ne

comprenais pas pourquoi le fait d’étre juive me rendait

différente des autres enfants de ma classe (EC, 13).

3. Comment expliquer et comprendre le silence du drame de la Shoah ?

Il y a tout un travail de transmission pour comprendre la Shoah. Cet
engagement, sans conteste, prétend rappeler a I'opinion publique ce qui s’est
passé durant cette période afin de devenir passeurs de mémoire. Le premier et
troisieme récit, adressés a des enfants, et soutenus par le Ministeére de ’Educa-
tion, demandent du travail réel d’'un accompagnateur de la lecture, bien qu’ils
appartiennent a la littérature de jeunesse et donc adaptées a leur entendement
et maturité. Pour comprendre une histoire, il faut identifier les personnages et
les lieux tels qu’ils sont évoqués dans l'intrigue du récit, se représenter les faits
et leur enchainement dans leur ordre logique et chronologique. Comment se
mettre au niveau de enfant ? Le récit établit un processus identificatoire, les
enfants d’aujourd’hui comprennent 'amitié, les problémes scolaires, les jeux,
les relations avec leurs parents et s'intéressent a la vie de leurs grands-parents.
Attentifs au passé de leurs aieux, ils peuvent imaginer ce qu’ils auraient fait ou
ne pas fait a leur place. Toutefois, du point de vue physique, dans les albums de
jeunesse tout est rond, le visage est disproportionné, on parle de 'humain: la
téte, les yeux parlent des émotions. La maitrise de expressivité gestuelle et phy-
sionomique fait surface dans 'espace de la réalité pour certains lecteurs, dans la
fiction pour d’autres. Cependant, c’est précisément en associant les illustrations
aux témoignages (Bornand, 2004) que le lecteur recoit 'impact de la réalité par
la voie de la BD qui diffuse la voix des survivants et leurs silences tout au long
de lhistoire.

La premiére BD, une histoire trés particuli¢re adressée a des enfants de
8, 9 ans et racontée avec simplicité et délicatesse, elle témoigne sans ranceeur
apparente de la souffrance d’une enfant cachée restée dans le silence pendant
plus de soixante ans. Cet ouvrage trés travaillé et trés juste, encourage
Paccompagnateur de I'enfant  la réflexion et a la lecture vers la découverte de
la Shoah. Ces souvenirs demandent beaucoup de suivi et de soutien pour con-
fronter les jeunes lecteurs a telle infamie avec réserve pour leur éviter égare-
ments et désarrois. Cependant, est-il possible qu'un enfant de 9 ans puisse rai-

http://cedille.webs.ull.es/M5/08ruiz.pdf 169



Monaografias de Cédille 5 (2015), 159-186 Fernande Ruiz Quemoun

sonner et comprendre tel récit sans étre guidé? Il faut essayer de favoriser des
échanges entre un personnage médiateur ou une personne proche et I'enfant qui
découvrira A petits pas, guidé par son interlocuteur, I'histoire de I’héroine avec
des mots d’enfants. Seul 'appauvrissement de la réalité autorise un tel récit de
I'horreur. La grand-mére vide la réalité, la refoule pour transmettre a sa petite
fille son vécu d’enfant cachée, privée de ses parents. L’histoire est certes vraie
néanmoins, pour épargner la fillette, la grand-mere la transforme en vraisem-
blable qui n’est pas exactement la vérité, de sorte que la premicre lecture de
Ihistoire s’éloigne de ce qu’elle le fut jadis. Pour ce faire, le je narrationnel,
enfant devenue adulte, parle a 'accompagnateur qui doit guider la lecture, Elsa
va a son tour le transmettre a son papa. Le je parle a zous, le je met des mots a
son vécu et la libére d’un silence de plus de soixante ans transpercant le cceur
du lecteur comme une dague.

Conscient de transmettre un témoignage extrémement poignant,
auteur sait qu’il compte sur un intermédiaire coopératif qui va accompagner le
récepteur de histoire dans son cheminement. Ceci dit, la force illocutoire de
'énoncé qui est le narrateur a travers la grand-meére présuppose la complicité
du lecteur, médiateur du récit qui adhére au principe de coopération (cf. Grice,
1979) par rapport au récepteur : U'enfant & qui est adressée I'histoire. Ce récit de
vie porteur de silences fera désormais partie de la vie d’Elsa et du lecteur.

4. Le silence

Il s’agit tout d’abord de définir ce terme : le silence. Selon le diction-
naire Larousse, le silence désigne de maniere générique 'absence de bruit ; le
fait de se taire, de ne rien dire. S’agissant du silence des rescapés, ne nous limi-
tons pas a cette définition, nous le préciserons au long de cette étude. Cepen-
dant, comment parler du silence sans utiliser la parole ? Comment dire le si-
lence, comment I’écrire sans provoquer ce que Levinas (1974: 112) appelle une
« indiscrétion A P'égard de lindicible »! En 2011, I’Association Européenne
Francois Mauriac organisa en Ukraine un colloque : Le silence et la littérature.
Au programme, Thierry Laurent présente « Le silence dans 'ceuvre de Patrick
Modiano »'* et, au cours d’un entretien, un journaliste lui demanda ot il en
était avec le bruit et le silence, ce dernier lui répondit « c’est toujours le silence
qui a le dernier mot » (Laurent, 2013: 57). La vie est pleine de paradoxes, le
mutisme se transforme dans le silence, alors comment apprivoiser ce mutisme
dans le silence? S’agit-il toujours d’'un méme et unique silence ? Dans la Bible,
Parole de Dieu, Dieu parle pour créer le monde, pour appeler '’homme, pour
parler avec lui. Dieu parle aux patriarches Abraham, Moise et Jacob mais la

12 1a littérature modianienne est construite a partir de la quéte de 1'identité et de la période de

la Shoah.

http://cedille.webs.ull.es/M5/08ruiz.pdf 170



Monaografias de Cédille 5 (2015), 159-186 Fernande Ruiz Quemoun

Bible est aussi le temps donné aux silences de Dieu car aprés avoir tout créé,
Dieu fit le silence. On ressent parole et silence comme une relation avec Dieu,
la Bible est donc un espace de dialogue, raison pour laquelle les silences pesent
si fort dans le judaisme. En effet, le Dieu d’Elie, d’Abraham, de Moise est un
Dieu de dialogue qui ouvre un espace dans lequel nous pouvons donner du
sens a la vie.

4.1. Le silence peut-il étre virulent ?

Il savere que le silence est susceptible de devenir dangereux lorsque les
hommes ne dialoguent pas, il peut jusqu’a les pousser au meurtre. Rappelons-
nous que le premier meurtre de ’humanité, le premier fratricide, d’apres la
Bible, eut lieu dans le silence : « L'Eternel dit 4 Cain : — O est Abel ton frére?
Et Cain répondit : — Je ne sais ; suis-je le gardien de mon frére ? — Ecoute la
voix du sang de ton frere crier vers moi du sol » (Genése IV, 9-10).

Pourtant, le silence peut devenir un signe de respect, de deuil. Afin de
dévoiler ce silence, retenons un souvenir d’école de Mitchi lorsque les enfants
allaient avec I’école se recueillir devant le monument du soldat inconnu et dé-
poser une gerbe de fleurs le 11 novembre « Rentrez en silence, deux par deux ! »
(DG, 8)". La maitresse demande aux enfants de respecter le silence des morts
pendant que Mitchi se demande pourquoi un soldat inconnu bénéficiait d’une
stele en pierre tandis que son grand-pere n’avait méme pas une pierre tombale.

Le silence peut prendre d’autres formes : le silence complice qui permet
le mal et le silence de celui qui se refuse de témoigner. Pourrions-nous répondre
a la question suivante : le silence serait-il complice de la violence ? Redoutable
question qui hante les esprits.

Tout d’abord, nous réfléchirons sur le silence de ceux qui ignorent la
souffrance d’autrui en permettant de telles atrocités et sur le silence du rescapé
qui a renoncé a parler de lui-méme pour ne parler que des autres. Pour ce faire,
prenons un exemple, Dounia est ignorée de sa maitresse, de ses petites cama-
rades sur ce, leur silence complice autorise et justifie le mépris dont tous les
Juifs en sont ses victimes. Deux grands dessins de 'album de L'enfant cachée
occupent deux pages et illustrent ce silence complice. Dounia, assise au dernier
rang n’a plus le droit d’intervenir en classe, elle doit se taire. A la page 15,
Dounia puérilement calme et tranquille, observe avec de tout petits yeux les
autres enfants jouer a la marelle, a tu-las..., & c6té d’elle, une petite camarade,
les yeux baissés, honteuse sans comprendre pourquoi n’ose méme pas regarder
devant elle. Elles sont 13, appuyées contre le mur du fond de la cour de récréa-
tion, confrontées & un silence méprisant et humiliant qui les isolent de leur

'3 Les citations tirées de 'album de Kichka, Deuxiéme génération, seront indiquées dans le texte
avec le numéro de la page précédé des sigles entre parentheses (DG).

http://cedille.webs.ull.es/M5/08ruiz.pdf 171



Monaografias de Cédille 5 (2015), 159-186 Fernande Ruiz Quemoun

monde enfantin, la culture du silence prend place dans leur monde (EC, 14).
Comme laffirme Friedemann (2007: 117) « Le silence du langage se méle au
silence du regard ».

Il en est de méme pour le pére de Mitcha, qui subit autant ce silence
complice. Etre le premier en classe est pour lui une revanche sur Hitler. Il doit
exhiber la réussite de son fils : « Je n’ai pas pu finir 'école a cause des nazis.
Alors, sois toujours premier de classe. Promis ? — Promis, Papa » (DG, 17).

Lorsque le rescapé est aux prises avec ses propres interdictions, voire son
« silence volontaire », comment s’efface-t-il derriére ce mutisme ? Comment
esquive-t-il la parole ? Nous avons repéré quelques exemples : « Maman nous a
trés peu raconté sur la période [...] Elle a choisi d’effacer son histoire derriére
celle de Papa » (DG, 28).

Par rapport a la BD de L'enfant cachée, trois cases (DG, 77) illustrent le
silence que s’est imposée Dounia tout au long de sa vie. En premier plan on
voit 'enfant victime du phénomene de 'usure de la vie plongée dans le silence.
Cependant, la veille au soir, elle a rompu la barriere du silence grice sa petite
fille Elsa mais ses mots ouvrent de nouveau les plaies qui 'ont tant fait souffrir.
Dounia a dit, a raconté mais 13, face a son fils, elle se sent trahi par sa faiblesse,
démasquée, elle s’effondre sous le poids de son sentiment de culpabilité et perd
de nouveau la parole. Les personnes qui ont vécu cet enfer ont voulu trés vite
oublier, comment comprendre et assumer leur survivance sans accepter qu’ils
auraient di mourir eux aussi ?

Dans son discours de réception du prix Nobel, Patrick Modiano (2014:
13’°32”) fait allusion a ce sentiment de contrition :

[...] Un mauvais réve et aussi un vague remords d’avoir
été en quelque sorte des survivants. Et lorsque leurs en-
fants les interrogeaient plus tard sur cette période et sur
ce Paris-13, leurs réponses éraient évasives. Ou bien ils
gardaient le silence comme s’ils voulaient rayer de leur
mémoire ces années sombres et nous cacher quelque
chose. Mais devant les silences de nos parents, nous
avons tout deviné, comme si nous I'avions vécu.

Parallelement a ce silence, il faudrait ajouter la fonction expressive des
points de suspension qui interrompent le flux de la parole déterminé par
'émotion. L'intentionnalité des pauses marque dans ce cas la tristesse de Dou-
nia et la supplication silencieuse qu’elle adresse a son fils « Je suis désolée... Je
ne voulais pas... je n’ai pas voulu mal faire... tu sais ... je ne... » (EC, 75).

Néanmoins, le silence volontaire peut changer de nature et devenir ré-
vélateur. Dans Deuxiéme génération, Henri, le pére de Mitchi, garda le silence
jusqu’a 'age de 70 ans bien que de temps a autre il laissait glisser inconsciem-

http://cedille.webs.ull.es/M5/08ruiz.pdf 172



Monaografias de Cédille 5 (2015), 159-186 Fernande Ruiz Quemoun

ment ses souvenirs « Depuis tout petit, je suis un témoin privilégié, mais je pense
qu’il ne s’en est pas rendu compte. Ni du fait que son silence aura été éloquent » (DG,
90).

Il est indéniable qu'Henri savait, qu’il sait mais ne voulait pas ou ne
pouvait pas dire, il voyait et voit loin, dans le passé, vers le futur, il voyait haut,
vers le Dieu universel. Mais, comment mettre des mots 2 telle atrocité ? Com-
ment transmettre sa souffrance a ses enfants ? Ceci était au-dela des capacités
d’expression. Comment expliquer tant de haine, de fureur ? Comment com-
prendre un projet de mort industrialisée ? :

— Pourquoi les nazis haissaient tant les Juifs au point de
vouloir les exterminer ? [...] — J’ai pratiquement lu tous
les ouvrages qui traitent la question...

—Et...?

— Je n’ai jamais trouvé de réponse ! (DG, 86).

Le neuropsychiatre Fineltain (2008: 5), dans son article « Les syn-
dromes des survivants de la Shoah », parle de « société du silence » et affirme
que le silence constitue un remede contre le déchirement de la peur tout en
alimentant les souvenirs.

Dans un deuxiéme temps, nous nous intéresserons au silence des survi-
vants de la Shoah qui « ne sont pas écoutés » comme a indiqué Simone Veil
(2006: 7) lors de son discours & Amsterdam le 26 janvier 2006 « Ce retour a
été, je le répete, terrible : nous étions seuls, enfermés dans notre solitude,
d’autant plus que ce que nous avions vécu, personne ne voulait le savoir ». Per-
sonne ne voulait entendre parler de détresse, blessures, expériences criminelles
qui n’étaient pas percues comme telles par leurs interlocuteurs. On leur parlait
d’un autre monde, ils trouvaient ces propos insensés, il ne s’agissait pas de résis-
tants. Dans cette perspective, nous reprenons les paroles de Simone Veil :

On entend souvent dire que les déportés ont voulu ou-
blier et ont préféré se taire. Cest vrai sans doute pour
quelques uns, mais inexact pour la plupart d’entre eux.
Si je prends mon cas, j’ai toujours été disposée a en par-
ler, & témoigner. Mais personne n’avait envie de nous

entendre (apud Wieviorka, 2013: 170).

Confronté a cet impénétrable silence de la Shoah, I'enfant devenu
adulte accompli, témoin rescapé de labime des camps d’extermination,
s'interroge sur son sort : Pourquoi Dieu est-il resté dans le silence ?

4.2. Le silence de Dieu

Ainsi, le déporté doit se taire mais se heurte au silence divin, a
Panéantissement d’enfants, d’hommes et de femmes pendant une guerre meur-
triere sans précédent. Il réfléchit sur son identité religieuse et essaye d’assumer

http://cedille.webs.ull.es/M5/08ruiz.pdf 173



Monaografias de Cédille 5 (2015), 159-186 Fernande Ruiz Quemoun

son histoire. Elie Wiesel (1989: 12), apres dix ans de doutes, d’hésitations, de
silence s’étonne de ses études religieuses durant cette période : « [...] et la pro-
testation, ou est-elle donc passée? et la révolte contre la création et son créateur,
qu’était-elle devenue? comment pouvais-je passer sans transition aucune de
Buchenwald a la foi et 4 la priére de mon enfance ? »

Pourquoi et comment croire en un Dieu qui permet la souffrance et
admet  linjustice? Comment comprendre l'incompréhensible et
inexprimable ? Son silence est-il la preuve de son inexistence ? Ceci laisse pen-
ser a un propos attribué a Sartre : « Dieu se tait, donc il n’existe pas ». Les vic-
times ne peuvent absoudre le silence de Dieu qui demeure un scandale tandis
que leurs discours sont influencés par la ranceeur : « Dans les camps, les reli-
gieux qui imploraient Dieu m’énervaient car, si Dieu avait existé... les camps
n’auraient jamais existé !! » (DG, 45).

Dans le récit vécu de Miriam Katin (2006 : 117-118), la BD, force de
témoignage, Seule contre tous tente de comprendre pourquoi, bien qu’éduquée
dans la religion juive, elle n’a jamais cru en rien : « Lorsque Esther dit a son
mari Kéroly : “Dieu merci nous sommes en vie et & nouveau ensemble”, celui-
ci répond amerement : “Si ce dernier existait, il n’aurait jamais laissé les nazis et
leurs collaborateurs agir” ».

Puisque Dieu éprouve ceux qui 'aiment, c’est le moment de Iépreuve.
Non seulement les corps ont été meurtris, 'Ame aussi a été visée, blessée et
anéantie. La désintégration de la foi du rescapé met en avant la condition de
’homme face a son Créateur et tout le drame enduré dans un mutisme, qui
exprime la rage mieux que les mots.

Le silence divin est particulierement inexplicable voire tres douloureux,
cependant ce Dieu caché et muet n’est ni absence, ni abandon. Il tient
’homme comme responsable de ses actes. Le témoin échoué dans les ténébres
de ses souvenirs s’autorisera-t-il le droit de répondre a cette question ? Pour
Wiesel (2011: 12) : « La tragédie du croyant est incomparablement plus doulou-
reuse, plus profonde que celle de I'incroyant. [...] Le croyant est condamné a
ne pas comprendre. [...] Comment justifier Dieu et son silence ? “On ne peut
concevoir Auschwitz avec Dieu et sans Dieu” ».

Sans doute, du c6té de l'identité juive, I'attachement au peuple juif
n’implique pas toujours la croyance en Dieu. Nombre de Juifs étaient laics,
athées sans que leur appartenance a la communauté juive ne leur pose pro-
bleme :

Henri ne croyait pas en Dieu, il allait trés rarement a la
Synagogue, Mitchi comprendra le pourquoi cinquante
ans plus tard : « Mon pére ne s’y sentait pas dans son
élément, il ne lisait pas ’hébreu et n’avait jamais appris

http://cedille.webs.ull.es/M5/08ruiz.pdf 174



Monaografias de Cédille 5 (2015), 159-186 Fernande Ruiz Quemoun

les pri¢res. Il ne croyait pas en Dieu ». [...] Alors je lui ai
demandé pour quelle raison il n’avait pas fait sa Bar-
Mitsvah. Il a hésité puis m’a dit: « mon pére était socia-
liste militant et laic. II n’allait jamais a la Synagogue » 11
m’aura fallu cinquante ans pour 'apprendre (DG, 42-

43).

4.3. Le sauvetage silencieux d’enfants, d’hommes, de femmes, de familles
Nous avons eu l'occasion de constater que nombre d’enfants et de fa-

milles ont été victimes de la délation de leurs voisins, ... Cependant, on connait
Pengagement, la solidarité de certains hommes et femmes non Juifs qui se sont
dévoués, au péril de leur propre vie, pour épargner ces enfants d’'un massacre
annoncé :

Monsieur Péricard est monté dans notre appartement. I

a été chercher une valise avec mes affaires. [...] On va

s'occuper de la petite. [...] On a des nouvelles. La police

compte venir. Il faut vite évacuer la petite. [...] Vous

pouvez compter sur nous. [...] Police! Police! Espece

de sale traitre ! (EC, 35- 39).

Outre I'exemple ci-dessus, dans notre deuxi¢éme BD, l'agneau réunit
tout le troupeau pour essayer de se débarrasser du Mal et au péril de sa vie défie
le loup en lui faisant des grimaces sans un seul cri, en silence pour I'entrainer
vers un piege mortel : « Le risque était grand... mais apres tout il fallait bien se
débarrasser de ce loup [...] L4, a bout de nerfs, aveugle par la colére, le loup
tomba dans le piege que nous lui avions tendu. Il disparut dans la mer et on ne
I’a plus jamais revu » (AM, 22, 30)™.

Cette chaine de solidarité ne préserva pas uniquement des enfants, Mi-
chel Kichka garde d’excellents souvenirs de son professeur de dessin qu’il recon-
tacta 30 ans plus tard. Ce dernier, qui s’adonnait depuis sa retraite a la peinture
et aux BD, lui envoie une reproduction d’un de ses tableaux: Auschwitz au
fond, au premier plan un petit garcon serrant un train contre sa poitrine, en bas
de la vignette, dénote la réalité de I'histoire. L’auteur, déconcerté ne comprend
pas le message de 'auteur du dessin mais recoit quelques jours plus tard :

La photocopie d’une lettre de reconnaissance rédigée par
une famille juive de Liege en 1945, certifiant que les pa-
rents de Dany Evrard leur avaient fourni, au péril de
leur vie, logement, ravitaillement et faux papiers [...].

' Les citations tirées de I'album de Jean et Zad, Lagneau qui ne voulait pas étre un mouton,
seront indiquées dans le texte avec le numéro de la page précédé des sigles entre parenthéses

(AM).

http://cedille.webs.ull.es/M5/08ruiz.pdf 175



Monaografias de Cédille 5 (2015), 159-186 Fernande Ruiz Quemoun

Mon prof Dany Evrard, né pendant la guerre, était en

>, méme si le titre ne leur

fait fils de « parmi les nations »'
a pas été octroyé officiellement. Le Talmud dit que
« Qui sauve un homme, sauve ’humanité entiére »! Ce
destin nous a bien liés au-dela du dessin [...] Vous serez
en sécurité dans la mansarde. Je passerai apres I'usine. Je
ne sais comment vous remercier, Monsieur Evrard ! Jai

planqué vos papiers dans loreiller (DG, 41).

Le silence de ces survivants de la Shoah, qui ont refusé de transmettre
les stigmates de leurs blessures endurées pendant la Shoah a leurs enfants par
pudeur, amour, honte, devient parole aprés plus de soixante ans de mutisme,
d’isolement dans lequel ces « enfants » rescapés se sont habitués i vivre : « A la
maison nous vivions un peu en marge du monde, a I'écart de la réalité, isolés.
Pour Papa, la réalité était trop dure a affronter, nous n’avions ni télé, ni jour-
naux, ni magazines. Le monde était grossi¢rement divisé en deux : les Juifs et
les Goys » (DG, 46).

Ce n’est plus la nécessité interne seule de se protéger, méme si elle existe
toujours, qui pousse le survivant a vivre en marge d’'un monde qui I'avait trahi,
cest la réalité quotidienne qui leffraie et le submerge dans un isolement
presque maladif. Cette scéne est une des clefs de votite de I'histoire de cet album
car elle met en évidence I'isolement du rescapé.

4.4. Est-il vraiment possible de souffrir en silence?

Les souffrances pourraient étre une épreuve: souffrance d’amour. Le
Talmud raconte: tu subis une épreuve, es-tu content de la subir ? Donne-moi
ta main. Il se reléve. Personne ne peut se relever par soi-méme; 'amitié,
I'amour, la solidarité y jouent un role décisif :

— Si nous ne faisons rien, le loup va nous dévorer les uns
apres les autres, jusqu'au dernier. Et alors, il sera trop
tard pour résister. Aujourd’hui nous sommes assez nom-
breux pour lui tendre un piege. Au lieu de pleurnicher,
battons-nous pendant qu’il est encore temps! (AM, 20).

Aussitot, le troupeau se rassembla. C'érait bon d’étre en-
semble (AM, 22).

Nous avons été dénoncés. Mon mari... il faut Iaider!
[...] II Sest battu avec les policiers et... [...] Bon, rien
n’est perdu. [...] Ne vous inquiétez pas, on va s’en oc-

!> L'appellation « Justes parmi les nations » désigne les personnes non juives —aussi dénommées
Gentils ou goyim— ayant secouru de multiples facons, mais toujours de maniere désintéressée,
des Juifs menacés par la politique d’extermination nazie (¢ Gensburger, 2004: 15-37).

http://cedille.webs.ull.es/M5/08ruiz.pdf 176



Monaografias de Cédille 5 (2015), 159-186 Fernande Ruiz Quemoun

cuper. [...] ne tinquic¢te pas, on va tout faire pour

laider (EC, 47-48).

Comme nous I'avons observé supra, les coupures dans le discours fic-
tionnel écrit permettent de mettre en valeur I'émotion du locuteur. Ces pauses-
silences renforcées par des points de suspension, ces césures essaient de camou-
fler le désarroi de Mme Pierret qui se replie sur elle-méme et se concentre sur la
supplication.

4.5. Le silence, une échappatoire a la mort ?

Pour étre sauvés, pour échapper a la mort, des enfants juifs ont été en-
trainés, éduqués dans le silence par leurs parents qui subissaient la méme me-
nace ainsi que par leurs protecteurs. Ils ont da parfois changer d’identité, de
religion, quitter leurs parents, leurs maisons, ont subi des privations surtout
affectives. Souvent sans un mot de la part de leurs parents, ces enfants transfé-
rés, placés chez des inconnus pour survivre vivent dans le chaos émotionnel.
Dounia, terrifiée, écoute en silence ses parents, elle sait qu’elle doit obéir mal-
gré sa peur et accepte en silence de se cacher au fond d’une armoire : « Faut te
cacher, viens ! [...] Ecoute ma grande. Je t'aime tres fort. Maman taimera tou-
jours. [...] Tu vas tallonger et je vais remettre le fond. Tu ne dois pas faire de
bruit. Aucun bruit. Tu m’entends? Aucun bruit. Compris ? » (EC, 26-28).

La fillette entend des coups, des fracas de meubles, les cris de la police
mais attend en silence malgré sa détresse, elle sait qu’elle doit garder le silence.
Un silence terrifiant qui la retient dans le fond de 'armoire :

Jentendais les gens de la police crier. Ils demandaient a
mes parents ou jétais... Mon pére leur répétait calme-
ment que jétais partie & Marseille pour rejoindre de la
famille. [...] J'entendais ma meére pleurer. [...] Pour ne
rien entendre, j’ai mis mes mains sur mes oreilles. Ca ne
fonctionnait pas. [...] J’ai coupé ma respiration pour

étre certaine de ne pas faire de bruit. Aprés je n’ai rien

entendu, juste le silence [...] (EC, 30-31).

Madame Pierret, leur voisine, sait ce qu’il s’est passé et monte la cher-
cher. Elle doit récupérer en toute hite la fillette pour la sauver de ses agres-
seurs : la Police francaise ! : «T'u me reconnais ? Je suis la voisine du dessous. Je
vais m’occuper de toi. Ne t'en fais pas. Il ne faut pas rester ici » (EC, 33).

Les enfants recevaient des consignes de comportement pour devenir
invisibles. Feldman (apud Fohn, 2011: 33) souligne des difficultés d’affiliation
par rapport au processus de désaffiliation qui a eu lieu pendant la guerre. Cette
double affiliation marque fortement les enfants juifs cachés par rapport aux
autres survivants de la Shoah : « A partir de ce moment-1, la dame a dit que je
m’appelais Simone....Simone Pierret.... Et j’étais catholique » (EC, 43).

http://cedille.webs.ull.es/M5/08ruiz.pdf 177



Monografias de Cédille 5 (2015), 159-186 Fernande Ruiz Quemoun

Comme nous l'avons dit, la pause silencieuse est une marque de
lintentionnalité de I'émetteur. Dans 'énoncé ci-dessus, ce fait pausologique
apparait en situation de face a face, comme une sorte d’écho relié au degré de
manque de spontanéité de Dounia. Porteuse de signification, cette hésitation
confirme non seulement le désarroi de 'enfant & qui 'on vient de changer de
nom de famille mais renforce ses doutes sur sa nouvelle filiation.

Comment fuir la mort ? Sa protectrice change son prénom, Dounia, lit-
téralement « monde » en arabe, devient Simone du prénom masculin Simon,
d’origine grecque ou hébraique « qui est exaucé ». Un clin d’ceil au lecteur ?
Madame Pierret sauvegarde la judéité de la fillette en lui procurant ce nouveau
prénom. Dorénavant elle s’appellera Simone, Simone Pierret, et devra faire le
silence sur son vrai prénom et son vrai nom de famille. Dounia, déchue de son
identité, accepte la nouvelle sans vraiment comprendre pourquoi.

Feldman, Mouchenik et Moro (2008: 485) développent longuement la
problématique de ces enfants juifs privés de leur identité pour étre sauvés de la
barbarie nazie :

Pour étre sauvés, pour échapper a la mort, les enfants
juifs ont été dépendants des adultes: pas uniquement de
leurs parents qui subissaient la méme menace et qui ne
pouvaient pas les protéger. Ces enfants ont da parfois
changer d’identité, ont connu des ruptures, des priva-
tions, ont dii quitter leur environnement familier et
leurs parents. Ils ont parfois été cibles d’humiliations, de
maltraitances. Ces enfants ont été transplantés brutale-
ment, pour étre protégés, mais souvent sans mots ni de
la part des parents, ni de la part des adultes en charge de
ces enfants. Ils recevaient uniquement des consignes
pour se comporter prématurément comme des adultes :

N

ne pas dire son nom, faire face & un danger qu’ils ne
pouvaient méme pas nommer, devenir des enfants invi-
sibles.

Le silence identitaire a mis a ’'abri nombre d’enfants et a sauvé des vies
tout en entrainant des traumas qui ont pu dégénérer en probléemes de person-
nalité. Selon Kangisser-Cohen (apud Fohn, 2011: 21), le changement identi-
taire des enfants cachés, leur a certes sauvé la vie mais ce remplacement a éga-
lement entrainé une confusion identitaire et une dissimulation obligée de leur
appartenance juive. De nombreux enfants ont été convertis ou ont suivi les
préceptes d’une autre religion pour se fondre dans la masse (Hogman, 1988:
45). Pendant la guerre, les enfants juifs cachés ont dii s’adapter & un environ-
nement social et religieux qui leur était étranger et auquel ils se sont identifiés
afin de passer inapercus. Le catholicisme étoufte, fait taire leur judaisme refou-

heep://cedille.webs.ull.es/M5/08ruiz.pdf 178



Monaografias de Cédille 5 (2015), 159-186 Fernande Ruiz Quemoun

1é : « Pour les fétes religieuses, si le temps le permettait... nous allions au vil-
lage, avant ca, je n’avais jamais assisté & une messe. [...] Je trouvais les chants
jolis mais je dois avouer que je ne comprenais rien a ce qu’ils racontaient » (£C,
57).

Les enfants juifs cachés sont nombreux a s’étre construits sur base d’'un
rejet du judaisme et d’un « catholicisme salvateur » (Feldman, 2007: 444).
Apreés autant d’épreuves, autant de souffrances certains rescapés rejettent leur
judaisme pour couper les ponts avec leur passé car pour nombre d’entre eux, la
Shoah est restée dans leur mémoire comme un traumatisme. D’autres, n’ayant
pas conscience de leur judaisme ou par reconnaissance envers leurs sauveurs
adoptent le catholicisme par mimétisme.

5. Le passage du temps dans le silence
Sous 'impact de la réalité, la perception du temps est un subterfuge qui

se construit dans le Moi inconscient qui veut empécher le temps de passer. La
partie inconsciente du rescapé gere la perception du temps qui se développe et
la montre s’arréte, le temps est aboli. Le Moi réduit au silence le temps, le si-
lence étouffe le temps et prend sa place dans le Moi inconscient. Dans 'album
Deuxiéme génération'®, Henri, le papa de Mitchi, refuse les souvenirs et
s’accroche en vain a Pannée 1942, il retient sa vie 2 ce moment afin d’éviter de
déclencher les souvenirs de son vécu pendant la Shoah :

Il vit dans un autre temps. Sa montre s’est arrétée le jour

de son arrestation. Maintenant qu’il a célébré ses 85 ans,

il se projette dans I'éternité. Si seulement il le pouvait, il

témoignerait ad vitam aeternam, jusqu'a ce qu’il de-

meure le dernier témoin vivant. Moi aussi, jaimerais

qu’il ne meure jamais (DG, 82).

La vignette fait allusion a la célebre scéne du film muet Safery last!
(Monte la-dessus !) avec Harold Lloyd suspendu aux aiguilles de I'horloge de la
fagade d’'un immeuble dans une rue bondée de passants, de voitures. Pour le
pére, pas de badauds rassemblés dans la rue, pas de voitures comme dans le film
de 1923. Les immeubles vides et a guise d’enseigne lumineuse d’hotel, une
pancarte noire dont U'inscription annonce blanc sur noir: Auschwitz. Sur ce,
Henri est suspendu aux aiguilles d’une horloge vitale datée: 1942. Harold,
assommé par une girouette dans son ascension de I'immeuble, tombe mais ré-
ussit & se raccrocher aux aiguilles de ’horloge. Henri, foudroyé le jour de son
arrestation, veut arréter le temps mais son destin I'acheminera au camp

!¢ Les enfants, qui ont retrouvé au moins un parent survivant aprés la guerre font partie de la

deuxi¢me génération de la Shoah. Le plus souvent, la souffrance des parents est entrée dans la
souffrance des enfants qui essaient de se reconstruire dans le silence.

http://cedille.webs.ull.es/M5/08ruiz.pdf 179



Monaografias de Cédille 5 (2015), 159-186 Fernande Ruiz Quemoun

d’extermination d’Auschwitz. Néanmoins, il reviendra de la marche de la mort
dans les foréts, des fours crématoires... et s’adaptera a sa nouvelle vie, fondera
une famille exemplaire avec des enfants qui seront un triomphe personnel. Pour
papa, chacun de nous était «une victoire sur les boches » (DG, 26) et il finira
par dire. De son coté, Harold s’en sortira et fera honneur 2 sa fiancée.

Dans L enfant cachée, la disposition des vignettes sont quasiment toutes
conventionnelles dans I'album, il y a cinq ou six dessins sur chaque page. Ce-
pendant, 'album met en relief les moments essentiels de histoire par le biais
d’une seule image sur sept planches et une unique image découpée par deux
axes qui se croisent. Celle-ci attire I'attention du lecteur en divisant la photo de
la grange de Germaine ot était caché 'enfant avec Mamounette. Un seul dessin
découpé en quatre triangles isocéles dont chacun correspond a une saison de
année passée a la campagne.

La notion du temps en BD peut se faire d’'une fagon trés descriptive, le
passage du temps dans le silence, sans coupures pour le cycle des saisons est
représenté ici par une succession de quatre vignettes d’un unique dessin renfor-
cé par le biais d’un énoncé linguistique. Dounia s’adapte rapidement a sa nou-
velle vie, 'adverbe de maniére avec une forte nuance de temps met en exergue
Paccélération du temps du conteur, le narré et le non narré reviennent a
I'adverbe :

Rapidement nous sommes devenus trés organisés |[...]
Mais malgré tout 'amour qu’elles me donnaient... je
pensais souvent a Papa et Maman (EC, 55).

Je ne lui ai pas demandé s’il avait des nouvelles de mes
parents. [...] J’avais peur de la réponse (EC, 62).

Dounia reste dans le silence, elle cogite, elle n’extériorise ni ses doutes, ni
ses attentes. Elle n’en parle & personne. La fillette fait preuve d’une grande ma-
turité, elle sait sans vraiment comprendre pourquoi. Ces vignettes signifient des
moments de réflexion et une nouvelle étape dans le déroulement du récit.

D’effroyable réalité¢ a laquelle est confrontée 'enfant lors des retrou-
vailles avec sa maman est terrifiante. Le silence le plus absolu témoigne de leur
rencontre, les yeux écarquillés de la maman sont d’une éloquence foudroyante,
ils portent en eux toutes les horreurs vécues. Une petite bouche aux lévres ser-
rées transmet le silence volontaire. Comment admettre une maman effondrée
qu’elle ne reconnait méme pas? Cependant, il ne lui a fallu qu'un moment
pour étre certaine qu’il s’agissait bien de sa maman. Au sens psychanalytique, le
temps psychique s’articule entre le temps du conscient et le temps vécu. Il nous
semble difficile de concevoir la réaction de 'enfant mais la vision pédagogique
de la narration implique que la notion de temporalité soit propre aux circons-
tances particulieres du moment et du sujet. Sur ce, le temps est un éternel pré-

http://cedille.webs.ull.es/M5/08ruiz.pdf 180



Monaografias de Cédille 5 (2015), 159-186 Fernande Ruiz Quemoun

sent pour les enfants qui ne vivent qu'au jour le jour. De plus, le temps a la
spécificité d’étre & mi-chemin entre une mesure objective et une perception
subjective :

Je ne savais pas comment faire. J’étais horrifiée. Au dé-

but, je ne l'ai pas reconnue. Il m’a fallu un moment

avant d’étre certaine que c’était bien ma Maman (£C,

68).

Javais peur de ne pas le reconnaitre. ... J’avais peur de le

reconnaitre (DG, 7).

Feldman, Mouchenik et Moro (2008: 504) soulignent les difficultés des
parents : « Lorsqu’on vient chercher ces enfants qui ont été cachés : ils ne re-
connaissent plus leur mere, ils parlent le patois, ils portent un autre prénom,
parfois un autre nom, parfois ils adhérent a une autre religion ».

D’autres enfants furent séparés de leur famille d'accueil sans comprendre
cette nouvelle séparation qui pouvait leur étre déchirante : « Du jour au lende-
main, je dus me séparer de celle que jaimais maintenant plus que ma propre
mere » (Kofman: 1994, 68-69). Cette séparation a la fin de la guerre a provo-
qué un trauma chez 'enfant qui se trouvait de nouveau arraché de l'affection de
ses parents. Furent-ils des parents d’accueil qui au fil du temps ont transmis des
sentiments de sécurité, de soutien et d’affection a ces enfants juifs cachés et
rescapés, souvent privés de leur appartenance a leurs géniteurs. Comme le sou-
ligne Krell (#pud Fohn, 2011: 172), «le retrait du milieu d’accueil représente
une deuxi¢me perte majeure pour ces enfants. Alors que le sentiment
d’appartenance était encore possible dans ce milieu ». Apres la libération, cer-
taines familles ont refusé de rendre 'enfant qu’ils avaient sauvé de la mort et
auquel ils s’étaient attachés. Des familles d’origine ont refusé que 'enfant main-
tienne un lien affectif avec la famille d’accueil.

6. Comment accepter le silence des disparus et accepter de se séparer des
morts ?

Apres la guerre, les parents ne revenaient pas tous mais il fallait surmon-
ter ces événements traumatiques vécus durant la Shoah en puisant une force
particuliere dans ce manque et acceptant non seulement de vivre dans cette
singularité mais aussi dans le silence.

Par ailleurs, comment faire le deuil d’un étre cher qui a disparu sans
laisser de traces ? Comment accepter de fagon symbolique cette nouvelle sépa-
ration qui serait comme une nouvelle mort silencieuse ? Toutefois, se réappro-
prier de cette mémoire s’inscrit dans le devoir de ne jamais oublier et de briser
le silence de ceux qui sont partis en cendre :

Comme beaucoup de déportés, mon papa n’est jamais
revenu des camps de concentration. On a eu beau

http://cedille.webs.ull.es/M5/08ruiz.pdf 181



Monaografias de Cédille 5 (2015), 159-186 Fernande Ruiz Quemoun

m’expliquer que je ne le reverrai jamais... [...] Jattends
toujours son retour (EC, 70).

Ma famille était partie en cendres, emportée par le vent

mauvais de histoire (DG, 9).

Ces enfants juifs rescapés, orphelins de la Shoah devenus adultes, se re-
fusaient souvent d’assumer une telle perte sans raison. Leurs témoignages rele-
vaient d’une poignante douleur : « On a beau nous dire: faites le deuil, moi je
ne veux pas faire le deuil, faire le deuil C’est les faire mourir une seconde fois »

(Mouchenik: 2006, 121).

7. La solitude des survivants, un pénible fardeau
Pour les survivants de la Shoah, la solitude représente désormais une
nouvelle déchirure car nombre d’entre eux avaient la sensation de ne rien avoir
a transmettre a leur descendance. Or, au fil du temps un travail psychique sur
le deuil de leurs disparus déclencha en eux un sentiment incontournable de
libération un peu comme un héritage a transmettre et non pas comme un récit
de malheurs a dire.
Dans Deuxiéme génération, cet isolement apparait dans le chapitre

« Seul au monde » : Mitchi n’ose pas poser de questions a son pére a ce sujet
parce qu’il sait combien ce serait douloureux pour lui mais il comprend que
cette solitude était sa force, il se battait contre tout et tous. La vignette de la
page 70 occupe un tiers de la page, elle évoque le roman de Saint-Exupéry Le
Petit Prince mais sur cette planéte déserte, silencieuse et lugubre se dressent
trois cheminées dont une s’éleve sur la partie cachée de ce corps céleste. Une
fumée noire, épaisse, envahissante tapisse le ciel. Henri est seul face a la cruauté
du monde, vétu de son pyjama a rayures, le regard absent, entouré de quatre
tétes de morts, trois tibias jonchent le sol et en plein milieu, deux petites fleurs
orphelines, fanées ne trouvent pas vraiment leur place. Le silence de la solitude
s'est installé en lui, & qui parler, a qui dire ? :

Seul survivant de sa famille, [...] Je n’osais pas poser de

questions, je sentais que c’était un sujet tellement dou-

loureux qu’il valait mieux ne pas I'aborder. [...] « Seul

au monde » sonnait comme « seul contre tous» comme

ces westerns de série B ou le bon finit toujours par ga-
gner (DG, 70).

Un autre exemple, celui de Yaron, le neveu de Mitchi essaye de pour-
suivre des recherches sur le nom Kichka, sur la famille « pour en savoir plus »,
« pas facile d’élaborer un arbre généalogique dont presque toutes les branches
ont été arrachées et brtlées » (DG, 72-73).

A la méme page, une vignette qui prend la moiti¢ de la page devient

http://cedille.webs.ull.es/M5/08ruiz.pdf 182



Monaografias de Cédille 5 (2015), 159-186 Fernande Ruiz Quemoun

une déclaration d’innocence, d’espoir. Mitchi, le Petit Prince, demande a son
Papa, l'aviateur, de lui dessiner « une famille » sur une planéte fleurie dans un
ciel étoilé. Comme réponse, le gros point d’interrogation du Papa. Le silence
remplace une réponse trop douloureuse.
Ce poids touche aussi la deuxi¢me génération, ceux qui n’ont pas subi

la Shoah mais ont hérité de ses stigmates :

Peu avant mon départ, un ami est passé me voir. En

m’embrassant, il m’a dit: « encore une victime de la

Shoah !'» [...] Jétais dans un tel choc que je n’ai pas

prété attention 2 sa réflexion, qui m’est revenue en plein

vol. J’avais déja entendu parler du syndrome de la Deu-

xiéme génération. Etais—je A Pabri de ce mal ? (DG, 52).

8. Comprendre le silence
Dounia s’est interdite de parler pendant plus de soixante ans, et aprés
une nuit de confidences avec sa petite fille, son fils lui avoue qu’au fil du temps
il avait compris son silence et sa détresse : « Il m’a fallu un peu de temps pour le
comprendre mais maintenant... je sais... j ai compris ton silence » (EC, 76).
Les parents de Mitchi parlent Yidish devant leurs enfants mais ne se
sont pas souciés de la leur apprendre, cependant elle est « la langue de ’humour
juif ! » (DG, 29). Pourquoi taire leur langue maternelle a leurs enfants ? Fallait-
il les éloigner de leurs souvenirs ? Etait-ce une maniére de les protéger de
'angoisse vécue durant la Shoah ? :
Petit a petit, j’ai pris habitude de ne pas écouter, méme
quand ils parlaient en frangais. Qu’avaient-ils & nous ca-
cher ? Pourquoi étions-nous exclus du débat familial ?
Clest dans cette langue qu’ils ont da se dire les choses
qui nous auraient permis de mieux comprendre qui

nous étions. La langue ne fait-elle pas partie du patri-
moine ? (DG, 29).

Apres le suicide de son fils Charly, Henri entreprend de raconter, de
parler, parler, parler. Cet acte a une signification : la confession de sa vie. De
part son statut de survivant, conscient de sa responsabilité, Henri croit accom-
plir un devoir envers les vivants, au nom des morts. Il aura mis des années
avant de briser son silence :

Des années plus tard, j’ai essayé de comprendre pour-
quoi il avait choisi ce moment pour parler. La vérité est
que Cest lui qui a découvert Charly mort sur son lit. Je
pense que ¢a a fait resurgir d’un seul coup toutes les
images des morts qu’il était parvenu a refouler tant bien
que mal. Les deux traumatismes ont da se télescoper.

http://cedille.webs.ull.es/M5/08ruiz.pdf 183



Monaografias de Cédille 5 (2015), 159-186 Fernande Ruiz Quemoun

[...] Je suis siir que tous ces morts ont hanté ses nuits. 11
les a balayés sous un tapis de silence (DG, 56).

Henri en découvrant le corps de son fils se souvient du silence de tous
les morts qu’il avait cotoyé dans le camp d’extermination d’Auschwitz : «Il
s’était méme jeté sur un tas de morts le 11 avril 1945, [...] pour échapper 4 un
nazi qui tirait sur tout ce qui bougeait » (DG, 56).

Secoué par le suicide de son fils Charly, Henri passe du silence 2 la
parole. Ce choc le pousse & remémorer son passé de rescapé, le silence
laisse sa place a la prise de parole. Depuis cette horrible découverte, Henri

brise son silence et « ses témoignages et son livre ont fait de lui un homme [...]

médiatisé, il est passé de victime de la Shoah a héros de la Shoah » (DG, 56).

9. Pour conclure

Notre étude, loin d’étre achevée, s’est axée sur le silence des rescapés de
la Shoah et orientée sur L'enfant cachée et Lagneau qui ne voulait pas étre un
mouton, bande dessinée pour enfants de deuxi¢me, troisieme cycle, et Deuxiéme
génération, pour adultes. Cette littérature engagée, autofictionnelle a mis en
évidence un probleme sociétal dans la mesure ol la séparation familiale, reli-
gieuse, environnementale provoqua en ces enfants un déchirement qui aboutit
en un silence éprouvant. Par ailleurs, notre recherche a porté sur 'impact du
silence de Dieu sur la foi des concentrationnaires durant la Shoah et ses consé-
quences. Nous avons également vu qu’un trauma, tel un suicide peut devenir
le déclencheur d’une prise de parole du réel dans la fiction bien que la
décision de briser le silence peut voir le jour grice a 'amour. Notre ar-
ticle tente de montrer que la responsabilité de briser le silence de la
Shoah est nétre, non pas uniquement de ceux qui ont pu ressurgir des
enfers. Parmi tous les feux du firmament, nombre d’étoiles jaunes flottent en
silence illuminant les rescapés qui, un jour eurent droit au retour a la vie.

REFERENCES BIBLIOGRAPHIQUES
BORNAND, Marie (2004): Témoignage et fiction. Les récits de rescapés dans la littérature

de langue fran¢aise. Genéve, Droz.

COLONNA, Vincent (1989): L autofiction, essai sur la fictionalisation de soi en littéra-
ture. Theése de doctorat sous la direction de Gérard Genette en vue de
Pobtention du grade de Docteur en Linguistique. Paris, Ecole des Hautes
Etudes en Sciences Sociales. Disponible sur: https://tel.archives-ouvertes.fr/tel-

00006609.
DOUBROVSKI, Serge (1982): Un amour de soi. Paris, Hachette.

http://cedille.webs.ull.es/M5/08ruiz.pdf 184



Monografias de Cédille 5 (2015), 159-186 Fernande Ruiz Quemoun

DRESDEN, Samuel (1997): Extermination et Littérature. Paris, Nathan [1¢ éd.: Amster-
dam, 1991].

FELDMAN, Marion (2007): Psychologie et psychopathologie des enfants juifs cachés en
France pendant la Seconde Guerre Mondiale et restés en France depuis la Libéra-
tion. Thése de doctorat sous la direction de Marie Rose Moro et Yoram Mou-
chenik en vue de 'obtention du grade de Docteur en Psychologie. Paris, Uni-
versité Paris XIII.

FELDMAN, Marion, Yoram MOUCHENIK & Marie-Rose MORO (2008): «Les enfants
juifs cachés en France pendant la Seconde Guerre mondiale : des traces du
traumatisme repérables plus de soixante ans aprés». La psychiatrie de I'enfant,
51(2), 481-513.

FINELTAIN, Ludwig (2008): « Les syndromes des survivants de la Shoah ». Bulletin de
Psychiatrie 12, sp. Disponible sur: http://www.bulletindepsychiatrie.com/-
shoah.htm.

FOHN, Adeline (2011) : Traumatismes, souvenirs et aprés-coup: L'expérience des enfants
Juifs cachés en Belgique. These de grade de Docteur en Sciences Psychologiques
sous la direction de Susann HeenenWolff et Olivier Luminet. Louvain, Uni-
versité Catholique de Louvain.

FRIEDEMANN, Joé (2007): Langages du désastre. Tours, Librairie A.G. Nizet.

GENSBURGER, Sarah (2004): «La création du titre de Juste parmi les Nations, 1953-
1963». Bulletin du Centre de Recherche frangaise & Jérusalem 15, 15-37. Dispo-
nible sur: http://berfj.revues.org/90.

GRICE, Paul (1979): «Logique et conversation». Communications, 30, 57-72.

HAUDOT, Jonathan (2012): Shoah et bandes dessinées. Paris, L’'Harmattan.

HOGMAN, Ferdinand (1998): «The experience of Catholicism for Jewish children
during World War II». Psychoanalytic Review, 75(4), 511-532.

JEAN, Didier & ZAD (2010): L agneau qui ne voulait pas étre un mouton. Lugon, Syros.

KANGISSER-COHEN, Sharon (2005): Child Survivors of the Holocaust in Israél: Finding
their voice: social dynamics and post-war experiences. Brighton-Portland, Sussex
Academic Press.

KATIN, Miriam (2007): Seule contre tous. Paris, Seuil.

KESTENBERG, Judith S. (1988): «Child survivors of Holocaust. Introduction». Psy-
choanalytic Review, 75(4), 495-497.

KICHKA, Michel (2012): Deuxiéme génération. Ce que je n'ai pas dit a mon pére. Paris,
Dargaud.

KOEMAN, Sarah (1994): Rue Ordener, rue Labat. Paris, Galilée.

KRELL, Robert (1993): «Child survivors of the Holocaust: Strategies of adaptation.
Canadian Journal of Psychiatry, 38, 384-389.

http://cedille.webs.ull.es/M5/08ruiz.pdf 185



Monografias de Cédille 5 (2015), 159-186 Fernande Ruiz Quemoun

LAURENT, Thierry (2013): «Le silence dans 'ccuvre de Patrick Modiano», in Frangoise
Hanus & Mina Mazarova (éds), Le silence en littérature. Paris, L’Harmattan.
92-115.

LEVINAS, Emmanuel (1974) : Autrement quétre ou au-deli de l'essence. Paris, Galli-
mard (Folio Essais).

LIZANO, Marc, Loic DAUVILIER & Greg SALSEDO (2012): L enfant cachée. Bruxelles,
Le Lombard.

MOUCHENIK, Yoram (20006) : Ce n'est qu'un nom sur une liste, mais c'est mon cimetiére.
Paris, La pensée sauvage (Trauma).

MODIANO, Patrick (2014) : Discours de Patrick Modiano prononcé le 10 décembre 2014
a Stockholm, lors de la remise du Prix Nobel de littérature. Disponible sur :
heep://www.gallimard.fr/Media/Gallimard/Video/Discours-de-Patrick-
Modiano-prix-Nobel-de-litterature-2014.

VALENT, Paul (1998): «Resilience in child survivors of the Holocaust : Toward the
concept of resilience». Psychoanalytic Review, 85(4), 517-535.

VEIL, Simone (2000): Discours de Simone Veil prononcé le 26 janvier 2006 & Amster-
dam, lors de la remise de prix dédié a la mémoire d’Annetje Fels Kupferschmids.
Disponible sur: http://www.fondationshoah.org/FMS/DocPdf/Discours/-
26012006%20Amsterdam%20VF.pdf.

VOGEL, Ruth (2003): «Februarschatten d’Elisabeth Reichart et Damals, dann und
danach de Barbara Honigmann : le non-dit sur la Shoah», in Nicole Fernan-
dez-Bravo (éd.), Lire entre les lignes : implicite et le non-dit. Paris, Publications
de I'Institut d'Allemand de I'Université de la Sorbonne Nouvelle, 217-233.

WIESEL, Elie (1989): Silence et mémoires d hommes. Paris, Seuil.

WIESEL, Elie (1996): Et la mer n'est pas remplie. Paris, Seuil.

WIESEL, Elie (2011): Ceeur ouvert. Paris, Flammarion.

WIEVIORKA, Annette (2002): Lére du témoin. Paris, Hachette littératures (Pluriel
histoire).

WIEVIORKA, Annette (2013): Déportation et génocide : Entre la mémoire et ['oubli. Pa-
ris, Hachette littératures (Pluriel histoire).

http://cedille.webs.ull.es/M5/08ruiz.pdf 186



