
   

Çedille. Revista de Estudios Franceses

E-ISSN: 1699-4949

revista.cedille@gmail.com

Asociación de Francesistas de la

Universidad Española

España

Ruiz Quemoun, Fernande

Les voix du silence des rescapés de la Shoah: un retour à la vie?

Çedille. Revista de Estudios Franceses, núm. 5, 2015, pp. 159-186

Asociación de Francesistas de la Universidad Española

Tenerife, España

Disponible en: http://www.redalyc.org/articulo.oa?id=80842536008

   Comment citer

   Numéro complet

   Plus d'informations de cet article

   Site Web du journal dans redalyc.org

Système d'Information Scientifique

Réseau de revues scientifiques de l'Amérique latine, les Caraïbes, l'Espagne et le Portugal

Projet académique sans but lucratif, développé sous l'initiative pour l'accès ouverte

http://www.redalyc.org/revista.oa?id=808
http://www.redalyc.org/revista.oa?id=808
http://www.redalyc.org/articulo.oa?id=80842536008
http://www.redalyc.org/comocitar.oa?id=80842536008
http://www.redalyc.org/fasciculo.oa?id=808&numero=42536
http://www.redalyc.org/articulo.oa?id=80842536008
http://www.redalyc.org/revista.oa?id=808
http://www.redalyc.org


ISSN: 1699-4949 
 

Monografías 5 (2015) 

Les voix du silence des rescapés de la Shoah : 
un retour à la vie ? 

Fernande Ruiz Quemoun 

Universidad de Alicante 
Fernande.ruiz@ua.es 

Resumen 
Este artículo propone el análisis de 

tres cómics de autoficción centrados en 
los distintos silencios de los deportados 
durante y después de la Shoah cuyos 
protagonistas, niños judíos, sobrevivie-
ron escondidos en silencio gracias a la 
solidaridad de Justos de las Naciones. 
Mediante el análisis de estas tres obras, 
L’enfant cachée de Lizano, Dauvillier y 
Salsedo, Deuxième génération de Kich-
ka y L’agneau qui ne voulait pas être un 
mouton de Jean y Zad, la voz de tres 
supervivientes conseguirá romper un 
silencio de más de sesenta años. Nos 
centraremos en el silencio de Dios, en 
el silencio del rescatado que prefiere 
callar, del que le niegan el derecho de 
decir, del que ha desaparecido en ceni-
zas… Haremos hincapié en la literatu-
ra memorial de autores de ensayos tales 
como Wieviorka, Levinas o Friede-
mann, entre otros.  

Palabras clave: Shoah. Silencios. Có-
mics. Rescatados. Solidaridad. 

 Abstract 
This paper shows the analysis of 

three autofiction comic books focussed 
on different silences of deported during 
and after the Shoah. The heros are Jew-
ish children who survived hiding in 
silence thanks to the solidarity of the 
Righteous among the Nations. The 
analysis of these three comics, L'enfant 
cachée (Lizano, Dauvillier & Salsedo), 
Deuxième génération (Kichka) and 
L’agneau qui ne voulait pas être un mou-
ton (Jean & Zad), shows the voice of 
three survivors who managed to break 
their silence of more than sixty years. 
We will focus on the God silence, the 
silence of the rescued who prefers to say 
nothing, which right to say was denied, 
who has disappeared in ashes... We will 
emphasize the memorial literature of 
trials authors Wieviorka, Levinas and 
Friedemann, among others. 

Key words: Shoah. Silences. Comics. Sur-
vivors. Solidarity. 



Monografías de Çédille 5 (2015), 159-186 Fernande Ruiz Quemoun 

 

http://cedille.webs.ull.es/M5/08ruiz.pdf 160 
 

 
« Alors, que vaut-il mieux, le silence ou la parole ? 
Franchement, je suis incapable de le dire ».  

Michel Kichka, Deuxième génération (2012) 

0. Introduction  
Aujourd’hui la Shoah est un sujet très investi par la recherche histo-

rique, littéraire, psychologique et sociologique. Fort de ce constat, nous nous 
intéressons aux bandes dessinées qui relatent les expériences de leurs protago-
nistes et nourrissent l’autofiction des albums. L’autofiction, ce néologisme re-
vient à Serge Doubrovsky qui, sur la quatrième de couverture de son Fils1 
(1977), sa première œuvre d’autofiction dans laquelle il est à la fois narrateur et 
personnage principal, formule un résumé dans une sorte d’analyse :  

Autobiographie ? Non, c'est un privilège réservé aux im-
portants de ce monde, au soir de leur vie, et dans un 
beau style. Fiction, d'événements et de faits strictement 
réels ; si l'on veut autofiction, d'avoir confié le langage 
d'une aventure à l'aventure du langage, hors sagesse et 
hors syntaxe du roman traditionnel ou nouveau (Dou-
brovsky, 1982: sp). 

Selon Colonna (1989: 17), « À la différence de l’autobiographie, l’auto-
fiction est une forme littéraire spécifique qui serait le refuge des vies ordi-
naires ». 

Comment expliquer que le terme qui avait un contenu déterminé chez 
Doubrovsky ait pu voir son sens glisser ? : 

Le terme autofiction présentait l’avantage d'être parlant, 
de bien signifier la démarche consistant à faire de soi une 
fiction ou d’écrire sa propre fiction, la fiction de soi. A 
quoi se conjugue le fait que le terme autofiction n'a de 
sens précis que dans les autocommentaires de Dou-
brovsky qui ont été ignorés la plupart du temps (Colon-
na, 1989: 23).  

Pour que l'on puisse parler d'autofiction, il faut que l'auteur mette en 
jeu son identité avec l'un de ses personnages. Par nécessité intérieure, l’écrivain 
se dissimule derrière son personnage et pour que cette attitude narrative soit 
conduite jusqu'a ̀ son terme et il est nécessaire que l'écrivain laisse entendre que 
son texte est une confession. Pour Serge Doubrovsky (1982: 96) : 
                                                           
1 En 2014, le manuscrit est réédité dans sa version initiale, chez Grasset, sous le titre Le 
Monstre. 



Monografías de Çédille 5 (2015), 159-186 Fernande Ruiz Quemoun 

 

http://cedille.webs.ull.es/M5/08ruiz.pdf 161 
 

L’autofiction, c'est la fiction que j'ai décidée, en tant 
qu’écrivain, de me donner à moi-même et par moi-
même ; en y incorporant, au sens plein du terme, l'expé-
rience de l'analyse, non point seulement dans la théma-
tique, mais dans la production du texte. 

Cet article s’interrogera sur la fonction du silence, récurrent chez les 
rescapés de la Shoah. Sur ce, notre recherche relève du domaine du silence des 
enfants rescapés de la Shoah qui, devenus adultes, s’adonnent au témoignage. 
Cette littérature mémorielle bien que subjective se fonde sur une transmission 
de témoignage et devient un combat contre l’oubli dans l’espace public en tant 
que littérature de témoignage. Annette Wieviorka (2013: 42) affirme que : 

Le témoignage se mue parfois en littérature […]. Un 
vrai livre est supposé mieux assurer la transmission. Mais 
surtout dans un paysage où la mort est omniprésente, 
chemine l’idée que l’œuvre, elle, est immortelle, qu’elle 
seule peut assurer le souvenir, c’est-à-dire l’éternité. 
C’est dire la confiance mise dans l’écrit […]. 

Au XXe siècle apparaît un nouveau genre littéraire : la littérature de té-
moignage pour évoquer une violence de masse, des faits indiscutables qui laisse-
ront dans l’Histoire une tache indélébile du système concentrationnaire et des 
génocides. Le survivant, conscient de ses limites de chroniqueur, se doit 
d’accomplir une mission au nom des morts et auprès des vivants, et relate son 
vécu, son expérience. Mais ce témoignage est-il vraiment un genre littéraire ? 
Tout se joue autour de la fictionnalisation et l’essentiel est d’inciter l’auditeur, 
le lecteur à découvrir, à repenser des atrocités vécues par des êtres humains. La 
réalité de ces dépositaires est relatée sobrement, avec précision, sans interdit, 
sans indulgence. Ils ne cherchent pas à émouvoir le récepteur. Il s’agit de rendre 
hommage à la véracité de la narration mais la souffrance s’installe dans le récit 
et le témoignage prenant, douloureux suscite l’indignation et soulève un pro-
blème crucial : comment expliquer l’inexplicable ? Par conséquent, la fictionna-
lisation mêle l’imaginaire au réel et le lecteur ne peut plus séparer la fiction de 
la réalité. Autrement dit, au fil du temps, le narrateur contraint au silence pour-
rait éventuellement greffer des éléments fictifs à des éléments réels. 

À quoi vient s’ajouter le monde de la bande dessinée qui découvre des 
personnages, dans certains cas réels au sein d’un monde de fiction laissant jaillir 
la parole des silencieux.  

La Seconde Guerre mondiale favorisa l'anéantissement d’une civilisa-
tion violentée dans un silence qui hurlait une indescriptible et inexplicable 
cruauté. Malheureusement, seul le silence et la passivité répondaient aux cris de 
détresse des victimes, furent-ils enfants ou adultes. Le silence de ceux qui igno-



Monografías de Çédille 5 (2015), 159-186 Fernande Ruiz Quemoun 

 

http://cedille.webs.ull.es/M5/08ruiz.pdf 162 
 

raient le mal en détournant leur regard aux indicibles atrocités, demeurant 
sourds à la souffrance. 

Dans cet article, nous nous proposons d’aborder après plus de soixante 
ans les voix du silence des enfants juifs rescapés de la Shoah dans le domaine de 
la bande dessinée. Selon Joë Friedemann (2007: 106), « examiner le motif du 
silence chez des auteurs qui se sont donnés pour tâche de rapporter une tragé-
die ne pouvant normalement être décrite qu’à l’aide de mots ou d’images, tient 
évidemment du paradoxe ». Hantés, privés de la parole, ces enfants-victimes de 
la Shoah à qui leur a été volé le droit de témoigner du vide de leur existence, 
surmonteront bien plus tard leur désarroi vécu dans le silence et, faisant acte de 
parole, raconteront l’indicible. Deux notions se rapprochent dans le mutisme : 
le silence et l’indicible, mais s’éloignent par rapport à leur signifié : 

L’indicible correspond à ce qu’il est difficile d’exprimer, 
il implique une impossibilité, un empêchement dans le 
dire alors que le silence, de caractère plus dynamique, 
peut constituer un choix du locuteur potentiel, une vo-
lonté se traduisant par le refus de parler, de communi-
quer, de transmettre verbalement une émotion, une 
idée; ou encore par la difficulté de décrire une réalité 
dont on désire refouler jusqu’au souvenir (Friedemann, 
2007: 109). 

Bien qu’inimaginables, ces souffrances individuelles ont pu voir le jour, 
être publiées dans le monde grâce à la littérature du témoignage2. Cette cruauté 
voit le jour dans l’œuvre d’Élie Wiesel3 et Primo Levi4, qui témoignent sur la 
plus grande expérience criminelle de l’Histoire en relatant leur expérience con-
centrationnaire dans les camps nazis. Une nécessité de se libérer et de raconter 
« aux autres » les événements tragiques d’une époque troublée par le destin 

                                                           
2 Cf. l’œuvre de Patrick Modiano, Prix Nobel de littérature 2014 « pour l’art de la mémoire », 
avec lequel il a évoqué les destinées humaines les plus insaisissables et dévoilé le monde de 
l’Occupation. 
3 Élie Wiesel, écrivain, philosophe américain, rescapé de la Shoah, issu d’une famille juive hon-
groise, est déporté avec sa famille à Auschwitz-Birkeneau. Il y perdra sa mère, une de ses trois 
sœurs et son père. Outre une quinzaine de romans, le récit de sa captivité se retrouve dans La 
Nuit (Night est resté sur la liste des meilleures ventes du New York Times). Il reçoit le Prix No-
bel de la paix en 1986.  
4 Primo Levi, né et mort à Turin, est l’un des plus célèbres survivants de la Shoah. Chimiste de 
formation, devint écrivain afin de montrer, transmettre et expliciter son expérience concentra-
tionnaire à Auschwitz. Sa déportation est l’événement déterminant de sa vie, devenant principal 
thème de son œuvre, mais aussi l’aune à laquelle il mesure les événements ultérieurs de son 
existence. Il écrira son premier livre entre décembre 1946 et janvier 1947, Si c’est un homme (Se 
questo à un uomo) qui est un témoignage. En 1963 il publiera La Trève et de nombreux articles. 



Monografías de Çédille 5 (2015), 159-186 Fernande Ruiz Quemoun 

 

http://cedille.webs.ull.es/M5/08ruiz.pdf 163 
 

d’êtres humains ordinaires donne naissance à la poésie de Paul Celan5, à des 
documentaires tel Shoah de Claude Lanzmann (1985), au feuilleton Holocaust 
réalisé par Marvin Chomsky (1979)6 et à une interminable liste de films tels 
Train de vie de Radu Mihaileanu (1998)7 ou La rafle de Roselyne Bosch 
(2010). Au-delà de ces productions qui garantissent la mémoire sociétale, le 
développement de la bande dessinée contribue à la reconnaissance de la mé-
moire de la Shoah. Retenons la sortie en 1986 du premier tome de Maus, d’Art 
Spiegelman8, qui met en lumière la Shoah et lui a valu le Prix Pulitzer en 1992.  

Au fil des années le mur du silence s’effondre et la parole prend place 
chez les survivants de l’Holocauste. Ce n’est qu’à partir de 1962 que la vision 
des survivants a été considérée comme une source valide, il a fallu attendre 
presque 30 ans pour que la société civile ait la force de les écouter, de les en-
tendre, de les croire. Dans ces conditions, les rescapés décident de témoigner, 
de raconter aux plus jeunes leur vie, leurs persécutions à visée génocidaire su-
bies durant de longues années. Est-ce la volonté de partager leur point de vue 
qui les encourage à parler ? Est-ce la fragilité d’un fantôme éphémère appelé 
temps qui s’enfuit inexorablement ? Est-ce l’amertume d’un devoir de transmis-
sion pour échapper à l’oubli ? La perspective du danger perpétuel a favorisé 
cette occultation en privant certains survivants à parler d’un malaise d’une vie 
qui s’achevait dans le silence. S’ils avaient osé en parler, ils auraient, possible-
ment, réduit leurs angoisses et leur tourment à la seule signification des mots. 
Toutefois, comment mettre des mots à cette cruelle réalité, à cette colère mêlée 
à la honte ? Chacun réagit en fonction de l’écoute de l’autre, persuadé qu’on ne 
le croirait pas (Haudot, 2012) et qu’il y mettrait trop de sa propre émotion. 

                                                           
5 Paul Celan est reconnu comme le plus grand poète juif. Sa poésie est une des plus difficiles 
qui soit, avec en arrière plan la présence de la Shoah. Son poème de 1947 «Fugue à la mort» 
fera vite le tour de l’Europe. Il publia sept recueils en allemand et en français, dont La rose de 
personne en 1968. 
6 Feuilleton très critiqué par Wiesel (1996: 161) qui le qualifia de «faux, offensant, bon marché 
[…] ce film est une insulte à ceux qui ont péri et à ceux qui ont survécu», in … Et la mer n’est 
pas remplie. 
7 Dans le film, les habitants d'un shtetl (village juif d'Europe de l'Est) décident d'échapper à la 
Shoah en se déportant eux-mêmes en train. L'organisation de cette folle entreprise est l'occa-
sion d'une satire festive qui se joue de l'angoisse.  
8 Art Spiegelman est un auteur de BD et illustrateur américain, né à Stockolm. Surtout connu à 
partir des années 1980 pour sa BD en deux tomes Maus. Il traite les persécutions des Juifs, 
notamment durant la Shoah, en transposant le récit autobiographique de son père, rescapé juif 
des camps nazis, dans un univers animalier, où les nazis sont représentés par des chats et les 
Juifs des souris (maus en allemand). Maus raconte la vie de Viadek Spiegelman et de son fils 
Arthur qui cherche un terrain de réconciliation avec son père, sa terrifiante histoire et 
l’Histoire. Des portes d’Auschwitz aux trottoirs de New York, se déroule le récit d’une double 
survie : celle de son père, mais aussi celle du fils qui se débat pour survivre au survivant. 



Monografías de Çédille 5 (2015), 159-186 Fernande Ruiz Quemoun 

 

http://cedille.webs.ull.es/M5/08ruiz.pdf 164 
 

Alors, face à cette entrave le rescapé choisit de se taire car la force du non-dit est 
d’une telle intensité qu’au fil du temps, l’enfant devenu adulte perpétue son 
silence. Néanmoins, pour certains survivants le réveil du mutisme, du non-dit, 
de l’amnésie aura lieu cinquante, voire soixante ans plus tard.  

Selon Vogel, entre oubli et remémoration, analyser le non-dit dans un 
texte littéraire semble une entreprise difficile :  

Le non-dit du texte littéraire sur les crimes nazis semble 
refléter cette double impasse, entre parole et silence. 
En dehors de la difficulté de dire les crimes nazis, le 
non-dit est lié aussi à la crainte d’une « contamination », 
comme si l’horreur racontée devait déteindre sur les 
autres, et notamment sur les générations suivantes (Vo-
gel, 2003: 219). 

1. Corpus et méthodologie 
Les albums de jeunesse engagés, moyen de transmission et outil de 

mémorisation, deviennent un vecteur de recherche et de nécessaire sensibilisa-
tion. Il faut raviver la mémoire collective, les secrets du silence se dévoilent 
soixante ans plus tard aux héritiers de cette barbarie. La société, responsable de 
cette monstruosité a le devoir de mémoire, d’une prise de conscience et le droit 
de parler de la haine de l’autre qui a fait tant de victimes et de rappeler ce qui 
s’est passé. Il est nécessaire de faire parvenir au monde ce témoignage pour que 
plus jamais telle atrocité ne se reproduise. En 1979, Serge Klarsfield fonde 
l’association des Fils et des filles de déportés juifs de France. Durant les années 
1980, la parole du témoin prend place face à celle de l’historien, c’est ce 
qu’Annette Wieviorka appelle l’ère du témoin, la France et l’Europe s’engagent 
dans une opération de témoignage et les recherches sur la Shoah se poursuivent. 
Le projet littéraire de la Shoah rentre dans les programmes scolaires en 1981 et 
sensibilise les jeunes à travers des activités pédagogiques. La BD, se rapportant à 
la Shoah, atteint une dimension testimoniale qui touche le grand public. De 
plus, ce moyen de transmission de l’indicible se transforme en passeur de mé-
moire et achemine le rescapé vers la guérison, il faudra cependant attendre les 
années 1990 pour que la mémoire du génocide soit graduellement transférée 
aux institutions publiques et ne reste donc plus le seul fait des groupes qui en 
étaient porteurs. Ce processus va de pair avec la mise en place d’une véritable 
« politique de la mémoire » qui aboutit dans sa dimension « universelle » par la 
voix du Président de la République Jacques Chirac en 1995. 

Nous souscrivons à la thèse d’Annette Wieviorka ce processus d’intégra-
tion de la mémoire constituée dans la réalité d’une mémoire qui reconstruit le 
passé : 

Le témoignage quand il se trouve à un mouvement de 



Monografías de Çédille 5 (2015), 159-186 Fernande Ruiz Quemoun 

 

http://cedille.webs.ull.es/M5/08ruiz.pdf 165 
 

masse, exprime autant que l’expérience individuelle, le 
ou les discours que la société tient sur les événements vé-
cus par le témoin. […] Mais il le dit avec les mots qui 
sont ceux de l’époque où il témoigne, à partir d’un ques-
tionnement et d’une attente implicites qui sont aussi 
contemporain de son témoignage, lui assignant des fina-
lités dépendant d’enjeux politiques ou idéologiques, 
contribuant ainsi à créer une ou plusieurs mémoires col-
lectives, erratiques dans leur contenu, dans leur forme, 
dans leur fonction et dans leur finalité, explicite ou non, 
qu’elles s’assignent (Wieviorka, 2002: 13). 

 Ce témoignage tenterait-il de responsabiliser le lecteur ? Pour répondre 
à cette question nous avons cherché parmi nombre d’albums publiés concer-
nant ce thème. Si la bande dessinée n’a pas toujours eu une bonne réputation et 
a même été considérée un sous-genre ludique adressé qu’à la jeunesse, son suc-
cès indéniable, dû à sa structure de récit visuel, occupe une place d’honneur en 
littérature. Trois albums dont le silence a été exploré dans différentes situations 
aussi bien réelles que fictives ont retenu notre attention. Trois bandes dessi-
nées : L’enfant cachée, de Marc Lizano, Loïc Dauvillier et Greg Salsedo (2012) ; 
Deuxième Génération. Ce que je n’ai pas dit à mon père, de Michel Kichka 
(2012) et L’agneau qui ne voulait pas être un mouton, de Didier Jean et Zad 
(2010). Toutes trois ont été analysées depuis la perspective du silence du resca-
pé, du silence de Dieu, du silence qui ignore le mal, du silence de celui qui 
empêche de dire, du silence du regard et du langage.  

Le premier ouvrage, réalisé en collaboration avec l’APJN9 et qui com-
mémore les 70 ans de la rafle du Vel d’Hiv, est le premier album pour enfants à 
évoquer le silence des rescapés, une période pendant laquelle ils se sont tus. Et 
cette BD restera une référence pour la transmission de la mémoire de la Shoah, 
un récit de vie. Cette autofiction se rapporte au témoignage d’une enfant ca-
chée qui raconte timidement à sa petite fille son histoire avec des mots simples 
et minutieusement choisis. Depuis longue date, Dounia, ravagée de frustra-
tions, toujours plongée dans ses ténèbres, évoque comme tous les soirs son en-
fance, elle regarde avec tristesse son album de photos pour garder intacts les 
souvenirs de cette période où eu lieu l’inimaginable. Aujourd’hui, Elsa, sa petite 
fille n’arrive pas à s’endormir et se réfugie dans la chambre de sa grand-mère en 
requête d’affection et de câlins. Or, apercevant sa grand-maman accablée et 
blottie dans son fauteuil dans le silence de la nuit, la fillette s’attribue le rôle de 
maman et tente de rassurer Dounia en lui demandant de raconter son cauche-
mar. Pour ce, le moi invente et prête au je son aventure, un épisode de sa vie 

                                                           
9 APJN : Anonymes, justes et persécutés durant la période nazie dans les communes de France. 



Monografías de Çédille 5 (2015), 159-186 Fernande Ruiz Quemoun 

 

http://cedille.webs.ull.es/M5/08ruiz.pdf 166 
 

qui ne s’est pas précisément déroulée de la sorte. L’enfant cachée va devoir tout 
raconter à sa petite fille. Ses amis, l’école, ses voisins, son papa, sa maman… Le 
port de l’étoile jaune, la rafle, les délations… et sa vie d’enfant cachée grâce au 
courage de Justes.  

Désormais, Dounia brisera son silence, cette rupture assurera la trans-
mission de ses souvenirs. Elle se doit d’être claire et de dire la vérité bien 
qu’avec des limites car elle ne peut pas tout raconter à sa petite fille. Alors 
Dounia, apparemment insouciante comme l’enfant qu’elle ne fut jamais, fait de 
sa vie une fiction afin d’épargner Elsa. Elle recrée sur un ton chaleureux, triste 
mais mesuré son drame pour être entendue et comprise par sa petite fille.  

Par rapport au format de l’album, sur la couverture, une fillette visi-
blement insouciante dont la tête est surdimensionnée court dans la rue, cartable 
à la main. Un détail déchirant accroche le lecteur, elle porte la petite étoile 
jaune sur sa jolie petite robe noire. Pour faciliter les rafles et les déportations de 
Juifs, les nazis récupèrent le port humiliant de la rouelle imposé par le Concile 
de Latran en l’an 1215. 

Au Moyen Âge, le jaune était la couleur de la folie, de la trahison, du 
mal : 

Le port de l’étoile attestait publiquement une différence. 
Ce n’est pas sans raison que certains enfants juifs ont été 
confrontés à un discours dévalorisant, antisémite qui 
renforça leur silence d’après-guerre. « Les Juifs représen-
tent tout ce qui est faux et mauvais dans un monde où 
une guerre sans fin oppose le Bien et le Mal » (Dresden, 
1991: 84). 

Le corpus suivant, une BD pour adulte, bien que catalogué pour plus 
de 10 ans, est le récit autofictionnel du fils de l’unique survivant de toute une 
famille qui revit son passage à Auschwitz à la suite du suicide de son benjamin. 
Deuxième génération n’est pas un règlement de compte avec l’Histoire. Cette 
BD s'inscrit dans la continuité des témoignages sur la Shoah pour raviver les 
cendres de l’oubli. Son auteur se résout d'analyser le lourd héritage familial des 
enfants de rescapés. L'un des fils ne trouvera pas d'autre moyen d'expression de 
son malaise que de se suicider. Pour le père, vient le temps de témoigner, de ne 
penser qu'à ce devoir, désormais sa seule façon de survivre. L’autofiction per-
met à Michel Kichka de raconter sa vie, de retracer les instantanés décisifs 
d’une enfance, d’une jeunesse et d’une vie passée dans l’ombre de la Shoah. 
Reprenant Colonna (1989: 48), « […] l'intérêt de l'autofiction étant la fiction-
nalisation de soi, la possibilité de changer de personnalité ou d’existence, toutes 
les métamorphoses sont envisageables ». Désormais, ce survivant qui s’est tou-
jours montré taciturne et fuyant, prend la parole sur un ton d’autorité et ra-



Monografías de Çédille 5 (2015), 159-186 Fernande Ruiz Quemoun 

 

http://cedille.webs.ull.es/M5/08ruiz.pdf 167 
 

conte une histoire d’adversités qui se déroule du Plat Pays à la Terre promise, 
entre cauchemars, souvenirs blessants, moments joyeux et actes de délivrance.  

En ce qui concerne l’illustration du livre, support de la parole, le choix 
des couleurs employées dans l’album, noir et blanc reflètent la mémoire per-
sonnelle de l’auteur comme effet psychologique chez le lecteur. Sur la couver-
ture de la BD, en premier plan un petit personnage aux lunettes de vue rondes, 
un carton à dessins sous le bras, se tient debout sur un immense bonnet à 
rayures, marqué d’un numéro d’immatriculation. Au fond Auschwitz.  

Le dernier corpus, un album sélectionné par le ministère de l’Éducation 
nationale est adressé à des enfants de troisième cycle. L’agneau qui ne voulait pas 
être un mouton expose avec discernement la solidarité qu’ont pu déployer les 
victimes pour survivre à leur tortionnaire au sein du système concentration-
naire. Depuis toujours, dans le silence de l’indifférence les moutons se font 
dévorer par le loup. Tout le monde est d’accord là-dessus. Alors, quand le loup 
a emporté le mouton malade, on n’a rien dit parce qu’on n’était pas malade. 
Quand le loup s’est attaqué au mouton noir, on n’a rien dit parce qu’on n’était 
pas noir. Mais quand le loup a englouti le bélier, on s’est dit que notre tour 
allait bientôt arriver… La fonction de cette fable met en évidence la solidarité, 
la résistance de la vie communautaire et le courage de certains agneaux qui dé-
cident de se révolter.  

Sur la couverture de l’album, dans la gueule du loup grande ouverte, le 
dessinateur crayonne un petit mouton entre les crocs terrifiants de la bête.  
Ces trois récits poignants, retracent la vie de survivants après l’atrocité vécue 
tout au long de la Shoah due à leur condition de Juif.  

2. Comment oser témoigner d’un vécu à jamais situé ni dans le réel ni dans 
l’imaginaire ? 

Un des problèmes de la Shoah est l’isolement. Par pudeur, les rescapés 
presque toujours orphelins, parlent très peu de leur réalité vécue à leurs enfants 
mais les enfants d’hier parlent plus facilement aux enfants d’aujourd’hui : leurs 
petits enfants. L’éloignement du souvenir facilite la réflexion, la transmission. 
Une grand-mère, jadis enfant cachée10 plutôt que dernier maillon, décide enfin 

                                                           
10 Le terme « enfants cachés » est devenu un repère identitaire très récemment, permettant à des 
centaines de milliers de personnes de se reconnaître dans une expérience singulière. 
L’association des « Enfants cachés », se crée après la première rencontre internationale des en-
fants cachés à New York en 1991. En France, l’association se crée fin 1991.  
 Nous reprenons de Kangisser-Cohen (2005: 172) la définition de l’enfant juif caché : 
« Tout enfant juif qui a survécu à l’occupation nazie en Europe, que ce soit en se cachant, 
comme partisan ou dans les camps, et n’ayant pas plus de seize ans à la fin de la guerre » (apud 
Fohn, 2011) et qui peut être donc considéré comme « survivant de la Shoah ». Tous les enfants 
juifs cachés en Europe durant la Seconde Guerre Mondiale sont donc des survivants du géno-



Monografías de Çédille 5 (2015), 159-186 Fernande Ruiz Quemoun 

 

http://cedille.webs.ull.es/M5/08ruiz.pdf 168 
 

d’être le « transmetteur » de mémoire et raconte son histoire à sa petite fille. 
Tout au long de sa vie, elle demeure discrète envers son fils, elle ne fait ni part 
de ses souffrances ni exprime sa détresse, elle a refoulé les souvenirs de sa mé-
moire. Le déclencheur de cette prise de parole n’est autre qu’un moment de 
solitude émergeant de sa vie d’enfant cachée, étouffée depuis des lustres. Sur 
l’enfant repose le poids des souvenirs qui se veulent un outil de la mémorisation 
d’une atrocité qui n’aurait jamais dû exister. Tous les faits du récit relatés par le 
je progressent dans la narration en tant que devoir de transmission de mémoire 
sur le sort des Juifs engagés dans une histoire d’extermination. L’indicible de la 
descente aux enfers d’une petite fille est contée par la grand-mère qui 
s’entretient avec sa petite fille pour résoudre des difficultés propres à l’écriture 
de soi et se libérer d’un silence de soixante ans ; la société a le devoir et le droit 
de savoir ce qui s’est passé. Effectivement, elle fait partie des enfants obligés à 
vivre clandestinement, ces derniers survivants de la Shoah capables de témoi-
gner sur leur propre vécu pendant la guerre. 

Son récit de survie commence : il y a bien longtemps, en rentrant de 
l’école, son père annonce une bonne nouvelle, il a accepté que sa famille de-
vienne une famille de shérifs : 

Ce matin, j’ai assisté à une grande réunion. Des per-
sonnes ont proposé que nous devenions une famille de 
shérifs. Bon ! J’aurais aimé vous en parler avant de pren-
dre une décision mais… je devais donner la réponse tout 
de suite. Alors, j’ai dit oui !  
Papa était heureux. Maman était toute triste (EC, 10)11. 

Le lecteur se saisit d’une vie et se sent comme faisant partie d’une géné-
ration à laquelle il est possible de parler d’un passé issu du silence de toute une 
vie. Le lecteur perçoit ce témoignage comme une expérience déchirante, à 
l’opposé de la trahison du film ahurissant sans préoccupation mémorielle : La 
vie est belle de Roberto Benigni. Un récit fictionnel tourné en dérision qui me-
nace l’intégrité de la mémoire et réussit à fausser la vérité en essayant de banali-
ser en 90 mn la cruauté des camps de concentration et à plonger le spectateur 
dans cette horreur à travers les yeux d’un petit garçon candide.  

Dounia est, elle aussi, innocente mais quelque peu sceptique « En plus, 
les shérifs ça ne vit pas en France » (EC, 17). Elle porte l’étoile jaune comme cer-

                                                                                                                                                    
cide juif, bien qu’ils n’aient été reconnus comme tels qu’à la fin des années 80 (Kestenberg, 
1988). Parmi les enfants juifs qui vivaient en Europe, seuls 10% d’entre eux ont survécu à la 
Shoah (Valent, 1998). La plupart des enfants juifs survivants se sont cachés, tandis qu’une 
minorité a survécu aux camps (Krell, 1993). 
11 Les citations tirées de l’album de Lizano, Dauvillier & Salsedo, L’enfant cachée, seront indi-
quées dans le texte avec le numéro de la page précédé des sigles entre parenthèses (EC). 



Monografías de Çédille 5 (2015), 159-186 Fernande Ruiz Quemoun 

 

http://cedille.webs.ull.es/M5/08ruiz.pdf 169 
 

tains petits camarades d’école et subit des mesures discriminatoires sans com-
prendre pourquoi :  

– Dounia ! Tu prends tes affaires et tu vas t’installer 
dans le fond. Pourquoi je ne peux pas rester à ma place ? 
Qu’est-ce que j’avais fait de mal pour que la maîtresse 
soit si en colère contre moi ? […]  
– Une enfant comme toi devrait déjà se réjouir d’être 
admise à l’école. – Qu’est-ce que j’avais fait ? […] Je ne 
comprenais pas pourquoi le fait d’être juive me rendait 
différente des autres enfants de ma classe (EC, 13). 

3. Comment expliquer et comprendre le silence du drame de la Shoah ?  
Il y a tout un travail de transmission pour comprendre la Shoah. Cet 

engagement, sans conteste, prétend rappeler à l’opinion publique ce qui s’est 
passé durant cette période afin de devenir passeurs de mémoire. Le premier et 
troisième récit, adressés à des enfants, et soutenus par le Ministère de l’Éduca-
tion, demandent du travail réel d’un accompagnateur de la lecture, bien qu’ils 
appartiennent à la littérature de jeunesse et donc adaptées à leur entendement 
et maturité. Pour comprendre une histoire, il faut identifier les personnages et 
les lieux tels qu’ils sont évoqués dans l’intrigue du récit, se représenter les faits 
et leur enchaînement dans leur ordre logique et chronologique. Comment se 
mettre au niveau de l’enfant ? Le récit établit un processus identificatoire, les 
enfants d’aujourd’hui comprennent l’amitié, les problèmes scolaires, les jeux, 
les relations avec leurs parents et s’intéressent à la vie de leurs grands-parents. 
Attentifs au passé de leurs aïeux, ils peuvent imaginer ce qu’ils auraient fait ou 
ne pas fait à leur place. Toutefois, du point de vue physique, dans les albums de 
jeunesse tout est rond, le visage est disproportionné, on parle de l’humain: la 
tête, les yeux parlent des émotions. La maîtrise de l’expressivité gestuelle et phy-
sionomique fait surface dans l’espace de la réalité pour certains lecteurs, dans la 
fiction pour d’autres. Cependant, c’est précisément en associant les illustrations 
aux témoignages (Bornand, 2004) que le lecteur reçoit l’impact de la réalité par 
la voie de la BD qui diffuse la voix des survivants et leurs silences tout au long 
de l’histoire.  

La première BD, une histoire très particulière adressée à des enfants de 
8, 9 ans et racontée avec simplicité et délicatesse, elle témoigne sans rancœur 
apparente de la souffrance d’une enfant cachée restée dans le silence pendant 
plus de soixante ans. Cet ouvrage très travaillé et très juste, encourage 
l’accompagnateur de l’enfant à la réflexion et à la lecture vers la découverte de 
la Shoah. Ces souvenirs demandent beaucoup de suivi et de soutien pour con-
fronter les jeunes lecteurs à telle infamie avec réserve pour leur éviter égare-
ments et désarrois. Cependant, est-il possible qu’un enfant de 9 ans puisse rai-



Monografías de Çédille 5 (2015), 159-186 Fernande Ruiz Quemoun 

 

http://cedille.webs.ull.es/M5/08ruiz.pdf 170 
 

sonner et comprendre tel récit sans être guidé? Il faut essayer de favoriser des 
échanges entre un personnage médiateur ou une personne proche et l’enfant qui 
découvrira à petits pas, guidé par son interlocuteur, l’histoire de l’héroïne avec 
des mots d’enfants. Seul l’appauvrissement de la réalité autorise un tel récit de 
l’horreur. La grand-mère vide la réalité, la refoule pour transmettre à sa petite 
fille son vécu d’enfant cachée, privée de ses parents. L’histoire est certes vraie 
néanmoins, pour épargner la fillette, la grand-mère la transforme en vraisem-
blable qui n’est pas exactement la vérité, de sorte que la première lecture de 
l’histoire s’éloigne de ce qu’elle le fut jadis. Pour ce faire, le je narrationnel, 
enfant devenue adulte, parle à l’accompagnateur qui doit guider la lecture, Elsa 
va à son tour le transmettre à son papa. Le je parle à tous, le je met des mots à 
son vécu et la libère d’un silence de plus de soixante ans transperçant le cœur 
du lecteur comme une dague.  

Conscient de transmettre un témoignage extrêmement poignant, 
l’auteur sait qu’il compte sur un intermédiaire coopératif qui va accompagner le 
récepteur de l’histoire dans son cheminement. Ceci dit, la force illocutoire de 
l’énoncé qui est le narrateur à travers la grand-mère présuppose la complicité 
du lecteur, médiateur du récit qui adhère au principe de coopération (cf. Grice, 
1979) par rapport au récepteur : l’enfant à qui est adressée l’histoire. Ce récit de 
vie porteur de silences fera désormais partie de la vie d’Elsa et du lecteur. 

4. Le silence  
Il s’agit tout d’abord de définir ce terme : le silence. Selon le diction-

naire Larousse, le silence désigne de manière générique l’absence de bruit ; le 
fait de se taire, de ne rien dire. S’agissant du silence des rescapés, ne nous limi-
tons pas à cette définition, nous le préciserons au long de cette étude. Cepen-
dant, comment parler du silence sans utiliser la parole ? Comment dire le si-
lence, comment l’écrire sans provoquer ce que Levinas (1974: 112) appelle une 
« indiscrétion à l’égard de l’indicible » ! En 2011, l’Association Européenne 
François Mauriac organisa en Ukraine un colloque : Le silence et la littérature. 
Au programme, Thierry Laurent présente « Le silence dans l’œuvre de Patrick 
Modiano »12 et, au cours d’un entretien, un journaliste lui demanda où il en 
était avec le bruit et le silence, ce dernier lui répondit « c’est toujours le silence 
qui a le dernier mot » (Laurent, 2013: 57). La vie est pleine de paradoxes, le 
mutisme se transforme dans le silence, alors comment apprivoiser ce mutisme 
dans le silence? S’agit-il toujours d’un même et unique silence ? Dans la Bible, 
Parole de Dieu, Dieu parle pour créer le monde, pour appeler l’homme, pour 
parler avec lui. Dieu parle aux patriarches Abraham, Moïse et Jacob mais la 

                                                           
12 La littérature modianienne est construite à partir de la quête de l'identité et de la période de 
la Shoah. 



Monografías de Çédille 5 (2015), 159-186 Fernande Ruiz Quemoun 

 

http://cedille.webs.ull.es/M5/08ruiz.pdf 171 
 

Bible est aussi le temps donné aux silences de Dieu car après avoir tout créé, 
Dieu fit le silence. On ressent parole et silence comme une relation avec Dieu, 
la Bible est donc un espace de dialogue, raison pour laquelle les silences pèsent 
si fort dans le judaïsme. En effet, le Dieu d’Élie, d’Abraham, de Moïse est un 
Dieu de dialogue qui ouvre un espace dans lequel nous pouvons donner du 
sens à la vie.  

4.1. Le silence peut-il être virulent ? 
Il s’avère que le silence est susceptible de devenir dangereux lorsque les 

hommes ne dialoguent pas, il peut jusqu’à les pousser au meurtre. Rappelons-
nous que le premier meurtre de l’humanité, le premier fratricide, d’après la 
Bible, eut lieu dans le silence : « L'Éternel dit à Caïn : – Où est Abel ton frère? 
Et Caïn répondit : – Je ne sais ; suis-je le gardien de mon frère ? – Écoute la 
voix du sang de ton frère crier vers moi du sol » (Genèse IV, 9-10).  
 Pourtant, le silence peut devenir un signe de respect, de deuil. Afin de 
dévoiler ce silence, retenons un souvenir d’école de Mitchi lorsque les enfants 
allaient avec l’école se recueillir devant le monument du soldat inconnu et dé-
poser une gerbe de fleurs le 11 novembre « Rentrez en silence, deux par deux ! » 
(DG, 8)13. La maîtresse demande aux enfants de respecter le silence des morts 
pendant que Mitchi se demande pourquoi un soldat inconnu bénéficiait d’une 
stèle en pierre tandis que son grand-père n’avait même pas une pierre tombale.  

Le silence peut prendre d’autres formes : le silence complice qui permet 
le mal et le silence de celui qui se refuse de témoigner. Pourrions-nous répondre 
à la question suivante : le silence serait-il complice de la violence ? Redoutable 
question qui hante les esprits.  

Tout d’abord, nous réfléchirons sur le silence de ceux qui ignorent la 
souffrance d’autrui en permettant de telles atrocités et sur le silence du rescapé 
qui a renoncé à parler de lui-même pour ne parler que des autres. Pour ce faire, 
prenons un exemple, Dounia est ignorée de sa maîtresse, de ses petites cama-
rades sur ce, leur silence complice autorise et justifie le mépris dont tous les 
Juifs en sont ses victimes. Deux grands dessins de l’album de L’enfant cachée 
occupent deux pages et illustrent ce silence complice. Dounia, assise au dernier 
rang n’a plus le droit d’intervenir en classe, elle doit se taire. À la page 15, 
Dounia puérilement calme et tranquille, observe avec de tout petits yeux les 
autres enfants jouer à la marelle, à tu-l’as…, à côté d’elle, une petite camarade, 
les yeux baissés, honteuse sans comprendre pourquoi n’ose même pas regarder 
devant elle. Elles sont là, appuyées contre le mur du fond de la cour de récréa-
tion, confrontées à un silence méprisant et humiliant qui les isolent de leur 

                                                           
13 Les citations tirées de l’album de Kichka, Deuxième génération, seront indiquées dans le texte 
avec le numéro de la page précédé des sigles entre parenthèses (DG). 



Monografías de Çédille 5 (2015), 159-186 Fernande Ruiz Quemoun 

 

http://cedille.webs.ull.es/M5/08ruiz.pdf 172 
 

monde enfantin, la culture du silence prend place dans leur monde (EC, 14). 
Comme l’affirme Friedemann (2007: 117) « Le silence du langage se mêle au 
silence du regard ». 

Il en est de même pour le père de Mitcha, qui subit autant ce silence 
complice. Être le premier en classe est pour lui une revanche sur Hitler. Il doit 
exhiber la réussite de son fils : « Je n’ai pas pu finir l’école à cause des nazis. 
Alors, sois toujours premier de classe. Promis ? – Promis, Papa » (DG, 17). 

Lorsque le rescapé est aux prises avec ses propres interdictions, voire son 
« silence volontaire », comment s’efface-t-il derrière ce mutisme ? Comment 
esquive-t-il la parole ? Nous avons repéré quelques exemples : « Maman nous a 
très peu raconté sur la période […] Elle a choisi d’effacer son histoire derrière 
celle de Papa » (DG, 28). 

Par rapport à la BD de L’enfant cachée, trois cases (DG, 77) illustrent le 
silence que s’est imposée Dounia tout au long de sa vie. En premier plan on 
voit l’enfant victime du phénomène de l’usure de la vie plongée dans le silence. 
Cependant, la veille au soir, elle a rompu la barrière du silence grâce sa petite 
fille Elsa mais ses mots ouvrent de nouveau les plaies qui l’ont tant fait souffrir. 
Dounia a dit, a raconté mais là, face à son fils, elle se sent trahi par sa faiblesse, 
démasquée, elle s’effondre sous le poids de son sentiment de culpabilité et perd 
de nouveau la parole. Les personnes qui ont vécu cet enfer ont voulu très vite 
oublier, comment comprendre et assumer leur survivance sans accepter qu’ils 
auraient dû mourir eux aussi ?  

Dans son discours de réception du prix Nobel, Patrick Modiano (2014: 
13’32’’) fait allusion à ce sentiment de contrition : 

[…] Un mauvais rêve et aussi un vague remords d’avoir 
été en quelque sorte des survivants. Et lorsque leurs en-
fants les interrogeaient plus tard sur cette période et sur 
ce Paris-là, leurs réponses étaient évasives. Ou bien ils 
gardaient le silence comme s’ils voulaient rayer de leur 
mémoire ces années sombres et nous cacher quelque 
chose. Mais devant les silences de nos parents, nous 
avons tout deviné, comme si nous l’avions vécu. 

Parallèlement à ce silence, il faudrait ajouter la fonction expressive des 
points de suspension qui interrompent le flux de la parole déterminé par 
l’émotion. L’intentionnalité des pauses marque dans ce cas la tristesse de Dou-
nia et la supplication silencieuse qu’elle adresse à son fils « Je suis désolée… Je 
ne voulais pas… je n’ai pas voulu mal faire… tu sais … je ne… » (EC, 75). 

Néanmoins, le silence volontaire peut changer de nature et devenir ré-
vélateur. Dans Deuxième génération, Henri, le père de Mitchi, garda le silence 
jusqu’à l’âge de 70 ans bien que de temps à autre il laissait glisser inconsciem-



Monografías de Çédille 5 (2015), 159-186 Fernande Ruiz Quemoun 

 

http://cedille.webs.ull.es/M5/08ruiz.pdf 173 
 

ment ses souvenirs « Depuis tout petit, je suis un témoin privilégié, mais je pense 
qu’il ne s’en est pas rendu compte. Ni du fait que son silence aura été éloquent » (DG, 
90). 

Il est indéniable qu’Henri savait, qu’il sait mais ne voulait pas ou ne 
pouvait pas dire, il voyait et voit loin, dans le passé, vers le futur, il voyait haut, 
vers le Dieu universel. Mais, comment mettre des mots à telle atrocité ? Com-
ment transmettre sa souffrance à ses enfants ? Ceci était au-delà des capacités 
d’expression. Comment expliquer tant de haine, de fureur ? Comment com-
prendre un projet de mort industrialisée ? : 

– Pourquoi les nazis haïssaient tant les Juifs au point de 
vouloir les exterminer ? […] – J’ai pratiquement lu tous 
les ouvrages qui traitent la question…  
– Et… ?  
– Je n’ai jamais trouvé de réponse ! (DG, 86). 

Le neuropsychiatre Fineltain (2008: 5), dans son article « Les syn-
dromes des survivants de la Shoah », parle de « société du silence » et affirme 
que le silence constitue un remède contre le déchirement de la peur tout en 
alimentant les souvenirs.  

Dans un deuxième temps, nous nous intéresserons au silence des survi-
vants de la Shoah qui « ne sont pas écoutés » comme a indiqué Simone Veil 
(2006: 7) lors de son discours à Amsterdam le 26 janvier 2006 « Ce retour a 
été, je le répète, terrible : nous étions seuls, enfermés dans notre solitude, 
d’autant plus que ce que nous avions vécu, personne ne voulait le savoir ». Per-
sonne ne voulait entendre parler de détresse, blessures, expériences criminelles 
qui n’étaient pas perçues comme telles par leurs interlocuteurs. On leur parlait 
d’un autre monde, ils trouvaient ces propos insensés, il ne s’agissait pas de résis-
tants. Dans cette perspective, nous reprenons les paroles de Simone Veil : 

On entend souvent dire que les déportés ont voulu ou-
blier et ont préféré se taire. C’est vrai sans doute pour 
quelques uns, mais inexact pour la plupart d’entre eux. 
Si je prends mon cas, j’ai toujours été disposée à en par-
ler, à témoigner. Mais personne n’avait envie de nous 
entendre (apud Wieviorka, 2013: 170). 

Confronté à cet impénétrable silence de la Shoah, l’enfant devenu 
adulte accompli, témoin rescapé de l’abîme des camps d’extermination, 
s’interroge sur son sort : Pourquoi Dieu est-il resté dans le silence ? 

4.2. Le silence de Dieu  
Ainsi, le déporté doit se taire mais se heurte au silence divin, à 

l’anéantissement d’enfants, d’hommes et de femmes pendant une guerre meur-
trière sans précédent. Il réfléchit sur son identité religieuse et essaye d’assumer 



Monografías de Çédille 5 (2015), 159-186 Fernande Ruiz Quemoun 

 

http://cedille.webs.ull.es/M5/08ruiz.pdf 174 
 

son histoire. Élie Wiesel (1989: 12), après dix ans de doutes, d’hésitations, de 
silence s’étonne de ses études religieuses durant cette période : « […] et la pro-
testation, où est-elle donc passée? et la révolte contre la création et son créateur, 
qu’était-elle devenue? comment pouvais-je passer sans transition aucune de 
Buchenwald à la foi et à la prière de mon enfance ? » 

Pourquoi et comment croire en un Dieu qui permet la souffrance et 
admet l’injustice ? Comment comprendre l’incompréhensible et 
l’inexprimable ? Son silence est-il la preuve de son inexistence ? Ceci laisse pen-
ser à un propos attribué à Sartre : « Dieu se tait, donc il n’existe pas ». Les vic-
times ne peuvent absoudre le silence de Dieu qui demeure un scandale tandis 
que leurs discours sont influencés par la rancœur : « Dans les camps, les reli-
gieux qui imploraient Dieu m’énervaient car, si Dieu avait existé… les camps 
n’auraient jamais existé !! » (DG, 45). 

Dans le récit vécu de Miriam Katin (2006 : 117-118), la BD, force de 
témoignage, Seule contre tous tente de comprendre pourquoi, bien qu’éduquée 
dans la religion juive, elle n’a jamais cru en rien : « Lorsque Esther dit à son 
mari Károly : “Dieu merci nous sommes en vie et à nouveau ensemble”, celui-
ci répond amèrement : “Si ce dernier existait, il n’aurait jamais laissé les nazis et 
leurs collaborateurs agir” ».  

 Puisque Dieu éprouve ceux qui l’aiment, c’est le moment de l’épreuve. 
Non seulement les corps ont été meurtris, l’âme aussi a été visée, blessée et 
anéantie. La désintégration de la foi du rescapé met en avant la condition de 
l’homme face à son Créateur et tout le drame enduré dans un mutisme, qui 
exprime la rage mieux que les mots.  

Le silence divin est particulièrement inexplicable voire très douloureux, 
cependant ce Dieu caché et muet n’est ni absence, ni abandon. Il tient 
l’homme comme responsable de ses actes. Le témoin échoué dans les ténèbres 
de ses souvenirs s’autorisera-t-il le droit de répondre à cette question ? Pour 
Wiesel (2011: 12) : « La tragédie du croyant est incomparablement plus doulou-
reuse, plus profonde que celle de l’incroyant. […] Le croyant est condamné à 
ne pas comprendre. […] Comment justifier Dieu et son silence ? “On ne peut 
concevoir Auschwitz avec Dieu et sans Dieu” ». 

Sans doute, du côté de l’identité juive, l’attachement au peuple juif 
n’implique pas toujours la croyance en Dieu. Nombre de Juifs étaient laïcs, 
athées sans que leur appartenance à la communauté juive ne leur pose pro-
blème : 

Henri ne croyait pas en Dieu, il allait très rarement à la 
Synagogue, Mitchi comprendra le pourquoi cinquante 
ans plus tard : « Mon père ne s’y sentait pas dans son 
élément, il ne lisait pas l’hébreu et n’avait jamais appris 



Monografías de Çédille 5 (2015), 159-186 Fernande Ruiz Quemoun 

 

http://cedille.webs.ull.es/M5/08ruiz.pdf 175 
 

les prières. Il ne croyait pas en Dieu ». […] Alors je lui ai 
demandé pour quelle raison il n’avait pas fait sa Bar-
Mitsvah. Il a hésité puis m’a dit: « mon père était socia-
liste militant et laïc. Il n’allait jamais à la Synagogue » Il 
m’aura fallu cinquante ans pour l’apprendre (DG, 42-
43). 

4.3. Le sauvetage silencieux d’enfants, d’hommes, de femmes, de familles 
Nous avons eu l’occasion de constater que nombre d’enfants et de fa-

milles ont été victimes de la délation de leurs voisins, ... Cependant, on connaît 
l’engagement, la solidarité de certains hommes et femmes non Juifs qui se sont 
dévoués, au péril de leur propre vie, pour épargner ces enfants d’un massacre 
annoncé : 

Monsieur Péricard est monté dans notre appartement. Il 
a été chercher une valise avec mes affaires. […] On va 
s’occuper de la petite. […] On a des nouvelles. La police 
compte venir. Il faut vite évacuer la petite. […] Vous 
pouvez compter sur nous. […] Police ! Police ! Espèce 
de sale traître ! (EC, 35- 39). 

Outre l’exemple ci-dessus, dans notre deuxième BD, l’agneau réunit 
tout le troupeau pour essayer de se débarrasser du Mal et au péril de sa vie défie 
le loup en lui faisant des grimaces sans un seul cri, en silence pour l’entraîner 
vers un piège mortel : « Le risque était grand… mais après tout il fallait bien se 
débarrasser de ce loup […] Là, à bout de nerfs, aveugle par la colère, le loup 
tomba dans le piège que nous lui avions tendu. Il disparut dans la mer et on ne 
l’a plus jamais revu » (AM, 22, 30)14. 

Cette chaîne de solidarité ne préserva pas uniquement des enfants, Mi-
chel Kichka garde d’excellents souvenirs de son professeur de dessin qu’il recon-
tacta 30 ans plus tard. Ce dernier, qui s’adonnait depuis sa retraite à la peinture 
et aux BD, lui envoie une reproduction d’un de ses tableaux: Auschwitz au 
fond, au premier plan un petit garçon serrant un train contre sa poitrine, en bas 
de la vignette, dénote la réalité de l’histoire. L’auteur, déconcerté ne comprend 
pas le message de l’auteur du dessin mais reçoit quelques jours plus tard :  

La photocopie d’une lettre de reconnaissance rédigée par 
une famille juive de Liège en 1945, certifiant que les pa-
rents de Dany Evrard leur avaient fourni, au péril de 
leur vie, logement, ravitaillement et faux papiers […]. 

                                                           
14 Les citations tirées de l’album de Jean et Zad, L’agneau qui ne voulait pas être un mouton, 
seront indiquées dans le texte avec le numéro de la page précédé des sigles entre parenthèses 
(AM). 



Monografías de Çédille 5 (2015), 159-186 Fernande Ruiz Quemoun 

 

http://cedille.webs.ull.es/M5/08ruiz.pdf 176 
 

Mon prof Dany Évrard, né pendant la guerre, était en 
fait fils de « parmi les nations »15, même si le titre ne leur 
a pas été octroyé officiellement. Le Talmud dit que 
« Qui sauve un homme, sauve l’humanité entière »! Ce 
destin nous a bien liés au-delà du dessin […] Vous serez 
en sécurité dans la mansarde. Je passerai après l’usine. Je 
ne sais comment vous remercier, Monsieur Evrard ! J’ai 
planqué vos papiers dans l’oreiller (DG, 41). 

Le silence de ces survivants de la Shoah, qui ont refusé de transmettre 
les stigmates de leurs blessures endurées pendant la Shoah à leurs enfants par 
pudeur, amour, honte, devient parole après plus de soixante ans de mutisme, 
d’isolement dans lequel ces « enfants » rescapés se sont habitués à vivre : « À la 
maison nous vivions un peu en marge du monde, à l’écart de la réalité, isolés. 
Pour Papa, la réalité était trop dure à affronter, nous n’avions ni télé, ni jour-
naux, ni magazines. Le monde était grossièrement divisé en deux : les Juifs et 
les Goys » (DG, 46). 

Ce n’est plus la nécessité interne seule de se protéger, même si elle existe 
toujours, qui pousse le survivant à vivre en marge d’un monde qui l’avait trahi, 
c’est la réalité quotidienne qui l’effraie et le submerge dans un isolement 
presque maladif. Cette scène est une des clefs de voûte de l’histoire de cet album 
car elle met en évidence l’isolement du rescapé. 

4.4. Est-il vraiment possible de souffrir en silence?  
 Les souffrances pourraient être une épreuve: souffrance d’amour. Le 
Talmud raconte: tu subis une épreuve, es-tu content de la subir ? Donne-moi 
ta main. Il se relève. Personne ne peut se relever par soi-même; l’amitié, 
l’amour, la solidarité y jouent un rôle décisif : 

– Si nous ne faisons rien, le loup va nous dévorer les uns 
après les autres, jusqu’au dernier. Et alors, il sera trop 
tard pour résister. Aujourd’hui nous sommes assez nom-
breux pour lui tendre un piège. Au lieu de pleurnicher, 
battons-nous pendant qu’il est encore temps! (AM, 20). 
Aussitôt, le troupeau se rassembla. C’était bon d’être en-
semble (AM, 22). 
Nous avons été dénoncés. Mon mari… il faut l’aider! 
[…] Il s’est battu avec les policiers et… […] Bon, rien 
n’est perdu. […] Ne vous inquiétez pas, on va s’en oc-

                                                           
15 L’appellation « Justes parmi les nations » désigne les personnes non juives –aussi dénommées 
Gentils ou goyim– ayant secouru de multiples façons, mais toujours de manière désintéressée, 
des Juifs menacés par la politique d’extermination nazie (cf. Gensburger, 2004: 15-37). 



Monografías de Çédille 5 (2015), 159-186 Fernande Ruiz Quemoun 

 

http://cedille.webs.ull.es/M5/08ruiz.pdf 177 
 

cuper. […] ne t’inquiète pas, on va tout faire pour 
l’aider (EC, 47-48).  

 Comme nous l’avons observé supra, les coupures dans le discours fic-
tionnel écrit permettent de mettre en valeur l’émotion du locuteur. Ces pauses-
silences renforcées par des points de suspension, ces césures essaient de camou-
fler le désarroi de Mme Pierret qui se replie sur elle-même et se concentre sur la 
supplication. 

4.5. Le silence, une échappatoire à la mort ? 
 Pour être sauvés, pour échapper à la mort, des enfants juifs ont été en-
traînés, éduqués dans le silence par leurs parents qui subissaient la même me-
nace ainsi que par leurs protecteurs. Ils ont dû parfois changer d’identité, de 
religion, quitter leurs parents, leurs maisons, ont subi des privations surtout 
affectives. Souvent sans un mot de la part de leurs parents, ces enfants transfé-
rés, placés chez des inconnus pour survivre vivent dans le chaos émotionnel. 
Dounia, terrifiée, écoute en silence ses parents, elle sait qu’elle doit obéir mal-
gré sa peur et accepte en silence de se cacher au fond d’une armoire : « Faut te 
cacher, viens ! […] Écoute ma grande. Je t’aime très fort. Maman t’aimera tou-
jours. […] Tu vas t’allonger et je vais remettre le fond. Tu ne dois pas faire de 
bruit. Aucun bruit. Tu m’entends? Aucun bruit. Compris ? » (EC, 26-28). 
 La fillette entend des coups, des fracas de meubles, les cris de la police 
mais attend en silence malgré sa détresse, elle sait qu’elle doit garder le silence. 
Un silence terrifiant qui la retient dans le fond de l’armoire :  

J’entendais les gens de la police crier. Ils demandaient à 
mes parents où j’étais… Mon père leur répétait calme-
ment que j’étais partie à Marseille pour rejoindre de la 
famille. […] J’entendais ma mère pleurer. […] Pour ne 
rien entendre, j’ai mis mes mains sur mes oreilles. Ça ne 
fonctionnait pas. […] J’ai coupé ma respiration pour 
être certaine de ne pas faire de bruit. Après je n’ai rien 
entendu, juste le silence […] (EC, 30-31). 

 Madame Pierret, leur voisine, sait ce qu’il s’est passé et monte la cher-
cher. Elle doit récupérer en toute hâte la fillette pour la sauver de ses agres-
seurs : la Police française ! : «Tu me reconnais ? Je suis la voisine du dessous. Je 
vais m’occuper de toi. Ne t’en fais pas. Il ne faut pas rester ici » (EC, 33). 
 Les enfants recevaient des consignes de comportement pour devenir 
invisibles. Feldman (apud Fohn, 2011: 33) souligne des difficultés d’affiliation 
par rapport au processus de désaffiliation qui a eu lieu pendant la guerre. Cette 
double affiliation marque fortement les enfants juifs cachés par rapport aux 
autres survivants de la Shoah : « À partir de ce moment-là, la dame a dit que je 
m’appelais Simone….Simone Pierret…. Et j’étais catholique » (EC, 43). 



Monografías de Çédille 5 (2015), 159-186 Fernande Ruiz Quemoun 

 

http://cedille.webs.ull.es/M5/08ruiz.pdf 178 
 

Comme nous l’avons dit, la pause silencieuse est une marque de 
l’intentionnalité de l’émetteur. Dans l’énoncé ci-dessus, ce fait pausologique 
apparaît en situation de face à face, comme une sorte d’écho relié au degré de 
manque de spontanéité de Dounia. Porteuse de signification, cette hésitation 
confirme non seulement le désarroi de l’enfant à qui l’on vient de changer de 
nom de famille mais renforce ses doutes sur sa nouvelle filiation. 

Comment fuir la mort ? Sa protectrice change son prénom, Dounia, lit-
téralement « monde » en arabe, devient Simone du prénom masculin Simon, 
d’origine grecque ou hébraïque « qui est exaucé ». Un clin d’œil au lecteur ? 
Madame Pierret sauvegarde la judéité de la fillette en lui procurant ce nouveau 
prénom. Dorénavant elle s’appellera Simone, Simone Pierret, et devra faire le 
silence sur son vrai prénom et son vrai nom de famille. Dounia, déchue de son 
identité, accepte la nouvelle sans vraiment comprendre pourquoi.  

Feldman, Mouchenik et Moro (2008: 485) développent longuement la 
problématique de ces enfants juifs privés de leur identité pour être sauvés de la 
barbarie nazie : 

Pour être sauvés, pour échapper à la mort, les enfants 
juifs ont été dépendants des adultes: pas uniquement de 
leurs parents qui subissaient la même menace et qui ne 
pouvaient pas les protéger. Ces enfants ont dû parfois 
changer d’identité, ont connu des ruptures, des priva-
tions, ont dû quitter leur environnement familier et 
leurs parents. Ils ont parfois été cibles d’humiliations, de 
maltraitances. Ces enfants ont été transplantés brutale-
ment, pour être protégés, mais souvent sans mots ni de 
la part des parents, ni de la part des adultes en charge de 
ces enfants. Ils recevaient uniquement des consignes 
pour se comporter prématurément comme des adultes : 
ne pas dire son nom, faire face à un danger qu’ils ne 
pouvaient même pas nommer, devenir des enfants invi-
sibles. 

 Le silence identitaire a mis à l’abri nombre d’enfants et a sauvé des vies 
tout en entraînant des traumas qui ont pu dégénérer en problèmes de person-
nalité. Selon Kangisser-Cohen (apud Fohn, 2011: 21), le changement identi-
taire des enfants cachés, leur a certes sauvé la vie mais ce remplacement a éga-
lement entraîné une confusion identitaire et une dissimulation obligée de leur 
appartenance juive. De nombreux enfants ont été convertis ou ont suivi les 
préceptes d’une autre religion pour se fondre dans la masse (Hogman, 1988: 
45). Pendant la guerre, les enfants juifs cachés ont dû s’adapter à un environ-
nement social et religieux qui leur était étranger et auquel ils se sont identifiés 
afin de passer inaperçus. Le catholicisme étouffe, fait taire leur judaïsme refou-



Monografías de Çédille 5 (2015), 159-186 Fernande Ruiz Quemoun 

 

http://cedille.webs.ull.es/M5/08ruiz.pdf 179 
 

lé : « Pour les fêtes religieuses, si le temps le permettait… nous allions au vil-
lage, avant ca, je n’avais jamais assisté à une messe. […] Je trouvais les chants 
jolis mais je dois avouer que je ne comprenais rien à ce qu’ils racontaient » (EC, 
57). 

Les enfants juifs cachés sont nombreux à s’être construits sur base d’un 
rejet du judaïsme et d’un « catholicisme salvateur » (Feldman, 2007: 444). 
Après autant d’épreuves, autant de souffrances certains rescapés rejettent leur 
judaïsme pour couper les ponts avec leur passé car pour nombre d’entre eux, la 
Shoah est restée dans leur mémoire comme un traumatisme. D’autres, n’ayant 
pas conscience de leur judaïsme ou par reconnaissance envers leurs sauveurs 
adoptent le catholicisme par mimétisme. 

5. Le passage du temps dans le silence  
Sous l’impact de la réalité, la perception du temps est un subterfuge qui 

se construit dans le Moi inconscient qui veut empêcher le temps de passer. La 
partie inconsciente du rescapé gère la perception du temps qui se développe et 
la montre s’arrête, le temps est aboli. Le Moi réduit au silence le temps, le si-
lence étouffe le temps et prend sa place dans le Moi inconscient. Dans l’album 
Deuxième génération16, Henri, le papa de Mitchi, refuse les souvenirs et 
s’accroche en vain à l’année 1942, il retient sa vie à ce moment afin d’éviter de 
déclencher les souvenirs de son vécu pendant la Shoah :  

Il vit dans un autre temps. Sa montre s’est arrêtée le jour 
de son arrestation. Maintenant qu’il a célébré ses 85 ans, 
il se projette dans l’éternité. Si seulement il le pouvait, il 
témoignerait ad vitam aeternam, jusqu’à ce qu’il de-
meure le dernier témoin vivant. Moi aussi, j’aimerais 
qu’il ne meure jamais (DG, 82). 

La vignette fait allusion à la célèbre scène du film muet Safety last! 
(Monte là-dessus !) avec Harold Lloyd suspendu aux aiguilles de l’horloge de la 
façade d’un immeuble dans une rue bondée de passants, de voitures. Pour le 
père, pas de badauds rassemblés dans la rue, pas de voitures comme dans le film 
de 1923. Les immeubles vides et à guise d’enseigne lumineuse d’hôtel, une 
pancarte noire dont l’inscription annonce blanc sur noir : Auschwitz. Sur ce, 
Henri est suspendu aux aiguilles d’une horloge vitale datée : 1942. Harold, 
assommé par une girouette dans son ascension de l’immeuble, tombe mais ré-
ussit à se raccrocher aux aiguilles de l’horloge. Henri, foudroyé le jour de son 
arrestation, veut arrêter le temps mais son destin l’acheminera au camp 

                                                           
16 Les enfants, qui ont retrouvé au moins un parent survivant après la guerre font partie de la 
deuxième génération de la Shoah. Le plus souvent, la souffrance des parents est entrée dans la 
souffrance des enfants qui essaient de se reconstruire dans le silence.  



Monografías de Çédille 5 (2015), 159-186 Fernande Ruiz Quemoun 

 

http://cedille.webs.ull.es/M5/08ruiz.pdf 180 
 

d’extermination d’Auschwitz. Néanmoins, il reviendra de la marche de la mort 
dans les forêts, des fours crématoires… et s’adaptera à sa nouvelle vie, fondera 
une famille exemplaire avec des enfants qui seront un triomphe personnel. Pour 
papa, chacun de nous était «une victoire sur les boches » (DG, 26) et il finira 
par dire. De son côté, Harold s’en sortira et fera honneur à sa fiancée. 

Dans L’enfant cachée, la disposition des vignettes sont quasiment toutes 
conventionnelles dans l’album, il y a cinq ou six dessins sur chaque page. Ce-
pendant, l’album met en relief les moments essentiels de l’histoire par le biais 
d’une seule image sur sept planches et une unique image découpée par deux 
axes qui se croisent. Celle-ci attire l’attention du lecteur en divisant la photo de 
la grange de Germaine où était caché l’enfant avec Mamounette. Un seul dessin 
découpé en quatre triangles isocèles dont chacun correspond à une saison de 
l’année passée à la campagne.  

La notion du temps en BD peut se faire d’une façon très descriptive, le 
passage du temps dans le silence, sans coupures pour le cycle des saisons est 
représenté ici par une succession de quatre vignettes d’un unique dessin renfor-
cé par le biais d’un énoncé linguistique. Dounia s’adapte rapidement à sa nou-
velle vie, l’adverbe de manière avec une forte nuance de temps met en exergue 
l’accélération du temps du conteur, le narré et le non narré reviennent à 
l’adverbe : 

Rapidement nous sommes devenus très organisés […] 
Mais malgré tout l’amour qu’elles me donnaient… je 
pensais souvent à Papa et Maman (EC, 55). 
Je ne lui ai pas demandé s’il avait des nouvelles de mes 
parents. […] J’avais peur de la réponse (EC, 62).  

Dounia reste dans le silence, elle cogite, elle n’extériorise ni ses doutes, ni 
ses attentes. Elle n’en parle à personne. La fillette fait preuve d’une grande ma-
turité, elle sait sans vraiment comprendre pourquoi. Ces vignettes signifient des 
moments de réflexion et une nouvelle étape dans le déroulement du récit. 

L’effroyable réalité à laquelle est confrontée l’enfant lors des retrou-
vailles avec sa maman est terrifiante. Le silence le plus absolu témoigne de leur 
rencontre, les yeux écarquillés de la maman sont d’une éloquence foudroyante, 
ils portent en eux toutes les horreurs vécues. Une petite bouche aux lèvres ser-
rées transmet le silence volontaire. Comment admettre une maman effondrée 
qu’elle ne reconnaît même pas ? Cependant, il ne lui a fallu qu’un moment 
pour être certaine qu’il s’agissait bien de sa maman. Au sens psychanalytique, le 
temps psychique s’articule entre le temps du conscient et le temps vécu. Il nous 
semble difficile de concevoir la réaction de l’enfant mais la vision pédagogique 
de la narration implique que la notion de temporalité soit propre aux circons-
tances particulières du moment et du sujet. Sur ce, le temps est un éternel pré-



Monografías de Çédille 5 (2015), 159-186 Fernande Ruiz Quemoun 

 

http://cedille.webs.ull.es/M5/08ruiz.pdf 181 
 

sent pour les enfants qui ne vivent qu’au jour le jour. De plus, le temps a la 
spécificité d’être à mi-chemin entre une mesure objective et une perception 
subjective : 

Je ne savais pas comment faire. J’étais horrifiée. Au dé-
but, je ne l’ai pas reconnue. Il m’a fallu un moment 
avant d’être certaine que c’était bien ma Maman (EC, 
68). 
J’avais peur de ne pas le reconnaître. … J’avais peur de le 
reconnaître (DG, 7). 

Feldman, Mouchenik et Moro (2008: 504) soulignent les difficultés des 
parents : « Lorsqu’on vient chercher ces enfants qui ont été cachés : ils ne re-
connaissent plus leur mère, ils parlent le patois, ils portent un autre prénom, 
parfois un autre nom, parfois ils adhèrent à une autre religion ». 

D’autres enfants furent séparés de leur famille d’accueil sans comprendre 
cette nouvelle séparation qui pouvait leur être déchirante : « Du jour au lende-
main, je dus me séparer de celle que j’aimais maintenant plus que ma propre 
mère » (Kofman: 1994, 68-69). Cette séparation à la fin de la guerre a provo-
qué un trauma chez l’enfant qui se trouvait de nouveau arraché de l’affection de 
ses parents. Furent-ils des parents d’accueil qui au fil du temps ont transmis des 
sentiments de sécurité, de soutien et d’affection à ces enfants juifs cachés et 
rescapés, souvent privés de leur appartenance à leurs géniteurs. Comme le sou-
ligne Krell (apud Fohn, 2011: 172), « le retrait du milieu d’accueil représente 
une deuxième perte majeure pour ces enfants. Alors que le sentiment 
d’appartenance était encore possible dans ce milieu ». Après la libération, cer-
taines familles ont refusé de rendre l’enfant qu’ils avaient sauvé de la mort et 
auquel ils s’étaient attachés. Des familles d’origine ont refusé que l’enfant main-
tienne un lien affectif avec la famille d’accueil.  

6. Comment accepter le silence des disparus et accepter de se séparer des 
morts ? 

Après la guerre, les parents ne revenaient pas tous mais il fallait surmon-
ter ces événements traumatiques vécus durant la Shoah en puisant une force 
particulière dans ce manque et acceptant non seulement de vivre dans cette 
singularité mais aussi dans le silence.  

Par ailleurs, comment faire le deuil d’un être cher qui a disparu sans 
laisser de traces ? Comment accepter de façon symbolique cette nouvelle sépa-
ration qui serait comme une nouvelle mort silencieuse ? Toutefois, se réappro-
prier de cette mémoire s’inscrit dans le devoir de ne jamais oublier et de briser 
le silence de ceux qui sont partis en cendre : 

Comme beaucoup de déportés, mon papa n’est jamais 
revenu des camps de concentration. On a eu beau 



Monografías de Çédille 5 (2015), 159-186 Fernande Ruiz Quemoun 

 

http://cedille.webs.ull.es/M5/08ruiz.pdf 182 
 

m’expliquer que je ne le reverrai jamais… […] J’attends 
toujours son retour (EC, 70).  
Ma famille était partie en cendres, emportée par le vent 
mauvais de l’histoire (DG, 9). 

Ces enfants juifs rescapés, orphelins de la Shoah devenus adultes, se re-
fusaient souvent d’assumer une telle perte sans raison. Leurs témoignages rele-
vaient d’une poignante douleur : « On a beau nous dire: faites le deuil, moi je 
ne veux pas faire le deuil, faire le deuil c’est les faire mourir une seconde fois » 
(Mouchenik: 2006, 121). 

7. La solitude des survivants, un pénible fardeau 
Pour les survivants de la Shoah, la solitude représente désormais une 

nouvelle déchirure car nombre d’entre eux avaient la sensation de ne rien avoir 
à transmettre à leur descendance. Or, au fil du temps un travail psychique sur 
le deuil de leurs disparus déclencha en eux un sentiment incontournable de 
libération un peu comme un héritage à transmettre et non pas comme un récit 
de malheurs à dire.  

Dans Deuxième génération, cet isolement apparaît dans le chapitre 
« Seul au monde » : Mitchi n’ose pas poser de questions à son père à ce sujet 
parce qu’il sait combien ce serait douloureux pour lui mais il comprend que 
cette solitude était sa force, il se battait contre tout et tous. La vignette de la 
page 70 occupe un tiers de la page, elle évoque le roman de Saint-Exupéry Le 
Petit Prince mais sur cette planète déserte, silencieuse et lugubre se dressent 
trois cheminées dont une s’élève sur la partie cachée de ce corps céleste. Une 
fumée noire, épaisse, envahissante tapisse le ciel. Henri est seul face à la cruauté 
du monde, vêtu de son pyjama à rayures, le regard absent, entouré de quatre 
têtes de morts, trois tibias jonchent le sol et en plein milieu, deux petites fleurs 
orphelines, fanées ne trouvent pas vraiment leur place. Le silence de la solitude 
s’est installé en lui, à qui parler, à qui dire ? : 

Seul survivant de sa famille, […] Je n’osais pas poser de 
questions, je sentais que c’était un sujet tellement dou-
loureux qu’il valait mieux ne pas l’aborder. […] « Seul 
au monde » sonnait comme « seul contre tous» comme 
ces westerns de série B où le bon finit toujours par ga-
gner (DG, 70). 

Un autre exemple, celui de Yaron, le neveu de Mitchi essaye de pour-
suivre des recherches sur le nom Kichka, sur la famille « pour en savoir plus », 
« pas facile d’élaborer un arbre généalogique dont presque toutes les branches 
ont été arrachées et brûlées » (DG, 72-73). 

À la même page, une vignette qui prend la moitié de la page devient 



Monografías de Çédille 5 (2015), 159-186 Fernande Ruiz Quemoun 

 

http://cedille.webs.ull.es/M5/08ruiz.pdf 183 
 

une déclaration d’innocence, d’espoir. Mitchi, le Petit Prince, demande à son 
Papa, l’aviateur, de lui dessiner « une famille » sur une planète fleurie dans un 
ciel étoilé. Comme réponse, le gros point d’interrogation du Papa. Le silence 
remplace une réponse trop douloureuse. 

Ce poids touche aussi la deuxième génération, ceux qui n’ont pas subi 
la Shoah mais ont hérité de ses stigmates : 

Peu avant mon départ, un ami est passé me voir. En 
m’embrassant, il m’a dit : « encore une victime de la 
Shoah ! » […] J’étais dans un tel choc que je n’ai pas 
prêté attention à sa réflexion, qui m’est revenue en plein 
vol. J’avais déjà entendu parler du syndrome de la Deu-
xième génération. Étais-je à l’abri de ce mal ? (DG, 52).  

8. Comprendre le silence 
Dounia s’est interdite de parler pendant plus de soixante ans, et après 

une nuit de confidences avec sa petite fille, son fils lui avoue qu’au fil du temps 
il avait compris son silence et sa détresse : « Il m’a fallu un peu de temps pour le 
comprendre mais maintenant… je sais… j’ai compris ton silence » (EC, 76). 

Les parents de Mitchi parlent Yidish devant leurs enfants mais ne se 
sont pas souciés de la leur apprendre, cependant elle est « la langue de l’humour 
juif ! » (DG, 29). Pourquoi taire leur langue maternelle à leurs enfants ? Fallait-
il les éloigner de leurs souvenirs ? Était-ce une manière de les protéger de 
l’angoisse vécue durant la Shoah ? : 

Petit à petit, j’ai pris l’habitude de ne pas écouter, même 
quand ils parlaient en français. Qu’avaient-ils à nous ca-
cher ? Pourquoi étions-nous exclus du débat familial ? 
C’est dans cette langue qu’ils ont dû se dire les choses 
qui nous auraient permis de mieux comprendre qui 
nous étions. La langue ne fait-elle pas partie du patri-
moine ? (DG, 29). 

Après le suicide de son fils Charly, Henri entreprend de raconter, de 
parler, parler, parler. Cet acte a une signification : la confession de sa vie. De 
part son statut de survivant, conscient de sa responsabilité, Henri croit accom-
plir un devoir envers les vivants, au nom des morts. Il aura mis des années 
avant de briser son silence : 

Des années plus tard, j’ai essayé de comprendre pour-
quoi il avait choisi ce moment pour parler. La vérité est 
que c’est lui qui a découvert Charly mort sur son lit. Je 
pense que ça a fait resurgir d’un seul coup toutes les 
images des morts qu’il était parvenu à refouler tant bien 
que mal. Les deux traumatismes ont dû se télescoper. 



Monografías de Çédille 5 (2015), 159-186 Fernande Ruiz Quemoun 

 

http://cedille.webs.ull.es/M5/08ruiz.pdf 184 
 

[…] Je suis sûr que tous ces morts ont hanté ses nuits. Il 
les a balayés sous un tapis de silence (DG, 56). 

Henri en découvrant le corps de son fils se souvient du silence de tous 
les morts qu’il avait côtoyé dans le camp d’extermination d’Auschwitz : « Il 
s’était même jeté sur un tas de morts le 11 avril 1945, […] pour échapper à un 
nazi qui tirait sur tout ce qui bougeait » (DG, 56). 

Secoué par le suicide de son fils Charly, Henri passe du silence à la 
parole. Ce choc le pousse à remémorer son passé de rescapé, le silence 
laisse sa place à la prise de parole. Depuis cette horrible découverte, Henri 
brise son silence et « ses témoignages et son livre ont fait de lui un homme […] 
médiatisé, il est passé de victime de la Shoah à héros de la Shoah » (DG, 56). 

9. Pour conclure 
Notre étude, loin d’être achevée, s’est axée sur le silence des rescapés de 

la Shoah et orientée sur L’enfant cachée et L’agneau qui ne voulait pas être un 
mouton, bande dessinée pour enfants de deuxième, troisième cycle, et Deuxième 
génération, pour adultes. Cette littérature engagée, autofictionnelle a mis en 
évidence un problème sociétal dans la mesure où la séparation familiale, reli-
gieuse, environnementale provoqua en ces enfants un déchirement qui aboutit 
en un silence éprouvant. Par ailleurs, notre recherche a porté sur l’impact du 
silence de Dieu sur la foi des concentrationnaires durant la Shoah et ses consé-
quences. Nous avons également vu qu’un trauma, tel un suicide peut devenir 
le déclencheur d’une prise de parole du réel dans la fiction bien que la 
décision de briser le silence peut voir le jour grâce à l’amour. Notre ar-
ticle tente de montrer que la responsabilité de briser le silence de la 
Shoah est nôtre, non pas uniquement de ceux qui ont pu ressurgir des 
enfers. Parmi tous les feux du firmament, nombre d’étoiles jaunes flottent en 
silence illuminant les rescapés qui, un jour eurent droit au retour à la vie.  

RÉFÉRENCES BIBLIOGRAPHIQUES  
BORNAND, Marie (2004): Témoignage et fiction. Les récits de rescapés dans la littérature 

de langue française. Genève, Droz.  
COLONNA, Vincent (1989): L’autofiction, essai sur la fictionalisation de soi en littéra-

ture. Thèse de doctorat sous la direction de Gérard Genette en vue de 
l’obtention du grade de Docteur en Linguistique. Paris, École des Hautes 
Études en Sciences Sociales. Disponible sur: https://tel.archives-ouvertes.fr/tel-
00006609. 

DOUBROVSKI, Serge (1982): Un amour de soi. Paris, Hachette. 



Monografías de Çédille 5 (2015), 159-186 Fernande Ruiz Quemoun 

 

http://cedille.webs.ull.es/M5/08ruiz.pdf 185 
 

DRESDEN, Samuel (1997): Extermination et Littérature. Paris, Nathan [1e éd.: Amster-
dam, 1991]. 

FELDMAN, Marion (2007): Psychologie et psychopathologie des enfants juifs cachés en 
France pendant la Seconde Guerre Mondiale et restés en France depuis la Libéra-
tion. Thèse de doctorat sous la direction de Marie Rose Moro et Yoram Mou-
chenik en vue de l’obtention du grade de Docteur en Psychologie. Paris, Uni-
versité Paris XIII.  

FELDMAN, Marion, Yoram MOUCHENIK & Marie-Rose MORO (2008): «Les enfants 
juifs cachés en France pendant la Seconde Guerre mondiale : des traces du 
traumatisme repérables plus de soixante ans après». La psychiatrie de l’enfant, 
51(2), 481-513.  

FINELTAIN, Ludwig (2008): « Les syndromes des survivants de la Shoah ». Bulletin de 
Psychiatrie 12, sp. Disponible sur: http://www.bulletindepsychiatrie.com/-
shoah.htm.  

FOHN, Adeline (2011) : Traumatismes, souvenirs et après-coup: L’expérience des enfants 
juifs cachés en Belgique. Thèse de grade de Docteur en Sciences Psychologiques 
sous la direction de Susann HeenenWolff et Olivier Luminet. Louvain, Uni-
versité Catholique de Louvain.  

FRIEDEMANN, Joë (2007): Langages du désastre. Tours, Librairie A.G. Nizet. 
GENSBURGER, Sarah (2004): «La création du titre de Juste parmi les Nations, 1953-

1963». Bulletin du Centre de Recherche française à Jérusalem 15, 15-37. Dispo-
nible sur: http://bcrfj.revues.org/90. 

GRICE, Paul (1979): «Logique et conversation». Communications, 30, 57-72.  
HAUDOT, Jonathan (2012): Shoah et bandes dessinées. Paris, L’Harmattan.  
HOGMAN, Ferdinand (1998): «The experience of Catholicism for Jewish children 

during World War II». Psychoanalytic Review, 75(4), 511-532.  
JEAN, Didier & ZAD (2010): L’agneau qui ne voulait pas être un mouton. Luçon, Syros. 
KANGISSER-COHEN, Sharon (2005): Child Survivors of the Holocaust in Israël: Finding 

their voice: social dynamics and post-war experiences. Brighton-Portland, Sussex 
Academic Press.  

KATIN, Miriam (2007): Seule contre tous. Paris, Seuil.  
KESTENBERG, Judith S. (1988): «Child survivors of Holocaust. Introduction». Psy-

choanalytic Review, 75(4), 495-497. 
KICHKA, Michel ( 2012): Deuxième génération. Ce que je n’ai pas dit à mon père. Paris, 

Dargaud.  
KOFMAN, Sarah (1994): Rue Ordener, rue Labat. Paris, Galilée.  
KRELL, Robert (1993): «Child survivors of the Holocaust: Strategies of adaptation». 

Canadian Journal of Psychiatry, 38, 384-389.  



Monografías de Çédille 5 (2015), 159-186 Fernande Ruiz Quemoun 

 

http://cedille.webs.ull.es/M5/08ruiz.pdf 186 
 

LAURENT, Thierry (2013): «Le silence dans l’œuvre de Patrick Modiano», in Françoise 
Hanus & Mina Mazarova (éds), Le silence en littérature. Paris, L’Harmattan. 
92-115. 

LEVINAS, Emmanuel (1974) : Autrement qu’être ou au-delà de l’essence. Paris, Galli-
mard (Folio Essais).  

LIZANO, Marc, Loïc DAUVILIER & Greg SALSEDO (2012): L’enfant cachée. Bruxelles, 
Le Lombard. 

MOUCHENIK, Yoram (2006) : Ce n’est qu’un nom sur une liste, mais c’est mon cimetière. 
Paris, La pensée sauvage (Trauma).  

MODIANO, Patrick (2014) : Discours de Patrick Modiano prononcé le 10 décembre 2014 
à Stockholm, lors de la remise du Prix Nobel de littérature. Disponible sur : 
http://www.gallimard.fr/Media/Gallimard/Video/Discours-de-Patrick-
Modiano-prix-Nobel-de-litterature-2014. 

VALENT, Paul (1998): «Resilience in child survivors of the Holocaust : Toward the 
concept of resilience». Psychoanalytic Review, 85(4), 517-535. 

VEIL, Simone (2006): Discours de Simone Veil prononcé le 26 janvier 2006 à Amster-
dam, lors de la remise de prix dédié à la mémoire d’Annetje Fels Kupferschmidt. 
Disponible sur : http://www.fondationshoah.org/FMS/DocPdf/Discours/-
26012006%20Amsterdam%20VF.pdf. 

VOGEL, Ruth (2003): «Februarschatten d’Elisabeth Reichart et Damals, dann und 
danach de Barbara Honigmann : le non-dit sur la Shoah», in Nicole Fernan-
dez-Bravo (éd.), Lire entre les lignes : l’implicite et le non-dit. Paris, Publications 
de l'Institut d'Allemand de l’Université de la Sorbonne Nouvelle, 217-233.  

WIESEL, Élie (1989): Silence et mémoires d’hommes. Paris, Seuil.  
WIESEL, Élie (1996): Et la mer n’est pas remplie. Paris, Seuil. 
WIESEL, Élie (2011): Cœur ouvert. Paris, Flammarion.  
WIEVIORKA, Annette (2002): L’ère du témoin. Paris, Hachette littératures (Pluriel 

histoire).  
WIEVIORKA, Annette (2013): Déportation et génocide : Entre la mémoire et l’oubli. Pa-

ris, Hachette littératures (Pluriel histoire).  
 


