
   

Memorias. Revista Digital de Historia y

Arqueología desde el Caribe

E-ISSN: 1794-8886

memorias@uninorte.edu.co

Universidad del Norte

Colombia

Chouitem, Dorothee

Cádiz, cuna de la murga uruguaya: ¿mitificación de los orígenes?

Memorias. Revista Digital de Historia y Arqueología desde el Caribe, núm. 32, mayo-

agosto, 2017, pp. 41-63

Universidad del Norte

Barranquilla, Colombia

Disponible en: http://www.redalyc.org/articulo.oa?id=85552583004

   Cómo citar el artículo

   Número completo

   Más información del artículo

   Página de la revista en redalyc.org

Sistema de Información Científica

Red de Revistas Científicas de América Latina, el Caribe, España y Portugal

Proyecto académico sin fines de lucro, desarrollado bajo la iniciativa de acceso abierto

http://www.redalyc.org/revista.oa?id=855
http://www.redalyc.org/revista.oa?id=855
http://www.redalyc.org/revista.oa?id=855
http://www.redalyc.org/articulo.oa?id=85552583004
http://www.redalyc.org/comocitar.oa?id=85552583004
http://www.redalyc.org/fasciculo.oa?id=855&numero=52583
http://www.redalyc.org/articulo.oa?id=85552583004
http://www.redalyc.org/revista.oa?id=855
http://www.redalyc.org


Dorothee Chouitem

Tiene un doctorado en Estudios Latinoamericanos. Defendió una tesis 
sobre la censura en el carnaval durante la última dictadura uruguaya. 
Trabajó sobre la politización y el fenómeno de contracultura en la murga. 
Es actualmente profesora titular, especialidad historia y culturas del Rio 
de la Plata - siglos XX y XXI, en La Sorbonne, Paris. 
CÓDIGO ORCID: 0000-0003-1415-8514

Recibido: 8 de septiembre de 2016.
Aprobado: 14 de noviembre de 2016.

http://dx.doi.org/10.14482/memor.31.9881

Citar como:

Chouitem, D. (2017). Cádiz, cuna de la murga uruguaya: ¿mitificación de los 
orígenes?. Memorias: Revista Digital de Arqueología e Historia desde el Caribe (mayo-agosto), 

39-61.

R E V I S T A  D I G I T A L  D E  H I S T O R I A 

Y  A R Q U E O L O G Í A  D E S D E  E L 

C A R I B E  C O L O M B I A N O

REVISTA DIGITAL DE HISTORIA Y ARQUEOLOGÍA ZESDE EL CARIBE COLOMBIANO
Año 13, n.º 32, mayo-agosto de 2017
ISSN 2145-9355

Cádiz, birthplace of the uruguayan murga: a myth of the origins?

Cádiz, berço da murga uruguaia: mitificação das origens?

Cádiz, cuna de la murga uruguaya: 
¿mitificación de los orígenes?



42
  REVISTA DIGITAL DE HISTORIA Y ARQUEOLOGÍA ZESDE EL CARIBE COLOMBIANO

Año 13, n.º 32, mayo-agosto de 2017, pp. 41-63, Barranquilla (Colombia), ISSN 2145-9355

Resumen

Muchos autores de libros o artículos dedicados al mundo del carnaval contribu-
yeron a una historia de los orígenes y de la evolución de la murga, y se convir-
tieron en buscadores de viejas historias de familia, de experiencias vividas o 
contadas que estuvieran relacionadas con la cultura uruguaya. Esos escritos 
se basan principalmente en la recuperación de una memoria oral y todos evo-
can la misma anécdota para trazar la historia de la murga, que concuerda 
en transmitir una versión sobre unos supuestos orígenes andaluces —y, más 
precisamente, gaditanos—. En este artículo se aborda esa polémica cuestión de 
los orígenes de la murga en el contexto del carnaval de Montevideo y se evalúa, 
por un lado, en qué medida la filiación andaluza que se admite comúnmente 
constituye un mito cuidadosamente elaborado y, por otro lado, se presenta otra 
posible filiación.

Palabras clave: Uruguay, murga, orígenes, España.

Abstract

Many of the writers who dedicated themselves to studying the different aspects 
of the carnival have also contributed in outlining the history and evolution of 
the murga. These scouted old family anecdotes, which were intertwined with 
Uruguayan culture, were forged into written narratives mainly based on oral 
tradition and they tell a similar history of the murga’s alleged origins: An-
dalusia, and more precisely, from Cádiz. In this paper, the controversy of the 
murga’s origins in the context of the Uruguayan carnival will be discussed: on 
the one hand, the prevalent belief that the Andalusian origins are a carefully 
elaborated myth, and, on the other hand, another possible provenance of this 
genre will be also considered.

Keywords: Uruguay, murga, origins, Spain.

Resumo

Muitos autores de livros e artigos dedicados ao mundo do Carnaval contribui-
ram para uma história das origens e da evolução da murga. Converteram-se em 
buscadores de velhas histórias de familia, de experiências vividas ou contadas 
que se relacionaram com a cultura uruguaia. Esses escritos baseiam-se prini-
cipalmente na recuperaçàão de uma memória oral e evocam todos o mesmo 
relato para traçar a história da murga que concorda em trasmitir uma versão 
sobre supostas origens andaluzes –e mais precisamente gaditanas. Nesta con-
tribuição propomos tratar essa questão polémica das origens da murga no con-
texto do Carnaval de Montevideo, ou seja avaliar, por um lado, em que medida 
a filiação andaluza que se admite comummente constitui um mito cuidadosa-
mente elaborado e, por outro lado, apresentar outra possível filiação.

Palavras-chaves: Uruguay, murga, origens, Espanha.



Cádiz, cuna de la murga uruguaya: 
¿mitificación de los orígenes?

43
  REVISTA DIGITAL DE HISTORIA Y ARQUEOLOGÍA ZESDE EL CARIBE COLOMBIANO

Año 13, n.º 32, mayo-agosto de 2017, pp. 41-63, Barranquilla (Colombia), ISSN 2145-9355

A Milita

Introducción

A semejanza de José Luis Rodríguez, quien se autodefine como afectiva y espiritual-
mente carnavalero, muchos autores de libros o artículos dedicados al mundo del carna-
val contribuyeron a la historia de los orígenes y de la evolución de la murga reuniendo 
información que, según ellos, merecían ser plasmada por escrito para no desaparecer 
del patrimonio identitario (Rodríguez, 2004). Así, se convirtieron en buscadores de 
viejas historias de familia, de experiencias vividas o contadas que estuvieran rela-
cionadas con la cultura uruguaya. Esos escritos, que no eran científicos y se basaban 
principalmente en la recuperación de una memoria oral, evocan la misma anécdota 
para trazar la historia de la murga, complejo fenómeno que nos parece más adecuado 
definir como una crónica anual de la vida de la ciudad, impregnada de una visión in-
trínsecamente uruguaya, si retomamos las palabras de Milita Alfaro (2002).

Dicha modalidad de carnaval no participativo, que se desarrolló y creció en la socie-
dad uruguaya, en particular en Montevideo, sociedad que resulta del mestizaje y la 
inmigración —auténtico crisol étnico y cultural—, suscita opiniones exaltadas en lo 
que atañe a sus orígenes. Desde el emblemático José Ministeri (Carvalho, 1967, p. 46), 
director artístico de la murga Los Patos Cabreros, pasando por el estudio de Diverso y 
Filgueiras (1993), Montevideo en carnaval: genios y figuras1 , hasta Hugo Arturaola, en “In-
fluencia de España en el carnaval de Montevideo” (2004), el mundo de la murga con-
cuerda en transmitir una historia sobre unos supuestos orígenes andaluces —y, más 
precisamente, gaditanos—. Algunos llegan incluso a burlarse de las versiones que no 
se apoyan en esta idea de la memoria oral transmitida de generación en generación 
(Martínez de León, 2009a). En esta contribución nos proponemos tratar esa polémica 
cuestión de los orígenes de la murga en el contexto del carnaval de Montevideo, esto 
es, evaluar por un lado en qué medida la filiación andaluza que se admite comúnmen-
te constituye un mito cuidadosamente elaborado y, por otro lado, presentar otra posi-
ble filiación.

1	 Ambos son, o fueron, periodistas y cronistas de carnaval. Gustavo Diverso también formó parte de una murga en los 
años ochenta.



44
  REVISTA DIGITAL DE HISTORIA Y ARQUEOLOGÍA ZESDE EL CARIBE COLOMBIANO

Año 13, n.º 32, mayo-agosto de 2017, pp. 41-63, Barranquilla (Colombia), ISSN 2145-9355

Pero, ¿qué es una murga?

Fue en noches de carnavales que escuchamos al pasar
La pregunta de aquel niño:¿Qué es una murga, mamá?

Murga... Murga es una golondrina que en su romántico vuelo
Barriletes de ilusiones va recortando en el cielo.

Murga es el imán fraterno que al pueblo atraído hechiza,
Murga es la eterna sonrisa, en los labios de un pierrot,

Quijotesca bufonada, que se aplaude con cariño,
Es la sonrisa de un niño, que hace ofrenda a su canción.

Carlos Modernell, La milonga nacional (1968)

El diccionario de la Real Academia Española define la murga como una “com-
pañía de músicos malos, que en Pascuas, cumpleaños, etc., toca a la puerta de 
las casas acomodadas, con la esperanza de recibir algún obsequio” (RAE, 1992, 
p. 1418), mientras que la Enciclopedia Universal Ilustrada de Espasa-Calpe propone la 
siguiente variante: “compañía de músicos instrumentistas, más o menos nume-
rosa, que a pretexto de pascuas, cumpleaños, etc., toca a las puertas de las casas 
acomodadas, con la esperanza de recibir propina”, completada por esta mención: 
“suele darse también este nombre a toda compañía de músicos que toca mal” (s. 
f., p. 496). Pese a que existen o existieron modalidades de murgas en tanto prácti-
cas carnavalescas, especialmente en Badajoz, Cádiz y Tenerife, estas definiciones 
no hacen alusión alguna al carnaval. Según Ramón Guimera Peña (1995, p. 34), el 
término murga habría empezado a emplearse por los años veinte, en Santa Cruz, 
para designar algunas comparsas carnavalescas, distinguiéndolas de las tradicio-
nales comparsas o rondallas. Del otro lado del Atlántico, un diccionario editado 
en Uruguay define la murga como un “conjunto de personas que en los días de 
carnaval vestidos uniforme y grotescamente, y provistos de instrumentos musi-
cales rudimentarios, cantan canciones burlescas acompañadas de música pecu-
liar” (Beinstein et al., 1966, p. 95). Si bien esta definición se acerca más a nuestro 
objeto de estudio, no deja de ser demasiado sintética. Efectivamente, nos impor-
ta subrayar que la imagen que se hacía de la murga el círculo de los lexicólogos 
en los años sesenta explica las rudimentarias definiciones de una manifestación 
popular que fue durante largo tiempo despreciada por las capas superiores, aco-
modadas e intelectuales de la población uruguaya. No obstante, dicha definición 
nos parece anacrónica ya para 1966 —año de edición del diccionario— y creemos 
que sería más apropiada para definir la murga de los primeros decenios del siglo 
XX, como mucho, tal como nos lo inspiran algunas fotos de época, pero también 
algunos testimonios recogidos en los años cincuenta. 



Cádiz, cuna de la murga uruguaya: 
¿mitificación de los orígenes?

45
  REVISTA DIGITAL DE HISTORIA Y ARQUEOLOGÍA ZESDE EL CARIBE COLOMBIANO

Año 13, n.º 32, mayo-agosto de 2017, pp. 41-63, Barranquilla (Colombia), ISSN 2145-9355

Figura 1: “El instrumento” murga

Figura 2: Una murga

Fuente: Caras y Caretas (1914).

Fuente: Caras y Caretas (1913).



46
  REVISTA DIGITAL DE HISTORIA Y ARQUEOLOGÍA ZESDE EL CARIBE COLOMBIANO

Año 13, n.º 32, mayo-agosto de 2017, pp. 41-63, Barranquilla (Colombia), ISSN 2145-9355

Fuente: archivos personales de Milita Alfaro.

Figura 3: Murga Patos Cabreros, 1920

Según Bermejo, director de murga desde los años veinte (Carvalho, 1967, p. 49), 
la murga empleaba, en sus comienzos, instrumentos de hierro: juegos de ollas, 
palanganas, etc. Las tapas de las cacerolas, por ejemplo, servían de címbalos. Se 
usaban hasta veinticinco de aquellos ridículos instrumentos de hierro blanco re-
cubiertos de hojilla de fumar para mejorar su sonido. La segunda mitad del siglo 
XX ya conoce una propuesta artística más “elaborada” de la murga, en la que los 
disfraces se vuelven más sofisticados, y los instrumentos, más convencionales.

En 1964, el antropólogo brasileño Paulo Carvalho Neto, en un estudio presentado con 
motivo del XXXVI Congreso Internacional de Americanistas en España, basado en 
un trabajo de terreno efectuado entre 1953 y 1954, se vale de la expresión “teatro de 
los tablados” para referirse a la murga. Para Carvalho2, esta agrupación carnavalesca 
de origen español se compone de cuerdas vocales, un animador y una batería3. Su 
principal objetivo es la crítica, y la ridiculización es su rasgo distintivo. Para ello, los 
murguistas recurren muy a menudo a los gestos y por eso mismo se pintan la cara. 
Por otro lado, el murguista goza de un sentido tragicómico de la existencia y de una 
psicología de músico desdichado (Carvalho, 1967, p. 159). El antropólogo concluye 

2	 Dicho estudio es el primero, de nivel universitario, dedicado al carnaval uruguayo. Carvalho Neto se interesó en 
tres dimensiones de las festividades: las representaciones en tablado, el desfile —también llamado corso, que 
tiene lugar en la avenida 18 de Julio— y los bailes organizados por los clubes privados

3	 En aquella época, en la murga no había mujeres.



Cádiz, cuna de la murga uruguaya: 
¿mitificación de los orígenes?

47
  REVISTA DIGITAL DE HISTORIA Y ARQUEOLOGÍA ZESDE EL CARIBE COLOMBIANO

Año 13, n.º 32, mayo-agosto de 2017, pp. 41-63, Barranquilla (Colombia), ISSN 2145-9355

que el carnaval de Montevideo, y sobre todo las propuestas artísticas de las murgas, 
se fueron convirtiendo a la largo de los primeros decenios del siglo XX en actuacio-
nes con integrantes remunerados4. Ese espectáculo teatralizado se representa en los 
tablados de distintas zonas de la capital, que fungen como auténticos escenarios. 

Fuente: archivo del Servicio Oficial de Difusión, Radiotelevisión y 
Espectáculos de Montevideo.

Figura 4: Tablados sin fecha en Montevideo

4	 Efectivamente, esos actores aficionados aprovechan el carnaval para, como apunta Carvalho Neto, mejorar su 
situación (1967, p. 172).



48
  REVISTA DIGITAL DE HISTORIA Y ARQUEOLOGÍA ZESDE EL CARIBE COLOMBIANO

Año 13, n.º 32, mayo-agosto de 2017, pp. 41-63, Barranquilla (Colombia), ISSN 2145-9355

De la noche a la mañana, los empleados de pequeños comercios y obreros abando-
nan su estatus social y se convierten en actores de teatro popular por una noche o 
un mes, olvidando así sus problemas de clase, las amenazas de huelga, su lucha 
por la vida cotidiana, su rutina, en definitiva (Carvalho, 1967, p. 172), durante el 
tiempo de los festejos carnavalescos y bajo los aplausos de un público aglutinado 
a la vuelta de una esquina para seguir las actuaciones. De modo que la expresión 
artístico-carnavalesca murga, una de las más importantes manifestaciones antro-
pológicas de la cultura festiva uruguaya dedicada a las masas, coincide con otros 
géneros como el teatro callejero, cuya función principal es la de divertir a la pobla-
ción, como lo declama la murga Brujas del Infierno en su presentación en el carnaval 
de 1976:

¿Muy buenas noches damas, niños y caballeros
Nuestro saludo sincero les brindamos al llegar
Hoy nuevamente aqui *5 nos tienen presentes
Recorriendo los tablados y alegrar la bacanal
Junto a Dios Momo, recorremos las barriadas
Con nuestras caras pintadas festejando el Carnaval
Reina la farza*, todo es bullicio y orgía
Porque por fin llego* el dia* de poderlos saludar
Vuelve nuevamente (…),
[La] Murga (…) cantandole* al pueblo en Carnaval
Siempre como Suempre* con su algarabia*
Les trae su alegria*, picardia* y humor en su cantar
Llegan (…)
Platillo y Bombo y el redoblante al repicar
Hoy les anuncia que olvidemos penas y pesar
Todos a reir* con gran alegria* gentil barriada cordiakl*
La murga al llegar a Uds. invita juntos poder festejar
Este año como en años anteriores gustosos de poderlos divertir
Haciéndolos reir*, gozar y festejar volvemos nuevamente al Carnaval (Murga 
Brujas del Infierno, 1976).

Aquellas festividades veraniegas del carnaval constituían muchas veces, para una 
parte de los espectadores, el único lujo que se otorgaban, sustituyendo el teatro, 
las fiestas, los fines de semana y otros entretenimientos habituales que podían 
permitirse los estratos más acomodados de la población.

5	 * Se marcan con asterisco las grafías originales.



Cádiz, cuna de la murga uruguaya: 
¿mitificación de los orígenes?

49
  REVISTA DIGITAL DE HISTORIA Y ARQUEOLOGÍA ZESDE EL CARIBE COLOMBIANO

Año 13, n.º 32, mayo-agosto de 2017, pp. 41-63, Barranquilla (Colombia), ISSN 2145-9355

Cádiz, ¿cuna de la murga uruguaya?

Sin querer reducir o encerrar el conjunto de esta práctica del carnaval escrito y 
cantado en una sola definición, que sería, inevitablemente, poco satisfactoria, 
cabe señalar que el lexema murga designa una de las categorías de este carnaval no 
participativo, para no decir la más importante y apreciada o, en cualquier caso, 
la que goza del mayor poder de convocatoria, aplicándose tanto al género como a 
cada una de las agrupaciones que lo practica. En Uruguay, el carnaval en general, 
y la murga en particular, desatan pasiones, e impera una fuerte reticencia hacia 
aquellos que, sin pertenecer al mundo del carnaval, sin haber experimentado y 
vivido empíricamente esa experiencia —en particular, los investigadores—, se 
inmiscuyen en lo que no conocen, en lo que no son capaces de sentir, de vivir. Por 
esta razón podemos, a lo sumo, limitarnos a estudiar archivos, libros y teorías 
como buenos integrantes del club de admiradores de Barrán6 que somos, o valer-
nos de nuestros puntos de vista de “viudas e hijas de Bajtin” (Martínez de León, 
2009). Hasta el día de hoy, esa teoría de las raíces andaluzas fue vehiculada como 
una verdad, a menudo inquebrantable, y es evocada regularmente por la prensa 
oral o incluso escrita, como fue el caso para este otro ejemplo que, aunque anec-
dótico, no deja de ser relevante. El 15 de julio de 2007, en el informativo televisivo 
Subrayado de Canal 10, durante una entrevista a José María Silva “Catusa”, director 
de la murga Araca la Cana, Cádiz quedó presentada, sin matiz alguno, como la 
cuna del carnaval uruguayo y de su murga. Cabe apuntar que aquel año Cádiz y 
Montevideo habían estado muy unidas, tanto a nivel cultural como económico. 
En efecto, ambas ciudades se habían asociado en torno al carnaval, principalmen-
te gracias a una subvención del ayuntamiento gaditano y al apoyo de la alcaldesa 
del Partido Popular, Teófila Martínez (1995-2015). Fue así como, en 2007, la murga 
de J. M. Silva, Araca la Cana, presentó su espectáculo en el Gran Teatro Falla de 
Cádiz, lugar emblemático del concurso del carnaval. Una comparsa7 gaditana, 
vencedora en su categoría, Araka La Kana —con un nombre homófono en home-
naje a su hermana mayor uruguaya—, realizó un viaje a Montevideo en honor a 
la murga La Gaditana, que cien años antes hiciera el viaje desde la Tacita de Plata8 
mediterránea hacia la del Río de la Plata, influyendo en el carnaval uruguayo del 
mismo modo que otra murga lo hiciera en Tenerife algunos años atrás (Guerrero y 
Osuna, s. f., p. 141) … o, retomando las palabras poco acertadas de un diario que 

6	 Primer historiador uruguayo que se interesó en el carnaval.
7	 Así la define Pedro Payán Sotomayor en un léxico destinado a los “no iniciados”: “Agrupación carnavalesca gadi-

tana formada en la actualidad por un máximo de quince componentes, que se acompañan de bombo, caja, guita-
rras y pitos. Antiguamente se llamó comparsa a los coros que iban a pie. Es un híbrido de otras dos agrupaciones 
igualmente carnavalescas: el coro y la chirigota” (s. f., p. 42).

8	  Cádiz y Montevideo llevan ambas el apodo de “tacita de plata”.



50
  REVISTA DIGITAL DE HISTORIA Y ARQUEOLOGÍA ZESDE EL CARIBE COLOMBIANO

Año 13, n.º 32, mayo-agosto de 2017, pp. 41-63, Barranquilla (Colombia), ISSN 2145-9355

cubrió el evento del Falla el día de la actuación de la murga de Montevideo: “la 
cita de hoy cobra aún más importancia por los estrechos lazos de unión que exis-
ten entre las dos capitales, pues fue precisamente un grupo gaditano quien dio 
lugar a la creación de la fiesta del Carnaval en Montevideo” (Agrafojo, 2007). 

En vista de estas fuentes, la murga oriental sería, pues, la hija legítima de un 
quinteto cómico español, la murga La Gaditana, que en torno a 1909 se presentó 
en un teatro de Montevideo, a falta de tablado. Al año siguiente, unas compañías 
habrían decidido parodiar La Gaditana y habrían formado una murga bautiza-
da “La Gaditana que se va” y otra llamada La Hispano Uruguaya (Diverso, 1989, 
p. 23). De este modo habría nacido el baluarte de las festividades carnavalescas 
uruguayas, seguido por compañías con nombres evocadores, como Los Amantes 
al engrudo, Don Bochinche y Cía., Los Curtidores de Hongos (50 años con DAECPU, 
2002) o Los Patos Cabreros, murga que vio la luz en 1910 en el barrio de La Aguada 
entre los vendedores de diarios (Diverso y Filgueiras, 1993, p. 53). Esos vendedores 
pregoneros estaban al tanto de los chismes, de los temas de debates políticos y 
de los acontecimientos más importantes de la ciudad. Los canillitas, que prego-
naban los titulares por la calle y conocían el contenido de las noticias cotidianas, 
dominaban una técnica vocal nasalizada muy peculiar para hacerse oír a distan-
cia, especificidad que introducirían en el canto murguero. 

Ex nihilo, por mera imitación —aunque no hay que dejar de lado esta dimensión—, 
la murga uruguaya sería el resultado de un fenómeno de moda que consistiría 
en copiar lo que proviene del Viejo Continente, esta vez dentro del marco de una 
masificación de la cultura, ya que este entretenimiento habría nacido en el seno 
de un proceso de distinción entre obra de arte mayor y cultura de masas, y el con-
sumidor contribuiría de este modo, según Bourdieu (1979), a producir el producto 
que consume en función de su habitus9. Pero volvamos, por ahora, a las murgas 
gaditanas. Estas se producían, particularmente fuera de la temporada de carna-
val, en los café-concert y presentaban textos que denunciaban la situación políti-
ca o incluso económica: 

De pavos reales
era el disfraz que sacó
aquí la Murga del Siglo XX
el año anterior.

9	 “El habitus es a la vez el principio generador de prácticas objetivamente enclasables y el sistema de enclasamien-
to (principium divisionis) de estas prácticas. Es en la relación entre las dos capacidades que definen el habitus —
la capacidad de producir unas prácticas y estos productos (gusto)— donde se constituye el mundo social represen-
tado, esto es, el espacio de los estilos de vida” (p. 169). 



Cádiz, cuna de la murga uruguaya: 
¿mitificación de los orígenes?

51
  REVISTA DIGITAL DE HISTORIA Y ARQUEOLOGÍA ZESDE EL CARIBE COLOMBIANO

Año 13, n.º 32, mayo-agosto de 2017, pp. 41-63, Barranquilla (Colombia), ISSN 2145-9355

Por nuestras fachas
debéis todos considerar
que los tiempos están muy malos
y no tenemos un real.
A pié salimos porque carroza
no había ninguna
y no era justo salir
en un carro de la basura.
Con los pavitos el año pasado
Salimos bien
Pero tomamos
por la misma nuez (Murga Siglo XX, 1904).

La crítica formaba parte de las características esenciales de las murgas urugua-
yas de principios del siglo XX, ya se tratara de los hábitos, los usos y costumbres 
o de la moral, más precisamente, como lo canta la murga Los Pichones de este 
año (Carnaval de 1921), que ataca y escenifica los defectos y pecados de los religiosos, 
como el no respeto de los votos de castidad o la blasfemia: 

Director:
Aquí estoy, no se asusten ninguno
Si soy inoportuno viniendo a cantar
Y no crean que cuento mentira
La sangre me tira para criticar
Pues la murga los pinchones
representé,
Siempre han sido los más criticones
Pero con sus morales canciones
Su fama supieron conquistar
Coro:
Atención por qué* pronto empezamos
Y le criticamos lo más natural
Una cosa que le salta a la vista
Y solo un murguista lo hace inmortal
Y ahí lo tienen cara dura (señalando al director)
Y ahora le da la locura
De publicarlo en carnaval.

También podía tratarse la situación socioeconómica, como lo canta la murga Los 
Saltimbanquis en la parte preliminar de su espectáculo (Carnaval de 1925):



52
  REVISTA DIGITAL DE HISTORIA Y ARQUEOLOGÍA ZESDE EL CARIBE COLOMBIANO

Año 13, n.º 32, mayo-agosto de 2017, pp. 41-63, Barranquilla (Colombia), ISSN 2145-9355

Hemos inventado un aparato
(…)
Con él miramos el planeta Marte
(…)
Allá no existen los casamientos,
No hay policía, ni juez de paz,
(…)
Nos son tan caros los alquileres
Ni hay tantas leyes como hay aquí hoy,
En esta tierra llegará el día
Que hasta haya impuestos para caminar.

La cuestión política también podía ser abordada, como en este fragmento cantado 
por la murga Curtidores de Hongos (Carnaval de 1919), que satirizaba el leninismo, 
escenificando un propagandista ruso:

[Al ruso]:
Si vos sos ruso (…) / Serás un Maximalista
Ruso:
Istoy gran propagandista (…) / Vengo di Petrogrados
Danso voiltas pir Polonias / Alemanias y Sajonias
Hasta lligar a istos lados

[Al ruso]:
Qué diablo es Maximalismo?
(…)

Ruso:
Qui toidos sean iguales / Qui toido sea di toidos
Si coma hasta pir los coidos / Toida clase di animales
Qui no haya como ahoras / Gentes qui si moire di hambre
Gentes finas como alambre / Qui si caen a todas horas

[Al ruso]:
Me cachí! Si hasta yo mismo / Que nunca trabajé en mi vida
Trabajaría enseguida / Si triunfa el Maximalismo.

O este otro, presentado por la murga Los Patos Cabreros10, que en su espectáculo 
de 1922 denunciaba la corrupción del poder político: 

10	 Archivo Sala Uruguay, Biblioteca Nacional de Uruguay.



Cádiz, cuna de la murga uruguaya: 
¿mitificación de los orígenes?

53
  REVISTA DIGITAL DE HISTORIA Y ARQUEOLOGÍA ZESDE EL CARIBE COLOMBIANO

Año 13, n.º 32, mayo-agosto de 2017, pp. 41-63, Barranquilla (Colombia), ISSN 2145-9355

El Pueblo en general
Está enterado
Que de mil políticos que hay
No hay ni uno honrado
Si uno hubiera por excepción
Sería por unos días o meses
Pues en ese ambiente, va la corrupción.

Tanto en Cádiz11 como en Montevideo, el carnaval hacía uso de ingenio, de inven-
tiva y de gracia, acentuando así el contenido crítico y satírico del texto.

Hoy en día resulta difícil determinar con exactitud la historia de los orígenes12 de 
la murga uruguaya, fenómeno no solamente artístico, sino también social, cuyo 
valor quedó denigrado durante mucho tiempo a causa de las numerosas perversio-
nes —voluntarias o involuntarias— que sufrió la realidad histórica y que fueron 
vehiculadas por numerosos estudios que hasta hoy siguen dando mucho que ha-
blar, al igual que la historia del tango. Pero aunque fuera por los lazos humanos 
y mercantiles que unían ambas “tacitas de plata”, ¿podemos considerar la llegada 
de la murga gaditana como una acción de base o una condición suficiente o inclu-
so necesaria para la emergencia de la murga en el Uruguay?

Memoria de una evolución

Esta creación popular del patrimonio cultural uruguayo puede entonces presumir 
de orígenes tomados en el Viejo Continente y, más precisamente, en España. No 
obstante, no podemos limitarla a esta genealogía reductora basada en un solo 
acontecimiento que, aunque se trata de un hecho histórico, ocurrió a principios 
del siglo XX. En efecto, tal como lo define Ricoeur (1983, p. 174), un aconteci-
miento es aquello que solo se produce una vez y que habría podido ocurrir de otro 
modo. Aun si consideramos el testimonio como un documento, lamentablemente 
los que nos ocupan no resisten la crítica. Efectivamente, los reajustes, la visión 
parcial y la subjetividad alteran la veracidad de estas palabras transmitidas. Es 
más, la aparición de la murga en el Uruguay no puede, al parecer, deberse ni a 
una correlación coyuntural espacial y temporal de hechos precisos, ni a un acon-
tecimiento aislado, imitado y reproducido, tal como la actuación de una compa-
ñía, La Gaditana, en Montevideo. De hecho, nos parece más acertado ver en la 

11	 Las músicas utilizadas no son composiciones originales sino melodías conocidas, que están de moda o que todo 
el mundo puede identificar. Por otro lado, el carnaval gaditano no creó un ritmo particular que lo de defina (Solís 
, 1966, p. 8).

12	 La musicóloga uruguaya Marita Fornaro subraya esta filiación y apunta, aunque sin ilustrarlo, que la murga 
uruguaya tendría también un parentesco con las murgas castellanas (2002, p. 119).



54
  REVISTA DIGITAL DE HISTORIA Y ARQUEOLOGÍA ZESDE EL CARIBE COLOMBIANO

Año 13, n.º 32, mayo-agosto de 2017, pp. 41-63, Barranquilla (Colombia), ISSN 2145-9355

murga uruguaya una construcción que resulta de la interacción entre unos ras-
gos formales heredados, una transmisión y unos receptores que dieron lugar a la 
creación de una obra nueva que fusiona el conjunto de los elementos que la com-
ponen. 

En sus trabajos dedicados a las festividades carnavalescas, Milita Alfaro destaca 
la importancia, desde el siglo XIX, del aporte europeo al carnaval de Montevideo, 
e insiste especialmente en la existencia de comparsas de inspiración española. 
En este sentido, destaca uno de los rasgos característicos de esa sociedad en plena 
expansión y en vías de modernización, el mimetismo cultural, al que califica, 
habida cuenta de la historia de la joven república, de “proverbial vocación cosmo-
polita —o más bien europeísta” (Alfaro, 1998, p. 124). La presencia, en el seno del 
carnaval de Montevideo, como en toda la sociedad uruguaya, de una herencia y 
una tradición, en el sentido que define Paul Ricoeur como “transmisión viva de 
una innovación que puede siempre ser reactivada”, puesto que la constitución 
de una tradición “reposa sobre el juego de innovación y sedimentación” (2002, p. 
193) y no sobre la “transmisión inerte de un depósito muerto” (Ricoeur, 2006, p. 
13), es innegable. Parece interesante apuntar que Ramón Solís, al que debemos 
los primeros estudios sobre el carnaval de Cádiz, reconoce paradójicamente que 
la chirigota —aunque esta es, para él, una creación totalmente gaditana13— goza 
de influencias rítmicas oriundas de ultramar, y más particularmente de Cuba, e 
insiste en las relaciones que vinculaban, por ejemplo, Cádiz y La Habana (1966, p. 
7).

Herencia e influencia parecen ser términos clave de los procesos de formación de las 
manifestaciones culturales. Por ello, el purismo categórico de las tajantes afir-
maciones que declaran la existencia formal de una primera murga uruguaya 
nacida de la imitación pura y dura de un hecho aislado queda desacreditado si 
lo comparamos con un proceso largo, anónimo o colectivo, que parece ser la pie-
dra angular del nacimiento de las manifestaciones carnavalescas. Por lo tanto, 
si bien es imposible, desde un punto de vista metodológico e histórico, detectar 
en la curva evolutiva del género murga la existencia de un acontecimiento aislado 
que se pueda identificar como punto de partida responsable de su emergencia, 
resulta, sin embargo, posible juntar elementos que acompañan dicha evolución, 
contrarrestando de este modo la teoría que imputa a La Gaditana el nacimiento 
de las murgas uruguayas. En este sentido, Milita Alfaro apuntó, por ejemplo, en 

13	 Esta afirmación sin matices nos parece tomar en cuenta la idea de que la chirigota, tal como existe en Cádiz, es 
el resultado particular de una evolución que habría sido distinta si el crisol que la vio nacer hubiera presentado 
otras condiciones para su emergencia.



Cádiz, cuna de la murga uruguaya: 
¿mitificación de los orígenes?

55
  REVISTA DIGITAL DE HISTORIA Y ARQUEOLOGÍA ZESDE EL CARIBE COLOMBIANO

Año 13, n.º 32, mayo-agosto de 2017, pp. 41-63, Barranquilla (Colombia), ISSN 2145-9355

sus investigaciones sobre el carnaval del siglo XIX, títulos de comparsas —aunque 
formalmente alejadas de lo que hoy consideramos representativo del género— que 
incluían el lexema murga, lo cual invalida la paternidad de La Gaditana, aunque 
sea en cuanto al préstamo lexicológico. En efecto, a partir de 1887 (Alfaro, 1998, p. 
225), algunas comparsas ostentaban nombres tales como Murga Uruguaya Carna-
valesca (carnaval de 1887) y Los Murguistas (carnaval de 1889).

Estas compañías actuaban en los tablados desde los primeros decenios del siglo 
XIX y formaban parte íntegra y plena del imaginario carnavalesco de la población 
de Montevideo (Alfaro, 1998). Nacidas durante la época de “disciplinamiento de 
la sociedad”14, aquellas comparsas resultaban del deseo, por parte de las autori-
dades, de canalizar el carnaval, de quitarle unas características “bárbaras” que ya 
no correspondían a una sociedad moderna “civilizada”. Este proceso también se 
llevó a cabo en Cádiz, donde, como lo apunta Ubaldo Cuadrado Martínez (2006, p. 
16), la institucionalización del carnaval apuntaba a desarrollar actividades festi-
vas capaces de atraer a los turistas, de producir beneficios económicos y eliminar 
algunas características consideradas nocivas para la imagen de la ciudad (pertur-
bación del orden público, saqueos, etc.). En Cádiz como en Montevideo, se trata-
ba de dirigir, de orientar la fiesta hacia un horizonte más moderno15. El carnaval 
oficial, institucionalizado, con sus programaciones, espectáculos y bailes, ganó 
terreno sobre unas costumbres bárbaras para convertirse, hoy en día, en un es-
pacio-tiempo en el que es posible, “saboreando un mate”, como anota La Milonga 
Nacional en su espectáculo de 1977, asistir a una actuación capaz de escenificar la 
sociedad. En este sentido, podemos percibir en la murga —espectáculo asociado 
por excelencia al Uruguay, defendido y promovido desde el Gobierno, en tanto 
rasgo de identidad de la cultura— una mediación del Estado en el proceso de de-
finición de la cultura urbana uruguaya. Estos datos también tienden a convertir 
la anécdota de La Gaditana en una historia mítica muy anclada en el imaginario 
uruguayo, que resurge de la memoria colectiva de manera episódica y ocupa las 
columnas de la prensa o las obras de divulgación dedicadas al carnaval, como las 
de Hugo Martínez de León (2009b) y Hugo Arturaola (2004). 

14	 Para el historiador uruguayo José Pedro Barrán, durante la segunda mitad del siglo XIX (1860-1890), época du-
rante la cual el Uruguay se modernizó y acompasó su evolución demográfica, tecnológica, económica, política, 
social y cultural a la de Europa capitalista, la sociedad generó una nueva sensibilidad de disciplinamiento y se 
estratificó con claridad. Este proceso impuso la gravedad al cuerpo, el puritanismo a la sexualidad, el trabajo al 
excesivo ocio antiguo y, por fin, descubrió “la intimidad transformando a la vida privada, sobre todo de la fami-
lia burguesa, en un castillo inexpugnable tanto ante los asaltos de la curiosidad ajena como ante las tendencias 
bárbaras del propio yo a exteriorizar sus sentimientos y hacerlos compartir por los demás”. Es decir que “eligió la 
época de la vergüenza, la culpa y la disciplina. Esa sensibilidad que hizo del pudor y el recato una norma sagrada 
que impuso al alma y también al cuerpo” (Barrán, 2004. p. 11 y ss).

15	 Encontramos, igualmente, ese mismo deseo de canalizar las festividades en las medidas instauradas en los años 
1880 por las autoridades de la ciudad de Sevilla (Aguilar, 1983, p. 13).



56
  REVISTA DIGITAL DE HISTORIA Y ARQUEOLOGÍA ZESDE EL CARIBE COLOMBIANO

Año 13, n.º 32, mayo-agosto de 2017, pp. 41-63, Barranquilla (Colombia), ISSN 2145-9355

El carnaval, espejo de esa sociedad y de sus protagonistas, refleja sus etapas for-
mativas y su evolución demográfica y cultural. Por ello, la murga, como cualquier 
otro artefacto u otra construcción cultural, no puede ser el resultado de una esen-
cia inmóvil e inmutable; a semejanza de la sociedad uruguaya, lleva las marcas 
del proceso de mutación que la generó o de transculturación, retomando la termi-
nología ya definida en 1940 por Fernando Ortiz (2002, p. 254). A diferencia de la 
teoría de Coriún Aharonián16, la murga, tal como la conocemos, puede conside-
rarse una creación uruguaya, sentida y vivida como tal y, sobre todo, reivindicada 
como un elemento de identidad de la cultura uruguaya en su conjunto, sin desha-
cerse por ello de los ingredientes importados que la componen17 y que participaron 
de su aparición y maduración, ni considerarlos como marcas que manchan su 
orientalidad. Dicha manifestación cultural es el complejo fruto de una sociedad que 
emana del sucesivo poblamiento —voluntario o involuntario— que convivió, se 
mezcló, se trenzó, generación tras generación, para formar una sociedad mestiza-
da. Esa misma sociedad es la que tiende a veces a olvidar que el mestizaje, si bien 
se trata de una noción biológica, impregna los comportamientos, como lo subra-
ya Serge Gruzinski (1999, p. 309), y marca las producciones, sean cuales sean, 
puesto que “todas las culturas son híbridas y [...] las mezclas se remontan a los 
orígenes de la historia del hombre” (1999, p. 36). Superposiciones, enfrentamien-
tos e interacciones culturales dieron nacimiento a la murga, un fenómeno trans-
cultural sin límites precisos, orgullo de las capas populares, que conoció un auge 
en los barrios obreros, antes de ser, poco a poco, recuperada por las clases medias 
y elevada al rango de pilar de la cultura urbana uruguaya. A lo largo de su conti-
nua transformación, la noción de paso, de carácter movedizo y móvil acompaña 
el fenómeno de la murga, conduciéndonos a elegir el concepto de transcultura-
ción, más bien que el de hibridación desarrollado por Néstor García Canclini, para 
analizar el alcance de esas sucesivas transformaciones. Si bien Canclini define el 
concepto de hibridación como un procedimiento sociocultural en el que unas estruc-
turas o prácticas, que existían por separado, se combinan con el fin de generar, 
a su vez, nuevas estructuras o prácticas (1989, p. 14), estipula, por otro lado, que 
ese nuevo objeto debe ser entendido y percibido como el resultado de una inter-
sección (García Canclini, 2002, p. 13) producida en un momento del proceso de 
evolución, esto es, un objeto perteneciente a una tercera entidad cuya identidad 
quedó definida durante dicha intersección. Dentro de ese abanico de identidades 

16	 En un artículo titulado “¿De dónde viene la murga?, el musicólogo se alza contra las tentativas más o menos aca-
démicas que procuran establecer los orígenes de la murga. Según Aharonián, la murga es, por esencia, urugua-
ya, y percibe en esas investigaciones una actitud inconciliable, ya que ve una incompatibilidad entre la declara-
ción de la orientalidad de la murga, la investigación y la aceptación o incluso la defensa de los orígenes de esta. 

17	 A pesar de que hoy somos incapaces de nombrarlos e identificarlos todos precisamente o de fecharlos histórica-
mente.



Cádiz, cuna de la murga uruguaya: 
¿mitificación de los orígenes?

57
  REVISTA DIGITAL DE HISTORIA Y ARQUEOLOGÍA ZESDE EL CARIBE COLOMBIANO

Año 13, n.º 32, mayo-agosto de 2017, pp. 41-63, Barranquilla (Colombia), ISSN 2145-9355

con filiaciones plurales o de multipertenencia, retomando la terminología de 
Alexis Nouss (2005, p. 23), cabe detenerse también ante el concepto de mestizaje. 
Aunque cada mestizaje es único, particular, y traza su propio recorrido (Laplanti-
ne y Nouss, 1997, p. 10), Nouss expone, en Plaidoyer pour un monde métis (2005) —to-
mando en cuenta lo que Jacques Derrida denominaba la “ontología nacional”, o 
sea, la determinación de una identidad en función de una situación localizada (p. 
96)—, que el mestizaje también supone la posibilidad de navegar, de pertenecer 
plenamente a varias culturas sin traicionarlas, de ostentar varias identidades (p. 
28). En cuanto a la noción de trans, no conlleva el paso de una identidad a otra ni 
la reencarnación en otra18, y aplicarla a la murga implica que esta acarrea algunos 
de los componentes que la constituyeron, más allá de un mero encuentro, de un 
momento de transición que dio lugar a su elaboración. 

Europa, América e incluso África le dejaron al Uruguay un legado de elementos 
culturales. La población uruguaya, en perpetua trans-formación, elaboró así —en 
un momento dado y en circunstancias particulares que le son propias— unas pro-
ducciones llamadas nacionales, entre ellas la murga, acerca de una circunstancia, 
un contexto social, económico y cultural. Esta no pasa de una identidad a otra ni 
es pluriidentitaria, pero podemos reconocer en ella influencias, legados trans-
fronterizos y, sin embargo, definirla como uruguaya, al igual que los descendien-
tes de indios, africanos o italianos son hoy uruguayos y gozan de un patrimonio 
lingüístico o cultural con orígenes transnacionales. De modo que, a lo largo de 
la gestación, de la evolución constitutiva de la murga y de su maduración, lo-
gradas al contacto de elementos adquiridos, heredados o copiados, se desarrolló 
una entidad nueva destinada a un público específico que, si bien presenta rasgos 
en común, semejanzas con la chirigota gaditana, la murga sevillana, la de San-
ta Cruz de Tenerife o incluso con la de Buenos Aires, no deja de ser propia de un 
crisol bien diferenciado, producido por circunstancias distintas: el de Montevideo 
y su historia.

La zarzuela: ¿patrimonio genético de la murga?

Nuestro postulado es que la murga uruguaya no sería el fruto del encuentro for-
tuito entre la población de Montevideo y una agrupación española, La Gaditana. 
No obstante, aunque no aplicamos los conceptos de multipertenencia desarrolla-
dos por Alexis Nouss y apartamos el de hibridismo establecido por Néstor García 
Canclini, ya que esta producción cultural no se asemeja ni al resultado de un cru-

18	 Mientras que, para Alexis Nouss, “el mestizaje es pasar completamente, sin armas (sobre todo) ni equipaje, de 
una identidad a otra, reencarnarse en el otro” (2005, p. 41).



58
  REVISTA DIGITAL DE HISTORIA Y ARQUEOLOGÍA ZESDE EL CARIBE COLOMBIANO

Año 13, n.º 32, mayo-agosto de 2017, pp. 41-63, Barranquilla (Colombia), ISSN 2145-9355

ce genérico ni se compone de varios elementos con existencia preestablecida de 
modo aislado, también rechazamos visiones esencialistas como la del musicólogo 
Coriún Aharonián. Opinamos que es perfectamente posible considerar la murga 
una construcción cultural propia de la sociedad uruguaya, sin que por ello parezca 
contradictorio declarar que se trata del resultado de una evolución, de una adap-
tación o, retomando la terminología que hemos defendido anteriormente, de una 
trans-formación que resulta de un contexto social, económico, político y cultural 
dado. De modo que, sin pretender en absoluto acabar con la eterna pregunta, ¿de 
dónde viene la murga?, quisiéramos vincularla con ciertas formas lírico-dramáti-
cas españolas que parecen formar parte de sus orígenes transculturales.

En la orilla oriental del Río de la Plata, la fiesta dedicada al dios griego de la bro-
ma, Mômos, se parece más a un recital de textos escenificados y entrecortados 
por actuaciones líricas —lo cual le vale, entonces, el apodo de “teatro de los tabla-
dos”— que a un carnaval, tal como lo puede concebir nuestro imaginario influido 
por las festividades participativas que invaden Venecia, asaltan a Nueva Orleans 
o animan Salvador de Bahía. El rasgo músico-teatral de ese carnaval nos llevó a 
tejer lazos genéticos con otras formas lírico-dramáticas existentes y nos condujo 
hacia el patrimonio artístico español, con el afán de comparar las especificidades 
de la murga con otras formas democráticas preexistentes en las que habría podido 
inspirarse y de las cuales habría heredado características formales músico-teatra-
les. De este modo, el teatro lírico nacional, y más precisamente la zarzuela de cos-
tumbres populares19, representada durante las fiestas de fin de año y de carnaval 
(Le Duc, 2003, p. 93), y sus ramificaciones, tales como el género chico o incluso 
ínfimo, nos llevaron, en primer lugar, a interesarnos en las características de ese 
género variopinto20, desde sus comienzos en los años 1840, que dieron lugar a la 
época dorada de la Gran Vía. Según Antoine Le Duc, “zarzuela es un término ge-
nérico que sirve para designar cualquier drama escénico escrito en español y que 
hace alternar el canto con la dicción hablada” ([traducción propia] 2003, p. 93). 
Este debía incluir una anécdota graciosa, diálogos sazonados con buenas palabras 
y chistes de buena calidad —un argumento suficiente para mantener la atención 
del espectador— alternados con cantos: melodías, duetos, conjuntos y coros, a 
menudo de inspiración popular. 

Posteriormente, la zarzuela de costumbres populares nos llevó a indagar sobre 
una de sus variantes, el género chico, nacido tras el levantamiento de septiembre 

19	 Por oposición a la “zarzuela grande” que hace soñar y que solo iba destinada a un público más acomodado.
20	 “El esquema dramático de la zarzuela se enriquece con una parte musical que tiene como objeto animar, dinami-

zar algunas situaciones cómicas, exaltar, hacer más intensa la expresión de la pasión, o cautivar al espectador 
por entretenimientos bailados” (Le Duc, 2007, p. 20).



Cádiz, cuna de la murga uruguaya: 
¿mitificación de los orígenes?

59
  REVISTA DIGITAL DE HISTORIA Y ARQUEOLOGÍA ZESDE EL CARIBE COLOMBIANO

Año 13, n.º 32, mayo-agosto de 2017, pp. 41-63, Barranquilla (Colombia), ISSN 2145-9355

de 1868 que instauró en España, durante el Sexenio Democrático, un clima de 
tolerancia del que gozó toda la actividad cultural, a pesar de la grave crisis econó-
mica que acompañó la revolución política. El Madrid de los años que siguieron a 
la Septembrina, el Madrid de los primeros barrios obreros vio desarrollarse, como 
destaca Antoine Le Duc, un nuevo entretenimiento, el género chico, reflejo de las 
transformaciones que había sufrido una sociedad cuyas capas populares y cuya 
clase media no podían permitirse el lujo de acudir a un espectáculo de tres ho-
ras y cuyo tema les parecía, a menudo, demasiado alejado a sus preocupaciones 
inmediatas. Así nació el teatro por horas o por secciones21, alimentado por pieci-
tas en un acto llamadas sainetes. Para compensar la sobriedad del decorado y de 
los trajes, el sainete debía tener ingenio y animación. De hecho, todo reposaba 
en los actores, que tenían que demostrar un especial talento para reproducir el 
acento, los gestos y las posturas de los personajes populares a los que les era dado 
encarnar. A partir de 1880, resultó obvio que el texto podía ser acompañado de 
música sencilla, directa, accesible a todos. El sainete con música se convirtió en 
el sainete lírico, y el nuevo género recibió el apelativo de género chico (Le Duc, 2003, 
p. 311). El objetivo del género chico era fundamentalmente desatar las carcajadas 
para liberar al auditorio de la rutina y los problemas cotidianos. Este género, en 
boga hasta los primeros años del siglo XX, se había orientado hacia la crítica de la 
actualidad, con un tono burlón, trocando así los temas mitológicos o históricos 
(Regidor, 1996, p. 20), demasiado alejados de la realidad del público, por un aba-
nico de anécdotas más centradas en el sujeto-receptor y su entorno sociopolítico. 
Esta fórmula, decididamente “contemporánea y extraña” a cualquier afán de 
prestigio o a cualquier necesidad de adaptarse a unas normas vigentes, más allá 
de la de satisfacer los gustos de la mayoría de los espectadores (Romero, 2005, p. 
16), hizo emerger un tipo de teatro permeable a los nuevos contextos sociales que 
podríamos calificar de “espejo de la sociedad”, asegurándose, de esta manera, 
cierto éxito entre los estratos sociales que no formaban parte de las élites ni de los 
dirigentes, sino más bien de los artesanos, del pequeño comercio y de los peque-
ños funcionarios. 

En esa época, en la que también florecen las variedades22 y operetas desdeñadas y 
relegadas a la categoría de género ínfimo, derivado directo del género chico, se verá 

21	 “Con el fin de atraer más espectadores y de compensar las pérdidas sufridas por los teatros en tiempos de crisis, 
los teatros por horas bajan el precio de las entradas ofreciendo una obra a cada hora en un mismo lugar. Al redu-
cir el precio de los billetes, los organizadores pretendían facilitar el acceso a los espectáculos para los trabajado-
res, jubilados, turistas y noctámbulos de todo tipo, ya que la brevedad de las obras propuestas permitía realizar 
otras actividades por la tarde noche” (Regidor, 1996, p. 20). 

22	 El espectáculo de variedades, como su nombre lo indica, ofrece varios ingredientes: números de circo y de danza, 
mimo, canciones intercaladas en una intriga rudimentaria y dramas en miniatura (Le Duc, 2003, p. 366).



60
  REVISTA DIGITAL DE HISTORIA Y ARQUEOLOGÍA ZESDE EL CARIBE COLOMBIANO

Año 13, n.º 32, mayo-agosto de 2017, pp. 41-63, Barranquilla (Colombia), ISSN 2145-9355

nacer un género nuevo: la canción-espectáculo, nueva cara de la zarzuela chica de 
costumbres populares o del espectáculo de variedades, reflejo de la masificación 
y de las mutaciones experimentadas por el teatro español de fines del siglo XIX. 
Para Serge Salaün (1990, p. 16), la canción, como la suelen llamar, se irá desolida-
rizando de su contexto de gestación para convertirse en un género en sí, conocido 
con el nombre de cuplé o couplet. El cuplé satírico o político23 que, a semejanza 
del género chico, demostraba un estilo contestatario y crítico en sus comienzos, 
gracias al clima instaurado tras la Septembrina, le cederá el paso en el escenario 
al cuplé sicalíptico, más comercial, que se centrará en la evocación del cuerpo-ob-
jeto erótico-pornográfico. Coincidiendo con Le Duc, “se considera sicalíptico todo 
aquello que en un espectáculo lírico o de una revista de variedades contraviene la 
moral social de la época” (2003, p. 368). Esta tendencia dio lugar, a su vez, al cu-
plé sentimental, bajo la influencia de la ola moralizadora de principios del siglo 
XX, y pondrá en segundo plano la desnudez y las audacias verbales (Salaün, 1990, 
p. 133). Estos esbozos de las formas lírico-dramáticas nos conducen a postular que 
el fenómeno murga podría tener parentesco estrecho con aquellos cuplés en boga a 
finales del siglo XIX en España. Presenta fuertes semejanzas temáticas y formales 
tanto en sus intenciones como en sus motivaciones y, por lo tanto, podría ser una 
versión carnavalesca del cuplé, una suerte de género chico a la uruguaya. 

Conclusiones

El disciplinamiento del carnaval, que había conducido a una escisión de las pro-
puestas festivas con base en el origen socioeconómico de los “participantes”, en 
un afán por canalizar los regocijos carnavalescos, parece ser un terreno fértil y 
propicio para la emergencia de este tipo de entretenimientos, tal como lo fue el 
Madrid posterior a 1868 para el género chico e ínfimo. No olvidemos que las pro-
puestas recreativas madrileñas tenían repercusiones en la oferta y la demanda en 
Montevideo, siquiera desde el punto de vista de la movilidad de los espectáculos 
españoles que regularmente hallaban un público del otro lado del océano.

Por lo tanto, si cruzamos: 1) la imposibilidad para La Gaditana y toda imitación 
casual de haber engendrado las murgas uruguayas, 2) la existencia de compañías 
de carnaval que aliaban textos y proezas vocales desde fines del siglo XIX y las seme-
janzas genéricas, en cuanto a fondo o forma, que existían tanto en España como 

23	 Emanado de los sectores liberales, su blanco era, obviamente, el medio conservador. No obstante, como lo su-
braya Serge Salaün, no tardará en perder esta dimensión crítica y fungirá mayormente como una expresión del 
conformismo político (1990, p. 31).



Cádiz, cuna de la murga uruguaya: 
¿mitificación de los orígenes?

61
  REVISTA DIGITAL DE HISTORIA Y ARQUEOLOGÍA ZESDE EL CARIBE COLOMBIANO

Año 13, n.º 32, mayo-agosto de 2017, pp. 41-63, Barranquilla (Colombia), ISSN 2145-9355

del otro lado del océano (teatro por horas24, couplé satírico, político o sicalíptico), 3) 
la necesidad para una sociedad en plena evolución de encontrar entretenimientos 
que correspondan a sus exigencias, sus expectativas y motivaciones sin omitir la 
importancia que puede cobrar la pertenencia a un estrato social en la elección o la 
determinación de las producciones culturales, así como la situación sociopolítica 
en la evolución de estas, y 4) la ascendencia que unía España y Uruguay, Madrid y 
Montevideo, no nos parece incongruente o irrazonable suponer que el fenómeno 
uruguayo murga pudo ser el fruto de una evolución, de una larga maduración anóni-
ma generada por los componentes humanos, sociales, económicos y políticos de la 
sociedad y que pudo ser influenciado por formas culturalmente vecinas, tales como 
el teatro lírico-dramático español y sus ramificaciones. 

Dado que la emergencia del fenómeno murga y la de la chirigota conocieron reco-
rridos gestacionales semejantes, ¿la diferencia entre ambas formas no residiría, 
en este caso, en la existencia de dos crisoles diferenciados, pero con influencias 
comunes?

Bibliografía

Agrafojo, N. (7 de junio de 2007). Reencuentro en el Falla. La Voz de Cádiz. Recuperado de http://
www.lavozdigital.es/cadiz/prensa/20070607/cadiz/reencuentro-falla_20070607.
html. 

Aguilar, J. (1983). Los carnavales y la murga sevillana de los años 30. Sevilla: Ayuntamiento de Sevilla. 

Aharonian, C. (2 de marzo de 1990). ¿De dónde viene la murga? En Semanario Brecha, p. 22. 

Alfaro, M. (2002). Los uruguayos y el carnaval. Representaciones sociales e identidades colec-
tivas en el espacio mítico de la fiesta. Cahiers du CRICCAL, 28, 21-28.

Alfaro, M. (1998). Carnaval y modernización. Impulso y freno del disciplinamiento (1873-1904). Montevideo: 
Trilce. 

Arturaola H. (2004). Influencia de España en el carnaval de Montevideo. En Actas del 2° Congre-
so Gaditano del Carnaval. 2, 3 y 4 de mayo de 2003 (pp. 19-26). Cádiz: Asociación de Autores 
Carnaval de Cádiz. 

Barrán J. P. (2004). Historia de la sensibilidad en el Uruguay: el disciplinamiento (1860-1920). Montevideo: 
Banda Oriental.

Beinstein de Alberti, E., R. de Berro, M., Mieres, C. y Miranda, E. (1966). Diccionario uruguayo 
documentado. Montevideo: Biblioteca de la Academia Nacional de Letras. 

Bourdieu, P. (1979). La distinction. París: Minuit. 

24	 No olvidemos, efectivamente, que el espectáculo de murga, y de carnaval en general en Montevideo, tenía y tie-
ne esta peculiaridad de presentar espectáculos distintos cada cuarenta y cinco minutos aproximadamente y que 
la organización de dichos espectáculos facilita ampliamente al público el acceso a una sola de las distintas partes 
de la tarde-noche por elección o por obligación, como fue el caso para el teatro por horas.



62
  REVISTA DIGITAL DE HISTORIA Y ARQUEOLOGÍA ZESDE EL CARIBE COLOMBIANO

Año 13, n.º 32, mayo-agosto de 2017, pp. 41-63, Barranquilla (Colombia), ISSN 2145-9355

Caras y Caretas (8 de octubre de 2013). El instrumento: murga. Recuperado de: http://hemerote-
cadigital.bne.es/results.vm?q=parent%3A0004080157&s=0&lang=es. 

Caras y Caretas (27 de febrero de 1914). Una murga. Recuperado de http://hemerotecadigital.
bne.es/results.vm?q=parent%3A0004080157&s=0&lang=es. 

Carnaval de 1919. Montevideo: Archivo Sala Uruguay de la Biblioteca Nacional de Uruguay.

Carnaval de 1921. Montevideo: Archivo Sala Uruguay de la Biblioteca Nacional de Uruguay.

Carnaval de 1925. Montevideo: Archivo Sala Uruguay de la Biblioteca Nacional de Uruguay.

Carvalho Neto, P. (1967). El Carnaval de Montevideo: Folklore, historia, sociología. Sevilla: Facultad de 
Filosofía y Letras.

Cuadrado Martínez, U. (2006). El Carnaval de Cádiz en el siglo XX. Cádiz: Publicaciones del Sur. 

50 años con DAECPU (2002). Montevideo: El Hacha.

Diverso, G. (1989). La representación del carnaval. Montevideo: Coopren.

Diverso G. y Filgueiras, E. (1993). Montevideo en carnaval: genios y figuras. Montevideo: Monte Sex-
to.

Espasa-Calpe (s. f.). Enciclopedia Universal ilustrada europeo-americana, t. XXXVII. Barcelona: Espasa-
Calpe. 

Fornaro M. (2002). Iniciación, pertenencia y alteridad en las murgas uruguayas. En: Actas del V 
y VI Congresos de la SIBE (pp. 119-138). Barcelona: Sociedad de Etnomusicología.

García Canclini, N. (1989). Culturas híbridas. Estrategias para entrar y salir de la modernidad. Buenos 
Aires: Paidós. 

García Canclini, N. (2002). Noticias recientes sobre la hibridación. En: Actas del V y VI Congresos 
de la SIBE (pp. 5-22). Barcelona: Sociedad de Etnomusicología.

Gruzinski, S. (1999). La pensée métisse. París: Fayard. 

Guerrero, J. y Osuna, J. (S. f.). Investigando el carnaval. En: Carnaval en Cádiz. Cádiz: El Diario 
de Cádiz.

Guimerá Peña, R. (1995). 75 años dando la murga. Santa Cruz de Tenerife: Ayuntamiento de Santa 
Cruz de Tenerife y Cabildo de Tenerife.

Laplantine, F. y Nouss, A. (1997). Le métissage. París: Flammarion. 

Le Duc, A. (2003). La zarzuela. Les origines du théâtre lyrique national en Espagne (1832-1851). Sprimont: 
Pierre Mardaga. 

Le Duc, A. (2007). La zarzuela. Voyage autour du théâtre lyrique national espagnol. París : Mare & Marin. 

Martínez de León, H. (Feb. 22 de 2009a). La murga cumple cien años. Bitácora, Suplemento Sema-
nal. Recuperado de http://www.bitacora.com.uy/auc.aspx?2113,7. 



Cádiz, cuna de la murga uruguaya: 
¿mitificación de los orígenes?

63
  REVISTA DIGITAL DE HISTORIA Y ARQUEOLOGÍA ZESDE EL CARIBE COLOMBIANO

Año 13, n.º 32, mayo-agosto de 2017, pp. 41-63, Barranquilla (Colombia), ISSN 2145-9355

Martínez de León, H. (2009b). Como el día más glorioso. Origen y evolución de la murga uruguaya a 100 años 
de su nacimiento. Buenos Aires: Diéresis.

Murga Brujas del Infierno (1976). Montevideo: Archivo del Museo Histórico Cabildo de Montevideo.

Murga Siglo XX (1904) [fragmento del repertorio presentado en el Café-Concierto Novedades de 
Sevilla, carnaval de 1904]. Madrid: Archivo de la Biblioteca Nacional.

Nouss, A. (2005). Plaidoyer pour un monde métis. París: Textuel. 

Ortiz, F. (2002). Del fenómeno social de la ‘transculturación’ y de su importancia en Cuba. En: 
Contrapunteo cubano del tabaco y el azúcar. Madrid: Cátedra. 

Payán Sotomayor, P. (S. f.). El lenguaje carnavalesco. En: Carnaval en Cádiz. Cádiz: El Diario de 
Cádiz. 

Real Academia Española (1992). Diccionario de la lengua española. 21° edición, t. II. Madrid: Espasa 
Calpe.

Regidor Arribas, R. (1996). Aquellas zarzuelas. Madrid: Alianza. 

Ricoeur, P. (1983). Temps et récit. L’intrigue et le récit historique. París: Seuil. 

Ricoeur, P. (2002). La poética del sí-mismo. Buenos Aires: Biblos.

Ricoeur, P. (2006). La vida: un relato en busca de narrador. Ágora, Papeles de Filosofía, 25(2), 9-22. 

Rodríguez, J. L. (2004). Por Siempre Murga. 100 años de Magia. Montevideo: Fundación Proyecto Sur, 
Ed. Frontera.

Romero Ferrer, A. (2005). Antología del Género Chico. Madrid: Cátedra. 

Salaün, S. (1990). El cuplé (1900-1936). Madrid: Espasa-Calpe. 

Solís, R. (1966). Coros y chirigotas. El carnaval en Cádiz. Madrid: Taurus. 


