
   

Boletim Academia Paulista de Psicologia

ISSN: 1415-711X

academia@appsico.org.br

Academia Paulista de Psicologia

Brasil

de Oliveira Maraldi, Everton; Zangari, Wellington; Machado, Fátima Regina

A Psicologia das crenças paranormais. Uma revisão crítica

Boletim Academia Paulista de Psicologia, vol. 31, núm. 81, julio-diciembre, 2011, pp. 394-421

Academia Paulista de Psicologia

São Paulo, Brasil

Disponível em: http://www.redalyc.org/articulo.oa?id=94622764010

   Como citar este artigo

   Número completo

   Mais artigos

   Home da revista no Redalyc

Sistema de Informação Científica

Rede de Revistas Científicas da América Latina, Caribe , Espanha e Portugal

Projeto acadêmico sem fins lucrativos desenvolvido no âmbito da iniciativa Acesso Aberto

http://www.redalyc.org/revista.oa?id=946
http://www.redalyc.org/articulo.oa?id=94622764010
http://www.redalyc.org/comocitar.oa?id=94622764010
http://www.redalyc.org/fasciculo.oa?id=946&numero=22764
http://www.redalyc.org/articulo.oa?id=94622764010
http://www.redalyc.org/revista.oa?id=946
http://www.redalyc.org


394

• A Psicologia das crenças paranormais. Uma revisão crítica
The Psychology of paranormal beliefs. A critical review

Everton de Oliveira Maraldi1

Instituto de Psicologia Universidade de São Paulo- USP
Wellington Zangari2

Instituto de Psicologia Universidade de São Paulo- USP
Fátima Regina Machado3

Instituto de Psicologia Universidade de São Paulo- USP

Resumo: O artigo apresenta uma revisão crítica do estudo psicológico das crenças
paranormais. O conceito de crença paranormal implica assumir que algo que se crê seja
inexplicável em termos da ciência atual; ou que tal explicação seja possível somente com
amplas revisões dos limites básicos dos princípios da ciência; e/ou (c) seja incompatível
com o quadro de referência perceptivo e expectativas sobre a realidade. A Psicologia
tem se devotado a compreender as crenças paranormais e os pesquisadores têm lançado
mão de hipóteses na tentativa de compreende-las psicologicamente. As principais hipóteses
são a da marginalidade social; da visão de mundo; do déficit cognitivo e das funções
psicodinâmicas. As principais pesquisas que oferecem base a tais hipóteses são
apresentadas e seus resultados discutidos no sentido de se avaliar a existência ou não de
base empírica para a aceitação ou rejeição daquelas hipóteses.

Palavras-chave: crenças paranormais; Psicologia Anomalística; atribuição de causalidade.

Abstract: This article presents a critical review of a psychological study on paranormal
beliefs. The concept of a paranormal belief implies assuming that something you believe
is unexplainable in terms of the present science; or that the explanation is only possible
with extense reviews of the basic limits of science principles; and/or (c) is incompatible
with the frame of perceptual reference and expectations about reality. Psychology has
been devoted to comprehend paranormal beliefs and the researchers have resorted to
hypotheses trying to understand them psychologically. The main hypotheses are the
social marginality; the world view; the cognitive deficit and the psychodynamic functions.
The main studies that provide a basis for such hypotheses are presented, and their
results discussed in order to evaluate the existence or absence of an empirical basis for
the acceptance or rejection of those hypotheses.

Keywords: Paranormal beliefs; Anomalistic Psychology; attribution of causality.

1 Psicólogo, Programa de Psicologia Social do IP-USP (FAPESP, agradecimentos) e Pesquisador
do Inter Psi – Laboratório de Psicologia Anomalística e Processos Psicossociais do Instituto de
Psicologia da USP Contato: Rua José de Alcântara Machado Filho, 30, Jardim Guapira, São
Paulo, SP. CEP 02316-220 - Brasil. Tel.: (11) 2242-2417. E-mail: evertonom@usp.br
2 Laureado pela Academia Paulista de Psicologia – Gestão 2010-2012. Depto. Psicologia Social
e do Trabalho do IP-USP, Pesquisador do Inter Psi – Laboratório de Psicologia Anomalística e
Processos Psicossociais e do Laboratório de Psicologia Social da Religião, ambos do Instituto
de Psicologia da USP. Contato: Av. Prof. Mello Moraes, 1721, Bloco A, Sala 111 – Cidade
Universitária – São Paulo, SP – CEP 05508-900. Tel.: (11) 9892-9944. E-mail: w.z@usp.br
3 Laureada pela Academia Paulista de Psicologia – Gestão 2010-2012. Doutora em Psicologia
pelo IP-USP e Pesquisadora do Inter Psi – Laboratório de Psicologia Anomalística e Processos
Psicossociais e do Laboratório de Psicologia Social da Religião, ambos do Instituto de Psicologia
da USP. Contato: Rua Vicente José de Almeida, 228 – CEP: 04652-244 – São Paulo, SP – Brasil.
Tel.: (11) 2367-4844. E-mail: fatimaregina@usp.br

Bol. Acad. Paulista de Psicologia, São Paulo, Brasil - V. 31, no 81, p. 394-421



395

1. Introdução
Ao longo da história, todas as principais tradições culturais do mundo têm

relatado experiências envolvendo algum tipo de fenômeno considerado paranormal,
como telepatia, clarividência, premonição ou mediunidade. A autenticidade desses
eventos, contudo, permanece ainda um assunto bastante controverso nos meios
científicos e acadêmicos. Independentemente do andamento dessas discussões
e da própria investigação ontológica relativa às origens ou ao objeto de tais
alegações (Zangari, 2003), o estudo das funções psicológicas e sociais das crenças
e experiências relacionadas a fenômenos supostamente paranormais representa,
em si mesmo, um esforço legítimo por parte de qualquer estudioso da Psicologia
ou das demais ciências sociais.

Como diria Tobacyk (1995), o estudo psicológico dessas crenças e
experiências

não é uma área incidental, pseudocientífica e superficial da investigação
científica. As crenças sobre o paranormal constituem a essência dos
grandes sistemas de crença que dirigem atividades humanas individuais
e coletivas – frequentemente através das gerações [...] A questão mais
importante concernente ao estudo das crenças e experiências paranormais
não deveria ser [exclusivamente] “estas crenças e experiências refletem
processos verídicos?”, mas sim “o que as crenças e experiências
paranormais revelam sobre a condição humana?” (p44).

Reportem-se ou não a uma possível realidade supranormal ou metafísica,
as vivências paranormais constituem manifestações psicológicas, individuais e
coletivas que, no decorrer dos séculos, tornaram-se centrais, em muitos aspectos,
à cultura e à sociedade. Tais crenças não são resultado, portanto, de meras
preferências ou valores abstratos; elas tendem a constituir práticas específicas
largamente adotadas pela população, como a astrologia, as curas espirituais e a
comunicação com os mortos, e parecem influenciar de modo significativo a vida
das pessoas, sua identidade e seu comportamento, sobretudo, aquelas que
vivenciam experiências nomeadas como paranormais ou adotam alguma prática
dessa natureza.

2. O Conceito de Paranormal

Como nos lembra Goode (2000) e Northcote (2007) os proponentes de
crenças paranormais geralmente não gostam de enxergar suas idéias como
crenças, mas como representações ou descrições verbais / conceituais de
fenômenos autênticos. Esses indivíduos afirmam realmente vivenciar uma realidade
paranormal, o que implica uma correspondência praticamente exata entre aquilo
que pensam e sentem sobre o fenômeno e o fenômeno em si. Cientificamente,

Bol. Acad. Paulista de Psicologia, São Paulo, Brasil - V. 31, no 81, p. 394-421



396

contudo, e fazendo uso da abstração, podemo-nos questionar se tais fenômenos
são de ordem paranormal ou outra. Conquanto esta não seja nossa preocupação
central neste trabalho, acabamos por retornar assim ao complexo problema inicial
de definir quais tipos de fenômenos poderiam ser classificados como paranormais
– quer existam ou não.

Segundo Tobacyk (1995), o fenômeno paranormal é definido comumente
de acordo com três critérios:

 [...] (a) é inexplicável em termos da ciência atual; (b) a explicação é
possível somente com amplas revisões dos limites básicos dos princípios
da ciência; e / ou (c) é incompatível com o quadro de referência perceptivo,
crenças e expectativas sobre a realidade. (p.28)

Para os fins deste trabalho, adotamos a definição de Tobacyk (1995) acima
explicitada, ao menos como definição funcional, sendo uma das mais utilizadas
em outros estudos. Contudo, gostaríamos de enfatizar nossa própria perspectiva
a respeito da definição adotada, aproximando-a de uma postura mais afeita à da
Psicologia Social, por entendermos que, ao contrariarem o quadro de referência
perceptivo, tais crenças, experiências – e, talvez, fenômenos – opõem-se, na
verdade, à visão de mundo vigente em nossa sociedade ocidental contemporânea,
não se devendo entender com a citação acima, portanto, que tenha sido – ou que
seja assim – em todos os lugares e todas as épocas. O conceito de normal, em
última instância, refere-se ao que é convencionado desse modo por uma dada
sociedade em um dado momento histórico. O conceito de ‘paranormal’ não pode
ser entendido como se possuísse qualidades intrínsecas e substantivas
independentemente de sua história e do contexto sócio-cultural em que as idéias
ao seu respeito se desenvolveram. A própria fluidez e imprecisão com que o
termo é muitas vezes utilizado, seja na linguagem corrente ou em contextos
acadêmicos, denunciam já seu caráter arbitrário e socialmente formatado, o que,
sem dúvida, torna ainda mais importante sua discussão num trabalho de natureza
psicossocial.

Deve-se observar que, mesmo considerando a existência de elementos
trans-culturais e individuais, subjacentes aos relatos de experiências anômalas, os
quais permitiriam e subsidiariam a emergência de certas formas de crença
paranormal (Locke & Kelly, 1985; McClenon, 2000; Laubach, 2004), ou as pesquisas
mais recentes no campo da psicologia cognitiva da religião, que defendem a tese
da ‘naturalidade’ (Naturalness) das crenças religiosas (Boyer, 1994), e propõem
estudá-las como resultantes, em parte, de processos cognitivos básicos
(Pyysiäinen, 2003), o conteúdo particular dessas crenças, sua posterior utilização,
institucionalização e o modo como repercutem, psíquica e socialmente, parecem

Bol. Acad. Paulista de Psicologia, São Paulo, Brasil - V. 31, no 81, p. 394-421



397

determinados, em última instância, pela cultura (Hughes, 1991; Goode, 2000; Tart,
2000; Markovsky & Thye, 2001; Bourguignon, 2004; Northcote, 2007).

Em determinados países, a categoria ‘paranormal’ tende a se restringir a
formas específicas de crença ou fenômenos supostamente inexplicáveis, enquanto
em outras localidades é geralmente indistinguível de crenças místicas, religiosas
ou folclóricas, observando-se, assim, forte sincretismo em sua composição.

3. Incidência e Contexto
Conquanto tais crenças e experiências tenham sido desde sempre relatadas,

as pesquisas de opinião pública revelam um aumento cada vez maior na incidência
de alegações envolvendo fenômenos paranormais. Estima-se, com base em
pesquisas de opinião pública, que mais de 70% da população estadunidense
adota algum tipo de crença paranormal (Moore, 2007). A situação norte-americana,
contudo, não difere substancialmente da Grã-bretanha que já conta com cerca de
60 % da população acolhendo diversas crenças paranormais. Algo parecido se
pode dizer de crenças específicas como a crença na mediunidade. Segundo uma
pesquisa de opinião norte-americana, mais de 30% da população afirmou acreditar
na existência de habilidades mediúnicas genuínas Newport & Strausberg(2001).
Lewgoy (2008) também aponta, nesse sentido, a grande expansão recente do
Espiritismo kardecista em território estadunidense.

Tanto a psicologia quanto a sociologia das crenças paranormais são
praticamente desconhecidas no meio científico e acadêmico brasileiro, sendo
escassa a bibliografia geral acerca do tema (Carvalho, 1994; Zangari & Machado,
1996; Vasconcellos & Trócoli, 2004; Machado, 2009). Numa das poucas pesquisas
sobre crença paranormal com estudantes universitários brasileiros, Zangari e
Machado (1996) informaram que 89,5% dos respondentes haviam relatado ter
passado por algum tipo de experiência parapsicológica. Numa ampliação posterior
dessa pesquisa, em estudo de Machado (2009) com população de 306
respondentes entre 18 a 66 anos provenientes dos mais variados contextos,
constatou-se que 82,7% dos participantes alegaram ter vivenciado pelo menos
uma experiência paranormal de tipo extra-sensório-motora.  Noutra pesquisa, ligada
às crenças religiosas e realizada entre 2004 e 2005 pelo IBGE, verificou-se que
um terço da população brasileira acredita que Deus criou o mundo na sua forma
atual. Para 89% dos entrevistados, o criacionismo deve ser ensinado nas escolas,
e para 75%, o criacionismo deve inclusive substituir a teoria da evolução no
currículo escolar (IBGE, 2005). Considerando-se a pouca informação científica
disponível no Brasil sobre o atual estado de aceitação das crenças e experiências
paranormais, os resultados advindos das pesquisas de opinião pública englobando
aspectos da religiosidade são as únicas fontes restantes sobre essas crenças,
além de poucos estudos específicos.

Bol. Acad. Paulista de Psicologia, São Paulo, Brasil - V. 31, no 81, p. 394-421



398

4. O Estudo Psicológico das Crenças Paranormais
Crenças tais como a existência de vida extraterrestre, premonições, limpeza

de aura etc. bem como as experiências peculiares que quase sempre as
acompanham - experiências fora-do-corpo, regressão a vidas passadas e abdução
por alienígenas, para citar apenas alguns exemplos – têm sido objeto de estudo
por parte de diferentes disciplinas como a Psicologia Anomalística, que é a área
da psicologia concernente ao estudo e à compreensão de experiências e crenças
anômalas em termos do conhecimento psicológico e fisiológico já estabelecido
(Zusne & Jones, 1989; Cardeña, Lynn & Krippner, 2000), e que compreende, como
ramificação sua, o campo da Psicologia das crenças paranormais, dedicado
especialmente à elucidação das crenças que defendem a existência do paranormal
e que subsidiam a ocorrência de várias experiências anômalas (Marks, 1988;
Irwin, 1993 e 2003).

4.1. Como Explicar Psicologicamente as Crenças Paranormais
Dentre as aproximações teóricas vigentes sobre a crença paranormal,

classificadas por Irwin (1993, 2003), encontramos: a) a Hipótese de marginalidade
social; b) a Hipótese da visão de mundo; c) a Hipótese de déficit cognitivo e, d) a
Hipótese das funções psicodinâmicas. Ao abordarmos os aspectos sócio-culturais
da crença paranormal, tentaremos abarcar explicações da primeira e da segunda
hipótese. No tópico sobre as variáveis cognitivas e funções psicodinâmicas dessas
crenças, abordaremos, respectivamente, a terceira e a quarta hipóteses.

4.1.1  Aspectos sócio-culturais da crença paranormal
Considerando-se os resultados advindos das pesquisas de opinião pública,

pode parecer contraditório que a paranormalidade seja admitida por alguns como
socialmente marginalizada. Contudo, essa foi uma das primeiras hipóteses sócio-
culturais sugeridas para explicar o fenômeno das crenças paranormais. Tal hipótese
está relacionada, basicamente, à idéia de que, dentre as pessoas que constituem
a sociedade, as mais suscetíveis a adotarem tais crenças são justamente aquelas
que fazem parte de grupos menos favorecidos, quais sejam, o grupo das pessoas
com baixo nível educacional ou sócio-econômico, pessoas desempregadas,
indivíduos que sofrem preconceito racial, idosos, mulheres, enfim, todos aqueles
que carregam características ou papéis inferiores em relação aos valores sociais
dominantes (Irwin, 2003, p. 288). As crenças paranormais serviriam ainda para
produzir, mesmo que ilusoriamente, situações favoráveis e desejadas, aplacando
a ansiedade decorrente de privações constantes. Assim, alguém poderia adotar a
crença na vida após a morte considerando as possíveis recompensas que teria
após sua existência de sofrimentos, ou quem sabe, recorrer a algum ritual mágico
ou procedimento paranormal como recurso para obter aquilo que deseja e que de

Bol. Acad. Paulista de Psicologia, São Paulo, Brasil - V. 31, no 81, p. 394-421



399

outro modo não lhe seria possível (Lewis, 1977; Emmons & Sobal, 1981a, 1981b;
Owen, 1989; Stark & Bainbridge, 1996). Os feitiços e mandingas tão comuns nos
ritos sincréticos afro-brasileiros, servem de ótimo exemplo.

A hipótese de marginalidade social tem se mostrado insustentável quando
abordada isoladamente. Em geral, os dados apresentados falham ao tentar
estabelecer um padrão de correlações significativo entre os indicadores de
marginalidade social e as várias dimensões da crença paranormal (Irwin, 1993;
2003). Conquanto algumas das evidências obtidas sejam relevantes – como a de
que o endosso da maioria das crenças paranormais é geralmente bem mais
acentuado nas mulheres do que nos homens (Tobacyk & Milford, 1983; Blackmore,
1994, 1997; Rice, 2003; Kennedy, 2003, 2005) – é difícil saber até que ponto
esses resultados refletem alguma relação efetiva com a hipótese de marginalidade
social ou se estão ligados a outros fatores psicológicos e sócio-culturais, como
certas diferenças de gênero construídas socialmente, mas não necessariamente
alicerçadas em indicadores de marginalidade – ex: papéis masculinos / femininos
estereotipados. Machado (2009) sugere a esse respeito, a partir dos dados de
sua pesquisa, que as mulheres apresentariam uma maior abertura para relatarem
e compartilharem suas experiências paranormais, ao contrário dos homens,
comumente mais reticentes.

Talvez uma exceção a essa tendência geral quanto à hipótese de
marginalidade seja o estudo de Mears & Ellison (2000) sobre o consumo de
produtos New Age (livros, revistas, vídeos etc.) em uma amostra de texanos, nos
Estados Unidos.  Encontrou que: a) pessoas desempregadas ou afastadas por
invalidez ou doença, bem como indivíduos que não atingiram a universidade,
revelaram-se mais propensas a adquirir produtos New Age, assim como aquelas
com ideologias mais liberais; b) similarmente, os mais saudáveis e bem educados
não se mostraram mais propensos a comprar materiais New Age; c) as mulheres,
neste caso, não apresentaram maior predisposição que os homens ao consumo
desses produtos; d) pessoas que nunca se casaram, denotaram maior consumo;
e) hispânicos e norte-americanos de ascendência africana, mostraram-se mais
propensos à compra de materiais New Age, do que brancos e não-hispânicos; f)
pessoas na faixa etária dos vinte anos consumiram mais do que os indivíduos na
faixa dos 40 aos 50 anos ou mais; g) por fim, os residentes urbanos não se
mostraram mais predispostos do que residentes rurais ou suburbanos ao consumo
desses produtos.

Malgrado tenha sustentado empiricamente algumas das principais premissas
da hipótese de marginalidade, o estudo de Mears & Ellison (2000) contestou
relevantemente outras predições, como a de que mulheres deveriam adotar maior
número de crenças paranormais do que homens, ou de que idosos, por serem
particularmente mais marginalizados do que outras faixas etárias, deveriam então
acreditar mais na paranormalidade.

Bol. Acad. Paulista de Psicologia, São Paulo, Brasil - V. 31, no 81, p. 394-421



400

Os autores têm defendido que a correlação demográfica é a melhor maneira
de se averiguar a hipótese de marginalidade social (Mears & Ellison, 2000; Irwin,
2003). Porém, talvez fosse interessante recorrer igualmente a procedimentos
qualitativos, que considerassem a realidade social em sua dimensão ideológica e
interpretativa e não somente descritiva (Northcote, 2007). Estudos sensíveis a
essa abordagem parecem ter lançado luz sobre algumas das funções sociais
dessas crenças (Lewis, 1977; Owen, 1989; Hess, 1990, 1991; Zingrone, 1994;
Bourguignon, 2004).

É ocioso dizer que, dentre as várias pessoas que cotidianamente adotam a
crença no paranormal, muitas delas são bem sucedidas em suas vidas e não se
encaixam em nenhum dos grupos marginalizados acima descritos. É de se notar,
aliás, o fato de pesquisas terem demonstrado que a adoção de algumas dessas
crenças parece estar mais associada a um nível sócio-econômico e sócio-
educacional elevado (Rice, 2003) – como é o caso, por exemplo, dos espíritas
brasileiros (Moreira-Almeida, 2004). Quais as razões dessas pessoas para
acreditarem no paranormal? Certamente não se trata apenas de justificativa para
a condição de marginalizados. A partir de pesquisas de opinião conduzidas na
França, Boy & Michelat (1986) e Boy (2002) constataram, por exemplo, que a
crença em fenômenos paranormais era encontrada em praticamente todas as
camadas sociais. Ao contrário do esperado pela hipótese de marginalidade, os
jovens adotaram mais crenças paranormais e as classes populares apresentaram
mais respostas de não-crença.

É possível que a questão gire em torno não apenas da discriminação social
vivida por determinados grupos, mas dos argumentos empregados pelas pessoas
no sentido de justificarem seu preconceito contra grupos sociais menos favorecidos
(Dambrun, 2004).

Alguns autores acreditam também que a marginalidade das crenças
paranormais não deriva exatamente de sua impopularidade, mas do fato dessas
crenças – apesar de populares – não constituírem um discurso dominante em
nossa sociedade, assim como o discurso científico e tecnológico (Kennedy, 2004;
Northcote, 2007). Muitas dessas crenças e práticas não foram ainda plenamente
institucionalizadas e permanecem no nível que Berger e Luckmann (2003) definem
como ‘subuniversos sociais e simbólicos’, em constante competição com as
cosmovisões dominantes. Hansen (2001) sugere que as crenças paranormais
tendem a ser desacreditadas conforme as sociedades evoluem rumo a uma maior
complexidade, racionalidade e hierarquização burocrática.

Em sua perspectiva histórica da paranormalidade, Northcote (2007) vai mais
longe ao revelar como determinadas crenças – dentre elas, a magia – têm sofrido
a discriminação de instituições dominantes na sociedade ocidental desde a
antiguidade. O autor apresenta a disputa ideológica em torno da paranormalidade
como questão de ordem política e discursiva, na qual são colocadas em jogo as

Bol. Acad. Paulista de Psicologia, São Paulo, Brasil - V. 31, no 81, p. 394-421



401

fronteiras entre o saber legítimo e ilegítimo no seio da sociedade ocidental. A
partir de uma revisão histórica, Northcote acredita que o debate paranormal
representaria uma luta entre discursos já estabelecidos e legitimados pela
sociedade e vários outros discursos emergentes, que surgem como resultado de
uma decadência – ou crise – dos discursos dominantes em preencher as
necessidades culturais vigentes. As idéias paranormais insurgiriam, dessa forma,
como tentativas de superação do ‘vácuo’ entre velhos e novos discursos.

Sob esse aspecto, é possível dizer que a crença paranormal constitui uma
visão de mundo específica, isto é, uma tentativa de conferir sentido à realidade
tanto quanto a ciência, mas partindo de uma perspectiva predominantemente
metafísica e espiritual, como já haviam apontado Zusne & Jones (1989). Esta
hipótese parece mais promissora do que a hipótese inicial sobre marginalidade,
na medida em que reconhece a importância de outros fatores culturais, como a
socialização e a formação da identidade. Para Goode (2000), as crenças
paranormais estão fundamentadas numa ontologia e epistemologia próprias,
fornecedoras de uma série de elementos práticos e conceituais que permitem aos
indivíduos explicarem as diferentes situações da vida – traumas, crises, infortúnios
ou vitórias – bem como lidar com tais situações. Assim, a ‘identidade paranormal’
pode ser concebida, em parte, como um fenômeno psicossocial construído dentro
de um determinado grupo, em oposição a ideologias e valores distintos daquele
grupo (Hess, 1991; Zangari, 2003; Northcote, 2007; Maraldi, 2008).

Os estudos iniciais sobre a relação entre identidade e crença paranormal
baseavam-se numa concepção tradicional da psicologia do desenvolvimento em
que a identidade era vista como aquisição específica do jovem, elemento o qual
se consolida a partir da crise da adolescência, mantendo-se, assim que alcançado,
como relativamente estável ao longo da vida, em que pesem certas circunstâncias
adversas ou desvios de rota na trajetória biográfica do indivíduo (Tobacyk, 1985;
Fitzpatrick & Shook, 1994).

O trabalho de Laubach (2004) constitui aqui um bom exemplo das poucas
pesquisas sobre crenças paranormais em que se verifica uma autêntica unificação,
tanto de hipóteses psicodinâmicas e psicossociais, quanto de procedimentos
qualitativos e quantitativos. O autor sugere que os estudos etnográficos, centrados
como estão no grupo e nas interações indivíduo-grupo, tendem a se equivocar
quanto à ligação causal entre esses variados elementos, imaginando que a origem
das experiências paranormais seria externa e culturalmente mediada, quando na
verdade derivaria da emergência de conteúdos intrapsíquicos que só depois
adquiririam uma particular roupagem doutrinária. Conquanto essa relação de causa
e efeito, praticamente unidirecional, seja questionável, ainda assim o estudo de
Laubach representa uma importante abordagem psicossocial das crenças e
experiências paranormais que muito pode contribuir para a compreensão das
relações indivíduo-grupo e de processos de formação identitária.

Bol. Acad. Paulista de Psicologia, São Paulo, Brasil - V. 31, no 81, p. 394-421



402

4.1.2. Variáveis cognitivas e funções psicodinâmicas da crença paranormal
Além dos fatores sócio-culturais, as crenças paranormais desempenham

uma série de funções psicodinâmicas. A essas funções, somam-se certas variáveis
cognitivas, que indicam os estilos de pensamento específicos por trás da assunção
de muitas das idéias paranormais. Boa parte dos investigadores ‘céticos’ sustenta
a idéia de que os indivíduos que acreditam em eventos paranormais seriam pessoas
irracionais, ilógicas e exageradamente crédulas. Segundo tal perspectiva, essas
pessoas apresentariam pouca inteligência e um funcionamento cognitivo abaixo
da média, estando suscetíveis, portanto, a adotar crenças absurdas, contra as
quais elas seriam incapazes de argumentar criticamente (Alcock, 1981; Singer &
Benassi, 1981; Randi, 1992; Kurtz, 1996). Embora pesquisas tenham demonstrado
uma relação negativa entre crença no paranormal e medidas de inteligência, não
foi possível determinar, em alguns casos, se os resultados obtidos derivavam de
uma possível deficiência cognitiva dos crentes ou de falhas metodológicas e outros
fatores não considerados nesses estudos (Irwin, 1993, 2003; Roe, 1999; Smith,
Foster & Stovin, 1998). Como veremos a seguir, as pesquisas em torno dessa
hipótese – também chamada de hipótese de déficit cognitivo – sustentam-na apenas
parcialmente e apontam em direção a fatores psicológicos mais amplos, incluindo
variadas motivações psicodinâmicas.

Testes e medidas de inteligência
O meio mais comum de testar a hipótese de déficit cognitivo consistiu em

se avaliar a inteligência dos que acreditam em eventos paranormais, em
comparação com aqueles que não acreditam. Isto se deu, por exemplo, por meio
de testes e medidas de Q.I. Curiosamente, poucos estudos foram realizados
nesse sentido e os resultados disponíveis são contraditórios. Dentre essas
pesquisas, boa parte sugere uma relação negativa entre crença paranormal,
inteligência e raciocínio crítico, oferecendo suporte para a hipótese de déficit
cognitivo (Killen, Wildman & Wildman, 1974; Wierzbicki, 1985; Alcock & Otis, 1988;
Thalbourne & Nofi, 1997; Roig, Bridges, Renner & Jackson, 1998).

Contudo, há exceções nesse tocante, Jones, Russel e Nickel (1977)
evidenciaram uma correlação positiva entre inteligência e crença paranormal,
enquanto McGarry & Newberry (1981) e Rice (2003) encontraram resultados que
sugerem a ligação de algumas das crenças paranormais a um nível de inteligência
e educação elevadas. Tam e Shiah (2004) verificaram uma relação negativa entre
educação, habilidades cognitivas e crença paranormal apenas para a categoria
de fé religiosa, e não para outros domínios da crença paranormal. Similarmente,
Kirby (2008) encontrou uma correlação positiva entre baixas demonstrações de
pensamento crítico e elevados níveis de religiosidade extrínseca. Por seu turno,
Irwin (1990), assim como Roe (1999) e Royalty (1995) não encontraram evidência

Bol. Acad. Paulista de Psicologia, São Paulo, Brasil - V. 31, no 81, p. 394-421



403

alguma de relacionamento entre crença / experiência paranormal e inteligência.
Hergovitch e Arendasy (2005) também não obtiveram correlação estatística entre
pensamento crítico e crença paranormal, embora indivíduos proponentes de
crenças religiosas tradicionais e espiritualidade New Age tenham apresentado
uma menor habilidade de raciocínio se comparados aos demais integrantes da
amostra. Segundo Roe (1999), não parece haver sustentação para o argumento
de que a maioria dos crentes é inferior em habilidades de raciocínio crítico.

No que tange à relação entre tais crenças e habilidades de raciocínio
específicas, algumas pesquisas têm demonstrado, no entanto, um pior desempenho
dos crentes em testes de raciocínio silogístico (French & Wilson, 2007). As
pesquisas mostram que os crentes frequentemente assumem tais silogismos como
válidos (Wierzbicki, 1985; Smith, Foster & Stovin, 1998; Roberts & Seager 1999;
Watt & Wiseman 2002). Uma exceção é Irwin (1990) que não encontrara correlação
entre crença paranormal e raciocínio silogístico.

Um dado curioso é o de que esses erros geralmente se dão com silogismos
de conteúdo paranormal e não com silogismos neutros (Wierzbicki, 1985; Merla-
Ramos, 2000), o que nos parece sugerir que, ao invés de necessariamente
apresentarem um déficit generalizado em sua capacidade de raciocínio silogístico,
os crentes denotam, quando diante de questões que envolvem suas crenças, uma
maior dificuldade em colocá-las de lado para pensar de modo correto e
relativamente imparcial. Tomam precipitadamente como certa uma conclusão que
só é válida caso as condições para tanto tenham sido devidamente estabelecidas.

Estudos apontam também que a adoção das crenças paranormais pode
estar associada a uma dificuldade em lidar com conceitos quantitativos e da ordem
da probabilidade (French, 1992; Musch & Ehrenberg, 2002; Wiseman & Watt,
2006). Thalbourne (2006) observou que algumas pessoas tendem a não considerar
a ocorrência de um determinado evento por meio de acaso ou coincidência,
admitindo logo uma explicação paranormal que dê conta do mesmo.

Numa população de 6238 britânicos, Blackmore (1997) não constatou
diferenças quanto à lógica probabilística entre os que acreditavam no paranormal
(59%) e o restante; na verdade, ambos os grupos se saíram muito bem. De qualquer
forma, alguns autores acreditam que ao invés de negligenciarem a probabilidade
para explicar eventos cotidianos, os crentes no paranormal seriam simplesmente
mais aptos a perceberem padrões em sequência ao acaso. Isso explicaria a razão
do interesse em horóscopos e outras técnicas de adivinhação – Tarô, I-Ching etc.
(Franz, 1985; Wiseman & Smith, 2002). Na pesquisa de Gianotti, Mohr, Pizzagalli,
Lehmann, e Brugger (2001), os autores verificaram que, numa tarefa de associação
de palavras, os crentes obtiveram resultados mais originais que os descrentes
quando expostos a estímulos não correlacionados semanticamente. Os autores
explicaram esses resultados em termos de uma possível criatividade verbal,

Bol. Acad. Paulista de Psicologia, São Paulo, Brasil - V. 31, no 81, p. 394-421



404

sugestionabilidade a inferências infundadas e um critério mais frouxo de resposta
para ruído semântico (caos) por parte dos crentes.

Psicopatologia
Freud (1927/1978) entendia ainda que as crenças mágicas e religiosas teriam

se originado da necessidade humana de tornar tolerável seu desamparo e
debilidade frente às forças da natureza, tendo sido criadas a partir de lembranças
do desamparo infantil individual e da infância da raça humana. A associação
estabelecida por Freud entre crença paranormal e psicopatologia é controversa
diante das pesquisas que revelam uma ligação positiva entre tais crenças,
experiências e vários indicadores de saúde mental, desde bem-estar subjetivo a
enfrentamento (Moreira-Almeida, 2004) (coping), criatividade e qualidade de vida
(Kennedy, Kanthamani & Palmer, 1994; Kennedy & Kanthamani, 1995a e 1995b;
Flannely, Koenig, Ellison, Galek, & Krause, 2006; Rogers e outros, 2006; Panzini,
2007), ao lado de outros estudos os quais relacionam a crença no paranormal aos
transtornos dissociativos (Irwin, 1994; Ferracuti, Sacco & Lazzari, 1996; Scharfetter,
1998), aos afetos negativos, desencadeadores de mal-estar (Machado, 2009) ou
a uma tendência para escapar da realidade e viver num mundo criado
imaginariamente (Smith & Karmin, 2002). Não obstante, a proposta psicanalítica
de explicar a crença paranormal como uma projeção de aspectos inconscientes
do indivíduo ou da coletividade constitui uma abordagem explicativa satisfatória
em muitos casos, e espera por mais estudos. O conceito de psychism proposto
por Laubach (2004) encontra aqui uma de suas melhores fundamentações.

Outro importante pensador das crenças paranormais e religiosas como
projeções de processos psíquicos foi Carl Jung. Basta recordar, por ora, as amplas
investigações de Jung (1944/1990) acerca da alquimia e de sua significação
psicológica; seus estudos sobre psicologia da religião (Jung, 1940/1980); e um de
seus últimos trabalhos, versando sobre os relatos de visões de óvnis e abduções
por alienígenas, e sobre as variadas formas da crença moderna nos extraterrestres
(Jung, 1958/2007). Em resumo, Jung interpreta as experiências de óvnis como um
produto espontâneo de certas formações arcaicas da personalidade – ou
‘substratos do inconsciente’ – que tendem a se expressar instintivamente, na
consciência, sob a forma de visões, narrativas, ou mesmo vivências aparicionais
e de abdução completas. A compreensão de Jung sobre as crenças e experiências
paranormais – tomando como referencial de nossa discussão aqui o seu estudo
psicológico a respeito dos óvnis – difere substancialmente da de Freud, no fato de
que enquanto este último tende a relacionar o conjunto das crenças discutidas a
processos de natureza infantil e patológica, aquele reconhece nelas uma tentativa
da psique em restabelecer equilíbrio e buscar desenvolvimento, individuação. Assim,
o pensamento de Jung parece aproximá-lo daqueles estudos mencionados
anteriormente, em que se sugere a possibilidade de as crenças paranormais

Bol. Acad. Paulista de Psicologia, São Paulo, Brasil - V. 31, no 81, p. 394-421



405

servirem a propósitos construtivos e saudáveis – bem-estar subjetivo,
enfrentamento, diminuição de ansiedade etc.

De acordo com Sharps, Matthews & Asten (2006), os sintomas de
determinadas psicopatologias – como depressão ou transtorno de déficit de
atenção e hiperatividade – podem ser encontrados na população geral, sob a
forma de tendências impulsivas, estresse e tendências depressivas. Os autores
verificaram, em uma amostra de estudantes universitários, que as pessoas que
possuem esses sintomas apresentaram maiores níveis de crença no paranormal.
Houve correlação estatística, nesse sentido, entre tendências depressivas e crenças
em fantasmas, e entre sintomas de Transtorno de Déficit de Atenção e
Hiperatividade (TDAH) para crença em criaturas criptozoológicas – monstro do
Lago Ness, Pé-Grande etc. A pesquisa de Sharps, Matthews e Asten (2006) parece
indicar que essas crenças estariam a serviço de determinados propósitos
evolutivos, embora seu uso num contexto civilizado possa desencadear, por vezes,
repercussões indesejadas.

O estudo de Goulding (2005) refere-se ao bem-estar subjetivo associado à
esquizotipia e experiências paranormais – no caso, experiências fora do corpo. O
modelo utilizado pelo autor abarca os sintomas de esquizotipia, porém, sem os
considerar indícios necessários de uma doença mental grave, como a
esquizofrenia, embora também não negue uma distinção entre populações clínicas
e não-clínicas, como se não houvesse, em última instância, critérios ou meios de
distingui-las. O modelo recorrido assume que a esquizotipia representaria uma
série de traços distribuídos em um continuum, sendo alguns desses traços
variações saudáveis, e outros, predisposições à psicose. Apesar das contradições
nos resultados, foi possível corroborar a noção de uma ‘esquizotipia saudável’
para os relatos de experiências fora do corpo.

Schofield & Claridge (2007), por seu turno, encontraram que os crentes com
uma elevada desorganização cognitiva apresentaram experiências relacionadas
à esquizotipia mais negativas e estressantes, ao passo em que os crentes
detentores de maior organização cognitiva relataram experiências de esquizotipia
positivas e prazerosas. Os autores acreditam que os resultados se devem ao fato
de que crentes cognitivamente mais organizados teriam por base uma estrutura
de crenças mais firme e estabelecida para lidar com essas experiências.
Interessantemente, Wilkinson & Coleman (2010) verificaram que a adoção de um
forte sistema de crença atéia pode ser tão benéfica quanto às assunção de um
forte sistema de crença religiosa, sugerindo assim que o mais fundamental seria
possuir um sólido sistema de crenças, e não o tipo de crença.

Atribuição de causalidade
A teoria da atribuição pressupõe, de um modo geral, que todo ser humano

é motivado a descobrir as causas dos eventos e acontecimentos, de forma a

Bol. Acad. Paulista de Psicologia, São Paulo, Brasil - V. 31, no 81, p. 394-421



406

compreender seu ambiente e a si mesmo. Os crentes parecem de fato apresentar
uma tendência maior à construção de certos eventos e experiências como sendo
paranormais, mesmo que isso venha a contrariar, por vezes, a lógica probabilística
(Thalbourne, 2006) ou certos valores éticos e democráticos (Dambrun, 2004).
Conferir significado ao mundo é quase o mesmo que manipular e exercer poder
sobre ele, o que aproxima o conceito de atribuição do conceito de lugar de controle
(Kennedy, 2005). A causalidade e o controle atribuídos aos acontecimentos podem
derivar da consideração de forças pessoais ou serem admitidos como provenientes
de forças externas à pessoa. Muitos dos aspectos da crença paranormal estão
associados a um lugar de controle externo (Tobacyk, Nagot & Miller, 1988; Grof-
Marnat & Pegden, 1998). Conseqüentemente, as pessoas que acreditam no
paranormal tendem a atribuir maior relevância à influência de fatores ambientais
em suas vidas – como instituições sociais, indivíduos poderosos, forças mágicas,
seres sobrenaturais etc. – do que às suas próprias características de personalidade.
Em contrapartida, indivíduos descrentes quanto à existência do paranormal
apresentaram um estilo de atribuição mais próximo do lugar de controle interno,
manifestando a crença de que possuem maior controle sobre os eventos de sua
vida (Irwin, 1993).

Dudley e Whisnand (2000) verificaram que os crentes estudados em sua
amostra atribuíram mais a si próprios as causas de situações problemáticas,
supervalorizando a influência de fatores externos na determinação de eventos
positivos, o que revelaria certa distorção em seu auto-conceito. Em um estudo
com 350 participantes da Turquia, Dag (1999) enfatiza o papel das crenças
paranormais como um sistema de personalidade que ofereceria sensação ilusória
de controle sobre os eventos cotidianos, em razão da própria insuficiência de
controle psicológico interno. De modo parecido, o estudo de Watt, Watson e
Wilson (2007) constatou uma correlação negativa entre crença paranormal e
controle psicológico na infância, consistente com a hipótese de que, para algumas
pessoas, essas crenças poderiam emergir como um mecanismo compensatório
de coping contra ansiedade, derivado da insuficiência de experiências de controle
emocional quando crianças. Ainda nessa perspectiva, Maher (1992), bem como
Lange & Houran (1998) sugerem que a assunção das crenças paranormais parece
advir de uma incapacidade para encontrar explicações científicas ou convencionais
que dêem conta de experiências consideradas anômalas e incompreensíveis –
como ilusões e alucinações, por exemplo.

Mas as pesquisas também evidenciaram resultados contraditórios com esses
estudos. Tendo por base pesquisas demonstrativas do quanto o medo de situações
ambíguas pode dificultar a capacidade individual de solução de problemas e impedir
a realização de atividades cotidianas, Lange e Houran (2000) verificaram que as
crenças paranormais, quando utilizadas para explicar as causas desses eventos,
podem tanto aumentar quanto diminuir o medo e a ansiedade, dependendo de

Bol. Acad. Paulista de Psicologia, São Paulo, Brasil - V. 31, no 81, p. 394-421



407

fatores individuais como a tolerância à ambigüidade. Num estudo exploratório
conduzido pelo primeiro autor deste trabalho (Maraldi, 2008), verificou-se que as
duas médiuns espíritas estudadas, embora conhecessem relativamente bem
algumas das explicações médicas e científicas para alguns dos sintomas físicos
e mentais que apresentavam, preferiam, não obstante, atribuir-lhes uma causa
espiritual. Observou-se também que tal escolha era bastante apaziguadora de um
ponto de vista emocional, ao contrário da explicação médica, e fornecedora de
um sistema interpretativo mais amplo e coerente com suas aspirações pessoais
e seu projeto de vida.

Os dados concernentes ao processo de atribuição parecem fornecer algum
respaldo à hipótese de déficit cognitivo. Entretanto, esses resultados não são
conclusivos, e não permitem atestar ainda uma correlação inequívoca entre a
variável de atribuição e a hipótese mais ampla. Uma crítica a ser feita é a de que
o relacionamento entre crença paranormal e estilos de atribuição / lugar de controle
pode ser mais complexo do que essas pesquisas sugerem. Talvez, os crentes
não preencham necessariamente uma ou outra categoria particular de atribuição
e lugar de controle; mas essas categorias é que lhes possibilitariam formas de
relacionamento diferenciadas com a crença no paranormal.

Fatores emocionais e processos inconscientes
Algumas pesquisas sugerem que as crenças e experiências paranormais

estão profundamente associadas a necessidades emocionais e se originam bem
mais de associações e experiências intuitivas do que de conclusões racionalmente
fundamentadas (Epstein, 1994; Vasconcellos & Trócoli, 2004; Aarnio & Lindeman,
2005). Em alguns casos, as experiências paranormais podem gerar efeitos
emocionais duradouros na história de um indivíduo, o que denota seu caráter, por
vezes, transformador (Kennedy, 2004). Estudos também sugeriram que por detrás
dessas crenças estaria uma antiga busca por significado e sentido na vida,
independentemente de sua eficácia na manipulação do meio ambiente externo.
Enquanto a ciência e a tecnologia são capazes de promover um controle
extremamente eficaz sobre o mundo, não são tão boas em oferecer uma
significação valorativa / emocional que preencha a busca existencial por
enfrentamento e compreensão dos diferentes eventos da vida cotidiana, ao passo
em que esse tem sido o propósito da maioria das crenças e sistemas religiosos
e paranormais ao longo do tempo (Kennedy, 2005).

Epstein (1994) postula a existência de duas formas antagônicas de
pensamento: o racional e o experiencial. Enquanto o primeiro é analítico, consciente,
mais demorado e destituído de emoções, o segundo funcionaria num sistema
pré-consciente, rápido, automático, holístico e associado aos afetos e às emoções.
Numa das únicas pesquisas brasileiras sobre crenças paranormais, Vasconcellos
e Trócoli (2004) descobriram que as pessoas com maiores índices de crença

Bol. Acad. Paulista de Psicologia, São Paulo, Brasil - V. 31, no 81, p. 394-421



408

paranormal preferem utilizar-se do pensamento experiencial ao invés do racional.
Aarnio & Lindeman (2005) confirmaram esse resultado. Pelo fato de se basearem
quase exclusivamente em sua intuição e emoção, tais indivíduos costumam atribuir
uma importância afetiva maior a eventos que são tidos normalmente como casuais
ou acidentais. Na visão de Thalbourne, Dunbar & Delin (1995) o estilo experiencial
seria um dos fatores envolvidos na intolerância à ambigüidade, isto é, na tendência
a efetuar interpretações precipitadas, ancoradas somente na intuição e nos afetos,
como meio de controlar psicologicamente situações ambíguas. Hipótese
semelhante foi igualmente levantada no modelo de Irwin (1993). Wolfradt, Oubaid,
Straube, Bischoff & Mischo (1999), por sua vez, parecem ter encontrado diferentes
modos de ativação desses estilos de pensamento: 1) racional – altamente racional
e pouco intuitivo; 2) intuitivo – altamente intuitivo e pouco racional; 3) complementar
– altamente racional e altamente intuitivo; e 4) pobre – pouco racional e pouco
intuitivo. Numa amostra de 374 estudantes universitários da Alemanha e da Áustria,
os autores identificaram uma correlação positiva entre o estilo de pensamento
complementar e uma significativa incidência de relatos de experiências anômalas.

Nessa mesma linha de raciocínio, em que processos inconscientes e
emocionais são tomados como representativos de mecanismos psíquicos
facilitadores da ocorrência de experiências paranormais, Thalbourne (2000)
sustenta uma hipótese assaz importante nesse campo. O autor se refere a um
fenômeno o qual designa de transliminaridade (transliminality), uma tendência
para que conteúdos de natureza psicológica atravessem (trans) a fronteira ou
limite (limen) entre processos conscientes e inconscientes. De fato, o autor verificou
uma forte correlação positiva entre crença paranormal e transliminaridade, dando
algum suporte também para o modelo de estilos de Epstein (1994).

A distinção defendida por Epstein (1994) entre o pensamento experiencial e
o racional, assemelha-se muito à diferenciação proposta por Piaget (1969/1978)
entre o simbolismo primário (consciente) e o secundário (inconsciente) na criança,
e mesmo aos seus conceitos de inconsciente cognitivo e inconsciente afetivo
(Piaget, 1946). As crenças paranormais caberiam perfeitamente no modelo
piagetiano, se o comparássemos às concepções de Epstein. Pesquisas sugeriram
que a crença paranormal está vinculada a um estilo cognitivo de fantasiar (Powers,
1991; Gow, Lang & Chant, 2006), aproximando-se de fatores como criatividade e
imaginação. As investigações mostram que os crentes apresentaram, num todo,
características próprias de indivíduos criativos e os artistas demonstraram relatar,
em geral, mais crenças e experiências paranormais (Irwin, 1994; Thalbourne &
Delin, 1994; Kennedy & Kanthamani, 1995b; Gianotti, Mohr, Pizzagalli, Lehmann,
& Brugger, 2001).

Os resultados dessas pesquisas não parecem sustentar a hipótese de que
os indivíduos que defendem a existência do paranormal seriam pessoas menos
inteligentes que as demais, e sim, que tais crenças e experiências desempenham

Bol. Acad. Paulista de Psicologia, São Paulo, Brasil - V. 31, no 81, p. 394-421



409

funções psicodinâmicas e cognitivas específicas na vida de um indivíduo. Elas
também não têm justificado a idéia de que estes dois aspectos da vida mental,
razão e emoção, possam ser compreendidos isoladamente, como elementos
irreconciliáveis. As pesquisas têm revelado que os dois podem funcionar de
maneira complementar e que o fato de um indivíduo gozar de um alto nível intelectual,
não o livra da possibilidade de adotar certas crenças paranormais ou mesmo
vivenciar experiências desse tipo.

Educação científica
Pesquisas sugerem que a informação científica serve apenas parcialmente

como antídoto à aceitação da paranormalidade (Boy & Michelat, 1986; Askevis-
Leherpeux, 1990; Broch, 2000; Boy, 2002; Goode, 2002; Farha & Steward, 2006).
Inicialmente, a hipótese levantada foi a de que os crentes no paranormal
apresentariam um índice de realização educacional mais pobre, quando
comparados com aqueles que não possuem tais crenças. Singer e Benassi (1981)
chegaram inclusive a propor que a prevalência de crença paranormal na população
estadunidense fosse rigorosamente usada como medida para avaliar o grau de
inadequação do programa norte-americano de educação científica.

Em concordância com a hipótese, verificou-se uma correlação negativa
entre a média das notas obtidas por estudantes universitários e a assunção de
várias crenças paranormais (Messer & Griggs, 1989; Musch & Ehrenberg, 2002).
Inversamente, Tobacyk, Miller e Jones (1984) descobriram uma correlação positiva
entre a média das notas, a crença em fenômenos parapsicológicos e as crenças
religiosas tradicionais de estudantes colegiais.

Ainda no que tange à medida de educação científica, os pesquisadores
sugeriram que fosse averiguada a influência do ensino universitário na assunção
e manutenção das crenças paranormais, sendo esperado que uma exposição
mais prolongada e acentuada aos conteúdos científicos pudesse reduzir o número
de crenças paranormais. Novamente, os dados obtidos são contraditórios e dão
margem a numerosas ressalvas. Em seus estudos, Miller (1987) demonstrara
uma forte correlação negativa entre crença paranormal e educação científica.
Para ele, quanto menor o nível educacional dos respondentes, maior a probabilidade
de aceitação das crenças paranormais. Em apoio a essa visão, algumas pesquisas
concluíram que os estudantes universitários parecem apresentar menos crenças
paranormais do que os estudantes colegiais, evidenciando uma possível influência
do ensino universitário na diminuição dessas crenças (Tobacyk, Miller & Jones,
1984; Fitzpatrick & Shook, 1994; Peltzer, 2003; Aarnio & Lindeman, 2005). Todavia,
Boy e Michelat (1986) e Broch (2000) relataram que as pesquisas de opinião
pública na França, ao contrário do que se esperava, indicaram uma correlação
positiva entre crença paranormal e educação. Farha e Steward (2006) avaliaram
as respostas de 439 estudantes universitários norte-americanos e concluíram,

Bol. Acad. Paulista de Psicologia, São Paulo, Brasil - V. 31, no 81, p. 394-421



410

surpreendentemente, que conforme se passaram os anos na universidade, muitos
estudantes se tornaram, na realidade, menos céticos, adotando mais crenças
paranormais – cf. também Askevis-Leherpeux (1990) para pesquisas na França e
outros países. Esses resultados vão, inegavelmente, na contramão da hipótese
inicial levantada.

Goode (2002) obtivera resultados que evidenciam uma diferenciação no
modo com que cada uma das dimensões da crença paranormal é afetada por
processos educacionais. Ele afirma que praticamente todas as pesquisas de
opinião pública têm denotado uma correlação negativa entre educação e formas
variadas de crença religiosa tradicional. Assim, conforme as pessoas adentram o
ensino superior, elas se tornam mais relutantes em aceitar o criacionismo, a
existência do céu e do inferno, e a de anjos e demônios como entidades reais.
Contudo, o mesmo não se dá em relação a outras dimensões da crença paranormal,
que permanecem relativamente incólumes, ainda que as pessoas continuem
adquirindo cada vez mais informação científica. O autor chega a sugerir que a
capacidade humana de pensamento é suficientemente abrangente para permitir
que se admitam crenças contraditórias entre si, sem que haja nisso qualquer
problema, possibilitando, destarte, que a aceitação do paranormal conviva
pacificamente ao lado de conceitos científicos (Goode, 2000, 2002).

De todo modo, boa parte dos que professam crenças paranormais – entre
eles, vários estudantes universitários norte-americanos – não rejeita o avanço
tecnológico e científico, mas é favorável ao mesmo (Rice, 2003). Tendo constatado
resultados semelhantes na França, Boy e Michelat (1986, p. 185) concluem que “é
preciso abandonar um modelo linear de acordo com o qual a proximidade ao
racionalismo ou ao modo de pensamento científico seguiria lado a lado com a
elevação do nível de estudos”.

As pesquisas relataram ainda diferenças no que concerne ao índice de crença
paranormal verificado entre as disciplinas científicas. Otis e Alcock (1982), Bhushan
e Bhushan (1987), Morier e Keeports (1994), dentre outros, encontraram que os
estudantes de ciências naturais apresentam uma crença mais baixa no paranormal
do que aqueles que fazem parte das ciências humanas. Essa diferença foi tomada
pelos pesquisadores como decorrente do estilo de pensamento empregado em
cada uma das respectivas áreas; as habilidades de raciocínio crítico e o
pensamento racional como um todo, seriam mais utilizados nas ciências naturais
do que nas ciências humanas e nas artes. Aarnio e Lindeman (2005) não encontraram
respaldo para essa visão, tendo evidenciado que o raciocínio analítico não
necessariamente mediava a escolha pelas disciplinas – embora a prevalência de
pensamento intuitivo tenha sido maior nos crentes – e admitiram outra hipótese: a
diferença observada entre as disciplinas seria na verdade um reflexo das próprias
escolhas dos estudantes; os mais céticos frente ao paranormal, estariam inclinados
a adentrar o ensino superior como estudantes de ciências naturais. Aarnio e

Bol. Acad. Paulista de Psicologia, São Paulo, Brasil - V. 31, no 81, p. 394-421



411

Lindeman (2005) chegam a mencionar pesquisas em que os resultados
contradiziam essa diferenciação pressuposta entre as disciplinas, mostrando como
os estudantes de ciências naturais pareciam adotar, algumas vezes, considerável
número de crenças paranormais.

Traumas de infância
Vários pesquisadores sugeriram que as crenças e experiências paranormais

estariam relacionadas a transtornos dissociativos e traumas de infância. As
investigações parecem ter confirmado, em grande parte, uma ligação significativa
entre experiências paranormais e estados dissociativos (Glicksohn, 1990; Wolfradt,
1997; Makasovsky & Irwin, 1999). Pekala, Kumar e Marcano (1995) verificaram
que a dissociação seria, inclusive, a variável mais importante na predição dessas
experiências.  Mas tal relacionamento é ainda objeto de controvérsias. O fenômeno
da dissociação é interessante à hipótese de déficit cognitivo, sobretudo, pelo fato
de acompanhar eventuais alterações na maneira com que o indivíduo enxerga a si
mesmo e ao mundo, havendo desconexão entre sistemas cognitivos e funções
habitualmente integradas à consciência, as quais podem vir a funcionar
autonomamente.

Ainda em relação aos estados dissociativos, estudos encontraram
evidências de que os crentes, bem como indivíduos que vivenciam experiências
nomeadas como paranormais são mais propensos à fantasia e à absorção; esta
última corresponde a uma tendência geral para focalizar boa parte da atenção
consciente naquilo que está sendo imaginado, em detrimento de outros aspectos
da realidade (Powers, 1991; Irwin, 1994; Gow, Lang & Chant, 2006). Alguns desses
indivíduos, por sua vez, apresentaram também maior susceptibilidade hipnótica
(Lynn & Rhue, 1988; Atkinson, 1994; Pekala, Kumar & Marcano, 1995) e se
revelaram mais auto-reflexivos e mais inclinados a devotarem seu tempo em prol
de experiências subjetivas (Glicksohn, 1990). A propensão à fantasia e à absorção,
aliada a vivência de estados dissociativos, é considerada por muitos pesquisadores
como estando possivelmente relacionada a experiências de abuso sexual e outros
traumas durante a infância; é provável assim que experiências desse tipo sejam
um fator individual considerável na assunção de muitas crenças paranormais.

Nos casos de traumatismo grave em que são geradas falhas de memória,
seguidas da construção de memórias falsas ou imaginárias, as crenças
paranormais poderiam desempenhar um papel significativo na elaboração dessas
fantasias, de maneira a se ocultar a lembrança original do trauma vivenciado
(Irwin, 1994, 2003; Perkins & Allen, 2006).

Powers (1991) sugeriu a existência de uma ligação entre amnésia, tendência
à fantasia, traumas psicológicos e alegações de abdução por alienígenas
acompanhadas de relatos de abuso sexual. Porém, é necessário um número maior

Bol. Acad. Paulista de Psicologia, São Paulo, Brasil - V. 31, no 81, p. 394-421



412

de pesquisas até que se possa sustentar melhor essa hipótese. Deve-se ressaltar
que ela só se aplica a casos específicos, não podendo ser generalizada para
todos os casos de crença paranormal; do contrário, seríamos obrigados a concluir
que todos os crentes necessariamente vivenciaram traumas sexuais na infância
ou que traumas dessa natureza estão obrigatoriamente vinculados à assunção
dessas crenças. De qualquer forma, tais pesquisas tendem a confirmar as hipóteses
de Kennedy (2005), Northcote (2007), Maraldi (2008) entre outros, para os quais
a aceitação das crenças paranormais pode servir como recurso para preencher
lacunas entre discursos, necessidades e experiências incoerentes e traumáticas
da vida de um indivíduo, dando sentido à sua existência.

McClenon (2004) levanta uma ampla e promissora teoria para as relações
entre crença paranormal, experiência anômala e dissociação, sustentada em
diversas contribuições da Psicologia Social, da Genética e da Psicologia
Evolucionista. Denominada Ritual Healing Theory, ela concebe que as habilidades
dissociativas e as experiências anômalas possuem uma mesma base fisiológica.
Argumenta-se que os primeiros hominídeos teriam desenvolvido capacidades
dissociativas para lidar com traumas (coping), a partir de rituais terapêuticos que
induziriam esses estados. Os indivíduos com melhores capacidades de
enfrentamento obtiveram, por conseguinte, maiores vantagens adaptativas, e
McClenon cita o caso dos xamãs, geralmente destacados em suas comunidades.
Tal processo evolutivo teria aumentado a frequência de genes relacionados à
dissociação, o que expandira, por sua vez, a prevalência das experiências anômalas
e das crenças paranormais a elas associadas. Segundo esse modelo, os genótipos
da dissociação e da hipnose teriam continuado a moldar, até hoje, os fundamentos
fisiológicos da experiência anômala, da religião e do ritual terapêutico.

5. Conclusão
As evidências compiladas e discutidas dão pouca guarida à hipótese de

déficit cognitivo, embora tenham elucidado aspectos da cognição e da
psicodinâmica possivelmente relacionados às crenças paranormais. Uma crítica
recorrente a essa hipótese é a de que ela parece referir-se muito mais a uma
polêmica iniciada por investigadores “céticos”, no intuito de ridicularizar e inferiorizar
os proponentes do paranormal, do que a uma teoria empiricamente confirmada
(Radin, 2008; Kennedy, 2003, 2005). A gama de resultados obtida parece
emaranhar-se em outras variáveis, de natureza sócio-cultural e psicodinâmica, e
a idéia de que todos os crentes seriam pessoas menos inteligentes ou com menos
educação científica foi questionada diante de evidências contrárias e variações
significativas na maneira com que cada uma das dimensões da crença paranormal
relaciona-se aos fatores estudados. Nesse sentido, talvez fosse mais interessante
averiguar simplesmente os aspectos cognitivos associados ao envolvimento com

Bol. Acad. Paulista de Psicologia, São Paulo, Brasil - V. 31, no 81, p. 394-421



413

a paranormalidade, sem um comprometimento com qualquer hipótese específica
que privilegiasse a verificação de características positivas ou negativas desses
indivíduos, como é o caso da hipótese de déficit.

Os estudos clínicos não resolveram muitos dos dilemas abordados
anteriormente, embora tenham descortinado possíveis soluções. A abordagem
clínica das crenças e experiências paranormais terá de esperar a realização de
um número maior de pesquisas, que ajudem a elucidar os fatores efetivamente
envolvidos quando da ocorrência de processos anômalos. Nada disso impede,
entretanto, a compreensão dos fatores psicodinâmicos e psicossociais associados
a essas experiências (Zangari, 2003). Tais experiências estão inegavelmente
relacionadas a crenças, atitudes, emoções, processos cognitivos e diversos fatores
sócio-culturais, e mesmo que pesquisas futuras confirmem a realidade de alguns
desses fenômenos, sua associação inegável com diferentes variáveis psicológicas
e psicossociais continuará garantindo a realização de estudos futuros.

Referências
• Aarnio, K. & Lindeman, M. (2005). Paranormal beliefs, education and thinking

styles. Personality and Individual Differences, 39, 1227-1236.
• Alcock, J. E. & Otis, L. P. (1980). Critical thinking and belief in the paranormal.

Psychological Reports, 46, 479-482.
• Alcock, J. E. (1981). Parapsychology: Science or magic? A psychological

perspective. Elmsford (New York): Pergamon Press.
• Askevis-Leherpeux, F. (1990). Croyance au surnaturel et instruction.

Communications, 52, 161-174.
• Atkinson, R. P. (1994). Relationships of hypnotic susceptibility to paranormal

beliefs and claimed experiences: Implications for hypnotic absorption. American
Journal of Clinical Hypnosis, 37, 34-40.

• Berger, P. L. & Luckmann, T. (1966). A construção social da realidade. 23 ed.
Rio de Janeiro: Vozes.

• Bhushan, R. & Bhushan, L. I. (1987). Superstition among college students.
Asian Journal of Psychology and Education, 19 (4), 11-16.

• Blackmore, S. J. (1994). Are women more sheepish? Gender differences in
belief in the paranormal. In:  Coly, L. & White, R. A. (Eds.). Women and
parapsychology: Proceedings of an international conference (pp. 68-69). New
York: Parapsychology Foundation.

• Blackmore, S. J. (1997). Probability misjudgment and belief in the paranormal:
A newspaper survey. British Journal of Psychology, 88, 683-689.

• Bourguignon, E. (2004). Suffering and healing, subordination and power: women
and possession trance. Ethos, 32 (4).

Bol. Acad. Paulista de Psicologia, São Paulo, Brasil - V. 31, no 81, p. 394-421



414

• Boy, D. & Michelat, G. (1986). Croyances aux parasciences: dimensions sociales
et culturelles. Revue Française de Sociologie, 27(2), 175-204.

• Boy, D. (2002). Les français et les para-sciences: vingt ans de mesures. Revue
Française de Sociologie, 43(1), 35-45.

• Boyer, P. (1994). The naturalness of religious ideas: a cognitive theory of
religion. Berkeley: University of California Press.

• Broch, H. (2000). Save our science: the struggle for reason at the university.
Skeptical Inquirer, 24 (3), 34-39.

• Cardeña, E.; Lynn, S. J. & Krippner, S. (Ed.) (2000). Varieties of anomalous
experience: examining the scientific evidence. Washington: APA.

• Carvalho, A. P. (1994). Fenômenos psi espontaneos en el Brasil: algunas
reflexiones sobre sus aspectos psico-socio-culturales. Revista Argentina de
Psicologia Paranormal, 5 (3), 137-144.

• Dag, I. (1999). The relationships among paranormal beliefs, locus of control
and psychopathology in a Turkish college sample. Personality and Individual
Differences, 26 (4), 723-737.

• Dambrun, M. (2004). Belief in the paranormal determinism as a source of
prejudice toward disadvantaged groups: “the dark side of stars”. Social Behavior
and Personality, 32 (7), 627-636.

• Dudley, R. T. & Whisnand, E. A. (2000). Paranormal belief and attributional
style. Psychological Reports, 86, 863-864.

• Emmons, C. F. & Sobal, J. (1981a). Paranormal beliefs: Testing the marginality
hypothesis. Sociological Focus, 14, 49-56.

• Emmons, C. F. & Sobal, J. (1981b). Paranormal beliefs: functional alternatives
to mainstream religion? Review of religious research, 22 (4).

• Epstein, S. (1994). Integration of the cognitive and the psychodynamic
unconscious. American Psychologist, 49, 709-724.

• Farha, B. & Steward, G. (2006). Paranormal beliefs: an analysis of college
students. Skeptical Inquirer, 30 (1).

• Ferracuti, S., Sacco, R. & Lazzari, R. (1996). Dissociative trance disorder:
clinical and Rorschach findings in ten persons reporting demon possession
and treated by exorcism. Journal of Personality Assessment, 66 (3), 525-539.

• Fitzpatrick, O. D. & Shook, S. L. (1994). Belief in the paranormal: does identity
development during the college years make a difference? An initial investigation.
Journal of Parapsychology, 58, 315-329.

• Flannely, K. J., Koenig, H. G., Ellison, C. G., Galek, K., & Krause, N. (2006).
Belief in life after death and mental health: findings from a national survey. The
Journal of Nervous and Mental Diseases, 194 (7), 524-529

• Franz, M. L. V. (1985). Adivinhação e sincronicidade: a psicologia da
probabilidade significativa. (Trad. de Álvaro Cabral). São Paulo: Cultrix.

Bol. Acad. Paulista de Psicologia, São Paulo, Brasil - V. 31, no 81, p. 394-421



415

• French, C. C. & Wilson, K. (2007) Cognitive factors underlying paranormal
beliefs and experiences. In S. Della Sala (ed.). Tall Tales About the Mind and
Brain: Separating Fact From Fiction. Oxford: Oxford University Press. Chapter
1, pp. 3-22.

• French, C. C. (1992). Factors underlying belief in the paranormal: Do sheep
and goats think differently? The Psychologist, 5, 295-299.

• Freud, S. (1927/1978). O futuro de uma ilusão. In: Os pensadores. São Paulo:
Abril Cultural (Trad. José Octávio de Aguiar Abreu).em 1927.

• Gianotti, L. R. R., Mohr, C., Pizzagalli, D., Lehmann, D. & Brugger, P. (2001).
Associative processing and paranormal belief. Psychiatry and Clinical
Neurosciences, 55 (6), 595-603.

• Glicksohn, J. (1990). Belief in the paranormal and subjective paranormal
experience. Personality and Individual Differences, 11, 675-683.

• Goode, E. (2000). Paranormal beliefs: a sociological introduction. Illinois:
Waveland Press.

• Goode, E. (2002). Education, scientific knowledge and belief in the paranormal.
Skeptical Inquirer, 26 (1), 24-27.

• Goulding, A. (2005). Healthy schizotypy in a population of paranormal believers
and experients. Personality and Individual Differences, 38, 1069-1083.

• Gow, K., Lang, T. & Chant, D. (2006). Fantasy proneness, paranormal beliefs
and personality features in out-of-body experiences. Contemporary Hypnosis,
21 (3), 107-125.

• Grof-Marnat, G. & Pegden, J. A. (1998). Personality correlates of paranormal
beliefs: locus of control and sensation seeking. Social Behavior and Personality,
26 (3), 291-296.

• Hansen, G. P. (2001). The trickster and the paranormal. Philadelphia: Xilibris.
• Hergovitch, A. & Arendasy, M. (2005). Critical thinking ability and belief in the

paranormal. Personality and Individual Differences, 38(8), 1805-1812.
• Hess, D. J. (1990). Ghosts and domestic politics in Brazil: some parallels

between spirit possession and spirit infestation. Ethos, 18 (4), p. 407-438.
• Hess, D. J. (1991). Spirits and Scientists: Ideology, Spiritism, and Brazilian

Culture. Pennsyvalnia: The Pennsyvalnia State University Press.
• Hughes, D. J. (1991). Blending with an other: an analysis of trance channeling

in the united states. Ethos, 19, 2.
• IBGE (Brasil). Um terço dos brasileiros acredita que Deus criou o mundo na

sua forma atual. Pesquisa realizada em 7 de Janeiro de 2005. Disponível em:
<http://www.sidra.ibge.gov.br/bda/tabela/listabl.asp?z=cd&o=7&i=P&c=2102>.
Acesso em: 10.mai.2007.

• Irwin, H. J. (1990). The reasoning skills of paranormal believers. Journal of
Parapsychology, 55, 281-300.

Bol. Acad. Paulista de Psicologia, São Paulo, Brasil - V. 31, no 81, p. 394-421



416

• Irwin, H. J. (1993). Belief in the paranormal: a review of the empirical literature.
Journal of the American Society for Psychical Research, 87, 1- 39.

• Irwin, H. J. (1994). Paranormal belief and proneness to dissociation.
Psychological Reports, 75 (3), 1344-1346.

• Irwin, H. J. (2003). An introduction to Parapsychology, Fourth ed. Jefferson:
McFarland.

• Jones, W. H., Russel, D. W. & Nickel, T. W. (1977). Belief in the Paranormal
Scale: An objective instrument to measure belief in magical phenomena and
causes. Journal Supplement Abstract Service, Catalog of Selected Documents
in Psychology, 7, 100.

• Jung, C. G. (1980). Psicologia e Religião. Rio de Janeiro: Vozes. (Obras
Completas de Carl Gustav Jung, v. 11) (Original publicado em 1940).

• Jung, C. G. (1990). Psicologia e Alquimia. (Trad. de Maria Luisa Appy). Dora
Mariano Ribeiro Ferreira da Silva. Rio de Janeiro: Vozes. (Obras Completas
de Carl Gustav Jung, v. 12) (Original publicado em 1944).

• Jung, C. G. (2007). Um mito moderno sobre coisas vistas no céu. (Trad. Eva
Bornemman Abramowitz). Rio de Janeiro: Vozes. (Obras Completas de Carl
Gustav Jung, v. 10) (Original publicado em 1958).

• Kenndy, J. E., Kanthamani, H. & Palmer, J. (1994). Psychic and spiritual
experiences, health, well-being and meaning in life.Journal of Parapsychology,
58, 353-383.

• Kennedy, J. E. & Kanthamani, H. (1995a). An exploratory study of the effect of
paranormal and spiritual experiences on people’s lives and well-being. Journal
of the American Society for Psychical Research, 89, 249-265.

• Kennedy, J. E. & Kanthamani, H. (1995b). Association between anomalous
experiences and artistic creativity and spirituality. Journal of the American
Society for Psychical Research, 89, 333-343.

• Kennedy, J. E. (2003). The Polarization of Psi Beliefs: Rational, Controlling,
Masculine Skepticism versus Interconnected, Spiritual, Feminine Belief. Journal
of the American Society for Psychical Research, 97, 27-42.

• Kennedy, J. E. (2004). What is the purpose of Psi? Journal of the American
Society for Psychical Research, 98, 1-27.

• Kennedy, J. E. (2005). Personality motivations to believe, misbelieve and
disbelieve in paranormal phenomena. Journal of Parapsychology, 69, 263-
292.

• Killen, P., Wildman, R. W. & Wildman, R. W. (1974). Superstitiousness and
intelligence. Psychological Reports, 34.

• Kirby, M. J. (2008). The impact of religious schema on critical thinking. 59f.
Monografia (Especialização – Educational Specialist). Departamento de
Psicologia, Utah State University.

Bol. Acad. Paulista de Psicologia, São Paulo, Brasil - V. 31, no 81, p. 394-421



417

• Kurtz, P. (1996). Two sources of unreason in democratic society: the paranormal
and religion. Annals of the New York Academy of Sciences, 775 (1), 493-504.

• Lange, R. & Houran, J. (1998). Delusion of the paranormal: a haunting question
perception. Journal of Nervous and Mental Disease, 186 (10), 637-645.

• Lange, R. & Houran, J. (2000). Modeling Maher’s attribution theory of delusions
as a cusp catastrophe. Nonlinear Dynamics, Psychology and Life Sciences, 4
(3).

• Laubach, M. (2004). The social effects of psychism: spiritual experience and
the construction of privatized religion. Sociology of Religion, 65(3).

• Lewgoy, B. (2008). A transnacionalização do Espiritismo Kardecista brasileiro:
uma discussão inicial. Religião e Sociedade, 28(1), 84-104.

• Lewis, I. M. O. (1977). Êxtase Religioso. São Paulo: Perspectiva.
• Locke, R. G. & Kelly, E. F. (1985). A preliminary model for the cross-cultural

analysis of altered states of consciousness. Ethos, 13(1).
• Lynn, S. J. & Rhue, J. W. (1988). Fantasy proneness: Hypnosis, developmental

antecedents, and psychopathology. American Psychologist, 43, 35-44.
• Machado, F. R. (2009). Experiências anômalas na vida cotidiana: Experiências

extra-sensório-motoras e sua associação com crenças, atitudes e bem-estar
subjetivo. (Pp.344). Tese (Doutorado). Instituto de Psicologia: Universidade
de São Paulo.

• Maher, B. A. (1992). Delusions: Contemporary etiological hypotheses.
Psychiatric Annals, 22, 260-268.

• Makasovski, T. & Irwin, H. J. (1999). Paranormal belief, dissociative tendencies,
and parental encouragement of imagination in childhood. Journal of the American
Society for Psychical Research, 93, 233-247.

• Maraldi, E. O. (2008). Um estudo exploratório sobre os usos e sentidos das
crenças e experiências paranormais na construção da identidade de médiuns
espíritas. (Pp. 247). Trabalho de conclusão de curso (Graduação). Curso de
Psicologia, Universidade Guarulhos, São Paulo, Brasil.

• Markovsky, B. & Thye, S. R. (2001). Social influence on paranormal beliefs.
Sociological Perspectives, 44 (1), p. 21-44.

• Marks, D. F. (1988). The psychology of paranormal beliefs. Experientia, 44 (4),
332-337.

• McClenon, J. (2000). Content analysis of an anomalous memorate collection:
testing hypothesis regarding universal features. Sociology of Religion, 61(2).

• McClenon, J. (2004). What is to be done? Evaluating the ritual healing theory.
The Parapsychological Association Convention: Proceedings of Presented
Paper.

Bol. Acad. Paulista de Psicologia, São Paulo, Brasil - V. 31, no 81, p. 394-421



418

• Mcgarry, J. J. & Newberry, B. H. (1981). Beliefs in paranormal phenomena and
locus of control: A field study. Journal of Personality and Social Psychology,
41, 725-736.

• Mears, D. P. & Ellison, C. G. (2000). Who buys new age materials? Exploring
sociodemographic, religious, network, and contextual correlates of new age
consumption. Sociology of Religion, 61, 3, 289-313.

• Merla-Ramos, M. (2000). Belief and reasoning: the effects of belief on syllogistic
reasoning. Dissertation Abstracts International: Section B: The Sciences and
Engineering, 61, 558.

• Messer, W. S. & Griggs, R. A. (1989). Student belief and involvement in the
paranormal and performance in introductory psychology. Teaching of
Psychology, 16, 187-191.

• Miller, J. D. (1987). The Scientifically Illiterate. American Demographics, 9, 27-
31.

• Moore, D. W. (2007). Three in four americans believe in paranormal: little
change from similar results in 2001. Gallup News Service. Disponível em:
<http://www.gallup.com/poll/16915/Three-Four-Americans-Believe-
Paranormal.aspx>. Acesso em 10 de maio de 2007.

• Moreira-Almeida, A. M. (2004). Fenomenologia das experiências mediúnicas:

perfil e psicopatologia de médiuns espíritas. 205 f. Tese (Doutorado), Faculdade
de Medicina, Universidade de São Paulo, São Paulo.

• Morier, D. & Keeports, D. (1994). Normal science and the paranormal: the
effect of a scientific method course on students’ beliefs. Research in Higher
Education, 35, 443-453.

• Musch, J. & Ehrenberg, K. (2002). Probability misjudgment, cognitive ability,
and belief in the paranormal. British Journal of Psychology, 93, 169-177.

• Newport, F. & Strausberg, M. (2001). Americans’ belief in psychic and
paranormal phenomena is up over last decade. Gallup News Service. Disponível
em: <http: //www.gallup.com/>. Acesso em 10 de maio de 2007.

• Northcote, J. (2007). The Paranormal and the Politics of Truth: A Sociological
Account. UK (Exeter): Imprint-Academic.

• Otis, L. P. & Alcock, J. E. (1982). Factors affecting extraordinary belief. Journal
of Social Psychology, 118, 77-85.

• Owen, A. (1989). The darkened room: Women, power and spiritualism in late
Victorian England. Philadelphia: University of Pennsylvania Press, 1989.

• Panzini, R. G. (2007). Qualidade de vida e espiritualidade. Revista de Psiquiatria
Clínica, 34 (1), p.105-115.

• Pekala, R. J., Kumar, V. K. & Marcano, G. (1995). Anomalous/paranormal
experiences, hypnotic susceptibility and dissociation. Journal of the American
Society for Psychical Research, 89, 313-332.

Bol. Acad. Paulista de Psicologia, São Paulo, Brasil - V. 31, no 81, p. 394-421



419

• Peltzer, K. (2003). Magical thinking and paranormal beliefs among secondary
and university students in South Africa. Personality and Individual Differences,
35 (6), 1419-1426.

• Perkins, S. L. & Allen, R. (2006). Childhood physical abuse and differential
development of paranormal belief systems. Journal of Nervous and Mental
Diseases, 194 (5), 349-355.

• Piaget, J. (1946). La formation du symbole chez l’enfant. Neuchâtel: Delachaux
et Niestlé.Powers, S. M. (1991). Fantasy proneness, amnesia and the UFO
abduction phenomenon. Dissociation, 4 (1).

• Piaget, J. (1965). Sagesse et illusions de la philosophie. Paris, Presses
Universitaires de France.

• Pyysiäinen, I. (2003). How religion works: towards a new cognitive science of
religion. Leiden: Brill.

• Radin, D. (2008). Mentes interligadas: evidências científicas da telepatia, da
clarividência e de outros fenômenos psíquicos. São Paulo: Aleph.

• Randi, J. (1992). Help stamp out absurd beliefs. Time, 139 (15), 80.
• Rice, T. W. (2003). Believe it or not: religious and other paranormal beliefs in

the united states. Journal for the Scientific Study of Religion, 42 (3), 95-106
• Roberts, M. J. & Seager, P.B. (1999). Predicting belief in paranormal

phenomena: a comparison of conditional and probabilistic reasoning. Applied
Cognitive Psychology, 13, 443-450.

• Roe, C. A. (1999). Critical Thinking and Belief in the Paranormal: A re-evaluation.
British Journal of Psychology, 90, 85-98.

• Rogers, P, Qalter, P, Phelps, G & Gardner, K. (2006). Belief in the paranormal,
coping and emotional intelligence. Personality and Individual Differences, 41
(6), 1089-1105.

• Roig, M., Bridges, K., R., Renner, C. H. & Jackson, C. R. (1998). Belief in the
paranormal and its association with irrational thinking controlled for context
effects. Personality and Individual Differences, 24 (2), 229-236.

• Royalty, J. (1995). The generalizability of critical thinking: paranormal beliefs
versus statistical reasoning. Journal of Genetic Psychology, 156 (4), 477-488.

• Scharfetter, C. (1998). Occultism, parapsychology and the esoteric from the
perspective of psychopathology. Fortschritte der Neurologie-Psychiatrie, 66
(10), 474-482.

• Schofield, K. & Claridge, G. (2007). Paranormal experiences and mental health:
schizotypy as an underlyng factor. Personality and Individual Differences, 43
(7), 1908-1916.

• Sharps, M. J; Matthews, J. & Asten, J. (2006). Cognition and belief in paranormal
phenomena: gestalt/feature-intensive processing theory and tendencies toward
ADHD, depression and dissociation. Journal of Psychology, 140 (6), 579-590.

Bol. Acad. Paulista de Psicologia, São Paulo, Brasil - V. 31, no 81, p. 394-421



420

• Singer, B. & Benassi, V. A. (1981). Occult beliefs. American Scientist, 69, 49-
55.

• Smith, J. C. & Karmin, A. D. (2002). Idiosyncratic reality claims, relaxation,
dispositions and ABC relaxation theory: happiness, literal christianity, miraculous
powers, metaphysics and the paranormal. Perceptual and Motor Skills, 95 (3),
1119-1128.

• Smith, M. D., Foster, C. L. & Stovin, G. (1998). Intelligence and paranormal
belief: examining the role of context. Journal of Parapsychology, 62, p. 65-77.

• Stark, R. & Bainbridge, W. S. (1996). A theory of religion. New Brunswick:
Rutgers University Press.

• Tam, W. C. C. & Shiah, Y. J. (2004). Paranormal belief, religiosity and cognitive
complexity. Proceedings of The parapsychological Association Convention,
423-429.

• Tart, C. T. (2000). States of consciousness. Lincoln: iUniverse.com /
Backimprint.com.

• Thalbourne, M. A. & Nofi, O. (1997). Belief in the paranormal, superstitiousness
and intellectual ability. Journal of the Society for Psychical Research, 61, 365-
371.

• Thalbourne, M. A. (2000).  Transliminality:  A review.  International Journal of
Parapsychology, 11(2), 1-34.

• Thalbourne, M. A. (2006). A Brief Treatise on Coincidences. Disponível em:
<http://www.parasych.org/PDF/coincidence.pdf>. Acesso em: 19/11/2007.

• Thalbourne, M. A. & Delin, P. S. (1994). A common thread underlying belief in
the paranormal, creative personality, mystical experience and psychopathology.
Journal of Parapsychology, 58, 3-38.

• Thalbourne, M. A., Dunbar, K. A. & Delin, P. S. (1995). An investigation into
correlates of belief in the paranormal. Journal of the American Society for
Psychical Research, 89, 215-231.

• Tobacyk, J. J. (1985). Paranormal beliefs and identity achievement.
Psychological reports, 56 (1), 26.

• Tobacyk, J. J. (1995). What is the correct dimensionality of paranormal beliefs?
A reply to Lawrence´s critique of the paranormal belief scale. Journal of
parapsychology, 59, 27-46.

• Tobacyk, J. J. & Milford, G. (1983). Belief in paranormal phenomena:
Assessment instrument development and implications for personality
functioning. Journal of Personality and Social Psychology, 44, 1029-1037.

• Tobacyk, J. J., Miller, M. & Jones, G. (1984). Paranormal beliefs of high school
students. Psychological Reports, 55, 255-261.

Bol. Acad. Paulista de Psicologia, São Paulo, Brasil - V. 31, no 81, p. 394-421



421

• Tobacyk, J. J., Nagot, E. & Miller, M. (1988). Paranormal beliefs and locus of
control: a multidimensional examination. Journal of Personality Assessment,
52, 241-246.

• Vasconcellos, T. S. & Trócoli, B. T. (2004). Crenças no paranormal e estilos de
pensamento racional versus experiencial. Psico-USF, 9 (2), 155-164.

• Watt, C. & Wiseman, R. (2002). Experimenter differences in cognitive correlates
of paranormal belief and in psi. Journal of Parapsychology, 66, 371-385.

• Watt, C., Watson, S. & Wilson, L. (2007). Cognitive and psychological mediators
of anxiety: evidence from a study of paranormal belief and perceived childhood
control. Personality and Individual Differences, 42 (2), 335-346.

• Wierzbicki, M. (1985). Reasoning errors and belief in the paranormal. Journal
of Social Psychology, 125, 489-494.

• Wilkinson, P. J. & Coleman, P. G. (2010) Strong beliefs and coping in old age:
a case-based comparison of atheism and religious faith. Ageing and Society,
30, (02), 337-361

• Wiseman, R. & Smith, M. D. (2002). Assessing the role of cognitive and
motivational biases in belief in the paranormal. Journal of the Society for
Psychical Research, 66, 157-166.

• Wiseman, R. & Watt, C. (2006). Belief in psychic ability and the misattribution
hypothesis: a qualitative review. British Journal of Psychology, 97, 323-338.

• Wolfradt, U. (1997). Dissociative experiences, trait anxiety and paranormal
beliefs. Personality and Individual Differences, 23, 15-19.

• Wolfradt, U., Oubaid, V., Straube, E. R., Bischoff, N & Mischo, J. (1999).
Thinking styles, schizotypal traits and anomalous experiences. Personality and
Individual Differences, 27, 821-830.

• Zangari, W. & Machado, F. R. (1996). Survey: Incidence and Social Relevance
of Brazilian University Students’s Psychic Experiences. European Journal of
Parapsychology, 12, 75-87.

• Zangari, W. (2003). Incorporando papéis: Uma leitura psicossocial do fenômeno
da mediunidade de incorporação em médiuns de Umbanda, 350 f. Tese
(Doutorado). Instituto de Psicologia, Universidade de São Paulo, São Paulo.

• Zingrone, N. L. (1994). Images of woman as medium: Power, pathology and
passivity in the writings of Frederic Marvin and Cesare Lombroso. In:  Coly, L.
& White, R. A. (Eds.). Women and parapsychology: Proceedings of an
international conference (pp. 90-123). New York: Parapsychology Foundation.

• Zusne, L. & Jones, W.H. (1989). Anomalistic Psychology: A Study of Magical
Thinking. 2. ed. New York: Lawrence Erlbaum Associates.

Recebido em: 05/04/2011 / Aceito em: 04/10/2011.

Bol. Acad. Paulista de Psicologia, São Paulo, Brasil - V. 31, no 81, p. 394-421


