
   

Revista Electrónica Sinéctica

E-ISSN: 1665-109X

bado@iteso.mx

Instituto Tecnológico y de Estudios Superiores

de Occidente

México

Aguirre, Lucía; Odriozola, Alberto

LA ALTERNATIVA HUMANISTA PARA LA EDUCACIÓN SUPERIOR DEL SIGLO XXI

Revista Electrónica Sinéctica, núm. 16, enero-junio, 2000, pp. 45-52

Instituto Tecnológico y de Estudios Superiores de Occidente

Jalisco, México

Disponible en: http://www.redalyc.org/articulo.oa?id=99815740007

   Cómo citar el artículo

   Número completo

   Más información del artículo

   Página de la revista en redalyc.org

Sistema de Información Científica

Red de Revistas Científicas de América Latina, el Caribe, España y Portugal

Proyecto académico sin fines de lucro, desarrollado bajo la iniciativa de acceso abierto

http://www.redalyc.org/revista.oa?id=998
http://www.redalyc.org/articulo.oa?id=99815740007
http://www.redalyc.org/comocitar.oa?id=99815740007
http://www.redalyc.org/fasciculo.oa?id=998&numero=15740
http://www.redalyc.org/articulo.oa?id=99815740007
http://www.redalyc.org/revista.oa?id=998
http://www.redalyc.org


45

Sinéctica 16

ene-jun/2000

Introducción

El umbral del tercer milenio toma al mundo por

sorpresa y todavía, a pesar de las experiencias

del siglo que termina, han ocurrido en los

últimos años una serie de sucesos que vertigi-

nosamente han planteado condiciones distintas

en el proceso de globalización, en donde se

conjuga la revolución tecnológica con la

primacía del capitalismo neoliberal; se ha

hablado de un cambio civilizatorio. Lo que

inquieta es la orientación. La humanidad ha

sido testigo de la caída del muro de Berlín, de

la desaparición de la Unión Soviética, de la

“tormenta del desierto” mostrada en vivo por

televisión, de los horrores de la antigua Yugos-

lavia; eventos que han puesto de manifiesto lo

que la intransigencia étnica, religiosa, cultural y

los fanatismos son capaces de lograr, por

repetidas ocasiones, a lo largo de la historia

reciente y remota. Parecería que el aprendizaje

de la condición específicamente humana es

una lección difícil para la humanidad, que

todavía no se ha hecho cargo de su destino de

una manera consciente. En esta visión hay un

acento en los aspectos negativos.

Hay balances del siglo más objetivos que

presentan de manera clara las contribuciones

hechas en el campo de la ciencia y la tecnolo-

gía, lo que ha permitido, por ejemplo, que

muchos más hombres y mujeres alcancen

niveles de bienestar en lo material y en lo

cultural.1 Sin embargo, no deja de resultar

inquietante el saldo negativo que se presenta

en forma piramidal en cuanto al ejercicio del

poder, la distribución de la riqueza y la oferta

educativa; estas características se traducen en

los modos de relación, tanto a nivel macroso-

cial como en los espacios de la vida  cotidiana.

La globalización desarrollada en los últimos

tiempos genera una faceta de gran

competitividad2 y miles de personas sufren la

amenaza de quedar excluidas del crecimiento

que parece llevar la tendencia de beneficiar

sólo a pocos.3  Ante esta revolución

concentradora y excluyente, como la concibe

Gorostiaga,  se plantea la necesidad de buscar

la posibilidad de una forma de desarrollo

incluyente4, cuya prioridad debe ser satisfacer

las necesidades de las mayorías.

Frente a esta situación se vive una confronta-

ción de paradigmas,5 que como lo anunciaba ya

Khun no presenta transiciones fáciles: el mundo

parece debatirse entre el afán material y los

requerimientos de una posición más receptiva

del otro, empática con los que carecen y

sufren.6

Ferguson plantea la conspiración de acuario

—un acuerdo tácito entre los que pretenden

intervenir mediante la resistencia ante las

condiciones actuales o a través de la genera-

ción de opciones— como una de las alternati-

vas ante el cambio de coyuntura mundial, pero

parece que entre la disyuntiva de ver por sí

mismos y ver para los demás, la humanidad, o

por lo menos la parte dominante de ella, ha

LA ALTERNATIVA HUMANISTA

PARA LA EDUCACIÓN SUPERIOR

DEL SIGLO XXI

Lucía Aguirre* y

Alberto Odriozola**

* Investigadora  del Institu-

to de Investigación y De-

sarrollo Educativo de la

Universidad Autónoma de

Baja California y coordina-

dora  de la maestría en

Ciencias Educativas de la

Universidad Iberoameri-

cana Noroeste.

**Coordinador del posgra-

do en Ciencias de la Edu-

cación  y director de pro-

yectos de investigación en

la  Universidad Iberoameri-

cana Noroeste.



46

Sinéctica 16

ene-jun/2000

optado por la primera alternativa y pareciera

que ante este embate que cobra fisonomía

neoliberal, los seguidores del humanismo

tuvieran que hacer un esfuerzo redoblado para

actualizarse y ofrecer propuestas ante un

mundo que en ciertos sentidos parece

unificarse en masas hasta la pérdida de la

identidad y paradójicamente, por otro lado,

deja a los individuos a la deriva en su soledad.

En este contexto global que plantea el

enaltecimiento de la competencia sobre la

colaboración,  la primacía de los intereses

personales y sobre todo la concentración de los

bienes materiales y culturales en una elite

privilegiada, la alternativa humanista firmemen-

te enraizada en la tradición de la cultura

occidental, se presenta como una vía renovada

para recobrar la dimensión racional y solidaria

que permitiría trascender por fin la condición

de la barbarie.

El humanismo ha tenido un largo recorrido

histórico y en cada fase de desarrollo ha

mostrado características diferentes. Es posible

hablar de varios humanismos y en el mundo

contemporáneo han sido abundantes los

debates relacionados con el alcance del

enfoque. Al respecto, se ha presentado una

interesante polémica compilada por Mateson.7

Hay una corriente inspirada en el pensamiento

de Marx en su etapa de juventud que prestaba

atención a la enajenación o alienación, que ha

desarrollado Fromm8 en el humanismo socialis-

ta, lo que centra el interés en el problema de la

toma de consciencia y así se abre espacio para

el quehacer educativo. También Sartre9 ha

definido al existencialismo como un humanis-

mo; y en medio de todo esto cabe reformularse

la cuestión como lo hace Giralt: ¿cómo volver a

dar sentido a la palabra humanismo?10

Por supuesto que no es nada más un asunto

que comprometa a una cierta especulación de

orden filosófico sino que abre la interrogante

sobre el futuro de la especie. Si se imagina en

una tendencia al futuro la conjunción de la

explosión demográfica,  la exaltación del

consumismo, la sofisticación de la capacidad

bélica, la destrucción del medio ambiente y la

explotación, se hace patente que es la mera

supervivencia lo que está en juego. La cuestión

cobra tal relevancia que ha llevado a una

P
a

ra
ís

o
, T

a
b

a
sc

o
.



47

Sinéctica 16

ene-jun/2000

reconsideración de lo que podría ser una al-

ternativa humanista que permita una salida

ante la crisis actual.

En este punto de la evolución es posible

inquirir si es viable confiar en una transforma-

ción del conocimiento, la cultura, los valores y

la ciencia, de tal manera que pueda esperarse

un cambio significativo en lo más profundo del

corazón del ser humano como lo propone

Fromm.11

Para González Garza, la cultura no debe

reducirse a la capacitación en diversas áreas

del saber humano, sino que conlleva una

formación integral en un proceso vital de

crecimiento,12 que nosotros entendemos como

un desarrollo de las capacidades permanente,

integrado en la vida cotidiana; en esta constan-

te superación de la persona quedan incorpora-

dos los conocimientos con los valores, las

destrezas y las habilidades, de tal manera que

en este proceso de hacerse el ser humano a sí

mismo se transformen las estructuras sociales

hacia otras más justas y humanas. En este

sentido el aporte humanista en la educación

cobra su justa dimensión y aparece como la

alternativa a la crisis actual de valores.

A lo largo de la historia el significado atribui-

do al término humanismo, tema eterno, ha

variado de acuerdo a diferentes concepciones

de lo que constituye la esencia humana, la

naturaleza del ser humano. La recuperación de

estas transformaciones es complicada ya que

llama a una revisión de las condiciones en que

se ha conformado una idea del ser humano,

derivada de coyunturas socioculturales especí-

ficas. Así, el humanismo presenta un movimien-

to ondulatorio, en donde a veces aflora a un

primer plano, y a veces queda relegado por

fuerzas que han sido catalogadas de

“antihumanistas”.

Actualmente el término humanismo se utiliza

para indicar toda tendencia de pensamiento

que afirme el valor, la dignidad del ser humano,

que muestre un interés primario por la vida y la

posición del ser humano en el mundo. Con

frecuencia, dichas concepciones derivan de

consecuencias en el campo práctico, en donde

se indica a los seres humanos una serie de

acciones que ponen de manifiesto su humani-

dad. También se ha usado para denotar la

etapa previa al Renacimiento italiano y poste-

rior a la Edad Media, y actualmente se tiene

una visión globalizante.13

La historia occidental del humanismo

En la historia del pensamiento occidental las

raíces de las preocupaciones humanistas se

remontan al período de la cultura grecolatina.

Para los griegos el humanismo significaba una

educación o paideia sobre la base de normas

que coincidían con la esencia humana que

descansaba sobre la naturaleza y que traspasa

la totalidad del ser humano, para englobar

alma y cuerpo. Tiene la orientación a la

philantropia, convivencia y amor, en el contexto

de la naturaleza y la sociedad. Era obligación

del hombre conocer la esencia de lo humano y

realizarla.

Sin embargo, no es sino el pensamiento

romano de la República cuando se plantea el

tema de la humanitas. Tanto es así, que se ha

considerado a Cicerón14 como el creador del

término, que expresa en esta ocasión, una

oposición al bárbaro, que el hombre alcance su

esencia, sea humano, permanezca alejado de

lo inhumano.

El periodo del medioevo cristiano ha sido

descrito como una etapa oscurantista, en

donde la tierra es el lugar de la culpa y el

sufrimiento, valle de lágrimas en el que la

humanidad ha sido arrojada por el pecado de

Adán; los deseos mundanos de los hombres no

son sino locura y soberbia, y sólo puede aspirar

al perdón de un dios lejano en su perfección.

La concepción de la historia y de la imagen del

universo responden también a esta visión

teológica que se materializa en la organización

social.

La posición humanista es opuesta a esta

percepción; en un esfuerzo por renovarse se

vuelve a las nociones grecolatinas, para

procurar un re-nacimiento, una distancia a la

barbarie medieval. Este fenómeno se presenta

inicialmente como un fenómeno literario. Los

textos antiguos redescubiertos muestran

figuras humanas de fuerte personalidad,

orientadas a la acción, que no huyen ni despre-

cian al mundo sino que viven en la sociedad



48

Sinéctica 16

ene-jun/2000

humana y ahí luchan por construir su propio

destino. Ahora el instrumento educativo está

dado por los grandes clásicos de la cultura

latina, pero no como un fin en sí mismo sino

que los studia humanitatis son un vehículo para

la educación de la personalidad, para el

desarrollo de la libertad y la creatividad huma-

nas y de aquellas cualidades que sirven para

vivir felizmente y con honor en la sociedad de

los hombres.

El humanismo renacentista estaba dominado

por dos corrientes: la de los eruditos, que

buscaban el ideal de su tiempo en los clásicos

grecolatinos, por un lado, y los que van en pos

de un hombre nuevo sobre la base de un

ataque de los valores medievales, por el otro.

Cobra fuerza una concepción que rompe con

todo determinismo y coloca a la esencia

humana en la dimensión de la libertad. Apare-

ce con toda claridad el ideal humano: un

hombre superior, que supera la naturaleza de

los hombres comunes, y se construye, por

elección, una segunda naturaleza, mejor.

Corrientes humanistas contemporáneas

En el siglo XX se desarrollan tres orientaciones

humanistas: las que derivan del marxismo, las

de inspiración cristiana y las de filiación

existencialista.

El humanismo marxista

En la etapa posterior a la segunda guerra

mundial, el marxismo soviético al estilo de

Stalin recibió severas críticas, al mostrarse

como una despiadada dictadura. Se desarrolla

como alternativa una nueva interpretación del

pensamiento de Marx, a través de un grupo

heterogéneo de filósofos. Se asiste a una

confrontación, a partir de los años cincuenta

entre el “marxismo ortodoxo” y una concepción

del marxismo considerada como humanista.

Para Marx la característica fundamental del

ser humano, su especificidad, es que es capaz

de transformar la naturaleza por medio del

trabajo. También considera que sólo puede

realizarse en sociedad, es un zoon politikon en

su sentido más literal. De este planteamiento se

derivan dos consecuencias: el hombre no

posee una esencia que pueda ser determinada

de manera abstracta y estática, sino histórica-

mente, en el flujo de la organización social, y

mientras no se organice solidariamente el

trabajo, el hombre estará condenado a la

alienación o extrañamiento del hombre mismo,

de la sociedad, de la especie, de la naturaleza.

Marx ha sido el filósofo de su tiempo que

con más vigor ha denunciado la alienación y la

cosificación del hombre, su deshumanización

en un mundo trastornado; esto se pone de

relieve en su indignación por la explotación del

proletariado industrial, su desprecio por la

hipocresía y el abuso de la clase burguesa, su

llamado a la praxis consciente para la transfor-

mación de la realidad.

En el caso del marxismo aparecen casi

simultáneas desde su origen dos interpretacio-

nes: una de intención científica, identificada

con el pensamiento de Marx en su madurez, en

donde el hombre corre el riesgo de ser consi-

derado como objeto, al quedar subsumido en

la estructura social, que le precede y se le

impone; esta corriente es defendida por

pensadores como Althusser.

Hay otra interpretación, de corte humanista,

identificada sobre todo con el pensamiento de

Marx en su juventud, que a partir de una crítica

a una sociedad burguesa establece una

confrontación con un sistema de valores

considerados como superiores. Esta línea de

pensamiento es desarrollada en la obra de

Fromm, y bajo su liderazgo se hacen las

aportaciones que aparecen en el trabajo

“Humanismo socialista”.15

El humanismo cristiano en México

El humanismo es una de las raíces más hondas

y fecundas, uno de los elementos vitales y

específicos que han plasmado la configuración

espiritual y han contribuido a formar la cultura

mexicana. Esta tradición humanista se inicia en

la Nueva España del siglo XVI y se mantiene

hasta el México contemporáneo.

Figuras humanistas del Renacimiento como

Erasmo de Rotterdam, Vives y Moro ligados

entre sí por lazos de amistad y por el apego a



49

Sinéctica 16

ene-jun/2000

los clásicos  y al ideal humanista, influyen todos

en los orígenes del humanismo en el país, a

través de figuras como Fray Juan de

Zumárraga, Francisco Cervantes de Salazar y

en Vasco de Quiroga.16

Los humanistas docentes aparecieron pronto

en la configuración de la nueva realidad

colonial, aún antes que la primera universidad,

en 1553 como maestros de latín, tanto de

indígenas como de criollos. Los estudios

humanísticos recibieron un poderoso impulso

al llegar los jesuitas y fundar en 1574, dos años

después, el colegio de San Pedro y San Pablo,

también conocido como Colegio Máximo de

México, o Colegio Máximo de San Pedro y San

Pablo, en el corazón de la Ciudad de México.

La labor de la Compañía de Jesús y su visión

humanista no puede dejarse de lado al hacer

un análisis de la formación de la cultura nacio-

nal, entendida ésta en el más amplio sentido,

en donde se incluyen prácticas cotidianas,

ciencia, valores y normas y el desarrollo de una

identidad propia.17

En la interpretación de Gonzalbo18 las ideas

pedagógicas del Renacimiento adquirieron un

carácter pragmático, para transformarse en

recursos al servicio de un interés superior de

índole religiosa. Por ejemplo, el amor al mundo

grecorromano llevó a la forma del estudio

académico del latín y del griego; otro ejemplo

es que la disciplina en la enseñanza se identifi-

có con la obediencia incondicional a maestros

y superiores. En opinión de quienes esto

escriben, los jesuitas lograron representar

mejor que nadie el espíritu de la

Contrarreforma y ninguna otra institución o

congregación ejerció una influencia tan amplia

y profunda en esa época. La Nueva España

presentaba problemas y contradicciones

derivadas de su complejidad cultural, su

subordinación a intereses remotos y el afán de

búsqueda de una identidad. En ese escenario,

los jesuitas cobraron un papel mucho mayor

que el de maestros experimentados: en sus

aulas germinó el criollismo, en las misiones del

norte se incorporó a los indios al sistema

económico y social, propio de la vida colonial,

finalmente, en los confesionarios y en los

cursos de moral, se impuso una nueva concep-

ción del cristianismo personal reflejado en el

prototipo de hombre trabajador, caritativo,

consciente de sus obligaciones, conforme con

P
u

lp
e

ro
s
, 
C

a
m

p
e

c
h

e
.



50

Sinéctica 16

ene-jun/2000

su pertenencia a un cierto grupo social y útil a

la comunidad.

Las directrices educativas que se dieron

durante los primeros cincuenta años de vida

colonial se mantuvieron hasta el movimiento de

la Ilustración, afines del siglo XVIII, y los jesuitas

fueron nuevamente los responsables de

incorporar la modernidad del siglo de las luces

a la ortodoxia católica y de admirar los logros

de la “razón” sin abandonar la fe. Así habría de

configurarse ese destino de la Compañía de

Jesús en la educación: por un lado anclados en

la tradición y por el otro dando fisonomía a la

innovación.

A partir de 1767 se dio una mayor participa-

ción real en la educación y en 1770, tres años

después de la expulsión de los jesuitas el

gobierno ordenó a las universidades que

presentaran nuevos planes de estudios en

cuarenta días, como una de las varias medidas

que se tomaron para tratar de limitar la autono-

mía universitaria.

El vacío en la educación que existió cuando

se clausuraron colegios jesuitas en 21 ciudades

novohispanas fue llenado por agustinos,

franciscanos y, como había recomendado

Carlos III, se autorizó a estas órdenes religiosas

para que los estudios que impartieran fuesen

incorporados a la universidad.19 La labor de la

Compañía de Jesús y su visión humanista no

puede dejarse de lado al hacer un análisis de la

formación de la cultura nacional, entendida

ésta en el más amplio sentido, en donde se

incluyen prácticas cotidianas, ciencia, valores y

normas y el desarrollo de una identidad

propia.19

El humanismo cristiano contemporáneo

Un intento de acercamiento al mundo moderno

se concreta por León XIII, cuya encíclica Rerum

Novarum, de 1891, constituye un documento

fundamental. Se proponía una doctrina social,

capaz de oponerse al liberalismo (al invitar a

las clases pudientes a ayudar a los más débi-

les) y al  socialismo (para lo que reafirmaba el

derecho a la propiedad privada,  pero haciendo

un llamado a la solidaridad de las clases en pos

del bien común y a la responsabilidad recípro-

ca entre individuo y sociedad).

En la época contemporánea, después de la

primera guerra mundial se pretende volver a

proponer al mundo los valores cristianos,

debidamente actualizados mediante el huma-

nismo cristiano entre cuyos representantes

resalta Jacques Maritain, cuya propuesta se

consolida en el humanismo integral.20 En este

enfoque del humanismo se examina la evolu-

ción del pensamiento moderno desde la crisis

de la cristiandad medieval al individualismo

burgués del siglo XIX y al totalitarismo del siglo

XX. En esta perspectiva se analizan las conse-

cuencias de un humanismo antropocéntrico,

surgido a partir del Renacimiento que ha

llevado a una progresiva descristianización de

Occidente, la libertad que carece de la gracia.

A medida que la razón sustituye a Dios y el

saber científico se extiende, la crisis interna del

hombre se hace más profunda, pero la sober-

bia de la razón ha generado por sí misma su

destrucción; el racionalismo de Descartes y de

Rousseau había creado “una imagen altiva y

espléndida de la personalidad del hombre,

celosa de su inmanencia y de su autonomía y

buena por esencia”21 primero la teoría de la

evolución darwiniana y después el desarrollo

del psicoanálisis han asestado golpes mortales

a la visión optimista y progresista del humanis-

mo antropocéntrico. El acento en la evolución a

partir del reino animal, la importancia concedi-

da a la competencia para la supervivencia, por

una corriente, y el reconocimiento de motiva-

ciones inconscientes para el comportamiento

humano y la lucha entre las fuerzas sexuales y

de destrucción que expone el psicoanálisis,

ponen en tela de juicio la claridad de la razón

humana. A estas nociones se opone el huma-

nismo cristiano, en donde la persona, con

aspiraciones connaturales y transnaturales,

tendrá la tarea de reconstruir una cristiandad

renovada que pueda volver a conducir a la

sociedad profana por los senderos del Evange-

lio y sus valores imperecederos.

El humanismo existencialista

Esta corriente humanista está representada

principalmente por Jean Paul Sartre, quién

dspués de la segunda guerra mundial permeó

el ambiente cultural francés con el



51

Sinéctica 16

ene-jun/2000

existencialismo, que él difundió a través de su

obra como filósofo, como escritor y con su

engagement o compromiso político-cultural.

Recibió la influencia de la escuela

fenomenológica que centró su preocupación

en el análisis de la intencionalidad de la

conciencia humana y su trascendencia hacia  el

mundo de las cosas, al que la conciencia hace

referencia, pero por el que se ve limitada.

El ser humano es contingente, está destina-

do a morir, arrojado al mundo sin haberlo

elegido, en situación, tiempo y lugar dados,

con un determinado cuerpo y en una determi-

nada sociedad, interrogándose, “bajo un cielo

vacío”.22 Lo que caracteriza a la realidad

humana no es una esencia preconstituida, sino

precisamente el existir, con un incesante

preguntarse sobre sí misma y sobre el mundo,

con su libertad de elegir, con su proyección

hacia el futuro, con su ser siempre más allá de

ella misma, lo que genera la angustia. Sus

argumentos delatan el afán de la burguesía de

huir de la angustia generada por la conciencia.

El existencialismo ateo de Sartre lleva a un

desarrollo del propio Sartre, quién en su

trabajo  “El  existencialismo es un humanis-

mo”23 se reformula, para dejar en un lugar

central al hombre y su libertad, pero además

invoca al compromiso militante en la sociedad

y la lucha contra toda forma de alienación y de

opresión. El hombre que se descubre a sí

mismo inmediatamente descubre “al otro” a los

demás y así la subjetividad, trae inmediatamen-

te aparejada la intersubjetividad. Criticado por

los burgueses, por los católicos y por los

marxistas, Sartre recibe la más fuerte reproba-

ción de Heidegger, su inspirador.

Críticas al humanismo

Las críticas al humanismo han provenido de

dos áreas de pensamiento fundamentalmente:

una de ellas es el estructuralismo y la otra es la

proveniente de Michael Foucault,24 en estos

últimos tiempos.

El estructuralismo, representado por pensa-

dores de diversas disciplinas no es una escuela

propiamente, sino una manera de pensar, en la

que se privilegian los sistemas por sobre las

personas. Con este enfoque en común encon-

tramos a autores dentro del campo de la

antropología, de la crítica literaria, del psicoa-

nálisis freudiano, o la investigación

historiográfica. Este heterogéneo grupo de

investigadores comparten un rechazo hacia el

subjetivismo, el historicismo y el humanismo,

que son el núcleo central de las interpretacio-

nes fenomenológicas y existencialistas. Los

estructuralistas buscan las relaciones constan-

tes y sistemáticas que existen en el comporta-

miento humano, a las que llaman estructuras.

La investigación estructuralista tiende a hacer

resaltar lo inconsciente y los

condicionamientos, en vez de la conciencia o la

libertad.

Sin negar la importancia de las contribucio-

nes estructuralistas, la posición que aquí se

defiende es que justamente al develar estas

estructuras, de la toma de conciencia, surgirá

un sujeto con conocimiento de sí y capaz de

tomar su destino con su propia mano, tanto

individual como colectivo.

Para Foucault no existe un pensamiento

verdaderamente libre sino que siempre se

piensa en el interior de un pensamiento anóni-

mo y constrictor que es el de una época y un

lenguaje.

El nuevo humanismo

Los humanistas contemporáneos reconocen su

trayectoria histórica, aspiran a una nación

humana universal, comprenden globalmente al

mundo y actúan regionalmente, no desean un

mundo uniforme sino que reconocen la riqueza

de la multiplicidad, buscan el mejoramiento de

la vida, luchan contra la discriminación, el

fanatismo, la violencia y la explotación; en un

mundo global se debe propiciar una acción

plural y convergente: debe existir un humanis-

mo capaz de impulsar la recomposición de las

fuerzas sociales; en un mundo en donde se

perdió el sentido y la dirección de la vida hay

que replantear un humanismo que no oponga

de modo irreductible lo personal a lo social.

Se ha propuesto que la actitud humanista no

es exclusiva del pensamiento occidental,

aunque no se le conozca bajo esa denomina-

ción. Pero las actitudes humanistas tienen en

común las siguientes características:



52

Sinéctica 16

ene-jun/2000

• Ubicación del ser humano como valor y

preocupación central.

• Afirmación de la igualdad de todos los

seres humanos.

• Reconocimiento de la diversidad personal y

cultural.

• Tendencia al desarrollo del conocimiento

por encima de las verdades consideradas

como absolutas.

• Afirmación de la libertad de ideas y creen-

cias.

• Repudio a la violencia.

• Relación consciente con la naturaleza.

Es claro que desde su origen el humanismo ha

estado vinculado a la educación en donde ésta

se vislumbra como la vía o el recurso idóneo

para contribuir en la formación del ser humano

del  porvenir.

La educación superior del siglo XXI reclama

una formación humanista en la que ubique a la

persona humana como centro de sus preocu-

paciones, se enfaticen las semejanzas con las

personas en vez de las diferencias, se abra la

perspectiva hacia la pluralidad, se promueva el

dominio del aprender a aprender, se favorezca

el uso de la libertad responsable, se viva el

compromiso solidario con los demás particular-

mente con los más necesitados y se desarrolle

una consciencia ecológica que conduzca a la

reconciliación de la persona con la naturaleza.

Finalmente, el humanismo retoña vigoroso

en este fin de siglo y se convierte en un punto

de convergencia de varias disciplinas: desde la

antropología filosófica se desarrolla la propues-

ta de la escuela de Barcelona,25 en el campo de

la psicología cobra aliento la “tercera fuerza”,

en la teoría social se abre espacio la corriente

habermasiana con énfasis en la crítica y la

acción comunicativa, desde la ciencia y la tec-

nología se plantea la necesidad de anteponer

al homo sapiens sobre el homo faber, en el

quehacer económico se abren las

interrogantes de los límites y alcances del

crecimiento neoliberal. En todos los frentes de

desarrollo se deja sentir la necesidad de

contribuir al surgimiento del ser humano

acorde con el momento histórico y actor

principal de su propio devenir.

Notas

1. Lafarga J. “Año 2000. Modelo educativo de la Compañía

de Jesús en México”, en Jesuitas de México, núm.12,

México, 1997, pp.27-30.

2. Cervantes, E. “Globalización y procesos regionales”, en

Nexos, núm.239, México, 1997, pp. 59-97.

3. Gorostiaga, X. “La Universidad preparando el siglo XXI”,

en Magistralis, núm. 4(8), Puebla, 1995, pp.19-48.

4. Fuentes, C. Por un progreso  incluyente, IEESA, México,

1997.

5. González Garza, A. M. La colisión de paradigmas, UIA,

México, 1995.

6. Khun, T. La estructura de las revoluciones científicas,

FCE, México,1986.

7. Matteson. F. Conductismo y humanismo, ¿enfoques

antagónicos o complementarios?, Trillas, México, 1984.

8. Fromm E. ¿Tener o ser?, FCE, México, 1984.

9. Sartre, J.P. “El existencialismo es un humanismo”, en

Quinto Sol, México, 1990.

10. Giralt, P. “¿Cómo volver a dar sentido a la palabra

“humanismo”?”, en Revista de Filosofía, núm. 82, 1995,

pp.1-88.

11. Fromm E. Humanismo socialista, Paidós, Barcelona,

1984.

12. González Garza, A.M. Op. cit. 1995.

13. Pulleda S. Interpretaciones del humanismo, Plaza y

Valdés, México, 1996.

14. Citado en Abbagnano, N. Historia de la pedagogía, FCE ,

México, 1984.

15. Fromm, Op. cit., 1984.

16. Citados en Méndez, G. Humanistas mexicanos del siglo

XVI, UNAM, México, 1994.

17. Gonzalbo, P. El humanismo y la educación en la Nueva

España, SEP, México, 1985.

18. Tanck de Estrada, D. La ilustración y la educación en la

Nueva España.  SEP, México, 1985.

19. Herrejón, X. Humanismo y ciencia en la formación de

México,  El Colegio de Michoacán/CONACYT, México,

1984.

20. Sartre, J.P. Op. cit.

21. Maritain, Jacques. Humanismo integral, Lohlé-Lumen,

Buenos Aires, 1996, p.31.

22. Idem.

23. Sartre, J.P. Op. cit.

24. Citado en Giddens, A. y Turner, J. La teoría social, hoy,

Alianza Editorial Madrid, 1990.

25. Colom, A. y J.C. Melich. Después de la modernidad:

Nuevas filosofías de la Educación, Paidós, Barcelona,

1994.

Otras referencias

ALTHUSSER, L. Los aparatos ideológicos de Estado,

Progreso, México, 1970.

CHÂTEAU, J.  Los grandes pedagogos, FCE, México, 1982.

FERGUSON, M.  La conspiración de Acuario: Transformacio-

nes personales y sociales en este fin de siglo, Kairós,

Barcelona, 1990.

MARITAIN, J.  Humanismo integral, Lolhé-Lumen, Buenos

Aires, 1996.


